UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

Disputatio Il. De Essentia Dei, & ejus attributis in communi.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

e e T

8 Tradtatus I. de Deo Uno.

Principiis pet{e neris, vel excrearuris. Unde quotief-
cumgque congra rectam rarionem peccant Ather, pec-
cant quoque contra Denm, quemtuncyere & }uoplu
ffendunt , tunc legem rh\mhm veré & propuic tranf-
g rediendo : quia ﬁLu.. Deum , ita & legem gjus non
ignorant , nifi vincibili l"!‘lﬂlnﬂtlﬂ; qd”c pmmdc illos
exculare non poreft,
Dices. Graris dici
judicare non pofie abi
notirta Dei ira omni

Athen

» Deum non exiftere,
hf"‘LCJI pofiti. N. Nam
us obviact, & omnia, quax nos
tant, itanobis clan 'HlJLLLT!LITC,Lrnc‘n poflit
animumapp ad motiva, quibns inducitur
andam Dei exiftentiam, quin fiimul menti ejusul-
- rant raciones in opf‘(}ﬁ-m“ 3 & qlu.‘c nmul-
e &_‘g\_.:\:_s, qu antequam expendantur, pariunt fal-
tem dubitationem & formidinem mentis, quz ablque
identia non potett contemni: Imuc\pmm
i wu’l[n] 3 f\ n"PLT _4.'[11L]:‘|fCUTl\ Jt.ll()ﬂ"!'ﬁ \(_lﬂ]t['ip 'I}-
ficam, vel piuucam, vel falcem moralem,

Bp s ao'N s 10 .11,

Non pote darinegativa Dei ignorantiainyincibilis
}31 O ()'I'V'() "HIC}UO ttmpculs ln;(_l‘ r\ 0.

Prob. Nemo adultus, lnrloms COmpos, porr.ﬁ‘kmﬂ‘o
tCmpore carere invincibiliter notitia Dei exittentis,Ergo,
Prab, antec. Nam 1.ut jamdi¢tumeft ; creature om-
nesita clamant Deum exiftere, & tam confpicuos divi-
nitatis charaéteres omnium oculis exhibent, ut nemo
poflit, quantumvis rudi & inculto animo ficy moddta-
men ratione utatur , verfariin hoc otbe , & terram , cee-
lum, aftra, folem, &¢. contcmplari, quin ftarim, aur
falcem brevi, inmentemcjus fubeataliqua cogirario de
archite@to & domino illarum comninm rerum, videli
get num exiftat fapientifiimus aliquis atque }*c:tmnm-
mm artifex, aque illaomnia factafint, conferventur,
Janir, an ‘non exiftag. 2.81, ur dc.u, {ferid ani-
Lt ._l_p D) !(‘(L, \5\ (]L;ﬂ:}‘ morairer E‘Dl'(.‘ i, |'T-"T\'_UU1'1‘A
ibeat in ipquirenda tantim ¢
ter, nec '.Cﬂ"\! tcm [1(1‘1( 3 ﬂﬂflrll ik} JI\[ dl' Ul’ir"l'l-,

1, vel faleem pmb‘dn,cm , quz fenfim
xfertim fi illi , ut tenetur, vitam 8 mores
conformer. Erga, &ec.

Poird hac dodlma pinm.confonat, L.Sc: iprurz. Nam
'11c11m51p c.13. A magnitudine fpmﬂ 7 creatures co-

ﬂo{”n irer. parehf creator. horum wideri . EtRom. €1,
Frvifibiliaipius acreatura munds perea, qua fatta funt,
:umiecm confpiciuntar. Et Plal18. Cwli enarrant glo-
iamm Deivo o I omniene tervam exivit [onus eorum., &
in fines orbis tevre verba eornm. Qui verbageneralia
funt, & infuageneralirateaccipiend: cum nulla fubfit
Laum ea n!mn(rc ndi ad cercos homines .. Unde ¢ qpclrc
fignificant omnibus omnind hominibus qm ratione
utuntur, notiiam Det ex rebus creatis ita comparatu
e, ug illam, -[E‘lklf..lt‘\tllﬂ.~ k.umgnno,
pore affequantur. 2. Patribus, Nam ficlo-
itue Tecrallianus. 5 lib, 1. contra \1\1 cioncm ¢, 19.
-w WIL: & ;:r,.rw«'ma confeientia Dei dos. et ErS. Da-
mafcenus lib, 1. orthodoxafidei ¢.3. Dei notitia nobisa
narura infita eff . Quibus verbis fignificant, in omni-
bus hommlbn, pimupm gquedam- per {e nora effe, ex
guibus facili dilcurfu cu.urrmml)uu).h- ere poffunt;
s homines per lumen naturale adeo clica exi
fleatia ivinam illuftrari, ut vix, ac ne vix ,1mdLm,
Dei exiftentis cognitione catere poflint.

Obj. Ind rbe 1:, in filvis degentes, nulhmpl
né Dei exiftentis cognitionem 11:|htnr : nullam enim
rem ut Deum colunt, nullumnomen Deo 1~npofucr unt,
nullaDeo tdﬂr!'m' t {acra dedicant, K. Inderanrim (e
qm, qudd dan pofiic, & detur ignorantia Dei negativa
in .mqmlms hominibus, ‘]mbus wnmmnﬂud ‘mp G132,
Ve fs‘r.r omaes howines > in g4 veff fcientia
Deiy G de bis,y quavidentur bona, non pcdm-f,,x:fnmﬂ’—
j‘,’t(’p"f eun (’AL@G, ?!fqyff DPE? 1-'15.7 att (”(7:’."/1"5 (’gn‘?;}c‘—

runt quiseffet artifen. Avhzc ignorantiaDcin
in Indiarum Barbaris¢ft plané vingibilis & cul
Non enim fieri poteft, utad afpedtum creat urarum , lon-
go aliquo tempore, non mb‘:! atillisaliqua cogitatio de

=

{upremo aliquo rerum illarum archireto & domine:
Unde {iin tanta luce cacutiunt, id fit, quia nolunt 5
vel negligunt intelligere, ut bene agant; &ignorantia
lm maamil}u, q ualabora ant, ellin eisaffectara, vel
faltem craffa; Dnﬁmmu.m non defitillis proloco &
rempore auxilium gratiz, quo mdn & hebes eorum
animus illuftrecur, .uppohm qudd tali auxilio indigeant,
ad affequendam Dei notitiam . Hine quoties peceant,
nonfolum peccant conrra rectam rationem , fed etiam
contra Deum, cumque offendunt; & fipe ‘mcgmu
er, merentur damhationem @ternam, quia virrualiter
& inte :paktamc contemnunt Denm , quem non nifi
vincibilicer ignorant,

Dices. Inciarum Barbari ita heberes funt, ur nullius

lemonftrationis vim peulpmequmnr. E. Efto. Arpm
.{L\I]t utminimum ex creatnris cognitionem Dei proba-
biliffimam, autfaltem pmbal:ﬂcm aflequi. Quo puhm,
funt omnino inexcofabiles. Nam tenentur Deum co-
gnofcere meliori modo quo pofiunt, adhibita morali
d:l!"mt.a, & eum meliort modo s quo poffunt, cuf’nr
tum reverer: & colere. Unde meritd 1llis |mm1r'tml,
quod ignorenr Denm , quem faltem [nn[mluhra co-
gnofcere poffunt, nequecum revercantur & colant 3
quh eum fua culp1irrlml'111r. Item merito illis ad dam-~
nationem imputantur gravia facta, dicta, & concupita
((‘mtl')k"unn‘lrmdmn, licéream ignorent. Quic
moralem diligentiam poflent eam cognolcere faltem
probabaliter ; & probabiliter cognira illos obligarer.

Resronsyio  LLL

Poteft tamen dari pro brevialiquo. tempori
lo ignorantia Dei negativa invincibilis.

Pm, . Nam 1. r.dulmnnpmm\'
incipic rationis ulum habere, poteft h
lem incogirantiam & inadvertentiam Dei. Faciléenim
evenire eru%, ut tunc mens c,us (ii’h;,mcm', & alio
avertatur . 2. Eoamlfi rus in punm illo inftanti
'3 \UL[J-. qn‘ﬂ fit u'[l.,Hl\ com l_IU\-~ CX creaturg-
illl1'l s aut quavis alia de caula co de Deo 3 clim
Deum exi ftere non fip per{e notum quoad nos; cert®
aliquantum temporis infumer in forimando difgurfit,
quo de exiftentia Dei juxtacaptum {uwm convincetut ;
Pmcfcmmilm agiftrum non habeat, aquomﬂruatm &
fic valde hebes & barbarus. Ergo Pottﬁ nllqu nto tem-
pousmtcwa‘ln inculpabilier nelcuc, vel potius non-
dum fcire Deum effe.

Ob4. Qui fic ignoraret Deum invincibiliter , criam
breviffimo tcmpou 5 intra breviflimum rillad tcmpm
non peccarer morealiter , etiam gravia flagitia. admut-
tendo. R, N. Namintrabreve, illud e empus, quo quis
nondum fcit Deum exiftere y i quid graviter malum
admittar , illudque cognofeat ;s vel faltem fufpicerur
graviter adverfart recta rationi, non poteft tuncilli in
mentem NOR Venire 5 Fuprcmum aliquem rerum ot
nium dominum , atque legislatorem fortafle exifiere ,
cui illud malum etiam dupmu - Quia guoties recta
ratio dictar w\tqmu adveriari nature rationali , fimul
& indivifibiliter eodem aétu faltem confusé dh at
illud idem du}mcmc [upremo enti , nature rationalis
authori, cujus eft naturam rationalem tueri & regere.
= in facta hyporheli adultus, qui aliquid graviter
malum admittit, lubens ac volensexponis fe pcri:u‘o
graviter offendendi fupremum rerum omninm domi-
num & legislatorem 5 pLomdccmc illum graviter offen-
dit, & fic Jupphm ®rerni reus.

SIS LR I (VRN LR L R W
)Y i D e T A e v W

D¢ Effentia Dei, @ ejus attributis
i COMMIMHNG o

N hac difpuratione qna_uml, I. Utrium omnes ont-

nind perfectiones fint in Deo, & quomodo fint.

3. In quo confiftar effentia Dei. 3. Utrum & quomodo

atcributa divina inter fe & ab effentia divina diftinguan-
turs,




Difputatio IL

pur. 4. Quid Gilbertus Portreranus circa diftinctionem
eflentiz divinz & ejus attributorum fenferic.

ARTICULUS I

Utriem omnes omnino_perfectiones poffibiles fint in
Deos G quorsada.

Ota 1. Perfectiones aliz funt ﬁmp]iciger fimplices,
alize fecundiim quid rantiim . ll’c\rl’cého fimpliciter
{implex eft ea, qu in €nte , PIECISC UL cft ens , ipfa
melior eft, quam non ipfa : .pcrlc&m verd fecundum
quid,, quanoneftealis. Porrato, nonipla, non (umi-
tur negativeé , pro ncg;mon‘ci"clhc.ct pcrfc&mns_s f‘mPh'
citer ﬁ}uplicis1 aut {ecundim quid; fed po’ﬁnvc, pro
alia pm‘c&ionc inccmpombill . lmq_uo fientl L}l;ﬁc prm'-
fechionem aliquam addas, vel 111rcﬂugcrgr melius [e ha-
berecumilla, quﬁm cum alia quahbcE m_cnmPofﬁbxh_,
vel non intelligeear. Si primum. Pﬁ?l?il‘&ic cric ﬁfi}p]}-
cirer fimplex. Si‘_fecur_ldun_y Non erit pcr.ft'd‘lo n;ﬁ_!e-
eundiimquid. Sic ratio (pu—_uus eit Pcrfcé'_h_c ﬁmphcn\tcr
fimplex ; quia melius eft enri ut f_xc elfe fpmm_m, quam
effe quidlibet alind , cum {piritu mcompo\fﬂb:lu; Ran_o
verd corporiseft tanrium perfectio ﬁ.:cundqm quid, quia
ens e fic melitis fe haberer cum alia perfectione, qua
cuii Fatione Corporis incmnpoﬁ’iln}u eft. Melius enim
eft entiut fic effe{piricum v. g quam §H'e corpus.
Jota 3. Perfedtio aliqua poteft alicui inefle variis
modis, formalirer {cilicet, virrualiter, ®quivalenter ,
& eminenter . Continerur formx‘;i_scr, ﬁgonryncmr\fcu
cundtim propriam rm:mnem_ob;u&w:rm » fen .iccunr.lum
definiconem. Continetur virtualiter , {i continetur tan-
nam effectus in canfa . Continetur =quivalenter, fi
continetur fecundim formam {imilem cju‘(d‘cm_ rdinis,
que eadem praftace poteft. Ccmmc-ru.: denique cmi-
nenger, fi continerur virenaliter aut equivalenter fecun-
dim formam altioris ordinis, hoceft; fifubjectum, Clk
inefle dicitur , poref’c aue illam Preducere 5 AUt idem
preftare per altioris ordinis perfectionem, quam habet .

REsPoNsIO L

Omnes omnind perfectiones poifibiles in Deo conti-
nentur aliqua ratione. :

Prob. 1. Ex Sceiptura. Nam Exodi c. 33. Deas de
feipfo loguens Moyl dicit: Offendam omne bonum tibi-
At Deus non cffet omne bonum , nifi aliqua ratione
contineret omines omnind petfectiones poflibiles. Ergo,
&c. 2. Authoritate S. Damafceni lib. 1.ott. fidei ¢, 12.
ubi de‘Deo fic ait : Univerfums id quod oft 5 tanguam
smmenfum quoddans & infinitum ¢ffentia pelagus com:-
plexu fuo continet. 3. Ratione. Namalioqui poffct co-
gitark aliquod ens melius Deo , illud nimirum, qued
omnes omuind perfedtiones haberer meliori- mode ,
quo haberi poffune.

Resronsio 1L

Omnes pcrfc&ioucs fimplicirer fimplices continentur
in Deo formaliter

Prob, Nam continenturin Deo fecundiim propriam
rationem objectivam & definitionem. Ergo, &, Conl.
paretex not.2.Probant. Omnes enim perfectiones impli-
citer fimplices continentur fecundum propriam ratio-
nem & definicionem in 1de:§ entis, quo mh\ﬂ m"TI,IU‘S cogi-
tari poteft, ut confideranti patet. Ervero fialiqua non
contineretur fecundiim prapriam rationem, - certé quia
excludeferaliam meliorem , vel @qualem, fecumincom-
poflibilem. Athoceffe non potctt. Quia omnis perfe-
ctio ﬁmplicircr fimplex mcll_or eft omni alia lfss:um _in_
compoflibili . Ergo, &¢. Hinc omnes pCrR’&lone_s fim-
pliciter fimplices denominant _D:‘:um, & Deus dicitur
tubftantia, fpiritus, fapicns, jultus, 8.

Articulus I 9

R.Es pio8sTo 11,

Perfectiones fecundum quid non continenturin Deo
formaliter.

Prob. Non continentur in Deo fecundim propriam
rationem & definitionem. Ergo, &c. Conl. patetex di-
¢kis . Prob.ant. Quia aliogui Deus non haberet fecundiim
propriamrationem alias perfectiones meliores » quarum
propriam rationem perfectiones fecundim quid exclu-
dunt a fubje¢to, cur infunc. Sic fi Deus effec corpus,
non effer fpiritus : & ramen melins eft effe [piricum ,
quam effe corpus. Abfurdum conf. Alioqui Deus non
effer, quidquid eft melius effe.. Quod manifefté repu-
gnatDeo; cumfitens, quo nihil melius effe vel cogi-
rari poteft. Ergo, &c. Hinc perfectiones fecundum quid
non denominant Deum. Sic Deus non dicitur corpus,
animal , rationalis, &ec.

B s »rom 81 oIV

Perfedtiones fecundim quid continentur in Deo vir-
ualiter; quivalenter, & eminenter .

Prob. 1. Continentur virtualicer. Deus enmm poteft
tllas producere; ciim fincentia creata. 2. Continentar
aquvalenter. Quianullaelts cuiDeus nonzquivaleat,
fivein effendo, five in operando. 3. Continentur emi-
nenter.. Nam Deus poteft illas producere, & quod ille
praftant , preftare per altioris ordinis perfectionem.
Producirenimillas per fuanromnipotentiam ; & quod
illz pro modulo fuo, nec fine multis imperfectionibus
pL’::i_l:‘,m, preftat iple abfque ullo defectu, & cum fin-
guhn'i excellentia; & conlequenter, quod ille poflunt,
iple poteft per eminentiorem longc perfetionem. Hae
autemm ohinia confirmantur €x €0;quod quam oprimé
conveniang cum idea entis; quo. nihil melius cogita-
ri potefi .

AR O T L S

Quanam inter perfeltiones divinas confFitnat
effentiam Dei.

Ora 1. Effentia divina potelt fumi ripliciter . 1. In
l_ fenfuphyfico, fen prouteftd parte rei; & fic fum-
ptain-:ludit OINnNEs rationes, tum ab'fo}u_tas, tum relati-
vas, quefuntinDeo, tectéque defcribitur: Ens fom-
mum; {ubftantiaunum, perfonis rinum. 2. In fenfit
metaphyfico latiori; & fic fumpta, prafcindica folis per-
fetiombustelativis, proindequeincludiromnes &¢folas
rationesabfolutas, que funtin Deos & funt communes
tribus perfonis. 3. Infenfumetaphyfico frictiori; & fic
fumpta, eft prima ratio , qua Deus fecundum noftrum
concipiendi modum conftituitur. Hic autem agicur de
effentiaDei confideratain hoc tertiofenfu; & quearitur
in quo-confiftar. Circaquod plures (unt fententie. Prtx
ma confticuic effentiam Dei in cumule omnium perfe-
cionum fimplicicer impliciam. Secunda, in intellectio-
ne actuali. Tertia , in ratione entis infinitis Quarta,

. in ratione entis {piritualis i fe. Quinra denique, in ra-

tioneentisa fe.

Nora 2. Utaliguaratie ficeffentia rei ftrické fumpta,
qQuAtUOLreqUiruatur. I. Ut ficaliquid intrinfecum. N.i-
hil enim per exrrinfecum conflituitur : civn fes omnis
ficid, perquod conftiruitur. 2. Uticafic propriumrei,
cujus eft confiirutivem, utfaciat eam ab omni alio dif-
ferre, juxta illud axioma: Per id res conffituitnr per
quod & diftinguitur . 3. Ut faciat primo differre: alio-
qui non conflituit rem , fed fuppon\lr conflicutam. 4
Ut firradix proprietatumei: Naim cum debeat efle pri-
mareidifferentia, necefle eft utcztere differentize, que
non funt ab extrinfeca, profiuant cx ea, tanquam ex
fonte, juxca noftrum modum concipiendi . His pree-
fuppofitis, fit

Resronsio L

Effentia Dei ftricte fumpta non confiftic in cumulo
emnium perfedtionum fimpliciter fimpliium,
Lrab.




10

_ Prob. Namefentia Dei Rrik& fumpta non confiftic
inco, quodnoneftquid primumin Deo , fecundim
noftrum concipiendi modum ; fed & contra intelligitur
4 nobis fluere ab alio, quod eft prius in Deo, fecun-
diim noftrum modum cencipiendi, ut patet ex z. not.
Atqui tales fune multa perfectiones ex iis, quasincludic
cumulus omnjum perfectionum , ur patebit ex infrd
dicendis. Ergo, &c.

Obj. 1. Parres muld effentiam Dei conftituant in eu-
mulo emnium peefectionum, & cum illis §. Thomas
hicq. 6. a. 3. in O. ubi fic loquitue : Oue de aliis dican-
#uy accidentaliter , fibi ( Deo ) conveninnt effentialiter , ut
¢ffe porentem , (apientem» & bujufmodi . Ergo, 8c. R.
Patresillos, & S. Thomam, inrtelligendos cffe de effen-
tia Dei fumpta velin fenfu phyfico , vel in fenfu mera-
phyfico latiori, inquoutroque fenfu effentia divina in-
cluditomnes omniné perfectiones fimpliciter fimplices :
quia, utdicit§, Thonas verbis laudatis, Deusfeipfo,
fen per entitatem fuam eft porens , fapiens, &ec. Cum
creatutz non finc potentes , fapientes, &¢. nifi per enti-
tates , earum entitar fuperaddicas , & ab ea feparabiles .
Porrd cum Parres loquuntur de effentia divina Rrické
fumpra, abejus conceptu excludunt fapientiam , jufti-
tiam, bunitatem, & alia hujulmodi attributa. Sive bo-
75 inquit §. Damafcenus ‘lib. 1. ort. fidei ¢. 4. five
juftunc s [rve [apientem five quidenmque tandem alind
divere libeat , non Dei natwram , fed quanapure-infunt 5
;"..t'pw.';.r.

Qbj. 2. Effentiadivinacftid torum, quod Deus eft.
Ergo cft camulus omnium perfectionum .- R, Effentiam
divinam ftricté fumptam, effe tantiim id quad Deus cft
per e primd fecundiim noftrum modum concipiendi,
1Jnde nege confeq. /nffabis . Arqui Deuseft per (e pri-
mo cumulus omnium perfectionum , N. Probabis . Deus
eft perfe primo Ens, quo nihil melius cogitari poreft .
Ergo, &c.R. Dift.ant. Denselt per fe primd Ens, quo
nihil melius cogirari poteft in ratione effentiz, C. ant.
Quo nihil melius cogitari poreft fimpliciter , N. ant. &
confeq. Iraque Deus perfe primo eft Ens, quo nihil me-
Yius cogitari poteftin ratione effentiz ; quia, ut infra pro-
babitur, Deus per fe primdeft ens a fe. Aleitas autem
conftituit effentiam, quanullaalia meliorefle, vel co-
gitavipoteft. At Deusnoneft pr:rfc primo ens , quo ni-
il melins cogitari poteft fimpliciter : quiaens, quo ni-
hil melius cogirari poteft fimpliciter, includit in fue
concepta multas perfectiones, quae fupponunt Deum
in fuo effe conftiturum per aliam perfetionem, ex qua
velue radice proflaune , fecundim noftrum modum
concipiendi.

Obj. 3. EffentiaDei firicte fumpta, eft effentia actus
purifﬁmi. Arqui effentia; etiam ftricke {ump:a, acétus
puriffimi includitomnes omnind perfectiones . Ergo,
&cc, Preb. min. Si pon includit aliquas, eft in porentiaad
illas , tanquam perfectibile ad perfectivum. Conf. impli-
<ip. Ergo, &c. Lrob. min. Nam aus puriflimus dicitur,
quiexperseft omnis potentialitatis & perfectibilitatis 3
& confequenterimplicat, effentiam, etiam firickeé fum-
pram, actus puriflimi efle in porentiaad aliquas perfe-
&iones , tanquam perfectibile ad perfectivum .

R, N.min, primifyllogifmi. Ad prob. dift. fequelam
maj. Sinon includir aliquas perfectiones, eftin potentia
metaphyfica, & fecundum noftrum modum concipien-
di,adillas, urperfectibilead perfectivam, C, feq. maj.
Eftin potentia phyfica & reali , N.{eq. maj. & dift. min,
Implicat effentiam fricke [umpram aékus puriffimi effe in
potentia phyfica & realiad aliquas perfectiones , C.min.
In porentia metaphyfica, & fecundiim noftrum modum
concipiendi, N. min. & confeq. Ad prob.min. R, Dift.
Actus puriflimus diciturille, qui expers eft omnis poten-
tialicatis & perfectibilitaris phyfice & realis, C. Mera-

hyficz , & fecundum nofiram modum concipiendis
N. Hzc enim potentialitas, 1. non deftruiz rationem
actys puriflimi, adquam fufficic, ut id, quod dicitur
ackus puriﬁimus » per entitarem fimpliciffimam,” &
lané expertem compofitionisrealis, ita fic complerum
1n omni genere perfectionis, ut nec perficiatur, nec ul-
latenus pcrﬁci poffic per aliquid fibi realiter fupcmddi-
tum; fed fit fe iplo formaliter in omni genere perfe-
¢tignis ablalgrifimum , 2, Nullam plané jmportaz

Traétatus I, De Deo Uno.

imperfectionem in objecto, dequo dicitur; fed al iquam
rantiim fupponit in incelleétu creatos non valente ob-
je@umillud unico concepru adzquato fibi diftinéte re-
prafentarc: undeut illud diftincte cognofcat, indiget
pluribus conceptibus inadzequatis, & pracifivis , quo-
rum uno fibi diftinéké reprefencar v. g-inDeounam per-
fecliongm per modum radicis ceterarum,, & fufficienter
confticuentis Denmin effe Dei; aliis verd fingulis fin-
gulas alias perfectiones per modum entitatum Deo in
{uo effe conftiruro advenientium, iplumque perficien-
tinm, & complentium in rarioneentis, quo nihil me-
lius effe vel cogitari poteft fimplicirer .

Intellectus aurem humanus, fic operando cirea Deum,
imperfecté quidem operatur, & modo minimé propor-
tionato excellentiz divine: at nec fallicur, nec ullam
Deoaffingicimperfedtionem ; quianullam in Deo fingic
diftinttionem, compofitionem, potentialitatem , aur
perfectibilitatem, fed folim mulea, qua funt in Deco
nunicaentitas fimplicifiima, apprehendit multis & di-
verfis conceptibus per modum ditinétorum compofi-
torum, potentie perfectibilis , & adtus perficientis ;
quia aliter non poteft, quanttimvaler, diftinété Denm
cognofcere; S entitas illa fimpliciffima, que eft illa
multain Deo, zquivaler, feclufa omniimperfectione ,
entitatinon fimplici, in qua proinde illa multaeffent di-
fincta, compofita, utunum adveniret alecri, ranquatn
actus potentie, quam realiter petficerct.,

Poird quiaderebus lequimur ad modum quo eas con-
cipimus’, de petfe@ionibus divinis logquimur tanquam
de diflintis, compofiris, perfectibilibus & perfectivis .
Sic autem loquendodeis que infunt Deo, imperfecté
loquimur deeo, 8 modo excellenti ejus minimé pro-
portionato ; recté ramen pro modulo noftro loquimur ;
quia fic loquendo, nibil de Deo affirmamus umperfe-
um, &iplo indignum, {ed folum dicimus perfectio-
nesdivinasin Deo preftare, feclufis imperfcffionibus s
quod preflarent multadiftinéta, compofita , perfeéti-
bilia & perfectiva, quibus, feclufis imperfectionibus,
quivalent; quod veriffimum eft,

REeEsronsio II

Efientia Dei fricke fumpra, non confiftit in ratione
entis infiniti .

Prob. Quia fi effentia Dei ftri¢té fumpta confifticin
infinitate, vel confiftitin infinitate formali, vel infun-
damentali, velin materiali, Nihil horum dici porteft.
Non primum . Nam effentia divinanon poreft confifte-
rein meranegatione . Arqui infinitas formalis et mera
negatio: eft enim mera carentia termini, Ergo, &c.
Non fecundum. Nameffentia Dei ftridke fumpta, non
confifticin eo, quddnon eft quidprimumin Deo . At-
qui infinitas fundamentalis non eft quid primum in Deo:
nibil enimaliud eft, quam ralitas perfedtionum divina-
ram, vicunjus carent tekmino. Hzce aurem raliras non
cft quid primum in Deo , fed fluit abaliquo alio , quod
eft priusin Deo, fecundim noftrum modum concipien-
di, nempe ab afeitate, ut oftendetur. Ergo, &c. '?\"on
denique rertium . Nam infiniras materialis nihil aliud eft,
quiam cumulus omnium perfectionum, termino caren-
tium . Atqui effentia Dei fricke {fumpta, non poteft con-
ftitniinillo cumulo, urprobacumeft. Ergo, &e.

0. Effentia Dei ftricté fumpra, eft effencia entisinfi-
niti. Eigo cftinfinita. Effentiacnimentis infiniti non
poteft effe finira. Ergo effentia Det firicte fumpta , con-
fiftic in aliquo infinico. R. Effentam Dei firické fum-
pram; effeinfinitamin ratione effentie : cftminra_tione
cflentiz nihil melius effe & cogirtari poflit, & perfectio
conftituens effentiam Dei firict¢ fumptam, fic infinita
infualinea. Inde tamen non fequitar, effentiam Dei firi-
&té fumpram confiftercininfinitudine. Ratoceft, quia
Pu'fcd:ioconﬁkrucnsc[fcntiam illam, non eam confh-
i, quaraliseft, urcareat termino ; fed precisé qud
taliseft, uccribuarenti, cujus eft effentia, -exiftere in-
dependenter ab omni caufa, five producente, five cons
fervante, utjnfra videbicur .




Difputatio 1I.

Resronsio IIL

Effentia Dei fricé fumpra, non confiftic in intelle-
&ione actuali, nequein tationeentis {piritnalis afe.

Prob. 1. pars. Namintelie@io ackyalis, cim fic ope-
rario, non poreft effe guid primum in Deo, fecundwn
néftrum modum concipiendi: nam fupponir fapulm:cm
iftclligendi, nec Dens inrelligit actu, nifi quia pore("c
intelligere ; uade fecundum upﬂmm modum conci-
piends intelleétio actualis f‘_.uirm‘Dco a potentia intel-
{ectiva, quamftiatq potenriam aliundc emanare concy-
pimus, nempe cx cﬁ:m_na . A ; :

Pyob. 2. pars. Quia fimiliter (piritualitas , five imma-
cerialitas non eft quid primum in Deo 5 fienrnce perlei-
tas. Nam ratio [piritas » ﬁcut&}'at:o fuh{hiunm » fup-
ponit aliquid in Deo, unde fluit, {ecundiim noftrum
concipiendi modum, nempe aieicatem : Deus enimeft
fubftanria & [pititus, quiael ensale. Ergo, &

Obj. contra L. partem - Inter gradus, quibus nature
conftitunntur,, {npremus & perfectifiimus eft gradus in-
telligendi. Ergo ad illum pertinete- debet prima ratio
conftitugiva Dei; & confequenter primazaeto conftitu-
tiva Deinon poreft effe, nifi inttllf&io_puriﬂima, &
aGualiffima. R.Intergradus, qui confituunt naturas
creatas , fupremum & perfeétifiimum effe gradum in-
relligendi; ar prater hunc gradum dari adlmq ali!_un fir-
petiorem, nempe gradum cffendi & fe , qui foli Dea
compctit, & haber omues alias cond;;mncs ,neceffarias
ad conftituendam cflentiam Dei fricke dictam .

Obj.contra 2. parsens. Spiritualicas, ficut & perfeitas,
eft de effentia Angeli ftricke {umpra,. Ergo& de eflentia
Dei firické fumpra. R. N. confeq. Ratio negandi clt,
quia fpiritualitas 8¢ perfeicas funt quid primum in An-
gelo, noninDeo. Dices. Ergo {pirirualiras & petfer-
fas funt accidentiain Deo. R. Efeaccidentia metaphy-
ficainDco, & proprictatesejusefientie firicke lumpre,
At inquies . Sunt defubftanria Dei. Ergo non funt ac-
cidentia. R.Difk. Suncde {ubftantiaDei, fiper fubftan-
tiam Dei intelligis ejus entitatem, C. Si per (ubftantiam
Deiintelligis cjus effentiam frické dickam, N.Unde N.
etiam conﬁq. Nam illnd omne eft accidens meraphyfi-
cum , quodeft extra effentiam L'ci_ fricté L_iic‘,hm > licér
Gic de ejus entitate , ut pater in rifibilitate refpectu

hominis.
ResronNsto IV.

EffentiaDei ftrické (umpra, confiftic in afcitate , feu
in exiftenriaile,

Prob. Afeitas haber omnes conditiones neceflarias ad
conftituendam effentiam Dei fricté dictam . Ergo, 8cc.
Prob,ant. 1. Aleiras eft maximé intrinfeca Deo @ duo
enim rantumdicit, nempeexiftentiam, & modum bu-
jusexiftentizz, quandam fcilicetfufficientiam, & inde-

endentiam ab- omni caufa efficiente : que duo funt
E)Eo maximé inerinfeca . 2. Afeitas eft wa Deo pro-
ptia, ut faciar cum differre ab omni alio, Solus enim
Deus eft ens 4 fe, & cerera omnia funt enriaabalio 5
ut demonftrarum cft fuperiori Difputatione . 3. Afei-
tas facit Deum differre primo ab omni ¢o , quod non
eft Degs: nam ¢ft omnium rationum , quz Deo in-
funt, poima {ecundim noftrum modum .c:_mcipicndi 5
4. Eft fecundim poftrum modum concipiendi radix
omnium aliaum . perfectionum divinarum , five foli
Deo conveniant, five communes fint Deo & creatu-
tis. Deus enim omnes alias perfectiones, quashaber,
habet quia eft ens 4 fe, ut

Declaratur 1. Eft ens neceffarium, quia eft ens 4
{e: habetenim fammam neceflitatem exiftendi , guia ha-
bet pleniflimam {ufficientiamad exiftendum. 2. Etens
@ternum, quiaclt ens ife: nameft ens zternum, quia
eftens fummé neceffarium; & eft ens fummé neceffa-
rinm, quiaeft ensa fe, nurmodo probatum eft, 3.Deus
eft fubftantia, quiacht ensife. Nam pcr?llud convenit
illi perfeitas, perquod illi repugnat inaliceas . At ina,
lieras repugnatilli, quiacftafe. 4. Deus :R‘fpt‘rims »
quiaeftalc: nam pe illad conyenic illi effe [piritum ,

Articulus 111 11

per quod illi convenir effe fubltantian immaterialem
potitis quam marterialem. Hoc aurem convenirilli, quia
eft ens a fe. Hoc iplo enim quod haber fupremum &
perfedtiflimum gradum exiftendi , exigit effe quidquid
cl_’t melius effe. Proprer candem rationem Deus eft fa-
picns, juflus, milericors, potens , &c. §. Deus ha-
bet faculrarem inrelligcndi, & volendi cum libero ar-
bitrio, quia cft ens a fe. Habet enimhzcomnia, quia
eft fpiritus; & eft {piritus, quia et ens i fe, ut pro-
l?aturn elt. 6. dcniquc, Deus cft omnipotens, omni-
iciens , immenfus, &c. quia elt ens 4 e : nam hoc
iplo quod eft ens i fe, non haber uade limiterur in
ulla fua perfectione.

_ij. Afeitas, quatalis, eftmeranegatio: nam Deus
dicitur a fe meré negativé, quarcnusfcilicer eft ens im-
productum, & nullam habens caufamfii. Ergo afeiras
non poteft conftituere effentiam divinam, com fic ali-
quid pofitivum, K. N, ant. & probationem ejus- Nam
aleiras fonat quidem negationem , at importar perfe&io—
nem, maxune pofitivam, huic negationi (ubftraram
nempe pleniflimam fufficienriam ad exiftendum. Sed

Nota 1. Exiftentiamefle de eflentia Dei ftricté fum-
pta; nameftaliquid primum in Deo , fecundiim noftrum
modum concipiendi, quiainDeo exifteredfe, et quid
primum, fecundim noftrum modum concipiendi; nec
cxiftereafein Deo, privseft, quamexiftere, ur per fc
patet. Undehz prapofitiones: Deuscliens afe: Deus
eft: Deuseftfuum effe: funt propofitiones cffentiales.
Hinc hocnomen, Quieff, eftmaximé proprium Dei;
& Moyfi querenti nomen Dei, Deusaprffimé refpondir,
Exod.3. Ego fum, qui fum. Sic dices filiis Ifrael: Qui
eft 5 mifieme ad vos. He autem propofiriones: Deuseft
{ubftantia: Deus eft (piritus: non funt fridke loquendo
effentiales: inillisenim, neconftatex ditis, praedica-
tum non eft de effentia fubjeéti fricte fumpta.

Nota 2. Denmnon poffe proprié definiri , quia hon
haber gemus:. Ervero fihaber, vel eft ens; vel {ubftan-
tia , vel fpiritus. Nibil horum dici poteft. Non primum,
Quia genus propri¢ di¢tum prafcindit 4 differentiis, &
viciffim. Atnecens prafcindica differentiis, nec diffe-
renrizab enre, ut probatum eft d nobisin Metaphyfica.
Non {ecundum, aut tertinm. Nam genus proprié di-
¢umeft quid primuminre. Arnecfubftantia, nec fpi-
ritus, eft quid primum in Deo. Deustamen optimé de-
fcribitur: Ensafeexiftens: Subftantia fe exiftens : Spi-
ritus 4 fe exiftens: quiainbis propofitionibus tota effen-
tia Dei firiéké (umpra exprimicur.

Nota 3. Denmnon poffe proprié reponi in categoria
fubftantiz . Illud enim folum propric reponitur in pra-
dicamento fubftantiz, dequofubftantia pradicari poreft
tanquam genus . At {ubftantia de Deo non pradicatur
tanquamgenus, {ed foliim ranguam artriburam ex afei-
tate profluens. Ergo, &c. Poteft tamen Deus utcumque
reponiinilla categoria; quia, cum [ubftantia ficunivo-
ca Deo & creaturis, porefburcumgue fic infticui - predi-
camentum . Subftantia aliaclt materialis, alia immate-
vialis. Immaterialis confituir (piricum. Spirirus alius
eftafe, alius ab alio. Spiritusa (e eft Deus, 8.

ARTICULUS. IIL

Utrime & quamode astvibuza divina diffingantur
inter fe & ab effentia divina.

Ota 1. Attributum divinum {umi Eo:cﬁ duplici-
ter: lacé & frické. Attribncumdivinum laté fum-
ptum, eftillud omne, quod deDeapotelt veré affirma-
ri. Hoc fenfuafeitas ipfa eft arcriburum Dei. Attribu-
tum divinum frické fumprum, eft ea omnis perfectio, quz
Deojam conftituto in fno effe, advenit fecundim no-
firum modum concipiendi, uc fapientia, juftiria, &cc.
Dearrributis divinis hoc modo {umpris deinceps agitur .
Noza 2. Diftinctio eft formaliter, vel faltem confe-
quenter, negarioidentitatis. Unde ca dicuntur diftin-
gui, qUOIIM unum non eft aliud . Diftinétio aurem
alia eft realis, alia rationis. Reals eft negatio identi-
taris




12

tatisin fenfureali, & eadiftinguunrurrealiter, quorum
unumnon et alind in fenfureali. Diftinéio rationis eft
negatio dentitatis in fenfu pracifivo; & ea diftin-
guuncur ratione, quotum untwm non eft alind in fen-
fn pracifivo. Quia autem hoc ipfo unumnoneft alind
in lenfu precifivo, quod conceptus unius diverfus eft
i conceprn alrerius ; diftinctio rationis confiftit in
diverfitate conceptuum, & ea diftinguuntur ravione,
quaz habent diverfos conceptus.

Nota 3. Diftinctio rationis alia eft rationis ratioci-
nantis, alia rationis ratiocinarz. Nam diver{iras con-
ceproum, que facicdiftinctionem rationis, vel funda-
tur in re & exrraintelle@tum, velinintelle@urantim.
Si fundarur in intelleétu tancim, facic diftinétionem
rationis ratiocinantis tanttim. Talis diftinétio reperitur
inter rationem pradicati & rationem fubjecti in eodem
homine. Namfundamentum concipiendi eundem ho-
minem, modo ut przdicarum, modd nr fubjedtum,
torum cft inintelleétu , modd pradicante aliquid de ho-
mine, modo hominemde aliquo. Jamverd fi diverfitas
concepruuim fundaturinre, & extra incelle€tum, facit
diﬁinégionem rationis ratiocinate. Talis difinctio re-
peritur inter animalitatem & rationalitatem ejufdem ho-
minis; nam animalitas & rationalitas ejufdem hominis
diverfos habent conceptus; & fundamentum hojus di-
werfitatis exiftit inre, & extra intelleétum.

Nota 4. Entiras fimplex & indivifibilis poteft zqui-
walere multis realiter diftinétis & diverfis in ordine
ad preftandos effectus diverlos » & operandum ina-
dxquare; ira ur poflic precis¢ operari, ur @quivaler
unt, perinde ac {i nullo modo zquivalercealteri. Sic
anima rationalis, quantumyis fimplex & indivifibilis
in fe, =quivalec duabus animabus, quarum una effec
fentiens tantim, & alcera :an([uuinm!ligcns;& dum
v. g. fenrit, operatnr inadequaté . Tunc enim non
magis operatur, ut ®quivalens animz tancum intel-
ligenti, quam fi ei nullo modo aquivalerer,

Nota 5. Vi hujus zquivalentiz 1n re, quantumvis

fimplici & indivifibili, reperitur diftinctio virrnalis 7

jus xquivalenriz, res, quantumvis fimplex
&¢ indivifibilis, haber virtutem multorum realiter di-
{tinétorum & diverforum in ordine ad diverfos effeétus
preftandos, & ad operandum inadequaté, perinde ac
{i re ipfa effer aggregatum ex muleis realiter diftinctis
& diverfis. Hinc res, quantumvis fimplex & indivifi-
bilis , vi pradicte mquvalentiz habet , ur poflic di-
verfis & inadzquaris conceptibus exprimi ab 1ntelledtn
noftro. Quidni enim v, g. anima rationalis reprefen-
tari pofler uno conceptu pracis¢ utr xquivaler animze
fentienti tantim, & altero conceptu pracise utzqui-
valer anime inrelligenti tantom 5 clim re ipfa utrique
aquivalear, & tam poflic operari przcisé ur zquivaler
ani, quim fi non zquivalerer alteri; & iratampoffie
objici intellectui pracis¢ uc ®quivaler uni, quam fj
non gquivalerer aleeri. His prafuppofitis, fit

ReEsronsio T,

Attributa divina nec inter fe, nec ab effentiadivina
diﬁinguunmr realiter. Eft de fide.

Prob. 1. Ex Conc. Latet. fub Innocentio 1IL. c. 1.
8¢ 2. ubi definitur naruram divinam effe omnind fim-~
plicem, qualis profe¢td non effer, fiattriburainterfe
& -ab effenria divina diftinguerentur realiter . Tunc
enim natura fen [ubftantia divina componeretur €x
muleis realiter difinétis . 2. Ex Cone, Rhemenfi in
caula Gilberti Porretani celebraro, in quo Epilcopi,a. 1.
Symboli, definiunt Deum effe fe ipfo’ fapientem , ma-
goum, @ternum, unum, Deum. Atrributa igitur di-
vina func una & ecadem entitas cum effentiadivina,
3. Ex 'S, Bernardo, lib. 5. de Confideratione, c. 7.
ubi fic ait s AMulea dicunrur effe in Deoy € guidem [ane
c.q.r.“.mfz’réq!rc « Sed multa yinwm . Alioquin / diverfa pute-
wins s non quaternicatem bhabueris | fed centenitatem -
¥ Ex 2 '_iomarc [ll;'o\ogico 2 I divinis ommia [funt
w5 ubi mon 0{”’:‘1!9‘1‘! relationis oppefitio, Arqui attri-
bura divina nec inter fe ; nec cum effentia divina ha-
bent telatiopis oppolitionem. In Deg enim relationis

Traétatus 1. De Deo Uno.,

oppofitio non reperitur; nec reperiri poteft, nifi inter
eaquorurs, unum procedit ab alio realiter. Ergo, 8.
5. Denique ratione. Quia fi arcributa divina diftine
guerentur realiter inter (e & ab effentiadivina, poffet
cogitari aliquid melius Deo : illud feilicer, in quo
artributa & effentia effenc unum 8z idem realirer. Nam »
it ait 8. Bernardus loco laudare : Pere judicio natwra
Sfimplex multiplici antefertur .

Resrponsio IL

Areribura divina nec anter fe 5 nec ab effenda di-
vina diftinguuntur formaliter ex natura rei. Eft con-
tra Scotum .

Prob. 51 areribura divina inter fe & ab effentia di-
ftinguuntur formaliter ex natura rei, certé quia, ut
vule Scotus, quidditas unius non cft quiddiras alce-
rius, nemine cogitante, Atqui hoc fallumeft. Ergo,
8c. Prob. min. Nam fallum eft v. g. quod quidditas
intelletus diverfa fir 4 quidditate voluntatis, nemine
cogitante . Nam in Deo intellectus & vo_lu_n_tas funt
una & ecadem plané res, nempe entitas divina, quae
concepta precisé ut eft vis intelligendi , dicirur in-
telleétus; & concepra precise ur eft vis volendi, di-
citur voluntas. Ex quibus

Adbuc argumentor fic . Eatenus quiddicas ingellectus
divini diverfa eft 4 quidditare voluntatis divinz , qua-
tenus quidditas entitatis divine, ug rglu:.cn;is in‘uno
conceptu pracifivo, diverfa eft 3 guiddirate cjuldem
entitatis divine, uc relucentis in alio conceptu praci-
fivo. Patet ex modod dickis. Arquiharum quidditarnm
entitatis divinz diverfitas fupponit aliquas mentis no-
firz operationes, nempe duos conceptus inada:quams &
diverios, quibus entitas divina (ubjacer, & quibns fubla-
tis, tolleretur omnis diverfiras: illis enim fublatis , rema-
net fimpliciter entirasdivina, & inter entitatem divinam
arque entitatem divinam fimpliciter , nulla poreft ?ﬁ:c
diverfitas. Ergo diverfitas quidditacumintellectus divi-
ni & voluntatisdivine, fupponit aliquas mentis noftrz
operationes , & confequenter non eft , nemine cogitantcs

Obj. 1. In Deo intellectus veré negatur de volunta-
re, & viciffim. Ergo diftinguunturformalirer ex natura
tei. R.N. confeq. Namin Deo intelledtum ver¢ negare
de voluntate, & viciflim, nihil aliud eft, qu;‘;rn enrita-
tem divinam, ut relucentem in UNO CONCeprul o \_r‘e_rf‘:
negaridefeipfa, utrelucente inalio concepru, & vicil-
fim; quiafcilicet entitas divina, fumpra pr:u;lsd ut re-
lucer in uno conceptu , noneft cademilla entiras, _fuq]-
pea precisé ucrelucetinalio concepru; fed eft aliquid
diverfum non foltim actu ex parte conceptus preicinden-
tis, federiam virtualiter & zquivalenter ¢x parte obje-
& pracifive reprefentati., g -

Dices. Iliadiﬁinguunrurindcpenden:erqbmtelle&u.
quorumunum dealio veré negarur. R. Dift. Quorum
unum dealio vere negarurindependenter 4 conc;:pn\bus »
rem eandem & fimplicem inadequaté & prcilve re-
prafentantibus, C.Secus, N. Ar inguies, Nun pa:(-ijt
idemde feipfo negari. R. Dift. Non pptcﬂ idem de fe
ipfo negari fimpliciter, 8cantequam dwcrﬁs‘&' madx‘—
quatis conceptibus fubjacear, C.Non poteft idem de fe
ipfo ncgari {ecundum quid, & prout \fu@)]gcc[ dwe_rhs
& inadwquatis conceptibus,, N. Sic VCL‘CdlCltl\l" : Entitas
divina, fumptaprcisé ut fubjacetconceprui A, non
eft eadem entitas, fumpta precisé ut fubjacet conce-
tui B.nam revera diver{a eft tum aétu ex parte conce-
pruum , qui funt inadzquati & diverfi, tum vircualicer
& zquivalenter ex parre objecti .

Dices. DeintelleGtudivino & voluntate divina vere
affirmantut contradickoria . Nam veré dicicor: Intel-
lectus generat, voluntasnongenerat. Ergo, &c. R.N.
ant. Nam ad pradicata contradictoria requiritur, ut
idem affirmetur , & negetur fimpliciter , five urid pre-
cisé negetur, quod affirmatur. Atcomdicicur : Intel-
leckus generat, voluntas non generat, non affirmatur
& negatur idem fimpliciter, nec pracise negatur id »
quod affirmatur ; fed idem de' codem afficmatur fub
uno refpectu, & negatur fub alio : Senfus enim eft :
Entiras divina, qua zquivalet duabus entitatibus rea-

lipet




Difputatio II.
Jirer diftinétis; quarnm una effec vis intelligendi tan-
em » & altera vis voicpdi_tantf:m » generac, quﬁ_'n:qui:
valer nni, nempe entitati, que effer vis m:cihgcndl
tantiim, nonqud @quivaler alteri , nempe entirati ; que
eller vis volendi tantum. Breviter , generat s PrEc
ui visintelligendi, nullo modo qua vis volendi. In quo
nulla eft contradidtio. Aliogui in Deo intellectus & vo-
lantas non formaliter €x natura rei, fed realiter diftin-
gucrenturinrar {e. : :

0bj. 2. Ex Scripturis 8 Patribus acrributa funtmulta
in Dea. Ergo habent inter fe aliguam diftinctionem,
nonnifi fermalem ex narura rei . Ergo, &c. R. Arcri-
butadivina, & quidem ante omnem mcntilf opcm_tio~
pem ;. effe muita virtualicer & mndamcr_im\ltcr . Sunt
mulea virtualicer, quia c;x;itas d_ivinn_, _ln.'é_t i{t fe ﬁ:\)—
pliciffima, zquivaler mults realiver diftinctis in ordine
ad diverfos effectus praftandos 518 ad operandum in-
adzquaté. Sunt n}u‘-m !’u_ndai'nentalitcr g qL}in entitas
,j'.\-i-.mPmprcr:L‘quw:ntcmmm1!!am, quam habet, pra-
berintellectni nofiro fundamentum fufficiens, ur eam
diverfis & inadmquatis concepribus repralfentet , & fic
repradentando, extrinfece & mt_emmnalirer in :m}lm
dividat. Atatrributadivinanon funtmulsaaétu & for-
maliter, nifi cum entitas divina aétu reprefentacue di-
verlis & inadequatis coneeptibus, & per diverfos illos
arque inadequatos conceptus afty 1n multa dividigur
extrinfeccé & intentionalitet.,

Obj. 3. Quicognofcitintuitive, viderrem,ureftin
{e : fimplicem,, fi eft implex; mulripliiccn‘l \'ct:b 5 Gt
muliplex. Sedin cognitiones qua le iplum intuerur

cus, intelleCtusdivinusrelucer uc diftinctus a volun-
tatedivina. Ergo, &c. R.Incognitione, qua fe ipfum
intuecur Deus, incelleGtum divinum relucere ut diftin-
Gtum d voluntatedivina virtualiter & fundamentaliter
in ordine ad conceprus noftros, quatenus Deus videt
entitarem fuam sequivalere multis entitaribus realiter
diftinétiss quatumiuna effet tantim vjs inre]!igcndiA,
& alvera tantum vis volendi , & pofle aliquid , ut@qui-
valetentitatt, qua effet taneu vis u'lrclligendi; quod
non poteft, pracisé ut@quivaler entitati , qua effer tan-
tim vis volendi, & viciilims {icguc prebere [ufficiens
fundamentum diver(is & inadaquatis concepribus , quo-
rumuno pr:c:is{: exprunatur o vis inteliigendi, & al-
tero pracise ut vis volendi . At veroin cognitione , qua
{e ipfum infuerur Deus, intellectus divinus non relucet
ur aGu diftinétus i voluntate divina, imd vero relu-
cet ut ackn indiftindtus . Deus enim vider idem , nem-
pe entitatem fuam effe incelle¢bum - & voluntatem -5
vel fi visy videt intclleétum & voluntatem fuam ef-
fe unam & eandem plané entitarem , unam & can-
dem omnind quidditateny 5 @quivalentem  pluribus
quiddiratbus , quarnm una: cffer cantame vis incelli-
gcndi, & altera tantum vi_s_vulmdi. ¥ ?

Dices. AvDeus per cognitionem, qua fe ipfum in-
tuetur, viderFilinmgenerari perintelle¢tum, non per
voluntatem., 8. Deum hoc eatenus videre, quarenus
vider Filium genexari per entiratem divinam , qua viseft
incelligendi, nonquaviseftvolendi; feu; quod idem
cft, perentitatem divinam , qp.i aquivalerunientitaci,
qua effet tanciun vis intelligendi, nonqua equivaleral-
teri entitati, qua effet tantum vis volendi. Hoc aurem
videndo , Peusnon prelcindit: non enim babet, ne
habere poteft conceptus inadequatos, fed unica cogni-
tione intuitiva cognofcit omne cognolcibile .

REsponNsuvo IIL

Attributa divinainter fe 8¢ ab effentia divina diftin-
guuntur fatione. : : g g

Eftcontra Eunomium Arianum, qui attributa divi-
nainter fe & cum effencia divina idem plané effe
tum re tum ratibne, contendebat, ut pater exipfinf-
miet verbis apud Gregorium Nyflenum, oratione 12.
contta illum. Now alind quid eftwita, iDQUIL , f.]mém
effentias ne aligua compofitio in ﬁﬁjpa’iri natura in-
relligarury in id quod participat , & quod participa
tur 5 notione divifa; fed idem ( tum re, tum ratio-
ne ) quod off ‘vitas ¢ft eriam ¢ffeuria. Unde volebar

Articulus III. 13
ateributa inter fe & ab cffentia , fola diverfirare vo-
cabnlorum ditferre. Sed contra illum

Prob. Refp. Scriptura,, Patres , & Concilia lo-
quuntnr de ateriburis & effentia divina, tanquam de
multis. Ergo re ipfa multa funt in' aliquofenfu, non
in fenfu reali, auc formaliter ex narora rei, ut proba-
tumelft, Ergo fupereft , ur mulea finr in fenfu praci-
fivo. Ergo diftinguaneur in fenfu precifivo . Nam ubi
cft multrudo 5 ibi eftejuldem rarionis ditinctio . Prob.
ant, Nam 1. fic loquitur Chriftus, Joan. c. 16. Omnie
quacumque habet Pater, mea funt. 2. Gregorins Na-
zianzenus ad hec Chrifti verba alludens?, fic air ora-
tione 44. Omnia quacumague habet Pater 5 funt Fili
praterguam quod ingenitas non eff . 3.Idemhaber Concs
Florent. in Litteris unionis: Omnia, qae Patris funt
ipfe. Pater ymigenito Filio fiuo gignendo dedit , praters
efle Patrem . l:rgo » &c.

Prob. 2. Ratione . In divinis intelleGus generat, vo-
luntas non generat. Voluntas fpirar, intcllectus non
fpimt. Effentia, idem dic de m:mipnrcmtn ! atir’:quc
atrributis , nec generat, nec fpirat. Ergo ifta omnia
inter fe differunt plus quam vocabulis , nam fi folis
nominibus differrent, quidquid afficmaretur de uno,
affirmarecur paviter de cereris; & quidquid negare-
tur de uno, negaretur pariter de ca'teris , ut per fe
manifeftum eft.

R_Espous:_o V.

Atrriburadivinainterfe anvabeffentia divina diftin-
guuncur ratione ratiocinata.

Proh. Nam diverfimodé concipiuntur cum  funda-
mento - re. Ergo ‘diftinguuntur rationeratiocinata.
Conleq. pater ex not. 3. Prob.ant. Nam effentia &
attributa divina funt ipfa deitas, que - licét omnmd
fimplex A indivifibilis in ie, zquivaier, imb & fuperemi-
net innumeris entibusrealizer inter fe dittinétis, in or-
dine adinnumeros effectus praftandos, & ad operan-
dum inddaequate; itauccam poflec operari pracisé ut
aquivaler uni, quam {i non equivalerer caeteris . Arqui
hec zquivalentia, vel, fivis, fupereminentia entitatis
divinz, prebetintellectui noftro fufficientifimum fun-
damentum illam diverfis. & inadxquatis conceptibus
exprimendi . Hoc ipfo enim quod entitas divina lia-
bet @quivalentiam, aut fupereminentiam illam ,  ha-

et quantum eft ex fe , ut ram poffic diverfis & in-

adequatis conceptibus exprimi , quam fi efler com-
pofitum quoddam, vel aggregarum eximnumeris en-
tibus realiter inter fc diftinéhis. Ergo, &c.

Obj. 1. Ex Conc. Rhemanfi fub Eugenio IIL in
Deo cffentia & perlonz @iffinguuntur ratione . Sic
enim loquirur contra Gilbert. Porrer. £z T heologia
ter eflentiam O perfonans vatio' non diffingnar. Er-
go mulrd mintts arcribuea divina inter fe aur ab ef-
fentia divina diftingnuntur ravione . K. N. ant. A4d
prob. R. Synodum his verbis damnare diftinctionem
realem effentiam inter & perfonas, quam admicrebar
Gilbertus Porretanus. Pro quo,

Nora. Gilbertus Portetanus tria docebar . 1, Du-
plicem effe rationem diftinguendi , unam feilicet
mathematicam, & alteramtheologigam. 2. Rationem
mathematicam eam effe ;- qua logicé diftinguit €a ,
que non func in re diftinétay ram videlicer eandem
& fimplicem diverfis & inadequatis concepribus re-
pm:i"cnr;mdo: rationem verd rl-.colc)gicnm eam efle ,
que non diftinguir , nifi ea que fuor in re diitin-
¢ta. 3. Effenoam & perionam in divinis diftingui
fecundiim rationem theologicant, ok fecundim ma-
thematicam tantiim; hoc cit; diflingni realiter, non
verd logicé rantiim . Hanc adtem realem  diftinctio-
nem damnat Synodus, & in ea damnanda 1pfis Por-
retani verbis utitur.

Obj. 2. Artributa divina non poffunt diftingui ratio-
ne , quin copecipiantur ut multa. Atqui non poffunt
nifi malé concipi ut multa. Ergo, &c. R Dift.maj.
Quin concipiantur ut multa, hoe eft, quin concipiantur
effie mulra; icaucintellectus affingat illis diftinéionem
inrrinfecam & realem , N, maj, Hoe eft; quin concipian-

tur




14 Traétatus I. de Deo Uno.

tur per modum multorum, ita uc tam diverfis con-
ceptibus reprafententur, quim fi effent muleaintrin-
fecé & realiter, C.maj.Sic aurem effentiam 8¢ ateribura
divina reprafentati nibil vetat: quamvis emim res {im-
plex non poffit concipi effe multa, feu effe aggregarum
ex multis realiter inter {e diftinétis, poteft camen’ con-
£ipi per modum multorum, feu per modum ageregari
ex multis realicer diftinétis; hoc eft 5 tam diverfis &
inadequatis conceptibus concipi, quimfieffer multa,
fen aggregarum ex multis realicer diftingtis , modo ha-
beat virtutem multorum, & wquivalear aggregato ex
multis realicer diftinétis, in erdine ad diverfos effe¢tus
Pr.-fﬂnudos , & adoperandum in::drf:qunté 3

Obj. 3. Res fimplex, quantumcumque xquivaleat
multis realicer diftinctis, hoc ipfo quod eft fimplex,
& carer partibus realiter dittinétis, non poteft concipt
inadequaré: non enim poteft concipi, quintotacon-
cipIAtur, Ergo unus & idem eft conceptus attributornm
& cflenpiz divine, communis amnibus . Ergo non
diftingunncur ratione, R. N. ant. & probationem ejus.
Licét enim non habeat partes formales, poteft tamen
concipi inadequaté, feu concipi, quin tota concipia-
ur, quia haber partes virtuales, toticilicer, quot funt
ca, quibuszquivaler: & nihil vetar eam concipi uno
concepru (ecundam unam partem virrualem tantum, &
alio concepru fecundiim aliam partem virtualem tan-
im, &ita deinceps. Sicutenim partes illz virtuales ,
quas habet, mquivalent partibus realiter diftinétis, 1n
ordine ad diverlos effectus preftandos , & ad operandum
inadequatd; ira S illis zquivalent in ordine ad pofie di-
veilis conceptibusreprafentari.

Dijces, Partes eriam virtuales repugnant rei implici,
Bcindivifibiliin fe. X.N.Ratioeft, quia partes virtia-
les non faciant numerum actualem, nec ullam aétua-
lem diftinctionem important in re cujus funt partes :
funt enim in recto ipfa res, cujus funt partes. Sic in
Deo pars virtualis, que conftitui ejus effentiam , eft
gnfitas divina ut quivalens, 8. Parsvirtualis, que
conftitnit Deum emniporcn!em, ¢ft eadem enritas di-
vina ur aquivalens, &c, Er ita de czreris. Unde par-
tum virtualinm mulriplicitas non tollic fimplicitatem ,
fed (alim com ea conjungic eminentiam quandam &
amplitudinem ; neque magis repugnat in re fimplici
effe partes virruales, quiam repugnat rem fimplicem ,
gb perfectionem fuam, feclufisimperfetionibus, quas
impc_r[at realis compc;'ﬁtia » Zquivalere compofito ex
multis partibts formalibus, & inrer fe realiter diftin-
&tis, Ex dickis,

Obferva, Cognofci rem fimplicem, & non totam
cognofci, nihil aliud eft, quim cognofci unam partem
vircualem rei fimplicis , non cognita alia ejufdem parte
viituali. Itemcognofci unam parrem vireualem rei fim-
plicis, non cognita alia ¢jufdem parte virtuali, nihil
alind eft, quim cognofci rem fimplicem ut zquivalen-
remunientitari, & noncognofciuraquivalentem alreri
entitati diftingte & diverlee, Jtem rem fimplicem cogno-
{ciroram, efteam cognolcifecundiim OMANEs parees Vit
tuales, & fecundiim omnes aquivalentias , quas haber;
feu elt eam cognofci, quantum axquivaler. Unde res
fimplex tam poreft cognoici, & non cognofci fecundiim
quid; tam poteft cognofci, & non tota hoguofci > quim
Fes compofita ex partibus realicer diftinétis.

AR SCLCUE S IV

Duid fenferit Gilbertus Poyretanns civea diftintonem
elfentia diving ab attributis 5 @ avributornm
ab inyicem.,

b\ Ot#, Gilbertus Porreranus Pictavorum Eeclefiam
l'#{xit fzcylo duodecimo. Ciim in quodam Cleri-
corum fuorum Convene aliqua fermoni , quem rune
habebat, circa SS. Trinitatem inferuifler erronea, apud
Eugenium 11 accufacus eft & duobus Ecclefie fue Ar-
chidiaconis, quibus fefociumadjunxit Bernardus Abbas
Claravallenhs, quemadverforium Gilbertus expertys eft

acerrimum. Rhemis Concilium Eugenius in caufa Gil-
bertihabuit , ubinon confirmata fidet profeffione , quam
Bernardus cum aliis Synodi Patribus, inconfultis,qui
tunc Rhemisaderant, Cardinalibus, ediderar, contra
Gilbertum definiits we aligna ratio in Theologia inter
naturam & perfonam dividerer, neve Dens d%.vim ef-
fentia dicererurin fenfu ablativi tantiin , fed etiam nomi-
nativi . His przluppofitis , queritur uerim Gilbertis
artribura divina inter fe & ab effentia divina diftinxerit
realiter, aut formaliter ex nacura rei,,

REsronsio.

Gilbertus Porretanus non diftinxit realiter, aurfor-
maliter ex natura rei ateribura divina ab invicem,aut
ab effentia divina.

Prob. ExS.Bernardo, quem cerré nemo dicer igno-
rafle fententiam Gilberti. Iraque lib. 5. de Confidera-
tionec. 7. §. Doctor contia Gilbereum difputans, pro-
bat primd, omnia abfoluta-in Deo effe unum ‘& idem
realiter, ex eo qudd Deus firens, quo nihil meliusco-
gimripcatcﬂ, & fimplicitasin pcrfe&iotlibLls melior fics
quam realis muluplicitas. Qwuideff, inquit, Dens? Qua
wihil melius cogiraripoteft ... AMuita dicuntur effein Deay
&' quidem [ane catholiceque : (ed multa wmmm . Alioguir
ﬁ dzve?’ﬁz putemus, non gaateruiraten babueris, fed ceire
tenitaten . Ferbicanfa , dicimus magnnm , bonnm. > jufFams
& innnmera talia: fed nifi oemnia unumin Deo & cuns
Deo confideres, babebis multiplicem: Desm . Mibi verd
non decft s quod cogitem melins ejufmodi Deo tuo. Quaris
guid? Mera [implicitas : wvero judicio natura fimplex
multiplics anteferzar . Tum Gilberri & ejusaffeclarumad
hocargumentum refponfionem, ac proinde fentenriam
corum fubjicic. Seio, inquit, qued ad idrefpondere fo
lent . Non multa singuinnt 5 fed vnam tantum divinitatens
que omniaillafunt , Deo ut fit 5 conferve affevimus. Sen~
rentiam antem adverfariorum fic expofitam refutar eo«
dem principio . Namfic pergit: dfferitis ergo, etfs na
amnltiplicenz » duplicem Denm : & non admerum fimpless
p«:‘;’wm/?i.:, neque ad id a(/ua melins cogitari non poteff.
T am non eff fimplex s quod wel uni fuerit obnoxivm forma ,
quam nec virgos vel uni cognita vire. Secwrus loguor s
ne is quidem s qui vel duplex eff 5 erit mens: habeo enins
meliorers - Effoquod bunc numerafo & wultiplics antepo-
nanz 5 fed plare pre ﬁm{x’iﬂ' i Jperno . Meus Dens ipfe ca-
tholice eff . T am non babes hoc & illud » quam nen hee &
illa s Eff qui efts nonqueeft....non formis fubffar s vt
omne quac?faéfumtﬁ. Sed neque forma, ut iffis ( Gil-
berto & ejus afleclis ) zifum eff . Magna lass videlicer
Deo , ut fe ab informitate vindicets formauna effe conten-
tum . Hov eft dicere , catera pluribus, Dewm non nifi uni
debere quod gff . Igitur, tefte S. Bernardo , Gilbertus
cum fuis fentiebat, Deum , hac feilicet voce , Deus , fup-
ponente pro perfonadivina, unitantiim forme debere,
quodeft; formaunica contentum effe; non habere hae
& illa, fed folum hoc &illud; unoverbo, divinitatem
folam , que eriam feipfaelt magnitudo, boniras, jufti-
tia, & carera omnia atrribura abloluta; Deos ut fit ,
conferre, hoceft, conferre Deo, utfitDeus, magnus,
bonus, juftus, omnipotens, 8¢ Ergo Gilbertus non
diftinguebat effentiam divinam ab attributis, aut atrribu-
taabinvicem, fede contradocebat effentiam & attribu-
ta effle unam & eandem realiter formam, unam & ean-
dem entitatem, divinitatem (cilicet; & in hoc tantiim
errabat, qubd tormam & encitatem hanc, nonrealiter,
ed foltim virtualiter maltiphicem, velletefle realiter di-
ftinétam 4 proprietatibus refativis .

Obj. Tlle realiter diftinxit in Deo effentiam ab ateri-
bucis, &attributa ab invicem, qui docuit Deum . efie
juftum, bonum, fanétum, D:um_ per formas , quz afe
invicemdilerepant, & quenon funtDeus. Atqui hoc
docuitGilbertus, tefte S. Bernardo . Sic enim loquitur
S. Doctor Serm. 8o. in Cantica, de fententia Gilberti:
Recedant @ mobiss chariffimis vecedant novelli s non dia-
Jellici, fed hareticiy quimagnitudinem, quamagmuseff
Doens € item bonitatem quaborus, [ed & [apientian,
quafapiens, & juflitiam s quajuftas, if)tflff'i‘frli,‘a‘d{bi?iﬁf.?-
1einy qua Dews ¢t s Denmaon effe impis 'm:‘v d!ﬁ}li’:?) nte

- U




Difputatio 1V, Asticulus 1. 15

Divinitates ingiingt, Deus efts fed divinitas non eff
Deus. Ergo, &c. : fpe

R. N. min. Nam Gilbertus Porretanus minime do-
cuir Denm effe juftum, bonum,fanctum , Deum per
formas i fe invicem difcrepantes , & quz non funt
Deus, hac voce, Deus, fupponente pro natura divina:
fed folim docuit y Denm eflejultum , bonum, fanctum,
Deum per unicam formam , qua l‘an‘t‘ﬂ Deus , hac
voce, Deus, fupponente pro perfonadivina. quc ar-
gucbat illum S, Bernardus , qubd etfi non multiplicem,
duplicem tamen Deum affereret: quod non ad merum
fimplex perveniffet ;. quod vel uni tanetm forme Deum
reddendo obnoxium, fimplicitatem, qua claré contine-
rur in idea entis, quonihil melius CGgIl’ﬂl‘I’PO[C;ﬂZ > tam a
Deo excluderer, quim fi cum pluribus formis realiter
ab invicem diftinctis fubjicerer: quod Deum uni faltem
formz id torum, quod eft, debere vellet.

Ad verbalaudara S. Doctoris R. ex illis nihil pro op-
polira fentenria {equi . Igitur Gilberrus cum {uis affere-
bat, Deum stoDeum, lupponente pro Pcr[ona divina,
non cffe magnitudinem, qua magnus ;(} » non effe bo-
niratem, quabonus eft, non cfie fapientiam , qua [a-
piens elty non effe juftitiam, qua juftus eft, non elle
divinitatem, qua Deus cft; afferebat , inquam , quia vo-
lebat Dewm non effe fe ipfo magnum, bonum, fapien-
tem, juftum, Deum, fed per _cn_titatcm rcal‘:ccr ab eco
diftinétam, que fimul effet dlvlmtas_, mqgmtudo 5 bo-
nitas, fapientia, &c. Nen mnlta 5 inquicbant tefte S.
Bernardo , fed.unans tantum diwinit;zrem, que omia z!
la funr, nempemagaitudo, bonitas, (apientia, jufti-
tia, &c. Deo, utfity conferre afferimus. Ev verd Qi
Gilberrus: magnitudinem, bonitatem, fapientiam; ju-
ftitiam; &ec. in- Deo realiter diftinxifler ab invicem e
ab effentiadivinas «docuiffer Deum non effe contentum
una forma, fed pluribusindigere; non.uni, fed pluri-
bus formis debere; quodeft; non uni tantim, fed in-
numeris formisobnoxium effe, & fubftare . Quod ta-
men evidenter fal(um eft exS.Bernardo .

Dices . Cam Gilberrus ajebat magnirudinem , qua
smagnus et Deus; -non effe Deum; bopitatem, qua bo-
nuseft Dens, non effe Deum, 8¢ nomine Dei iplam
naturam - divinam- intelligebar: Ergo: magnitudinem ,
[semitatems -{apientiam, juftitiam , &c. diftinguebat
realiterab effentiadivina . . N,ant. Nam v. g. magni-
radinem, quamagnuselt Deus ;. negabat effe Deam
codem planéfenfu, quo negabar divinitatem, quaDeus
-oft; effe Deum. At.cumnegabar divinitatem, qua Deus
eft, effe Deum; nemine Deiintelligebat , non naturam,
fed perfongm divinam, ut probaturex Otrone Fringin-
Jenfi,lib: 1. deGeltis Friderici, c.56.ubi de Gilberto fic
loquitur: Dicebar harz nomest Dens guandoque in defigna-
tione nature 5 quandoque in defignarione perfone unius
etiam poni 3 quare & afebar fe divinitarem effe Deum in
illo tantium fenfu concedere s quo Deus ponstur pro nati-
va: ineouero.abfoluréconcedere non andere , quo pro qua-
libet: perfonarum boc namen Dens ac datury e,
Concedebat igitir Porretanus divinitatem effe Deum,
intelligendo nomine Dei nacatam divinam; nec nega-
bat divinitacemeffe Deum , nifi ciim intelligebatur no-
mine Dei perfona divina . Unde Eungenius 10 Concilio
Rhemenfi errorem ejus damnans, non definiit, ne ali-
qua ratio in Theologia inter naturam & divinitarem
dividerer, fed, nealiquaratioin Tbea!agia inter: nariu-
ram & perfonam divideret ; neve Dexs (hacvoce , Dens,
fupponente pro perfona ) divina effentia diceretur ex fen-
[ ablativi tantam , fed eriam nominalive ; hoceft, ne-
ve perfona divina diceretur divimitare Dpt}s, fed etiamt
divinitas propeeridentitatem perfonx divine cum ipia
divinitate . Ergo Gilbertus, quando negabat magnitu-
dinem; qua Deus magnuseft, ( idt}ilj. dic de czreris
arcribucis ) effe Deym ; nomine Dei intelligebar , non
naturam, fed Perl'onam divinam, Ergo non diftingue-
bat realiter atrributa ab effentia , fed {olim i perfo-
nis divinis; & confequencer non diftinguebat ea inter
fe realiter.

SISV VRO NN VBN b v
DISPY T A TIO. 1V,

De aliquibus Attribatis divinis in particulari,

IN hac difputatione, quanta fieri poterit brevitate,
agemus, I. De fimplicitate & incotporeirare Dei.
2. De fententia Tertulliani cirea hanc incorporeita-
tem. 3. De bonitate Dei. 4. De infinitate . 5. De
immenfitate, 6, De immutabilitate . 7. De wxternita-
te. 8, De omniporentia: reliqua Areributa fequenti-
bus Dilputationibus profecuturi.

AR TTICYLUS “E
Utrtim Dens [it fimplex, & incorpoveus.

REsronsio L

Eus eft ens fimpliciflimum.

D IraS. Thomas hic g-3: pluribus articulis . Et pro&-
1. ex Conc, Later. IV. c. Firmiter , ubi definitur ,
Deum efle fubffantiam [es naturam fimplicems omnink .
2. Ex S. Bernardo, lib. 5. de Confider. c.7. Non ¢ff
compofiens Deus, inquit , merum fimplex eff. 3. Ra-
vione . Quia ens fimpliciffimum dicitur , quod fe
iplo eft, quidquid cft , abfque omni compofirione
seali. Arqui talis et Deus. Ergo , &c. Prob. wmin.
Melius eft entiut fic, f{eipfoefle, quidquideft, ablque
omni compofitione reali, quiam non efle , quidquid
eft, fine compofirione reali: omnis enim compolitio
realis multiplicem imperfectionem involvit . Undel-
lud S. Bernardi loco citato: Fers judicio natara fim-
plex: maulriplici antefertsr . Atqui Deus haber, quidquid
melius eft enti o fic: aliogui non effer ens, quo ni-
hil melius cogitari poteft. Ergo, &c. Hoc argnmen-
to contra Gilberrum Porreranum urirue S. Bernardus,
ue patet ex ejus verbis {uperits landatis .

Obj. 1.°1bi non.eft implicitas , ubi et multitudo .
Sedin Deo eft multitudo perfonarum, realiter diftin-
ctarum. Ergo, &c. R. Dift.maj. Ubi eft multirudo,
quz facit compofitionem realem, C. maj. Qua noan
facit compofitionem realem, N. maj. Nam folacom-
pofitio realis opponitur fimplicitati . In Deo autem
multitudo perfunarum non facit compofirionem rea-
lem: nam perfona diving neque componuntur - reali-
ter cum effentia divind, cim non diftinguanrur ab ea
realiter ; neque componuntur realiter inter e , quia
non uniuntur ad invicem; & tamen ad compofitio-
nem realem prater realem diftinctionem extremorum
requiritur eorumdem realis unio ad invicem.

Obj. 2. lllud ens non eft fimplex, in quo reperitur
compolfitio. Atqui in Deo teperitur compofitio . Er-
go, &c. R. Dift. maj. In quo reperitur compolfirio rea-
lis, C. maj. Simplicitas enim dicit effentialiter nega-
tionem omnis compolfitionis realis . In quo reperitur
compofitio vittualis tantim , N.maj. Compofitio enim
virtualis tantim noa opponitur fimplicitati, fed com-
pofitioni reali, qua deftruit fimplicitatem; nec tollic
fimplicitatem , fed eam fupponit, & cum eaperfectio-
nem quandam & amplitudinem rei implicis. In Deo an-
tem reperitur quidem compofirio virtualis ex parura &
proprieraribus relarivis, item ex eflentia & artributis : ar
nullareperitur compofitio realis : omnis enim compofi-
tio realis vel eft fubfantialis, hoceft, ex materia & for-
ma; vel accidentalis , hoc elt, ex fubttantia & accidente .
Arqui utraque compofitio repugnat Deo, utpoté enci,
quo nibil melius effe, vel cogitars poteft ; cui proinde re-
pugnant imperfectiones omnes, quasurraque compofi-
tio importag in re compofita. Sic compofirio ex fubftan-
tia & accidente arguitin fubftancia indigentiam , poten-~
tialitarem & perfectibilitatem realem, mucabilitatem
&¢c. Compofitio vero ex marteria & forma importat in
compofito ex illis refultante infufficientiamad exiften-
dum fine caufa producente 8z confervante, deftruckibili-

tatem




	Seite 8
	Art. 1. Utrùm omnes omninò perfectiones possibilis sint in Deo, & quomodo?
	Resp. 1. Omnes omniò perfectiones possibiles in Deo continentur aliqua ratione.
	Seite 9

	Resp. 2. Omnes perfectiones simpliciter simplices continentur in Deo formaliter.
	Seite 9

	Resp. 3. Perfectiones secundùm quid non continentur in Deo formaliter.
	Seite 9

	Resp. 4. Perfectiones secundùm quid continentur in Deo virtualiter, æquivalenter & eminenter.
	Seite 9


	Art. 2. Quænam inter perfectionum simpliciter simplicium.
	Seite 9
	Resp. 1. Essentia Dei strictè sumpta, non consistir in cumulo omnium perfectionum simpliciter simplicium.
	Seite 9
	Seite 10

	Resp. 2. Essentia Dei strictè sumpra, non consistit in ratione entis infiniti.
	Seite 10

	Resp. 3. Essentia Dei strictè sumpra, nom consistit in intellectione actuali, neque in ratione entis spiritualis à se.
	Seite 11

	Rest. 4. Essentia Dei strictè sumpra, consistit in aseitate, seu in existentia à se.
	Seite 11


	Art. 3. Utrùm & quomodo attributa divina distinguantur inter se, & ab essentia divina.
	Seite 11
	Seite 12
	Resp. 1. Attributa divina nec inter se, nec ab essentia divina distinguuntur realiter.
	Seite 12

	Resp. 2. Attributa divina nec inter se, nec ab essentia divina distinguuntur formaliter ex natura rei.
	Seite 12
	Seite 13

	Resp. 3. Attributa divina inter se & ab essentia divina distinguuntur ratione.
	Seite 13

	Resp. 4. Attributa divina inter se, & an essentia divina distinguuntur ratione ratiocinata.
	Seite 13
	Seite 14


	Art. 4. Quid senserit Gilbertus Porretanus circa distinctionem essentiæ ab attributis, & attributorum ab invicem.
	Resp. Gilbertus Porretanus non distinxit realiter, aut formaliter ex natura rei attributa divina ab invicem, aut ab essentia divina.
	Seite 14
	Seite 15



