UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

Rest. 4. Essentia Dei stricte sumpra, consistit in aseitate, seu in existentia
a se.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Difputatio 1I.

Resronsio IIL

Effentia Dei fricé fumpra, non confiftic in intelle-
&ione actuali, nequein tationeentis {piritnalis afe.

Prob. 1. pars. Namintelie@io ackyalis, cim fic ope-
rario, non poreft effe guid primum in Deo, fecundwn
néftrum modum concipiendi: nam fupponir fapulm:cm
iftclligendi, nec Dens inrelligit actu, nifi quia pore("c
intelligere ; uade fecundum upﬂmm modum conci-
piends intelleétio actualis f‘_.uirm‘Dco a potentia intel-
{ectiva, quamftiatq potenriam aliundc emanare concy-
pimus, nempe cx cﬁ:m_na . A ; :

Pyob. 2. pars. Quia fimiliter (piritualitas , five imma-
cerialitas non eft quid primum in Deo 5 fienrnce perlei-
tas. Nam ratio [piritas » ﬁcut&}'at:o fuh{hiunm » fup-
ponit aliquid in Deo, unde fluit, {ecundiim noftrum
concipiendi modum, nempe aieicatem : Deus enimeft
fubftanria & [pititus, quiael ensale. Ergo, &

Obj. contra L. partem - Inter gradus, quibus nature
conftitunntur,, {npremus & perfectifiimus eft gradus in-
telligendi. Ergo ad illum pertinete- debet prima ratio
conftitugiva Dei; & confequenter primazaeto conftitu-
tiva Deinon poreft effe, nifi inttllf&io_puriﬂima, &
aGualiffima. R.Intergradus, qui confituunt naturas
creatas , fupremum & perfeétifiimum effe gradum in-
relligendi; ar prater hunc gradum dari adlmq ali!_un fir-
petiorem, nempe gradum cffendi & fe , qui foli Dea
compctit, & haber omues alias cond;;mncs ,neceffarias
ad conftituendam cflentiam Dei fricke dictam .

Obj.contra 2. parsens. Spiritualicas, ficut & perfeitas,
eft de effentia Angeli ftricke {umpra,. Ergo& de eflentia
Dei firické fumpra. R. N. confeq. Ratio negandi clt,
quia fpiritualitas 8¢ perfeicas funt quid primum in An-
gelo, noninDeo. Dices. Ergo {pirirualiras & petfer-
fas funt accidentiain Deo. R. Efeaccidentia metaphy-
ficainDco, & proprictatesejusefientie firicke lumpre,
At inquies . Sunt defubftanria Dei. Ergo non funt ac-
cidentia. R.Difk. Suncde {ubftantiaDei, fiper fubftan-
tiam Dei intelligis ejus entitatem, C. Si per (ubftantiam
Deiintelligis cjus effentiam frické dickam, N.Unde N.
etiam conﬁq. Nam illnd omne eft accidens meraphyfi-
cum , quodeft extra effentiam L'ci_ fricté L_iic‘,hm > licér
Gic de ejus entitate , ut pater in rifibilitate refpectu

hominis.
ResronNsto IV.

EffentiaDei ftrické (umpra, confiftic in afcitate , feu
in exiftenriaile,

Prob. Afeitas haber omnes conditiones neceflarias ad
conftituendam effentiam Dei fricté dictam . Ergo, 8cc.
Prob,ant. 1. Aleiras eft maximé intrinfeca Deo @ duo
enim rantumdicit, nempeexiftentiam, & modum bu-
jusexiftentizz, quandam fcilicetfufficientiam, & inde-

endentiam ab- omni caufa efficiente : que duo funt
E)Eo maximé inerinfeca . 2. Afeitas eft wa Deo pro-
ptia, ut faciar cum differre ab omni alio, Solus enim
Deus eft ens 4 fe, & cerera omnia funt enriaabalio 5
ut demonftrarum cft fuperiori Difputatione . 3. Afei-
tas facit Deum differre primo ab omni ¢o , quod non
eft Degs: nam ¢ft omnium rationum , quz Deo in-
funt, poima {ecundim noftrum modum .c:_mcipicndi 5
4. Eft fecundim poftrum modum concipiendi radix
omnium aliaum . perfectionum divinarum , five foli
Deo conveniant, five communes fint Deo & creatu-
tis. Deus enim omnes alias perfectiones, quashaber,
habet quia eft ens 4 fe, ut

Declaratur 1. Eft ens neceffarium, quia eft ens 4
{e: habetenim fammam neceflitatem exiftendi , guia ha-
bet pleniflimam {ufficientiamad exiftendum. 2. Etens
@ternum, quiaclt ens ife: nameft ens zternum, quia
eftens fummé neceffarium; & eft ens fummé neceffa-
rinm, quiaeft ensa fe, nurmodo probatum eft, 3.Deus
eft fubftantia, quiacht ensife. Nam pcr?llud convenit
illi perfeitas, perquod illi repugnat inaliceas . At ina,
lieras repugnatilli, quiacftafe. 4. Deus :R‘fpt‘rims »
quiaeftalc: nam pe illad conyenic illi effe [piritum ,

Articulus 111 11

per quod illi convenir effe fubltantian immaterialem
potitis quam marterialem. Hoc aurem convenirilli, quia
eft ens a fe. Hoc iplo enim quod haber fupremum &
perfedtiflimum gradum exiftendi , exigit effe quidquid
cl_’t melius effe. Proprer candem rationem Deus eft fa-
picns, juflus, milericors, potens , &c. §. Deus ha-
bet faculrarem inrelligcndi, & volendi cum libero ar-
bitrio, quia cft ens a fe. Habet enimhzcomnia, quia
eft fpiritus; & eft {piritus, quia et ens i fe, ut pro-
l?aturn elt. 6. dcniquc, Deus cft omnipotens, omni-
iciens , immenfus, &c. quia elt ens 4 e : nam hoc
iplo quod eft ens i fe, non haber uade limiterur in
ulla fua perfectione.

_ij. Afeitas, quatalis, eftmeranegatio: nam Deus
dicitur a fe meré negativé, quarcnusfcilicer eft ens im-
productum, & nullam habens caufamfii. Ergo afeiras
non poteft conftituere effentiam divinam, com fic ali-
quid pofitivum, K. N, ant. & probationem ejus- Nam
aleiras fonat quidem negationem , at importar perfe&io—
nem, maxune pofitivam, huic negationi (ubftraram
nempe pleniflimam fufficienriam ad exiftendum. Sed

Nota 1. Exiftentiamefle de eflentia Dei ftricté fum-
pta; nameftaliquid primum in Deo , fecundiim noftrum
modum concipiendi, quiainDeo exifteredfe, et quid
primum, fecundim noftrum modum concipiendi; nec
cxiftereafein Deo, privseft, quamexiftere, ur per fc
patet. Undehz prapofitiones: Deuscliens afe: Deus
eft: Deuseftfuum effe: funt propofitiones cffentiales.
Hinc hocnomen, Quieff, eftmaximé proprium Dei;
& Moyfi querenti nomen Dei, Deusaprffimé refpondir,
Exod.3. Ego fum, qui fum. Sic dices filiis Ifrael: Qui
eft 5 mifieme ad vos. He autem propofiriones: Deuseft
{ubftantia: Deus eft (piritus: non funt fridke loquendo
effentiales: inillisenim, neconftatex ditis, praedica-
tum non eft de effentia fubjeéti fricte fumpta.

Nota 2. Denmnon poffe proprié definiri , quia hon
haber gemus:. Ervero fihaber, vel eft ens; vel {ubftan-
tia , vel fpiritus. Nibil horum dici poteft. Non primum,
Quia genus propri¢ di¢tum prafcindit 4 differentiis, &
viciffim. Atnecens prafcindica differentiis, nec diffe-
renrizab enre, ut probatum eft d nobisin Metaphyfica.
Non {ecundum, aut tertinm. Nam genus proprié di-
¢umeft quid primuminre. Arnecfubftantia, nec fpi-
ritus, eft quid primum in Deo. Deustamen optimé de-
fcribitur: Ensafeexiftens: Subftantia fe exiftens : Spi-
ritus 4 fe exiftens: quiainbis propofitionibus tota effen-
tia Dei firiéké (umpra exprimicur.

Nota 3. Denmnon poffe proprié reponi in categoria
fubftantiz . Illud enim folum propric reponitur in pra-
dicamento fubftantiz, dequofubftantia pradicari poreft
tanquam genus . At {ubftantia de Deo non pradicatur
tanquamgenus, {ed foliim ranguam artriburam ex afei-
tate profluens. Ergo, &c. Poteft tamen Deus utcumque
reponiinilla categoria; quia, cum [ubftantia ficunivo-
ca Deo & creaturis, porefburcumgue fic infticui - predi-
camentum . Subftantia aliaclt materialis, alia immate-
vialis. Immaterialis confituir (piricum. Spirirus alius
eftafe, alius ab alio. Spiritusa (e eft Deus, 8.

ARTICULUS. IIL

Utrime & quamode astvibuza divina diffingantur
inter fe & ab effentia divina.

Ota 1. Attributum divinum {umi Eo:cﬁ duplici-
ter: lacé & frické. Attribncumdivinum laté fum-
ptum, eftillud omne, quod deDeapotelt veré affirma-
ri. Hoc fenfuafeitas ipfa eft arcriburum Dei. Attribu-
tum divinum frické fumprum, eft ea omnis perfectio, quz
Deojam conftituto in fno effe, advenit fecundim no-
firum modum concipiendi, uc fapientia, juftiria, &cc.
Dearrributis divinis hoc modo {umpris deinceps agitur .
Noza 2. Diftinctio eft formaliter, vel faltem confe-
quenter, negarioidentitatis. Unde ca dicuntur diftin-
gui, qUOIIM unum non eft aliud . Diftinétio aurem
alia eft realis, alia rationis. Reals eft negatio identi-
taris




	Seite 11

