UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

Disputatio Ill. De aliquibus attributis divinis in particulari.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Difputatio 1V, Asticulus 1. 15

Divinitates ingiingt, Deus efts fed divinitas non eff
Deus. Ergo, &c. : fpe

R. N. min. Nam Gilbertus Porretanus minime do-
cuir Denm effe juftum, bonum,fanctum , Deum per
formas i fe invicem difcrepantes , & quz non funt
Deus, hac voce, Deus, fupponente pro natura divina:
fed folim docuit y Denm eflejultum , bonum, fanctum,
Deum per unicam formam , qua l‘an‘t‘ﬂ Deus , hac
voce, Deus, fupponente pro perfonadivina. quc ar-
gucbat illum S, Bernardus , qubd etfi non multiplicem,
duplicem tamen Deum affereret: quod non ad merum
fimplex perveniffet ;. quod vel uni tanetm forme Deum
reddendo obnoxium, fimplicitatem, qua claré contine-
rur in idea entis, quonihil melius CGgIl’ﬂl‘I’PO[C;ﬂZ > tam a
Deo excluderer, quim fi cum pluribus formis realiter
ab invicem diftinctis fubjicerer: quod Deum uni faltem
formz id torum, quod eft, debere vellet.

Ad verbalaudara S. Doctoris R. ex illis nihil pro op-
polira fentenria {equi . Igitur Gilberrus cum {uis affere-
bat, Deum stoDeum, lupponente pro Pcr[ona divina,
non cffe magnitudinem, qua magnus ;(} » non effe bo-
niratem, quabonus eft, non cfie fapientiam , qua [a-
piens elty non effe juftitiam, qua juftus eft, non elle
divinitatem, qua Deus cft; afferebat , inquam , quia vo-
lebat Dewm non effe fe ipfo magnum, bonum, fapien-
tem, juftum, Deum, fed per _cn_titatcm rcal‘:ccr ab eco
diftinétam, que fimul effet dlvlmtas_, mqgmtudo 5 bo-
nitas, fapientia, &c. Nen mnlta 5 inquicbant tefte S.
Bernardo , fed.unans tantum diwinit;zrem, que omia z!
la funr, nempemagaitudo, bonitas, (apientia, jufti-
tia, &c. Deo, utfity conferre afferimus. Ev verd Qi
Gilberrus: magnitudinem, bonitatem, fapientiam; ju-
ftitiam; &ec. in- Deo realiter diftinxifler ab invicem e
ab effentiadivinas «docuiffer Deum non effe contentum
una forma, fed pluribusindigere; non.uni, fed pluri-
bus formis debere; quodeft; non uni tantim, fed in-
numeris formisobnoxium effe, & fubftare . Quod ta-
men evidenter fal(um eft exS.Bernardo .

Dices . Cam Gilberrus ajebat magnirudinem , qua
smagnus et Deus; -non effe Deum; bopitatem, qua bo-
nuseft Dens, non effe Deum, 8¢ nomine Dei iplam
naturam - divinam- intelligebar: Ergo: magnitudinem ,
[semitatems -{apientiam, juftitiam , &c. diftinguebat
realiterab effentiadivina . . N,ant. Nam v. g. magni-
radinem, quamagnuselt Deus ;. negabat effe Deam
codem planéfenfu, quo negabar divinitatem, quaDeus
-oft; effe Deum. At.cumnegabar divinitatem, qua Deus
eft, effe Deum; nemine Deiintelligebat , non naturam,
fed perfongm divinam, ut probaturex Otrone Fringin-
Jenfi,lib: 1. deGeltis Friderici, c.56.ubi de Gilberto fic
loquitur: Dicebar harz nomest Dens guandoque in defigna-
tione nature 5 quandoque in defignarione perfone unius
etiam poni 3 quare & afebar fe divinitarem effe Deum in
illo tantium fenfu concedere s quo Deus ponstur pro nati-
va: ineouero.abfoluréconcedere non andere , quo pro qua-
libet: perfonarum boc namen Dens ac datury e,
Concedebat igitir Porretanus divinitatem effe Deum,
intelligendo nomine Dei nacatam divinam; nec nega-
bat divinitacemeffe Deum , nifi ciim intelligebatur no-
mine Dei perfona divina . Unde Eungenius 10 Concilio
Rhemenfi errorem ejus damnans, non definiit, ne ali-
qua ratio in Theologia inter naturam & divinitarem
dividerer, fed, nealiquaratioin Tbea!agia inter: nariu-
ram & perfonam divideret ; neve Dexs (hacvoce , Dens,
fupponente pro perfona ) divina effentia diceretur ex fen-
[ ablativi tantam , fed eriam nominalive ; hoceft, ne-
ve perfona divina diceretur divimitare Dpt}s, fed etiamt
divinitas propeeridentitatem perfonx divine cum ipia
divinitate . Ergo Gilbertus, quando negabat magnitu-
dinem; qua Deus magnuseft, ( idt}ilj. dic de czreris
arcribucis ) effe Deym ; nomine Dei intelligebar , non
naturam, fed Perl'onam divinam, Ergo non diftingue-
bat realiter atrributa ab effentia , fed {olim i perfo-
nis divinis; & confequencer non diftinguebat ea inter
fe realiter.

SISV VRO NN VBN b v
DISPY T A TIO. 1V,

De aliquibus Attribatis divinis in particulari,

IN hac difputatione, quanta fieri poterit brevitate,
agemus, I. De fimplicitate & incotporeirare Dei.
2. De fententia Tertulliani cirea hanc incorporeita-
tem. 3. De bonitate Dei. 4. De infinitate . 5. De
immenfitate, 6, De immutabilitate . 7. De wxternita-
te. 8, De omniporentia: reliqua Areributa fequenti-
bus Dilputationibus profecuturi.

AR TTICYLUS “E
Utrtim Dens [it fimplex, & incorpoveus.

REsronsio L

Eus eft ens fimpliciflimum.

D IraS. Thomas hic g-3: pluribus articulis . Et pro&-
1. ex Conc, Later. IV. c. Firmiter , ubi definitur ,
Deum efle fubffantiam [es naturam fimplicems omnink .
2. Ex S. Bernardo, lib. 5. de Confider. c.7. Non ¢ff
compofiens Deus, inquit , merum fimplex eff. 3. Ra-
vione . Quia ens fimpliciffimum dicitur , quod fe
iplo eft, quidquid cft , abfque omni compofirione
seali. Arqui talis et Deus. Ergo , &c. Prob. wmin.
Melius eft entiut fic, f{eipfoefle, quidquideft, ablque
omni compofitione reali, quiam non efle , quidquid
eft, fine compofirione reali: omnis enim compolitio
realis multiplicem imperfectionem involvit . Undel-
lud S. Bernardi loco citato: Fers judicio natara fim-
plex: maulriplici antefertsr . Atqui Deus haber, quidquid
melius eft enti o fic: aliogui non effer ens, quo ni-
hil melius cogitari poteft. Ergo, &c. Hoc argnmen-
to contra Gilberrum Porreranum urirue S. Bernardus,
ue patet ex ejus verbis {uperits landatis .

Obj. 1.°1bi non.eft implicitas , ubi et multitudo .
Sedin Deo eft multitudo perfonarum, realiter diftin-
ctarum. Ergo, &c. R. Dift.maj. Ubi eft multirudo,
quz facit compofitionem realem, C. maj. Qua noan
facit compofitionem realem, N. maj. Nam folacom-
pofitio realis opponitur fimplicitati . In Deo autem
multitudo perfunarum non facit compofirionem rea-
lem: nam perfona diving neque componuntur - reali-
ter cum effentia divind, cim non diftinguanrur ab ea
realiter ; neque componuntur realiter inter e , quia
non uniuntur ad invicem; & tamen ad compofitio-
nem realem prater realem diftinctionem extremorum
requiritur eorumdem realis unio ad invicem.

Obj. 2. lllud ens non eft fimplex, in quo reperitur
compolfitio. Atqui in Deo teperitur compofitio . Er-
go, &c. R. Dift. maj. In quo reperitur compolfirio rea-
lis, C. maj. Simplicitas enim dicit effentialiter nega-
tionem omnis compolfitionis realis . In quo reperitur
compofitio vittualis tantim , N.maj. Compofitio enim
virtualis tantim noa opponitur fimplicitati, fed com-
pofitioni reali, qua deftruit fimplicitatem; nec tollic
fimplicitatem , fed eam fupponit, & cum eaperfectio-
nem quandam & amplitudinem rei implicis. In Deo an-
tem reperitur quidem compofirio virtualis ex parura &
proprieraribus relarivis, item ex eflentia & artributis : ar
nullareperitur compofitio realis : omnis enim compofi-
tio realis vel eft fubfantialis, hoceft, ex materia & for-
ma; vel accidentalis , hoc elt, ex fubttantia & accidente .
Arqui utraque compofitio repugnat Deo, utpoté enci,
quo nibil melius effe, vel cogitars poteft ; cui proinde re-
pugnant imperfectiones omnes, quasurraque compofi-
tio importag in re compofita. Sic compofirio ex fubftan-
tia & accidente arguitin fubftancia indigentiam , poten-~
tialitarem & perfectibilitatem realem, mucabilitatem
&¢c. Compofitio vero ex marteria & forma importat in
compofito ex illis refultante infufficientiamad exiften-
dum fine caufa producente 8z confervante, deftruckibili-

tatem




PP

PAr

16 Traétatus I, de Deo Uno.

tatem & corruptibilitatem , limitationem in effentia, in
perfectionibus, in extenfione, in duratione, &¢.

Dices . Saltem reperjeur in Deo compofitio metaphyfi-
caex effentia & exiftentia, ex genere & differentia. R. 1.
hoc effe falfum. Nam neque Dens habet genus proprié
dictum, nequein Deo cffentia & exiftentia diftinguun-
tur ratione: cim exiftenriaa e fic formaliffimé tota ef-
fentia Dei proprit dicta. R. =. compofitionem metaphy-
ficam nion nocere fimplicitati, quianihil ponitinre : ni-
hil eniim alind eft, quam denominatio extrinfeca, pctit:i
abintelletunoftro, plura virtualiter tantim diftinéta,
diverfis concepribus exptimiente , eaque reprefentante
per moduri partium, componentium aliquod torum .
Unde ulterius patet, compofitionem meraphyficam for-
maliter rotameffe in potentia vitali, taliter operantes
nec effeinre, qua fic dicitur compofita, nifi fundamen-
ralicer, quarenusresilla, licétin e fimplex & indivifi-
bilis, eft virtualiter ampla , & @quivalet toti, compofito
realiter ex pluribus realiter inter fe diftinétis, in ordine
addiver{os effectus, five formales, fiveeffettivos,

Respronstio II,

Deus cft incorporeus. Ita S. Thomas q.3.ar. 1. Eft
contra Anthropomorphitas, fic dictos, quod Deo cor-
us & humanam effigiem tribuerent, propter verba illa
Scripuu‘x, Gen. cap. 1. Faciamus hominens ad imagi-
nem & fimilitndinem nofbram , malé ab illis & crafséin-
zellecta. Errorem hunc areribuit Audianis S, Augui‘tinus,
1ib. de haerefibus, heer. 0. Quamquamillos excufans S.
Epiphanius lib. 2. contra hareles , num. 70. afferat; €os
in co pracisé peccafic, quod pertinaciter contenderent,
hominemefie Dei imaginem fecundiim corpus funm .
Unde docet eos, non hareticos, fed foliim fchifmati-
cos fuifle, ¢o qudd quamvis de rebus fidei recté fentien-
tes, feleab Ecclefialegregaffent, & feorfim ceetus fuos
haberent ,» cum cateris fidelibus orare nolentes , & Pa-
{éha cum Judzis celebrantes ; in cundem’ errorem impe-
gere Monachi plerique #gyprii, imperante Areadio , ur
xefere Sozomenus, lib, 8. Hiftoriz Ecclefiattica, ¢ 11,
{ed conrraillos
Prob. Refp. 1. Ex Script. Nam Joan. ¢l 4. dicitur: Spi-
yitus ¢ft Deds. 2. Ex Parfibus Anthropomorphiras hz-
yericis aceenfentibus . 3.-Ratione . Quia Deus cft , quid-
quid melius eft effe . Atqui melius eft effe fpirimm »quam
corpus. Ergo, &c. Praterea, fi Deus effét corpus, vel
effer corpus vivum, vel corpus non vivum. Neutrum
dici poteft. Non primum. Alioqui Deus clt compofitus
ex materia & forma: quod repugnat ejus ﬁmpiiicima'.
Non fecundum. Aliogui Deus eft fubftantia puré materia-
lis, & confequenter elt in infimo gradu effend : quod ma-
pifelte repugnat enti fupremo & nobiliffimo’. Ergo, &c¢.
0kj. Corpus & membra humana attribuuncur Deo in
Scriptura facra. Irem- homo conditus eft ad imaginem
& fimilitudinem Dei. R.2d 1. corpus & membra hu-
mana, & alta cjufmodiateribui meraphorice,' & fecun-
dum quandam fimilitudinem Deo in SCL]’PI 2, ad expti-
mendos -actus divinos, qui cum noftris actibus quan-
dam analogiam habent. R.ad 2. cum§, Thomain refp.
ad 2. hominem conditum effe ad imaginem Dei fecun-
diim id, quo careris animalibus che]fitg exéellicaurem
cateris animalibus fecundiim rationem & intelle¢um
qua funt incorporea; ‘proindeque homo conditus eft ad
imaginem Dei fecundim aliquid fpiricuale & incorpo-
reum , non verd fecundim corpus,

AR T I CEREAI§aTx

Usitm T eviullianus fenferie Deam effe corpss.
Eum efle corpus; videtur pluribus locis affercte
Tertullianus, Nam fic loquitur ; lib. de carne
Chriflis ¢.11. Omncguod ¢ff, corpus ¢ff fui generis).
Nibil eft incorporale mﬁzmdﬂm eff. Er lib, contra
Praxeam, c.7. _qu'.f #negabit Deyws corpus effes c,f_ﬂ Deus
[iritas ¢fF S pivitns enim corpus (4§ generisiv i effigie.

Eclib. 2. contza Marcionem ¢, 16. Er dexeram , € ocae
los, & pedes Dei lggimus, Sitramen

REsronsito.

Tereullianus excufari poteft ab hoc errore.

Prob. ExS. Auguftino lib. de haref, c. 86. ubi hzc ha-
bet: Termniliarias, ficar feripta cius indicant, animam
dicitimmortalem quidem 5 (ed canz effigiatum corpus effe
contendit . Nejw hanc rantum 5 fed ipfum etiam Dewms
corporewm effe dicit , licet non effigiatim . Nec tamen hine
hareticns creditur fatlus . Paffer enime guogiomodo patari
ipfam naturam » (ubfPantiamque divinam corpus vocare
sont tale corpus, cHfus partes aliemajores, alie minores
waléant vel debeant cogitari, q:xm‘ia furat omittict que pro-
priedicimus corpora; quamvis de anima tale quid [en-
tiat: fcd pa:sri: s WEdixEy proprerea ].‘mmri cor pis Deum
dicere , quianon eft nibil s non eft inanitas, now eff corpo-
risvelanimequalitas 5 [ed ubique totus y & per locorum
Spatia nulla partitus's in fua tamen natura atque fub-
Jtantia immutabiliter permanet.

Igitur interprete . Auguftino, Terrullianus , cim
Deum effe corpus feribic , non inconvenienrer dici-
tur, nomine corporis tunc intelligere id , quod nec
eft nihil , aut inanitdas, nec accidens, necmodus en-
tis, fed eft ens reale, realiter per fe {ubfiftens & exi-
ftens, hoceft, intelligere {ubftantiam realiver exiften-
tem. Quo fané'(enfi omnis (piricus eft corpus fuige-
neris, ut loquitur Yereullianus, ‘lib. de-carne Chrifti ,
¢. 11. Imd hanc effe’ Tertulliani mentemy videtur de-
monfirati exejus principiis, nifi tamendicatur fibiipfe
contradixifle, Duo enim exprefsé docer. 1. Lib. de ani-
ma ¢.7.Corporeunt & paflibile converri; hoceft, omne
corpoream effe pafﬁbile, & viciflim omne paflibile effe
corporeum . Facorporalitas, inquity ahil patitur 5 non
babens s per quad pati poffic: aut it babets hocerit cor-
pus. I quantum enime omne c‘arpam!c paﬁ(‘ﬂi:’e cj? 3T
tantum guod paffibile eft 3 'corporale ¢ff . ‘Quo argumento
probat animam effe corpoream, quia paffibilis eft. 2. Lib.
contta Praxeam, c. 29, In'divinis Patremy. &  Filium,
quiDeus efty effeimpafiibiles . Irem Patrem efic incom-
pafﬁbilem,qninimPa‘[ﬁbilis eft. Nam fic,contra hare-
ticosPatrem impaflibilem , & compal’ﬁhilem afferentes
differens, ait: Stalti @ inhoc. Quid e/t enim compati »
quams curn alio pariy Porro ffimpaffibilis Pater , utique e,
incorspayfibilis < Aut fi compajfibilis, utique paffibilis ...
T amn ausems incompaffibilis Pater oft s quam impaffibilise-
tiam Filins y exseaconditione, qua Dens ¢ff . Ex his autem,

Argumentor fic pro Tertulliano, Omne corpus propri¢
dickom; eft pafiibile 3 & viciflim omne paflibile eft corpus
proprié diétum, ex Tertulliano . Atquiex eodem ; Deus
eftimpaffibilis. Ergo ex Tertulliano,Deus non eft cor-
pus propric dictum. Supereftigitur, uc Tcrruillx;mu_s vel
fibi'ipfe turpiter contradixerit; quod de tanto viro ablque
aravi fundamentonec dici, neccogirtaridcber; vel fen-
feric Denm effe corpus co tantim fenfu,  quem fuggerit
5. Auguftinus loco fupra laudato . Hinc ad mentem Ter-
tulliani cum S. Auguftino diftinguere poflumus duplex
corpus , unum proprié dictum, alterum verolate dickurm.
Corpus propri¢ dictum,, eftillud cujus partes aliz majo-
resyaliz minores valent & debent cogitari. Inhoc etiam
fenfu animam effc corpus fenfit. Terenllianus. Corpus
laté dickum;, eft fubftantia, feuensreale, per fe realiter
fubfiftens, quod quidemnon haber partes alias majores,
alias minores , realiter inter fe difinctas , ex quibuscon-
ftitnatur, & integretnr, quibnfque ur inftrumentis uta-
tur ad exercendas operariones;, quasnatum eft exercere;
fed habet aliquid, potentias feilicet nature fue conve-
nienites, partibusillis, quarum aliz majores funt, alie
minores, &ex quibus conftar corpus propri¢ dictum,
correfpondentes, & feclufis imperfectionibus xquiva-
lentes, perquascumecxcellentia fibi connaturali exercer
operationes, queanalogiam quandam cum exceffu ta-
men perfectionis habentr cum operationibus, quas per
membra fua exercet corpus propric dictum. Hoc{ecun-
do fenin Deum effe corpus (enfiffe Tertullianum, fuadet
ipfe Terrullianus,, lib. 2. adverss Marcionem c¢.16. ubi
fic loquituks Switiffimi 5 qui de bumanis divina predi-

cants




Difputatio 1V. Articulus IlI. & IV.

canty ke qrm.a':'am in homine corraptorie conditionis ha-
bentur hujufinodi paffiones 5 idcirco & in Deo ejufdem
fatus exiffimentar. Difcerne fubfiantias 5 C fuos eis
diffribue fenfius, tam diverfos, quam [ubflantis exi-
gg:,-r', licet wocabulis communicare videantur . Nam &
dextrams & oculos, & pedes Dei legimnuss nec ideota-
men humanis comparabuntur quia de appellations [o-
ciantny . Quanta erit diverfitas divini corporis 7' bu-
mani [ub ejufdem nominibus membroram , tamaerit &
animi divini & bumani differentia [ub eifdem licervo-
cabulis [enfuum s quos tam corruprovios efficitin homine
corruptibilitas fabffantie bumane , quam incorruplorios
in Deo effict incorrupeibilitas fubffantie divine.

AR T1EU LIS - TFL

Urrsim: Dens fir bomns.
Responsyia L

Eus eft fommeé bonus bonitate abloluta.

ItaS. Th.q.6. . 2. prob. Bonum abfoluté idem
cft ac perfeckam in fe . Arqui Deus eft {ummé perfe-
&us. Ergo, 8ec. Prob.min. Nam 1. Deus haber for-
maliter omnes omnind perfeétiones fimplicicer fimpli-
cesq & confequcntcr habet virtualiter, aquivalenter,
& eminenter omnes omnind perfectiones fecundim
quid. 2. Haber formaliter omnes omnino perfectiones
fimplicicer fimplices modo perfectiffimo , nempe per
propriam fubftahtiam 5 non per accidentia fibi fuper-
addita , & cum (umma neceflitate illas habendi. 3.
Haber illas omnes fine termino in gradibus intenfio-
nis. Ergo, &c. Prob. az. Quia alioqui poffer cogi-
girari aliquid melins Deo. Deus autem ¢ft ens , quo
nihil melius cogitari poteft. Ergo, &c.

Responsio IL

Deus eft fummé bonus bonitate relativa.

Prob. Bonum relativé idem eft ac conveniens & ap-
etibile. Arqui Deus eft fummé conveniens Scappeti-
bilis. Ergo, é&c. Prob. min. Summum bonum eft fum-
mé conveniens & appetibile. AtquiDens eft lummuam
bonum, utpatetexrelp. 1. Ergo, &c.Prererea, Deus
eft fummé conveniens, 1.Creaturis omnibus, uzcaus
fa prima, & finis ultimus. 2. Beatis, tanquam' obje-
&tum beatificans. 3. Sanétis, ranquam exemplar om-
nis jullitie & fanétiratis. 4. Juftis , tanquam amicus .
5. Peenitentibus , tanquain author juftificationis. Nam
1. oprimum eft rebus creatis omnibus habere pro fine
ultimo ens fupremum Bcpra:ﬂamifﬁmum 3 & fine Deo,
tanquam primo rerum omnium principto , nihil cffe
poteft: cumque Dens modo eminentiflimo contineat
i fe omnes perfeétiones creaturarum , {ummé natus
eft effe caufa rerum omnium. 2.Deus, & quidem fo-
lus, poteft perfeé fatiare omnem appetitum rationa-
lem creatura intellectualis. 3. Deus omnis juftirie &
{anétiratis exemplar eft preftantiffimum & abfolurifli-
mum. Unde crearura rationalis ¢d fanctior eft , quo
magis in fe juftitiam & (an&itatem divinam exprimit .
Hinc ad exprimendam in nobis jultitiam & (anckitacem
divinam excitamur, Lev.c.11. Santtieftote, quiaego
[fanitus fum. Ev Matth. c. 5. Effote ergo vos perfeiis
ficur & Paser vefter cocleffis perfeftus eff . 4. Perdivinam
amicitiam creatura rationalis venitin bonorum divino-
ruin communionen , GUADTUM paticur Creaturs: con-
ditio. 5.SolusDeus, tanquam caufaprincipalis, pec-
cataremiteere ;. & gratiam conferre poteft. Ergo,&c.

Resronsto IIL

Deus eft fummé bonus bonitate morali.

Prob. Bonum moraliter hicidem et ac fan&nm . At-
qui Deus eft fummé {anctus . Ergo , 8cc. Prob. min.
Nam habet, 1. infinitam impeccabilitatem , feu infi-
niramrepugnamiam cum emni culpa, five gravi, five
ctiamlevi: 2. Infinitam indefeéibilicatem, feu infinicam
repugnantiam cum omni commiffione vel omiffionc,
moraliter aliquo modo vituperabili, quamvis non pec-
caminofa. 3.Virmures omnes morales, fineterminoin

Simonnet Theal. Tom. 4.

17
gradibusintenfionis, fimplicicer quidem fimplices for-
maliter; virrualiter verd, quivalenter, & eminentet
ceteras. 4. Infinitam laudabilicatem moralem in omni-
bus omnind ackibus (uis liberis & moralibus, quatenus
quidquid vule, aur non valt, valec, aur non vultpruptcr
bonitatem divinam infinité, & quancum amabilis eft»
amatam. Ergo, &c. Prob.anr. Quia hecomniaclard
continentur in idea entis, quo nihil melius effe & co-
gitari poteft.

LV.

Deus per effentiam bonus eft omni bonitate , qua
bonus eft.

Ira 8. Th. q. ead. a.3. & prob. Bonum per eflfentiam
dicitur illud, quod eft bonum per (e, &independenter
abomnialio. Atqui Deus fic bonus eft omni bonitate,
quabonuseft. Eego, 8cc. Probamin. Nam fiin aliquara-
tione boniratis depender ab alio, vel dependet ab eo, tan-
quam  forma realiter (uperaddita, vel t:\nquamé caula
efficiente, vel denique tanquam A caufaadjuvante. Ni-
hil hornm dici pdreft. Non primum. Nam quidquid eft
Deus, eft illud formalirer per fuam fubftantiam: com fic
ens fimplicillimum , & expers omnis compofitionis rea-
lis, 8crepugnet illi omnis potentialitas & pcrfefhbi!f
tas phyfica. Non fecundum. Nam cim omnes perfectio-
nes, quas habet Dens , finc realicer ipfa fubtantia divina;
& fubftantia divina, utpotc a fe cxiftens, non habeat
caufam efficientem ; nulla perfectio divina habere poteft
caufam efficiencem. Non denique tertium. Cum enim
modus operandifequatur modum effendi, & Deus exi-
ftat independenter abomni alio ; neceffe eft; illum etiam
independenter ab omni alio actus fuos vitales exercere

offe.

Porrd folus Deus fic bonus eft per effentiam; cim
creatura: omnes non fint bone,nifi per participationem:
omnem enim (wam bonitacem nccipiunrél)en, & in
tantum bon funt, inquantum participant de bonitate
divinas' illis comrounicata per productionem, confei-
vationem, & operationem divinam . Hee eleganter ex-
primic S.'Augultinus, Ep. 54. ad Macedoninm: Deus
ﬁﬂgzdfam'rcr bonuseffy & hoc amitiere non Pazqﬁ o Nul-
lins enims bowi participationebonus eft 5 quoniam bonum
quo bonuseft s ip(efibieft . Homo aurem cim bonus eff , ab
illo bonus eff , r{zad éﬁ' ipfb effe non poreft . Tllins cﬂﬂjmfp;.
ritn z’m.‘-m m;r,cuju,r i p;zx Creata ej. natura Pcr p'rapn';(m
voluntatem . Pertinet ergo ad nos o ut boni fimus, acci-
pere & habere quod dats qui de fito bonus eff .

Hinc, ut in(er;n'ur:mu' §.Thomasq.ead. a.2. ad 2.
dicitur  Chrifto, Luc. ¢.18. Newmso bonus s nififolas Dens.
Quia folus Deus bonus eft per effentiam, & ita folus
fibi ipli, & nulli altert (uanrbonitatemdeber . Audia-
mus adhuc hac de re S. Auguftinum , enatratione in
Plal. 134. Bonus Dominus s fed bonus non ur funt bona,
gue fec;'t «ou Hlle bono fuobonus eff5 non aliunde parrici-
pato bono. Ille 4 feipfobonobonys eft s now adberendo al-
reribono. Mibi antem adherere Deo bonum eft . quinon
cg:iité quo fieri bonus, fed eguerunt illo catera ut fleremt
bona . Pultis andire, quam [ingulariter ille fir bonus ,
Dominus interrogarns dixit : Nemo bonxs 5 niff folus
unns Dens .

REsronNsIo

AR T DS TV
Utrwm Deys it infinitns, @ quomodo.
REsronNsYso.

Eus eft infinitus impliciter 5 & in omni gencre
D perfectionis .

Prob. 1. Ex Script. Nam dicitur Plal. 144. Afsgnus
Dominus 5 & landabilis nimis , G magnitndinis ejus non
¢ft finis B Plal. 146. Magnus Dominus nofter, & magna
virtusejus, & fapienticejnsnon eff numerns . Quee ver-
baaccipiendafuntin fenfuobvio, & fecundim rigorem
terminorun; cum ab Ecclefia & Patribus iraaccepra
fempegfuerint, eaque aliter accipiendi nulla fufficiens
ratio afferti poffic. Quia autem {implicicer & ablque
ulla reftrictionc afferunt Deuminfinkum , manifeftum

B eft




13 Tradtatus 1. de Deo Uno.

eft ea intelligi debere de irffinitndine fimpliciter, & in
omni "Lmn perfectionis. Ergo, &c.

Prob. 2. Amimumr\ S, duuuﬂlm, ita loquentis de
ilm, Serm. 190. de 1e I]‘Gul( Hor off Dm:, quod &
bar 5 103 pau;rd' iy com affimatur, muipatff'
BPAY ALY 5 HOR pmrff wirp AWAVLS CUID
raipfa dc'fr? riowe decrefrit. Qua verba z 1pxaunon
enti aliqua |‘:ui'1'1<“ niro 5 necnifi fi‘i:gldé & nu-
fi 'm‘f 0t {n.\cnti‘ llimiraro in omui ge-

I
Prob. 3 24 Rmor.c. I\. "L}[' Dcus eITur finitus ex ahqm
parte, poffer r:m'rir.,m quid melius Deo: poreft enim
engirari aliquid melins eo omni, quod non eftillimirta-
tum |ﬁ o }ﬂl (_’\"ﬂLl\. ?’.NUC“D"HS-} ur Da[CELX tLl[]HnH
Falfom conf. Ergo, &c. Prererea, fi Denselt ex: aliqua
parte finitus, u.l eft :n ext rinfeco, vel abintrinfeco,
Neutrum dici porett. Non primum. Nam illud non
poreft lin -m-mbc'(fuz‘u.cc, quod eft pIam. mdepen—
dens ab omaoi alio. Talis.autem eft Deus, quifeipfo
elts quidquid eft 5 uc probavimus fuprd . Non etiam
:chm gm. Nam (i Dens limicacur abintrinfeco, cerr®
ab effentia fua, Hoc autem dici non potelt. Effentia
eniny divina ¢ft formalifimé aleiras, hoceft, fupremus
& nobilifiimus modus exiftendi. Ar {upremus modus
exilte M 0, cur Deus careat aliqua
P t 'tmh“, qua h' melior um, qm '.:mnmf;;, aur
curin aliqua per
bilibus, ue per {¢ manifefium elt. Erv oqu
1 } ic“mn; perfedtionem , non in
g 3 'nm 10re, & quare non fantam
s quantam non repugnat haberi, non nifiinfa-
mé uipondmcuu, quia Deus habet !upumum &
fimum modum exiftendi . Ex quibus fic argu-
ror adhue, Illund enseftillimitacum in omnigenere
perfectionis , cujus effentia et fupremus & not nlnhmus
mwodus exiftendt, Non enim haber , unde limiterur .
Atqui {upremus & nobiliflimns modus exiftendi confti-
nalilimeé effentiam Dei; nam effenria Dei for-
¢ nihil alind eft, quam afeizas. Ergo, &c.
L lnus elt in hm'.nﬁmp:rilu - nn\lmcqul‘i
f . At hzc rationullaeft, Nam
masimum finigpm upuwmr. Itemm omwnes crearure el-
fent zqualirer pcr" x, quia omnes zqualirer diltarent
a Deo, Irem nulium pwuustﬂtrnmlum R, ad 1.Deum
elfe wfinjrum fm phcuct, qu,a non habet finem in nu-
mero & intenfione perfectionum. R.ad 2. Menluram
p(t‘ Fionis creatnrarun fum endam effe, nonadiftan-
tnpcrh&loms cu\'m.a:, fedd pluru\ua, wlmuucnhvs
gradibus per lnc"ru INIS, qUOS CIEALUrE 'scccpcruntaDcn
K.qa 5, I8 m prorius malum effe, ant poﬂl effcin
Dm, oibilominus pofle effe, & effeextra Deum mul-
tiplex malnm, mmphvﬂ.um » tum morale, Poffer gui-
dem Dens, etiam ex mpnonnonccua‘umrumtxsﬁcn—
f omm , ]_l.'l[)tﬂliL omne !'l"}li’n‘l[nf)["l £ POI.LTK'I‘HT\, [‘l
\fllt[ » hm-(um om nia peccata: non impedit famen
7y UL

!
AE ..I ﬁL‘ nlLIS ]1‘

£ ,;.J’Imq 1e ade
efaceret ctiam de wale

7 e i S B T

am Dens [ie immer

Ora, Imn

1enficas ¢ft perfectio abloluta, Equiva-
lens nbicarionibug pluribus & plaribus in infini-
i apra cft exiftere imul infocis

{ ;10 infinitom, & in infinicis u'ipm
exiltere; [:um ia hmmn darentur loca. Vel, i Vis,
immenfitas duo dicit, ne garionem feilicer rermini in
slenpialicace quangun ¢f it ex fe , & fundamentum
ug nEgationis, nempe falem exiftendi modum fub-
flantiz., ut quamume[‘hxﬁ, & eodem prorfus modo
permanens, ;ﬂ:ﬁfﬂls € puﬂunonlolmr omnibuslo-
ciscxiffenribusy fed eriam puﬂ:hmbus, ectam{i in infi-
nituny multiplicentur. Qui modus exiftendi, vicujus
fubltantia el (altem virtnalicer in infinirum diffufa, oft

excellentiflimaquedam pevfectio , & melic

ripfa, quimn
nenipla, utper (e paret.

REs'SoNstre I

Deuseft immenius .

Prob. 1. ExConc. Later. 1V. ¢, Ficmiter, nbi dicitur:
Eirmiter credimus s & fim{ J’a.’,lrerrr.rlﬁferfur quod uns
foluseft verns Deusy aternis & imm enfus, orru.polem,
incommutabilis, wiirorfprtﬁcr{ﬁv iy €07 zmjﬂnu.‘w, e

2. ExSymbolo Athanafiano , abEcclefia recepriflimo,
ubi Ecﬂmu ; I»‘meuﬁg. ater: Jpmenfus Filius: Immenfus
Spirstas fanitas. 3. Ratione. Quia Deus haber omnes
omnind mrﬂ-c}ioms s quasincludiridea entis, quo ni-
hil melius comt ari poeft. Arqui immenfitas includitur
!T‘ h ac idea: tLl‘n Il[ Derc‘ }IO lTK‘ 10] lpld, q\nm non
ipla: nullamenima iy Jw]ec‘mmo:uludn:pcrf- tionewm,
quzmeliorfic, aut xqualis. Ergo, &c.

R ®'s¥r 0 n's 1o "I

Deus ¢ft prefens rebus omnibus crearis. §. Thom.
Q. 8. arr, 1.

Lrob. 1. Ex Script, I\amdmm\' Pfal. 13
?0 in cium , rm{'('u o5 Ji m [cendero in;
mperes peni
Iremis maris: etenim ill cetme s O te-
nebit medextra tua. Etliajz . Hae dicit Dominus :
Calam fedes meas terra ante mﬂubdﬁ» 2 Peduin meorum .
Ez] thClDI.}‘C 23, 8i oceleabirur vir ;7'abjmﬂmm, (o
0 i videho eum s dicit Dominus 2 Nuzn r]md non calume
regoimpleo? Etin A:,hi,us Apoftol..c.17. I
ipfo vivimps T w0 vs F fumas. 2. Authoritate
S. Auguftini lib, 74 de Civ. Dei cap. 30. Tdemw Deus , in-
qQuit, ubigue rotus 5 mullis inclufus docis s nullis vinen-

(partes fectilisy ex pulle parte mu-
5 07 tevram Prefente potentia, non

8.8 afrende-
rHu  Ades .
ILAVEND i eX-

ione: Quia fi Deus non effer prafens re-
bus nibus créatis, non efler immenius , urpatet ex
nar. Conl. repugnar fidei., Ergo, &c. Praterea, Deus
elt llil']i'\ii.'l"’\"l';([‘..‘7, NoIC LI ‘.(.\)P rATNr . A qn 1{"‘ ra-
tut in omnibus rebus cre .""n eas producendo & LU ier-
vando. Ergo. &c. Prob. maj. (\'\llDCI]SDpU ATUL MO~
dc ;(Jp»l"mdi petfectiflimo , ubicumque operatut: ctim
fir agens pu:m.hﬂnnun.. Arqui ad modum operandi
ctiﬂ'mum 1(.(][11\.1[111.‘ intima prefentia caulz ad ef-
fectum. Ergos &c. Frob.min. Nam ad modum ope-

1 L\FI erfe ctlﬂlmn.‘n [c‘qmrlrm maxima & maximeé po-
teas de fe applicatio caule ad effectum : ed enim caufa
mwss dominaturin effectu, quu magis & modo de fe
pnu ntiori ¢i applicatue . Atqm 1o 1pp!u atio non fic,
nifi per intimam prefentiam caufz ad cffeétum . Er-
rm &e.

Ol'?;- 1. Scriptur paflim inculcant Deum efle in cce-
lo. R, bcnprunshm paflim inculcare, nm.qm.u in
ccelo tantum , fed quia ¢ftin celo modo (pecialiffime ,
nzlonel’cmccrpm{t.m111111101um LuLLhmm, quos ibi
aperatur,

Nota. Dens eft in ceelo per gloriam,
guam  beatis comi 3 in juitis per graviam ,

uam cordibus eorum infundic; mChul‘mm unio
nem h\pr\[?mlu'&.ﬂ, qua natura humana (h\m:r uni-

t3 in Ecclefia per afliftendiam 5 qua illam prore-
git . At eft in rebus omnibus creatis per fubftantiam
vam: qood eft Deum rebus mnibus creatis effe pro-
pric. & fimpliciter Pn!'cnum. Eft inomnibuz s inquic
St TIJQH"H q.8. a 3. in O pfr pam Ay 17 q'uwzmrr
omnia e [' i - prefentiam in
da Jum @ aperta oculis
E/‘ tiat s in quantum adeff
effendi 5 hoc cft; quia eft omni-
bus caufa effendi, Nam, ut aic 8. Doétora, 1.in O,
O"Mr!et orBNE AZERS (07T "f"fé &l in ('n‘“(Jd immediate agity
virtute m",r'i contingere. Unde ciim Deus L::uk

’L in omnibus rebus creatis 5 #on folums quando pri-
ma effe incipiant 5 fed quandin in effe confervantur.
ca, cum efle fic 4 [nd q”od eft magis intimum
cuilibet , & quad profundins omnibus wzjf cum fie
formale mjpuf?.". S 5 que i Te [mnt 5 eportet

(j-"f)-!




Difputatio IV. Articalas V. 19

wsd Deds [ie intomnibus vebass @ intime . Queratio,
{alcem intellecta de eo, cui effentialiter convenit mo-
dus operandi petfetiffimus , plané convincit, ut pa-
tet ex prob. 3. :
Obj. 2. §i Deus rebus omnibus creatis prefens cft in-
timé, intimé prafens eft rebus quibufdam feediffimis.
Arqui hoc Denm dedecet. Etgo, &c. R.n. min. Non
enim magis dedecer Deam rebusillis intime prafentem
effe, quantillas produxiffe, & productas confervare.
Nec Deus rebusillis inquinacur magis, quam lux inqui-
nAatur ceno , at anima corpore leprofo, cui intimé pre-
fenseft. Iraque dedecentia, quam valgus (ufpicatur effe
ineo, quod Deus fit intim¢ preefens rebus quibufdam,
Eﬁ meram ﬁgmcn:um errantis Jmagma-noms 3 qu;m res
illz malé afficiunt, & lzdunt, ed quod malé afficiant &
ledant fenfuum otgana.

Resronsio IIL

Deuscftubique. S. Thom.art. 2.

Prob. 1. Ex Seripture locis refp. 1. landatis. 2. Ex
S.Cypriano, de vanitate [dolorum. Quod templum ba-
bere poffir Deits, inquit, cujss remplum torus eft mundus?
Unus ¢ff5 O ubique rotus diffafus eft. 3. ExS. Augufte-
no Hb.7.de Civ. Dei c. 30. fdem Dens , inquit, ubique
totus. EtEpift. 57.ad Dardanum. Subffantialiter Dens,
inguit, aéir{m: diffufus. 4. Ratione. Quia ille eft ubi-
que, qui ett prefens rebus omnibus creatis : adeft e~
nim locis omnibus exiftentibus. Atqui Deus eft pra-
fens rebus omnibus creatis ( ex re(p. 2. ) Ergo, &c.
Pizterea, fi Deus non effer ubique, quomodo effet
immenfus? Nam fic argumentor. Immenfus non po-
telt non adefle locis omnibus exiftentibus, utpaterex
terminis. Atqui adeffe locis omnibus exiftentibus, &
effe ubique, convertuncur . Ergo immen{us non po-
teft non effe ubique. Sed .

Nota. Effe ubique, & efle immenfum , not conver-
tuntar; nec habent eundem conceprum. Nam 1. ¢lfe
ubique, eft precisé adefle locis omnibus exiftentibus .
Effe verd immenfum, eft habere perfeétionem abfolu-
ram , equivalentem ubicationibus phuribus & pluribus
in infinitum , feu ralem exiftendi modum fubftantie
{uz , ur, &c. 2. Deus ante creationem mundi erat
immenfus, & ramen tion erat ubique, imo nullibieraty
quia tunc nullus exiftebat locus. Unde raneiim eratin
fe, hoc eft, tunc habebatrealem & intrinfecam prefen-
tiams fed fine habirudine ad ullam locum, quia tunc
nulluseratlocus. 4nte ommia, inquit Tercullianuslib.
adverlus Praxeam . 5. Deus evat [olus s ipfe fibi & mun-
dusy G locus, O omnia. Solus autews, quia nikil alind
extrinfecus prater illum. Tertullianum leguitur Augu-
ftinus Enarr, in Plal. 122, ubibac liabet: Anrequam fa-
ceret Desrcakim O terram , wbi habitabary .. Fu fe ha-
bitabar Deus , apud fe habitabar s & apud (2 ¢fF Dens .
3. Deftructo mundo, defineret Deuseffe ubique; imd
definerec effe ullibi, non quidem quiaiple muearetu, aur
aliquiddeperderer, fed quia murarentur creature, &
effe deperderent. Unde pergerer effe immen{us . Hinc
&. mmenfiras eft arcriburum neceffarid conveniens Deo
pecellitate abfolura. At effe nbique, non convenirilli
neceffarid, nifi ex hypothefi creaturatum exiftentiunt,
quarum productio liberafuit Deo. Unde liberum fuic
Deo habere, vel hoh habere denominationem exiftentis
ubique. §: Deusporteft producere (ubftantiam, que fic
naturaliternbique : quidnienimproducere poffer crea-
turam tante perfection s, utnaturaliter exigat effe pra-
fenis omnibus mundi partibus? At non poteft produs
cere fubftanciam immenfam. Cum enim immenfitas
conveniat Deo propeer fupremum & petfeftillimum
gradum cxi‘ﬂe:}dl s qui folius Deieft, nonpoteft crea:
turis communicart.

Obj. 1. Si Deus effet ubique, effer divifibilis: effer enin
extenfus.Confeq, repugnat fimplicirati divine.Ergo,&c.
R.n.feq. maj. & ejus prob. fraque Deuseft ubique, fed
indivifibilicer 8 incommenfurabilitersnec eft extenfus &
diffufus formaliter, fed virtualiter rantiim, quatenus pre-
fens eft locis omnibus exiftentibus per immenfitacem
fuam, perinde ac fi effer formaliterextenfus & diffulns,
feclufis tamen impetfectionibus; quibulcumres formali-

Simonnet Theol, Tom. I.

terextenfa & diffufaexiflic inloco.Nam Dens nequecit-
cumfcriptivé,neque definitivé exittic if loco:ficenim eft
in omnibus locis exiftentibus, ‘ut fit etiam extra , wut
probabitut; & totuseft in fingulis parribus locorum,non
iolim fecundim fubftantiam, fed eriam fecundim pree-
fentiam, quia non foliim tota fubftantiadivina, fed etiam
tota ¢jus immenfitas eft in fingulis parribusloci, & im-
menfitas Dei ram eft indivifibilis , quim ejus fubftantia,
Qui modusineffabilis exiftendiin loco , foli Deo conve-
nit. Nam v.g. anima rationalis ira eft tota infingulis
paribus corporis fecundim fubftantiam , ucnon it tora
{ecundiim przfentiam. Definens enim effe prafens uni
parti;non hoc ipfo defineret effe prefens aliis ; & itafu-
blata una parte ejus prefentiz, adhuc mancrent aliz.
‘Unde praefentiaanima in corpore eft fuomodo divifibi-
lis & commen(urabilis . Quod dici non poteft de prafen-
tia Dei inlocis exiftentibus. Quiafi Densdefineret efle
inunoloco, hoc ipfo definerer effe in omnibus aliis : hoc
ipfo enim quod definerer efle in unoloco, definerctefie
immenius, & hoc ip['o qm‘)d delineret effe immenfus,
definerer fimpliciter effe prafens: cumnon fit prafens
ulliloco, nift perimmenfirarem fuam. Deusigicur ubi-
que totus eft, & fecundiim fubftantiam, & fecundum
prefentiam fen immenfitatem fuam indivifibilicer & in-
commenfurabiliter. Quo fenfufané accipienduseft Au-
guftinus in epiftolaad Dardanumjam landata, ubi hzc
fcribit: Subffantinliter Deus whigue diffufns . Sed ficeft
Deus per cantta diffufuss ne non fie qualitas mundi, fed
Subflantia crearriz mundiy fine laborg vegens, @ fine
onere continens mundum . Non tamien per [patia loco-
yum q:;aﬁ mole diffula, ita wt in dimidio mundi cor po-
ve fit dimidiusy O in aliodimidio dimidius, atque ita
per totiim totuss [ed it fole calo torsss @ in folaterra
totnss @ in cielo & in terra totus folus 5 & nullo con-
tentus looy [ed in [e ipfo ubigac toris.

Obj. 2. Denominatio’exiltentis ubique,, eftperfectio
in Dea. (Arqui hac denominatio eft continggns. Ergo
datur 11 Deo aliqua perfectio contingens. Declar atur
min. Nam Deusnon habebardenominarionem exiften-
tis ubique, antequam mundum crearer; ceepit illam
habere, quando mundumicreavir; &illamhabere defi=
neret, fimundum afecteatum deftruerer. Undelequi-
tur Denm nunc habere aliquam perfectionem, quam
non femper habuit, fed Jliquando ceepit habere, & fic
nunc habet, ut poffet eamamitrere, & annihilatiscrea-
taris amitceret. Quod immucabiliradi divinz , de qua
Arriculo Ecqucnri, ptam‘; viderur repugnare.

R. dift. maj. Denominatio exiftentis ubique eft perfe-
&io in Deo,’ fi fumatur fecundiim id, quod dicit -
trinfecum Deo, €. maj, St fumatar fecundimid , quod
dicit Deo extrinfecum , N. maj. & dift. min. Hac deno-
minatio eft contingens,, i fumaturfecundimid, quod
dicitextrinfecunt Deo, C. min, Si famatur fecuondim
id, quod dicic intrinfecum, N.min. & confeq. Iraque
denominatio exiftentis ubique; duo dicit: unum, qued
eft intrinfecum Deo, & cft ejus immenfitas , feu ejus
fubflantia , prour mequivaler ubicarionibus pluribus &
pluribus in infinitum ; vel fi vis , prout, noftro modo lo-
quendi , eft quafi diffula, & virtualirerextenfaininfini-
tum. Unde fit, urnihil pofiit producere, cuinon fic
intimé prefens, & quodnon fitin i(;fn: alterum vero,
quod et Deo exeriniecum, & eft exittentia creaturarum,
fine qua Deus non poffet denominari exiftens ubigue .-
Nam (i creature non exifterent ; Deus nullibieffer; fed
infeipfo tantiim, quia tunc nullus locus exifterer, in
quo effe poffer. Primum eft maxima perfetio & maxi-
meé neceffariain Deo quemn perﬁcir . Secundum non eft
perfe@tioin Deo : non enim perficienr Deuss producen-
do creaturas, fed perfectuseft, quia poteft eas produ-
cere; & verd clim Dens producic creaturam, nihilde
novo recipit, quo perfict poffit; quiaproductio creas
turz eft actio tranfiens , qua proinde 4 producente non
accipitur, fed daturaliqua perfectio, nempe realisenti-
tas rei, qua producitur. Sicut autem Deus producendo
crearuram, nihil de novo recipit, quo perficiarar; ita
creaturam deftrpendo, nullam facerer jaGuram, qua
deterioraretur . Undeex co, qudd illud extrinfecum,
quod denominario cxiftentis ubique dicir prerer immé-

3 fitatem




20

firarem divinam , fir aliquid contingens , non argui-
rur 16 Beo murabiliras, fed in crearura, que de fein-
differens eft, ur fir, vel non fit.

Dices. Ergo Deus conftituitur ubique, partim per
immenfitatem {uam, parrima per crearuramexiftentem.
Abfurdam conl. Ergo, &c. R. n. [eq. maj. Nam res
conftituiturinloco , non perlocumiplum; fed perubi-
cationem fuam. At ubicatio Dei eft ejus immenfitas.
Unde Deus per fuam immenQratem, meon per creatu-
ram exiftentem etiam ex parte conflituirur ubique;
quamvis non conftiruarur, nifi ex fuppofitione creatu-

rarum exiltentium, quia ubicatio non facit , fed (uppo-

nit locum, in quo fes locarur. Deus igirur adequare
conftipuitur ubique per fuam immenficacem; & ain
Deo denominatio exiftentis nbique rora eftabimmen-
fitate divina, que fe ipfa formaliffimé eft tora prafen-
tia Deiin omnibus locis exiftentibns, que crearo mun-
do, ceepit Deum denominare exiftentem nbigue ; non
quia anré Deo deerat a‘.iquidintrinfccum, ad hanc de-
nominagionem necefarinm, {ed qu'm deerar locus, in
quo Deus prafens cfle poffet; quxannibilatomundo,
defineret Deum denominare exiftentem ubique , non
quia tunc perireraliquid intrinfecum Deo, ad hanc de-
nominationem neceffarium, fed quia runc dcﬁ‘nerc:. om-
nislocns, in quo prefens effe pofler. Exquibus facilé
inrelligityr, quomodo in Deo mcipere potuit denomi-
natio exiftentis ubique, & quomodo definere pofier,
Deo ipfo prorfus immutato, & cum fola murarione crea-
tutarum . Irem quomodo denominatio exiftentis nbi-
que non {it nova perfectio, diftinéta abimmenfitatedi-
vina, & quomodo non i fuperaddar nifi refpectum
quendam ad creaturas exiftentes, tanguamadlocum,
cui fubftantiadivina, eademomnind permanens, non
porcitnon eflc intimé pr:rfcns » hoc 1pio quod exiftunt.
Hic ancem refpeétus non eft realiter, nifiaggregatum
ex loco 8crelocara, hoceft, ex creaturis exiltentibus,
& fubftantia divina ab illis indiftante, proindeque ex ea
aite, quaDeointrinlecus eft 5 et ipafimaimmen(itas
divina, fendivina fubftantia, quantum cltex Icmmm_c
dererminata, & porensadexiftendumin omnibus locis
poflibilibus, & canfequenter ff: ipla intim¢ przfens lo-
co, hoc ip(o " qubd locus exiftit . :
Dices. Imd Deus conflituitur ubique per operatio-
nem, quaopetatur ubique. K.n, Namut Deus fir ubi-
que , requiritur quiderm opcrazin » qua operatur ubique:
quia ur Deus fic ubique , requiricur ut fitlocus; & locus
effe non porelt fine operatione Dei; cum creature non
exiftant fline actione Dei cas producente, & conlervante.
At {uppofito qudd Deus operetur, producendo & con-
fervando mundum , per folam (nam immenfitatem for-
tereftin toromundo 3 ficut antequam operaretur,
roducendo & confervando mundum, per {olam fuam
immenfitatem formalizer ibi erar, noftro modo loquen-
di, ubinuncclt muadus; erar, inquam , non tanguam
inloco, citm nondumeffetlocus, fed in feiplo s quate-
fed fine
exerin-

habirudine ad ullum extrinfecum Deo ; qui
fecum Deo realiter extitit ante operationem divinam -

Resronsto 1IV.

Deus eft ctiam extra ceelos,

Prob.1. ExScriprura, Nam dicitur 3. Regum c. 8.
Si calwm & celi colorumte capere non pajf;n:.:, quanto
wagis domushecy EtJobe.11. Excelfior ceeloeff. . . pro-
fundior inferno. 2. Authoritate S. Auguftini lib, 11. de
Civ.c. 5. ubi de quthmdnm Phiiull!i- s loquens, hac
habers An foree fubffantiam Dei, Guam nec ingludunr 5
nec determinant , nec diffendunt loco, [ed deea, ficur de
Dea [entive dignum ef , farentur, incorporea prafentia
wbigue toram , atantis locorum extramundum (patiis ab-
fenremeffedifluvifunt s © unotantumy arqucin compa-
vatione illins infinitatis tam exi gua loco s in g0 mnndis
¢/f yocrupatam 3y Nonopinor eos in hec vaniloguia progref-
furos. Cum igitnr unim mundum s ingenti quidem mole
corporea finitums tamens & loco fuo determinatam s
operante 1)5’0]‘:15}#7% eﬂ'rdif:rmr, ([ﬁﬂd :’f:u(paua’cw de infi-
mitis extra mundumlacis, curineisabopere Dews ceffet

hoc fibi vefpondeant de infiaitis ante mundum temporibss

i,

Traétatus I. De Deo Uno !

cur ineis abopere Dews ceffaverit. Duo erge fentit 5, Do-
or. 1. Deum efle eriam extra mutidum , & contrariam
fententiam effe fal(am & ablurdam . 2. Deum efle extra
hune mundum , quaquaversiim quafi diffufum in infini-
tim, ita ue;noftro modo concipiendi & loquédi,Deus fic
cxera hune mundum in fpatiis majoribus & majoribus in
infinitum, & :\hfqu:_rcrmino > quamvis in illis nihil
opetecur, quarenus fcilicer haber extrabunc mundnm
realem & intrin{ecam prazfentiam interminatam; vicu-
jus, plané immotus, & immutarus in (e, efferintimé
prafens corporibus majoribus 8 majoribus in infini-
tum, {i producerentut,

Lrap. 3. Ratione, Quia fi Deus non effer cxrra ceelos,
quaquaversum quafi diffulus & cxcenfus , haberer in-
trinfecam prafentiam finitam & limitatam; ficur habet
mundus, nec majorem haberet, qu:‘xm mundus. Nam
intrinfeca prafentia Dei, & intrinfeca prafentia mundi
iifdem, uritaloquar, terminis definirentur, ut per (e
clarumeft. Arquiintrinfeca prefentia finita & limirtata,
manifefé repngnar immenficati divine. Unum enim
negat alterum . Er verd quid cft immenfitas, nifi in-
trinfeca prafentia interminata , qua hoc iplo , quod
inrcrmiua:; elt, mquivaler pluribus & pluribus in infi-
nitum prafenriis terminatis, poteftque, eodem procius
modo {emper fe habens, adefle pluribus & pluribus in
infinitum locis vealiter exiftentibus, & infinitis re ipfa
adeffer » £ infinica exiflerent 2 Ergo Deus eft extra
mundum , quaquaversum quafi diffulus & extenlus, &
quidem infinité & intesminacé. Quam conclufionem
merito air Suares videri fibi, efle de fide, quia fcilicer
videour effe evidenter de conceptu immenfiracis divinzg,
quacttde fide.

Obj. 1. Si Deus eft etiam extra ceelos, vel ibi eft pex
potentiam, vel. per prefentiam , vel per (ubftantiam.
£. Deum non effe extra ccelos per potentiam . quia ex-
tra ceelos nihil operatur; neque per pr;rfenriam > ‘quia
extracaelos nihil eft cognofcendum prarer ipfumDeum;
fed effe per fubffantiam , quatenus habet eriam extra
caelos realem & intrinfecam prefentiam, & quidemin-
terminatam, quamvis fine habicudine ad locum, quia
extracaelos nullus eft locus realis. Unde Dens extra
celoselt, noninloco, fedinfe. Exhisapparer diferi-
men, quocuchu; et in mundg, & extramundam.
Eftin mundo per prefentiam, potentiam, & fubftan-
tiam; extra mundum vero per {ubftantiam tantam. In
mundo eftinfe, & inrebuscreatis; extramundum ve-
ro¢ltin fe tancnm.

0bj. 2. Si Deus eftetiam extra ceelos, eft in fpatiis
imaginariis. Abfurdum conf. Ergo, &c. R. dift. feq.
maj, Eft in [patiis imaginariis noftro modo concipicndi
& loquendi, C.feq. maj. Realiter, & ficut eftin hoc
univetfo, N. feq. maj. Itaque Deus non eft realiterin
{10 iisimnainariis, qui.‘t {patia imngina[m {funt merum
ens rationis, quodranuum haber effe objectivé in inrel-
lectu fingente. Eft ramenin illis @quivalenter, nofiro
modo concipiendi & loquendi. Quod utintel ligas ,

Nota. Ex eo, qnini Deus habetextra ceelos realemy
& intrinfecam prafentiam interminatam, & poreft extra
ceelos producerc corporamajora & majorain infinicum,
quibus {i producerentur 5 -intiméadeller; quamvisinfe
prm’lusimmm-\as 48 immu:nm‘s »adeflet, inquam , for-
maliter per illam {uam intrinfecam prafentiam incer-
minabilem ; incelle¢tas nofter fumit occafionem conci-
piendiut exiftentem exrra ceelos capacitatem continen-
dicorpora per modum extenfionis incorp_orex, & pene-
trabilis , quaquaversum in infinitum diffule,in qua Deus
adeft , & operari poteft pluca 8¢ plura in- infinitum .
Unde [paria imaginaria {untens raponis iur\datumg &
quando concipimus » & dicimus Deum effe in [patiis
imaginariis extra ceelos , imperfecté quidem concipi-
muss & loguimur, fed ramen concipimus& loquimur
cum fundamento in re : quamvis enim Deus nec fit, nec
pofitefle realirer in fpanis imaginariis extra cazlos, quia
nec datur, nec dari potelt exura celos extenfioilla in-
COrporea, penetrabilis & imcrmln_at_;l; tamen eftinillis
zquivalenter, noftro modo concipiend: & loquendi,
quia proprerintrinfecam fuam prefentiam interminabi-
lem extraceelos, tam porelt extra ceelos producere cor-

pora

I




Difputatio L

pora majora & majora in infinitam, dllifque, codem
Pmrfus modo permanens, intimé adeffe, qu;‘n‘n_ﬁ re-
vera extra ceelos extenfio incorporea, pcm:u'abi‘us_, &
interminara exilteret , in eaque tora Deus quafi diffus
fus & extrenfus ellet.

7 G 1 U e e A
Utriens Deus [it immutabilis.
JO°E s P O N ST A.
DEus cht omnind immutabilis. S. Thomas q. 9.

att. I.

Prob. 1. Ex Secriptura, Nam dicitur Malach. ¢ 3.
Ego Domsinnsy & son evtor. Num. c. 23, Noz ¢ff Dens
qrmﬁ homo s ut mentiaturs wec ut Filins hominisy ut mu-
tetar. Phal. 101. Secut opertovinm mutabis eos ( ceelos )
& wmutabuntur . Tu antem idem ipfe es. Et Jacobic. 1.
Ap wd quem. noi cﬂ tranfmutatios nec ’zr;'t‘i[ﬁfﬂdi?f{.méﬂm-
bratio. Qua verbaScripturx generalia (unt, & generali-
ter -accipienda « 2. Ex Symbole Niceno , ubi contra
Arianos dicitur: Eosantens, qui dicunt. . .vel creatum
wel mutabilews 5 wel convertibilem Filiwm Dei, anathe
matizat Catholica & Apoftelica Eoclefia .

Notaobiter . Arianos inter & Patres Ephefinos conve-
miebat, Deum effe procfusimmutabilem, Unde Ariani
afferebant Filium Der effe mueabilem s quia volebant eum
effe crearuram. E contra Ephefini Patees definiunt Filiam
Deiimmutabilemeffe, quia fentiunteum effe Deum ve-
rumde Deo vero , genitum, non faékum, confubftantia-
lem Patri. 3. ExConc. Later. IV. c. Firmirter, ubiexprel-
sé definitur Denm effe inconmutabilem. 4. ExS, Augu-
ftino, lib. 5. de Trinitate c.2. ubl probat effe maxume
Deo convenites quiaDeus et omningincomimurabilis,
Et quismagiseff 5 inqui, quamille, quidixit fammlo (wo
Mayfi: Ego fum qui fum; & dices filiis dfracl: Quicff,
i fit mead vos: Sed alia gua dicuntur effentie five fubFan-
tie, capinnt accidentia, quibasin eis fiat vel wagna vel
quansacumque mutatio. Deo antem aliquid efnfmodi acci-
deve non potefts & ideo folaef} incommurabilisfubffantia

! s

wel effentia, queDenseffs cuipirofelto ipfium effe, unde
effentia nominata eftsmaxime ac veriffime competic: Quod

tur 5 non [ervar ipfumeffe; sod moutar;
tef mfi nonmauretur s poteft quod fuerar nonefle: ac
per hac illud folwm (].‘wd 707 LANLIEI HOR TRAEALUT s DEVHIT
Etiams muLari omnine non potqf(’ > fine [Crupulo occurrits
quad veriffme dicatureffe .

Prob. 4. Ratione . Quia immutabilitas eft perfectio
ﬁmp!icircr fimplex; & fi Deus effer murabilis, poffet
cogitari aliquid melins Deo. Pretereas fi Deus mutari
potett, vel porelt fecundium exiftentiam, vel fecundim
formam fubftanrialem, vel lecundiim formas accidenta-
les, vel fecundum locum, vel fecundim intelleGum ,
vel denique fecundim voluntateny. Arqui nihil horurm
dici poteft. Non primum. Quia Deus habet fummam
neceflitatemexiftendi, & ira eranfire non pnrc!i abefle
ad non efle. Non fecundum:. Quia Deusnon eftcom-
pefitum fubftantiale; cum fumme it fimplicitatis, cui
emaiscompofirtio realis repugnac. Nontertinm. Quia
Deusnon cft capax accidentium, ue dicte S, Anguftinus
loco proximélaudaro : cum enim fit actus purilﬁmus 53¢
proinde expers.omnis potentialitatis & perfectibilitacis
realis, fe iplo, hoc ¢lt, fna fimpliciffima fubftantia eft,
quidquid eft. Non quartum . Quia-ciim Deus fit im-
menlus, & ita habeat inctinfecam prafentiam intermi-
natam, vi cujus, eodemfempermodofehabens, fum-
ma neceflirate adeffee pluribus & pluribus ininfinicum
lacis; fi plurad plurain infinitum producerentur, non
poteft teanfive de locoinlocum . Non quintum, Quia
Deus cft illimitatus:in genere intelligentis : hoc enim
¢ft de concepruentis, quo nihil melius cogitari poteft:
proindegue ab mterno & pro mterno fummeé completus
& determinatuseft, ad cognofcendum quidquid cogno-
feit, five neceffario, five contingenter. Ergo , quid-
quid cognalcit, abzrerno, & pro zrerno cognolcituno
& codem acku plané invariabili.

Non denique fextunr . Pro quo #2t2 . Mutatio fe-

Simonnct Theols Tome &

Articulus VI 21

cundiim voluntatem duplex eft. Prima confiftirin fim”
plici viciflitudine volitionum, quaram unaalteri (icce”
dit fine ulla oppofitione & contrarietate, Ut cim modo
unum, modo aliud objedtum volo. Secunda confiftic
in fuccefione volitionum inter (e contrariarum, urciim
jam volo aliquid , quod antea nolebam in iildem cie-
cumftantiis. . Arqui neutra mutatio caditin Deum:. " Er-
g0, 8cc. Probatnr fubfunpium . 1. Authoritate S. Au-
gultini, lib. 12, Confeff. ¢. 15. Num diceris, inguit, fal-
aeffe, quemibiveritasvoce - forti in aur e interiorem ai:
€it de veraaternitatecreatoriss quod nequagnanm ejus ﬁé-
[fPantia per tempora varietur, nec efus voluntasex s
fubfrantiam fie> Unde non eum mods velle hoe 5 modo vel-
le illud, fed femel 5 & fimul, & [femper velle omnia
que wulty mon itevum CF iteruis Heque AHAC aﬂ‘rz, HBHE
illas nec welle poffea quod nolebar 5 anr wolle quod privs
wolehat : guia talis woluntas mutabilis eff s & omne mi-
tabile aternum non eft. Deus anten: noffer ateriis eff .
2.Rarione, guam verbis landatis fuggeric S. Auguitinus.
Sivoluntas divima tranfire poreft de uno actu ad alinm
five dilparatum, five contrarium;, &impo:c[’c mtirart s
fubftantia-divina mutabiliseft. Nam voluntasdivinaeft
realiter ipla fubftantia-divina. Falium conf. Ergo, &c.
Prob. min. Nam fi fubftantia divina mutabilis eflet 5
zrernanon effet: omne enimmutabile eternum non eft.
Falfum conf. Nam Deus aofter ternys eft . Quod autem
affamit S. Dockor s mullum feilicer mutabile @ternum
effe, probatur ex eo, quod illud folum erernum 1578
quod habet fummam neceflitatem exiftendi, & fumma
exiftendi neceflitas cadere non pofficin rem variabilem:
ciim {umma exiftendi neceffieas conciliari non poflit
cum ulla imperfectione .

Piztereas viciflitudo valitionum vel fic cum oppofi-
tione & contrarierateadtuum, vel non fit, Siprimum:
volens. inconftans eft 5 ivel ignorans . Nam qui modd
vule aliquid, quod anteamolebar, vel vultobrationem
antca ignoratam , aut faltem nunc melitis cogriraim;
& talisignotantie notamincorrit; vel vul fine ulla ra-
tione de novo cognita, aut faltem melits cognita, &
talis inconftantie reus et Si fecundum: volens non
habet nifi limitaram faculrarem cognofcendi & volendi:
nam nes alind & alind fucceflivé volumus, quiamulta
fimul cognofcere & velle non poffumus. Arqui Deus
neque ignorantie neque levitatis capax eft 5 & haber
illimitatam faculeatem volendi, ficur & cngno!cmdi;
proindeque ab @rerno & pro wterno fummé complert's
eft ad fimul volendum & nolendum., quidguid vultée
non vulc. Ergo, &c.

Obj. 1. Deus tranfic ab uno ftatwad alternm: namde
non creante fit creans. Ergo mutatur. K.necgando ant.
Nam nen tranfit ab-uno {tarn adalterumn; nifi incipiat
aliter fe habere 10 fe, quam fe habebar ancea. Deusau-
tem nunquam incipit aliter febabereinfe, quamantea
fe habebat. Przterea, omne quod tranfic ab uno ftatu
ad alterum, movetur 3 £t omne qmmf movetur s Alt
S. Thom. art. citate in Q. morn fuo :;:J':'r{;ri'al‘ acquirit 5 (i
pertingit ad illudy adquod prius non pertingevat . Deys
antenss cum fitinfinitus s comprebendens in e omaem plenie
tudinem perfeckionis totins effe s non porefi aliqnid acquire-
re, necextendere (¢ inaliquid s ad quod priws non pertin-
gebat . Undeullo modp fibi comperiz motus, nec proide
rranfitus abuno ftatu ad alterum., i

Ad prob.ant. R. dift. Deus de non creante fitcreans,
novam aliquam perfetionem acquirendo, &in ferecis
piendo, N.Pracisé dandoaliquid,nempéeffe creaturz,
C.Unde ciim Deus de non creante fic creanss non iple,
fed creatura mutatur, nec ipfe incipicalieer fe haberen

¢, fedcreaturasy & ira tunc, non Deus, led creatura
tranfit ab uno ftatu ad alterum, mints tamen proprié
loquendo, nempé dnon effe ad effe.

Dices. Creareeft perfectiosErgo ciim de non creante
Deus fit creans, acquirit novam perfectioneny, quam
non habebat antea, proindeque tranfit ab uno ftacuad
alternm, & mutatur . K. Creationem poffe confiderari
dupliciters refpectivéfcilicer ad Deum, & refpectivead
creaturam. Primo modo confiderata, non eft perfectio’,

*fed actus perfectionis infinite, nempé omnipotentie,
gue actu ivo non [c iplam, fed creaturam movet , &
B 3 ita




22 Tradtatus I. De Deo Uno.

ira acku fuo pon fe iplam perficit, fedcreaturam, mo-
vendo illam 4 non effe ad effe. 1nde creatio fecundo
modo confiderata, eft motus, cujus terminus cft aliqua
petfedtio acquirenda , non Deo 5 fed crearore ;- cum
Jeus per crearionem ad nibil perringac, ad quod antea
non pertingebar, fed precisé creaturam A non effe rrani-
ferar ad FIT_C +» Unde creatio nec eft perfectiq, nec motus
ad perfetionem , refpectivé ad Deum: refpectivé verd
ad creaturam, non eft quidem perfectio, fed motus ad
perfectionem, nempe ad effe. Ex his apparet; non Deum,
fc.‘fl creaturam moveri & perfici percreationem; & ita
cum Deus de non creante fit creans, non Deam, fed
crearuram mutari.

Dices. Creatio eft intrinfeca Deo: nam cim Deus de
non creante fir creans, fir realiter & incrinfecé creans.
Ergo, &c. R. negando anr. Nam creatio eft motus :
motus autem non eft in movente, fed in mobili. Un-
de ercationoninDeo, fedin creatura fuo modo reci-
pieyr.

_ A4 prob. Azx, R. civm Deus de non creante fit creans,

fieri vere & realiter creantem , quia tunc veré & realirer
1'1_.1t fﬂ'sgrc;}mr.xi atnon ficriintrinfecé creantem, qua-
{i recipiat in fe formam aliquam, per quam formaliter
dcnommctu_rcrmns', nam nihil rccipir; quanquam ali-
quo fenfu dici poflic intrinfecé creans, quando crear,
quatenus dar effe creature per virpurem fibi maximé
ingrinfecam, nempe omniporentiam fuam : quod ad rem
_pr.t:!?’mcm nihil arriner , Dens igitur codem prorius
modo permanens incipic creare, & ita de non creante
fic creans ablque ulla iui mutatione . Quod aurem hic di-
ckum eft de creatione , facilé aptabirur cuiliber aleeri
ackioni Dei ad extra, =

Obj» 2. Deus poteftacquirere novas denominationcs
relativas, Namv. g producto mundo, de non domine
factus ¢t dominus rerum omninm creatarum + Ergo
mutari poteft. R. neg.confeq. Ratio negandieft, quia
ur Deus novas illas denominationes relarivas acauirar,
necellz non ety ur fiac aliqna muratio in fubflanria di
¥ acquirente fcilicet noyam aliquam perfeétionem,
quam anteanon habebat; fed fufficir fola murario facta
in creatura . Sic refponder S, Avguftinus , lib. 5, de
Trin, ¢, 16. ubi poftquam expofuit difficultatem, quze
nobis objicitur, fic eam refolvit: Nummus ciem dicitnr
pretivm, relative dicitury nec tamern wurarus eff 5 cum
£(fe capir pretinm ; meque cum dicitar pignus, & [iqua
funt fimilia, Si ergo wummys poreff nuila fui mutatione
rories dici velative s ut neque citm incipit dici pegue crm
definit s aliquid in ejus patura vel forma, qua nummns
efty mutationis fiats quamtofacilizis de Hia incommntabili
Dei fubffantia debemus agcipere, ur ira dicarnr relarive
aliquid ad creaturam, ut Ghamuis temporaliter incipiar
dicis non tamen ipfs fubffantia Dei accidiffe aliquid intel-
ligatur fed illi creature, ad quam dicitur

Deus iraque nulla fui mutarione novam denomina-
gionem felativam acquirit, putd denominationem do-
mini, productacreatura; & producta creatura, hoc ipio
Deys, eodem femper modo fe habens in t domi-
nus creature producke ; ficut deftructa crearura, hoc
ipfo Deus ;. eodem femper modo fe habens, definit effe
dominus creature deftrucke. Unde nr Deus aquirar de-
nominationem dominis requiricur & fufficic, urcrea-
rura tranfeat 4 non effc ad effe : ficut ad hoc ur hanc
denominationem amitrat, requiritur & fufficie; utcrea-
fura tranieac ab effe ad non effe. Ergn ur Deus acqui
rat 5 vel amittar denominanonem relarivam damini ,
requititur & fufficit folamuratio facta in creatura.

Nee dic Deum jus alignod acquirere per productio-
nem ereature, & illud amictere per ejus defiructionem ,
“INam jus divioum in creataram eft fumma poteftasdif-
ronendi modo cateris ateributis diviniscongruenti , de
ebus quibulcamque creatis, ex hypothefi quod exiftant.
Q:lmpotti’mcﬁpcr!'cd;ic ingreata, xrerna, invariabi-
lis ;. urpote fumma neceflitare Deo conveniens, tan-
quam fipremo Enti, & {olam crearurarum poflibilitatem
lupponens. Unde l-tmper maner omnind eadem , five
itz exiftant, five nony nec quidquam ei additur
pex productionem creaturatumfed rantiun ponitur fubje-
dtums o quod exerceri poflit; ficut nec eiderrahitur

quidquam per creaturarum defiruétionerm ; fed antium
fubjectum; in quod exerceri poflir, tollitur.

At inguies. Denominario relariva domini dicic ali-
quid fuprajus illud ternum & invariabile. Non nifi per-
fectionem aliquam intrinfecam Deo, & ipfi advenien-
tem, cum incipit effe dominus. Ergo murarur , ctm
incipir effedominus. K. denominarionem relativamdo-
mint fupra jus divinum in crearuram, nihil aliud dice-
re , quam habere fubjectum, in quod jus illud exerceri
poflit. Hinc Deus, producta creatura, incipiteffe do
minus , quia incipic habere fubjedtum , in quod jus
fuum exercere poteft; & deftructacreatura, definicel-
fe dominus , quia definit habere fubjectum , in quod
jus funm exercere poteft. Incipic ergo & definir efle do-
minus, nulla fui mutatione ; quia incipit , nihil reci-
piendo , & definic, nihil amitrendo, fed fola creaturare-
cipit, velamittic effe ; & ita Deusincipic, vel definit e(le
dominus perfolivs creature mucationens .

Portd Deus, ficur denominationes relativas , ita &
abfoluras acquirere poreft , nullafui mutatione. Sicde
non homine fit homo , ahlquc co quod muterut 3 quin
ctum de non homine firhomo, non recipir in fe humani-
tatem, ficut fubjectum tecipit formam ; nec ab hamani-
tate informarur, ficiit fubjetum informatur 3 forma ;
fed nec unitur humanirari tanquam compars comparti
inordinead conftituendum rorum perfectins partibu, ex
quibus conflar. Fit enim homo, quiaincipit effe fluppo-
ficum humaniraris; 8zincipit efle (uppofitum humanita-
s quia incipic fultentare & terminare humanitatem.
Que fuftentario & terminatio non eitaliquanova perfe-
&ios neque motus ad novam perfectionem, qua Deus
in fe immuterur, & perficiatur; fed merum exercitinm
virzutis illius infinite, quam habet in ratione fuppoliti,
& vicnjus » codem prorius modo in fe permanens , poteft
fuas facere narutas'crearas, faltem rationales, plures &
pluresininfinitum. Sedde hisaliis fufius {uo loco.

O#f. Dens habet cognitiones & volitiones contin-
gentes, &liberas, Ergomutari pocelt. Refp. n. confeq.
Ratioeft; quia Deusbabet cogniriones & volitionesil-
las per unicam & fimplicem rendentiam intelledtus & vo-
Junratis in objecta contingentia, realiter indiftinékam ab
intelledtu & voluntate in objecta illa tendentibus mo-
do planédivino, ut poté xterno;, invariabili, & inca-
pace ucceflionis, ignorantiz, levitaris, & cujufcumque
alterius imperfectionis,

Dices, Deus potuit habere alias cognitiones & voli-
tiones. Ergomutariporuir. K. dift. ant. Deus poruir ha-
bere alias intellectiones & volitiones per tranfirum  ab
una intellectione , vel volitione, ad aliamintelletionem,
vel volitionem, difparatam icilicer, vel contrariam, N,
anr. Nam non poruitalias babere, nifi ab zterno & pro
zrerno habendoillas. Sinerali tranfitn, C. ant. Sed N.
confeq. Quia omnis muratio dicir effentialiter terminum
a.quo tranfitur, & terminum ad quem granfitur: unde
definitur, Tranficusabuno ad alind,

Dices, Dens alids, purd tempore Adami, cognovit
incarnationem ut fururam, nunc verod r:ognofcir urp
reritam . Irem nunc amar Pecrum v, g ue fan@tum &
beatum, quem alids odio habuit urpeccatorem . Ergo
Deus poreit habere alias cognitiones & volitiones per
rranficum abunaadaliam. R. Deum uno & ¢odem rea-
liver, & maximé fimplici actu, abwterno & pro zterno
cagnolcere incarnationem ur futaram pro eo tempore,
pro quo futura eft ; ut prafentem pro eo rempore , pro
quo prafenseft; ur prEreritam pro eo tempore, pro quo
prawerita cft: quia Deus abzterno & pro 2terno, actu
unico, fimplict, realiterinvifibili, b‘cinvauu_bah,nmn.
git omne cognofcibile fecundiim omnes fuas differentias.
Similiter Dens a&uunico, fimplici, invariabili, & rea-
licer indivifibili, ab mrerno & pro aterno odit Pecrum
pro eotempore, pro quoinjuftuseft; 8¢ eum diligir pro
€0 tempore, pro quo jultuseft, & beatus: quia volun-
tas divina ab zrerno & pro @terno tendic actu unico,
fimplici, invariabili, & realiterindivifibiliin omniaob-
jecta (nafecundim omnes modos, fecundim quos fer-
wirinilla,

Dices,Ergo Dens nunc odit Petrum, qui juftus & bea-
s eft. R, dift. Nuncodit Petrom Gmplicicer, N. Nam

odille




Difputatio 1V.

adiffe Petrum fimplicitet,. eft cum odiffe pro tempore
pra:i"crtti . Nunc odit l’urmnlf'ccundil_m quid , nempe pro
tempore praterita s pro quo injuftus fuir, C. At fic Denm
odiffe Perrum, non elt; Deum odio habere, fed odio
labuifle Petrum. Vel fivis, nihilaliud eft; quam Deuny
habere nuncacbnm; quo alidsodio habuit Perrum , quia
injuftus erat, dcquonuncamat Perrum,, quia jultuseft ;
quodnon eff inconveniens .,

i re e BGRR B PR e A B

Utriems Deus fie aterpus.

" Ota 1. Aternitas muleipliciterfumicur. 1. Latiffi-
N meé, pro durationé ucrimague terminata, fedlon-
giffima, qua proprer maximam ;11}1;;11‘ rudinem eternitas
dicitar. Sic nonrard mternitas ufurpatue’ in Scriprura.
2. Latits, pro duratione qua caret fine ; quamvis princi-
piuny habuerit. Talis eft duratio Angeli, anime racio-
nalis, & vifionisbeatifice. 2. Minus fricke, pro dura-
tione, que carctPrincipio&ﬂne, licér non habear ab-
folutam neceffitatem . Hoc modo @ternifunt omaes &
{oli aétus contingentes & liberi intelleckus & voluntatis
divinz, 4. Denique firické, produrationeabloluté ne-
cellaria, qnecarce principio & fine. Dexternitate hoe
ultimo modo accepra bic agitur
itas fricke dicka, communiter defini-
Duratio fine principio , fine fine, {ine mutabilitate,
Addirur antem fine mutabilitate , non quod @rernitas
& immurabilitas fintidem pland conceptu, fed quia fic
inter fe connexa funt, ut eximmutabilitace, abloluta
neceffitate lequatur 2rerniras, & viciflimex xrernitate,
abfoluraneceffitate inferatur immucabilicas, Nam i du-
ratio poflibilis et immurabilis, non porefttranfirea non
effcad effe, nec abefle adnonefle; & ita ablolura necef-
firate femper eft; aliogui fimul poflibilis 8 non poffibi-
lis erits Similiter fi duratio pofibilis ; abfolura neceflirate
femper cfty impoflibile eft eam tranfire d non effe ad effe,
ficur nec ab efie ad non effe, & ficeft plan¢ unmutabilis,
Re&eigitur @eernitasa S. Thoma, q.10.a. 1. definitur
poft Boeriun, Iaterminabilis virz tota fimal & perfe-
&a poifeflio. Dicitur &, poffeffio , ad defignandam cjus
jmamutabilicatem & indehicientiant. Owod enim poffide-
tury firmiter O quiere haberur o ntaieS. Fho.ad 6. Quid
autem firmius & quierius habeturs quam id quod nec
mutari, necdeficere porelt: Dicirur 2. tora fimul, quia
nion haber partes, quarum una fluat poft aliam, ficut
haber tempus, quod proinderepugnar effe rorum fimuf,
Dicitur 3. petfedta , ad excludendumab ea nunc tem-
poris , quod eft imperfeGum . Nunc enim remporis,
non cft torum tempus, fed tantiin ¢jus pars, Nune verd
wrernitatis, eft tota xrernitas , in qua non eit prx:cri-
tum, fecfuturum, fed tantimnunc. Preterea, nunc
tempotis tranfit ; nutic vero cernisatis permanet. Nam
in tempote craltinum nunc, diverfum eft abhodierno
nunc : i0 xrernitate vers , in qua aulla eft fucceffio ,
hodiernum nune , idem plané cft cum craftino niunc.
Dicitue 4. vitz, quia Zrernitas non poteft efe , nifi
rek viventis : fupremus enim’ & perfectiffimus gradus
exiftendi non pm;-i‘t effe , nifi fubfaneize inrrlligenris.
Intelligere anrew eft vivere. Dicitur 5. incerminabilis
quia caret principio & fine. Vide S. Thomamtoro ar-
ticulo citato.

ot 3. Arernitas fic caver formali amplitudine, po-
fira in fluxn partivm fibi fuccedentiti, ue habear vir-
tualem infinikam , quatenns ob:carentiam principit &
finis zquivalet temporiinfinito, habenti partesab zter=
no & in eternum fibi fuccedentes; zquivaler, inquam ,
in ordine ad coexiftendam temporibus finiis pluribus
& pluribus, & rebus creatis fibi fuccedentibus, pluribus
S#plutibus in infinitum. Hinc res creare, ex eoquod
efdem zrernitati coexiftant, quando exiftunt, non pof-
fune dici fimol exiftere in xternitace, & fimul effe pre-
fentes Deo ab zterno : quia non coexiftunt aternitati
fC‘Cllﬂfﬂl'!m totam cjus virtnalenramplitudinem, fedtan-
wam fecundumaliquam hujus amplicudinis partem, cor=
refpondentem tali. differentie TEmPOLis quam ®terni

Simonuct Theal, Tom, 7.

Articulus VIL 23

tas [ecundum alias ¢jufdem -amplitudinis parces , vie
rualiter elapfas, infinicé pracefic, 8¢ nfinitdexcedet,
{ccundiim alias, virruahrerelapfuras . Hinc etam fumi-
mus occalionem imagmandl Plum &‘\:p'st':'L_in_lnﬁnimn‘l
rempora jam elapla, & plura & plurain infinitum elap«
fura, & dicendiDeum jam dura(lc 8¢ duraturum tempo-
ribus infinitis, quia fi infinita tempora jam exticifling
Deusillis coextitiffers & fi infinitaadhuc exricura eifent,
Deus adhuc illis coexticurus effet ; propter vircualem
mrernitaris (ue amplicudinem ex omni parte illimita-
ram. His pranotatis, fit,

RE ¢ P OIN.S 1.0

Deusefteternus. 8. Th,q. 10.a. 2.

Prob. 1. Ex Scriprura. Plal, 89. dicitut: DPrisis quan
wontes flerenty aut formaretur terra & ovbis, 2 feculo
& ufque in [acuinm tn es Dens. 2. Ex Cone. Niczno in
fine Symboli, ubianachematizantur, qui negant Verbi
xrernitatem ¢ Eos aurem qui dicine 5 Erat aliguando 5
qriando nonerat .. . anathematizar ath 7 Apoftoli-
ca Ecclefia. 3. Ex Conc. Later. IV. cap. Firmicer, ver-
bisjam laudatis fapra. 4. Ex Symbolo-Athanal. ubi dici-
cur: Hrernas Pater y aterans Filins, @e 5. Ex S, Au-
guttino, lib. 12. Confefl, c. 15, Deus naffer , inquic, &-
fernus gff. Etlib. de Natura boni contra Manichzos c. 1.
fic aiv: Summums boram 5 quo fuperinsnonelf s Dens eff.
Ac per hoe incommurabile bonum eff s G ideb vere arermum,
& vere immortale. 6. Ratione, quamfuggerit S. Augu-
ftinus verbis proximé laudazis. Ilud efterernum, quod
eft poflibile & immurabile. Arqui Deuseft ens pofiibile
& immutabile. Ergo eft enszrernum. Minor jaminon
haber difficulratem. Nam 1. quod Deus fit ens poffibi-
ke 5 pater ex demon ftrationibus exiftentiz divine . 2.
Quod fir ens immutabile , Art. 6. demonftrarum eft .
Preterea, immurabilicas evidenter eft de ratione fammi
boni, quo {uperius non efty & Deus eft 1llud bonum.
Prob, ergo maj. quia ens immutabile , . ex hypotliefi
quod exiftat, neque principium habere potuit, neque
finernhabere poteit: aliogui non eft immutabile; quiafi
principium haberg porwic, poruic tranfired non effe ad
efic; & fi finem habere poteflt, potelt tranfice ab cffe
ad non efle. 2.exhypotheft, quodiitpoflibile, exiftir:
»qui non eft poilibile - nam fi non exiftic, nonporeft
exiftere; quia fi non exiftic, non potelt exiftere , nifi
tranfeundo d non cffe ad effe: non poreft antem tranfire
anon effeadeffs, cim ficimmobile. Ergo ens poffibile
fimul & immutabile ; abfoluta neceflitate exiftic fine
principio & fine . Ergo meernum eft. Hacratione uticur
etiam S. Thomas art, citaro in O. ubi ficloquitur: Rario
arernibatis conjequitir immutabilitaters . .. unde com
Deus fir maxime immutabilis, [tbi maxime competiteffe
aternnm.

Prob. 7. Ratione 4 prioti . Illud ens eft erernum ,
quod eft ens & fe. - Arqui Deus cltensdfe. Ergo, &c.
Minor conftar ex dictis fuoloco i Prob. m=j. lllud ens
cft zrernum, quod habet fummam ncceflitatem exiften-
di. Atquiens afe habet lummamnecelliratem exiftendi.

130, deew Minor partet ex terminis. Namquod haber
pleniffimam fufficientiam ad exiftendum independenter
ab omni cauinpm.—inccnrc, vel confervante , fumma ne-
ceflirare exiftic, Prob. ergo maj. Hlud ens eft zrernuni,
quod ﬁuumq neceffirate caret principio & fine. Atqui
quod habet fummam neceffitatem exiftendis (ummanc-
ceflirace cater principio- & fine. Ergo, &c. Major pa-
tét ex definivione ®rerniratis . Minor vero clara eft ex
ipfisterminis. Et verd quod poteft habere principium,,
vel finem fuz exiftentie, taleeft, ut repugnetilludfum-
maneceffitate exiftere. Vides in Deo immueabilitatem
& arernitatem ex codem fonre profluere, nempe ex afei-
tare divina, five ambz immediaté profiuant, five una
non profluat, nifi mediante alia, fecundtiim modum no-
frrum concipiendi. Déus enim eft & immutabilis 8¢ eter-
nus, quia eft ens 4 fe, five fit 2qué primd arernus &
immutabilis, quiaeﬁens&‘@, five fit wrernus, quiactt
immutabilis ; & iminurabilis, quia eftensife, fecun-
dum noftrum concipiendi moduui .

al

B 4 ARTE




24 Tra&atus 1. de Deo Uno.

AR TG L 18 VALL
Utram: Dens [ot omniperens.

7 Ota ex S Thoma hic q.25. a.1. in O, Duplexeft
L\ porenria, pafliva fcilicer &activa. Potentia pal-
fiva elt in ente capacitas recipiendi perfectionem ali-
quam , vel per actionem propriam, vel per adionem
alterius agentis in ipfum. Unde quod haber potentiam
paflivam, qua rale imperfectum elt: catet enim aligua
perfectione, cujus capax eft. Iremperfectibile eft, ciim
poflit acquirere novam aliquam perfedtionem, quanac
rum eft perfici . Irem mutabile eft, quia poreft moveri, &
permotum pertingere ad aliquid mgrinfecum, ad guod
non perringebat antea . Hinc ex pluribus capitibus repu-
gnat Deo potentia pafliva: ¢/ enim, ut dicit S, Thom.log.
CUaAto, a'tus purus, O fimpliciter & univerfaliter per-
fectys. Eft edamumme incommutabilis, & ira et in-
capax rjlzlrajs matus , novaque perfegtionis acquirendz,
ac proinde omnis potentialicatis & perfectibilitatis ex-
pers.

Porentia ackiva fubdividitur in activam ad intra, &
activam ad extra. Potenria activa adincra dicitur ea ,
gue producit, vel producere poteft terminum immanen-
,v:m‘p:"inc' jo producenti ; quia aurin eo recipitur ut for-
main lubjecto , auccumeo cjuldem et numero fubftan-
tix. Dari eufmodi potentiam activamin Deo, probat
grinicas pL‘I‘E}}[urLi:\l divinarnm, quarum prima generat
fecundam irem prima & (ecunda {pirant tertiam ; fic
tamen, utuna fic & cadem numero {ubftania trigm per-
fonarum, Unde (ecunda dicicurimmanere prime, iqua
generatur, & tertiaimmanere prime & fecundz, a qui-
bus fpiratur . Potenta activa ad exmra eft ea, quz pro-
ducere poteft terminum, principio producenti extra-
neum, & ab eo diftinétum realiter fecundiim naturam ,
quatenus nacuram habee vel numericé, vel etiam fpeci-
ficé diverfam . De potentia autem hoc fecundo mode
activa hic agitur, & quaritur urrim fic, & quanta fit
in Deo? -

i

Responsio L

In Deo ¢ft vera & propri¢ dicta potentiaactiva,

Prob. 1. ex Scriptura, Nam dicirur Paralip, lib. 1,¢,
29. Tudominaris omninm . Lo many tug virtus@ poren-
tia, Bt Plal. 105. Quis loguetnr porentias Demini: Et Job,
€. 13. Contrafolium, qued ventorapitur, oftendis poten-
tiam tuams . 2, ExS. Thomaarg, citato in O, ubi ira loqui-
tue: D;rpicxg{}pormrm: ﬁfz’iceg‘psﬁ?’vﬂ, que nullo mo-
doeff in Deo; & ailiva, quam oportet in Deo fumme po-
nere. Adanifeftum eft enim , guod unEmquodque fecundsm.
L eff attn O perfetum, [ecundum hac of principivm
altivim alicnjus ... Dens autem eff purus altus, € fime
plisiter & univerfaliter perfeftus..., Unde fibi maxime
comepetit effe principinm ativam . 3, Ratione . Nam 1,
potennaagendi °d extraeft perfedtio. Ut enimair S. Do-
etor s wmunzquodque fecundim quod eft acty & perfecturm ,
(ecundim boc eff principinm altivum alterins . Evverd ,ut
dicit adhuc idem Do&urﬁugclums, ficut imperfecti &
deficientis ut fic eft pari: Paripur, inguit, unnmquodque
[ecundum guod eff deficiens O imperfeitum 5 ita & perfe-
(iac valentis u fic el agere. 2. Potentia agendi ad ex-
tra, feclufisimperfedtionibus quibufcum reperitur in re-
bus creatis, eft perfectio fimpliciter llmplcx » quia eft
melior ipfa, quamnonipfa: nequeenim afubjectofuo
gxcludic aliam perfectionem meliorem, aut zqualem.
Arqui omnes omnino perfectiopes fimpliciter fimplices
teperiuntur in Deo formaliter: ciim fic ens, quo nibil
melias cogitari porefi . Ergo, &c,

R pronig o9l

Potentia agendi ad exrrain Deo eftintenfivé infinita,

Prob, hud eft intenfive infinicum, guod eft infini-
e ﬁmpiicitcr excellentiz & eminentix in {uo genere,
Atqui talis eft in Deo porentiaagend: ad extra. Ergo,
dcc. Major patet. Prob,min, Potentia agendiad extrain
Dco proportiopatureffentiz divine ; nam effenciam di-
vinam conlequitur ut ¢jus proprietas. Atqui effentia di-
vina cft ipfinitz fimpiiciter excellentiz & eminentiz in

ratione cflentie. Ergo, &c. Similiter potentiaagendi
adextrain Deo et infinice fimpliciter excellentiz & cmi
nentiz in ratione porentiz acttive. Prob. min. Nam ef-
fentia fupremi entis non poreft non habere infiniram fim-
pliciter excellentiam & eminentiam in fua ratione. Ne-
ceffe enim eft fupremum ens per idinfinité Ampliciter ex-
cellere & eminere omnibps aliis entibus, per quod pri-
mo conftiruitur, & diftinguitur ab omnibus aliis entibus.
Prererea, illud habet infinitam fimplicirer excellentiam
& eminenriam in (naratione, quod conftituit fupremum
& perfectiflimum gradum exiftendi. Atqui effentia di-
yina conftituitfupremum & perfectiffimum gradum exi-
ftendi, nempe gradum exiftendi Afe, Ergo , &c. Ex his
n + = - 3 4 < T

Confirm. Refp. Effentiadivina et infinipe impliciter
excellentie & eminentie in ratione effentiz. Ergo &
potentia agendi ad extra in Deo in ratione potentiz .
Confeq. probatur . Effentia divina eft infinire {impli-
citer excellentie & eminentiz, quiaeltplané jndepen-
densin exiftendo: nam omnibuys aliis elfentiis poflibili-
bus infinité fimplicirer excellic & eminer, quia eft exi-
fteoria 4 fe, five quia cft pleniflima fufficienria ad exi-
ftendum. Atqui potentia agendi ad exgrain Deo elt pa-
riter independens in operando . Nam fi Deus eft indepen-
dens in effendo , eft eriam independens in pperando .
Modus enim operandi faltem quoad hoc fequirur mo-
dumeflendi. Etveroqui fieri poffer, urens, quod fibi
{ufficit ad exiftendum, non fibi fufficerer ad operandam?
Ergo potentia agendiad extra in Deo eft pariter infinite
fimplicirer excellentie & eminenrtie in ratione potentia,
Tam enim eft excellensin vatione potent i, independen-
ter agere, quam excellens eft in rationeg(fentiz 5 inde-
pendenter efle,

Resronsro IIL

Porentia agendi ad extrain Deo, ¢ft etiam exgenfive
infinira, i

Prob. Potentia extenfive infinita dicitur , quanon ha-
bet terminum in effectibus abipfa producibilibus . Atqui
talis eft in Deo potentia agendi ad extra . Ergo, &c.
Prab. wim, llla potentia non habet terminum in cfedti-
bus, adquos (e extendere poteft, qua: poteft five fuccel-
fivé, five etiam fimul & eodem tempore producere effe-
¢tus non foliim plures & plures in infinitum intra ean-
dem [peciem, & {olo numero differentes , {ed eriam five
accidentaliter, five {pecificé perfectiores & perfectiores
in infinitum. Arqui haec omnia poteft potentia activa
Dei: cum ficintenfivéinfinita, & rantim excellat om-
nibus porentijs creatis poflibilibus , quantiim effentia di-
yvina excellit ommbus effenriis creats , que pol’ﬁhﬂcs
funty & ira ficut effentia divina excellentia(na fuperat
effentias creatas paflibiles, perfectiores & perfectiores in
infinitum, ita potentia activa Dei potentias creatas pol-
fibiles, perfectiores & perfectioresininfinitum fuperat
excellentia & eminentia fua. Talis autem porentia ma
nifefté plus poteft, quam poflent potentia create, non
folim plures & plures in infinitum intra candem fpe-
ciem, led etiam perfectiores & perfectiores in infinitum,
five accidentaliter, five fubftancialiter, Ergo, &c.

Dices. Potenria n?cncji ad exrrain Deo non eft infint-
tain genere entis. Ergo non contingteminenter omnes
effectus poffibiles. Ergonon eftinfinita, R. Potentiam
agendi ad extra in Deo poffe fumi dupliciter ; realiter
fcilicer, & pracifivé, Sumpra realitereftinfinitain ge-
nere entis; nam fic fumpraelt ipfa fubftantia divina, qua
eft Deo forma npr:rzmdiqd extra, Unde{umprarealiter,
omnes effectus poffibiles continet eminenter. Potentia
agendiad extrain Deo, fumpta pracifivé, noneft tora
fubftantiadivina, {ed foliim pars virtualisillius : eft enim
tantqm youm aceributum divinum noftrg modo conci-
piendi fluens velimmediace , vel faltem mediaté ab afei-
tate: cim {ubftantia divina fit collectio omnium artri-
butorum diviporym. Unde potentia agendiad extragn
Do prcifivé fumpra, non eftinfinitan genere entis,
fed folum pars virtualis hujus infinitudinis , Eft tamen
mfinica tum incenfivé fum extenfive in genere porentie,
quia eft infinice excellentiz propter {uam indcpcndcn-
tiam, & fe extendit ad omnes ompino effectus pofibiles,
Ad quod non requiritur, ut in illo Raru praccifivo, in

qu’.)




(] . r

Difputatio IV.

quocft, contineat illos cmin:ntcr;‘i"edfnﬁicitutnqﬁr_o

modo concipiendi fluar abhac continentia cmine'nn:{h,

que reperitur in codem fubjecto + nifi ramen quis ma-

lit dicere, continentiam emincntialem effectus, & po-

tentiam producendi effeCtum , differce incer fe voce

tenus. Tunc enim potentia operandi ad extra in Deo

erit etiam in fenfu pracifivo conrinenria eminentialis
omnium omnind effectunm poffibilinm.

Ex his fic argumentor breviter. Potentia agendi ad
extra in Deoi, etiam precifive fumpta , vel elt conti-
nentia eminentialis omnpium effeétuum poflibilinm ;
vel noftrp. congipiendi modo fluic ab illa 5 vel deni-
que cum illa in: eodem fabjecto conjuncka eft, _ﬁums
xqué primd ex communi fonte , nempe ex aleitate .
Ergo etiam precifivé [umpra , extendic fe ad omnes
effectus poffibiles . Ad hoc enim plané fufficit, ur
agens, cujns eft hxe potentia, revera eminenter con-
rineat omnes - effectus poflibiles

Dices iteryms. Deus non poteft producere effeftum
infinicum . Item potentia Dei exceditur ab ejus fcien-
tia : nam Deus plura cognolcit, quim porelt facere .
Ergo potentia agendi ad extras quam haber Deus ,
non et infinita. K. negando confeq. Nam 1. licce
Deus non poflit producsre effeGtum infinicum, quia
etfeétus infinicus -eft chymera, & ad chymeram non
poteft dari vera porentia; at producere poreft effectus
finitos plures & plures , ac perfectiores & perfectio-
res in anfinicum , quod cadere non poteflt in poten-
tiam finitam. . 3. Scientia Dei non excedic gjus poten-
riam intrinfec 5 quia in Deo potentia agendi ad ex-
tra rantam: habet excellentiam & eminentiam , quan-
tam habet fcientia; & ficur fcientia extenditur ad om-
nia fcibilia , ita potentia extenditur ad omnia poflibi-
lia, feclufis imperfectionibus : quamvis {eibilia plura
fint refpectu Dei , quam poffibilia , & ira objectum
{cientiz divinz quoad numerum excedac objectum
potentiz , quad non reffringit porentiam divinam :
nam poffe facere mala . eft porius impotentia 5 quam
potentia; vel fi vis, non cft porentia, nifi cum addi-
to diminuentel, nempe potentia defectibilis. Unde
non pofie facere mala, non ex impotentia provenit
in Deo, fed ex porentiz excellentia & eminentia,

R 1V,
Deus eft omnipotens. S. Th, q.25. a. 3.

Prob. 1. Ex Script. Genel, ¢, 17, dicitur : Ego Deus
am-i:;'parem. Et Macth. c. 19. .Apud Deums omnia poffibi-

R S e

lia funt. 2.ExSymbolo Apoftolico & Nicenos, in qui-
bos profitemur nos credere sz Desm Patrem omnipo-
tentem . 3. Ex Symbolo Athan, nbi dicitur : Omsnips-
tens Parer s omnipatens Filius 5 @c. 4. Ex 5. Augutti-
no , lib. 26, contra Fauftum e, 5. Jlle pip;m" » inquit 5
omnipatens were folus. dicitur qui were eff 5 & a qgua
folo eft quiafquid aliquo modo ¢ff 5 vel [(pivituale 5 vel
corporale. Deus antem veré eft pra cateris rebus om-
nibus exiftentibus , quia eft a fe , & cum fumma ne-
ceflitare effendi, & iple folus, ut.fides docer, rerum
omnium . five [piricualiam five éorporcarum 5. CLEator
eit, Eft autem ommipotens, utfubdic S. Doéory guia
wniver(a creatura [wa utiter wt ei placet-: hoc enim
{ufficientiflimum omnipotentie indicium eft . Idem
omnipotentie divine argumentum afferc S, Dodtor ,
in Enchiridio c. 96. ubi de Deo loquens hzc haber :
Cui proculdubio quam facile efF 5 quod wnlt, facere 5
tam facile cfts quod non walt, effe non finere. Hocnif
credamus 5, peviclitatur ipfum. noftre fidei confeffionis
fritium 5 qua nos-in Dewm Patrem emnipotentem. crede-
re confitemnr . Neque. enim, veraciter ob alind ( fignum
videlicer ) vocaturomnipotens; nife quia quidguid vsit,
poreft, nec voluntate cujufpiam creature voluntatis om-
nipatentis smpeditur effectus .

Prob. 5. Ratione. Quiaillud agensrecté dicitur, 8
clt omnipotens, quod poteftfacere illudomne; quod
non implicar contradickionem , & fieri poteft ablque
ullo defectu operantis.. Quid enim amplitis requiras ad
t:ltaog!emlpmr_;ipcr_cmiae 2 Arqui Deus poteflt, quidquid
non 1mplicat conrradictionem ; nec, uc fit, requiric
imperfectionem; & defectum in operante . Nam hoe

Articulas VIIL 25

poffe cft perfectio melior ipfa, quim non ipia, &
manifeft¢ includitur in idea enms , quo nihil melins
effe & cogitari poteft. Et verd i Deus non poffgeali-
quids cul non repugnat elfe abique ullo defectu agen-
tis, facilé cogitarerur aliquid melins Deo, illud niwi-
rim quod preter alia omnia , quz poreft Dens , pof-
fer etiam illud, quod Deus non poffet, & nullam ra-
men in (ua caula imperfectionem 5 nullum defectum
exigeret. Praterea, fi Deusnon poreft, quidquid non
implicac contradictionem , ur fic , & poreft cffc fine
ullo defectu agentis ; non poteft fimplicicer de co di-
ci s quod univerfa crearura fua utarur , uc ei placer ;
quod guidquid vule , poreft ; quad nullius creature
voluntate, voluntatis divine impediri poflir effectus .
Atqui hoc manifefté repugnac non folum auchoritati
S. Auguftioi, fed eriam Scripruris , & idez fupremi
entis, ac rerum omnium factoris. Ergo, &c.

Dices. Deus non poteft facere, ut przteritanon fue-
vint, Irem non poreftpeceare. Ergo non'eft omnipo-
rens . K. n. conieq. Nam 1. prteritum effe. & non
fuiffe implicat contradictionem . Sic implicat contra-
dictionem, Socratem fediffe 8 non (ediffe, ficut con-
rradi¢tionem implicat , Socratem federe & non fede-
re. Unde poffe facere, ut przterita non fuerint, non
eft de rarione omnipotentiz , ad quam plané fufficic
potentia faciondi illud omne , cui non repugnat effe
ablque ullo defectu operantis ; nec extendi poteft ad
ea , que contradickionem involvunt ; ctim ad talia
non detar vera potentia , non propter defectum vircu-
ris in agente; fed proprer intrinfecam eorum inepricu-
dinem ad effendum . £z, inquir S, Thomas in o,
quee contradittionens implicant » [ub divina omnipaten-
tia #on continentur s quida non poflunt habere poffibilivm
ratioem . Unde convenientins dicitur s quod. eanon pof-
Sunt. fieri o quam Deus ea non poffic fgim“f iz Cam
peccare fir deficere , & contra rationenm omniporen-
tiz fit; qudd fiv porenria defectibilis; ad hocut Deus
fit omnipotens, non requiritur, ut poflit; imd verd
requiriturs ut pon poflic peccare. Peccare 5 inquic S.
Thomas ad 2. eff deficere & perfella ratione . Unde
poffe pecoare eff pofle deficere in agendos quod repugnat
N F:armn}e. Et propter hoc Dens peccare non pfmﬂ 5
quia eft amnipotens.

Queres 1. Utrim Deus poflic facere plura , vel
alia, quam reipfa facic.

Nota. Duplex diftingui poteft in Deo potentia: una
abfoluta , & altera ordinaria , feu ordinata. Potentia
abloluta eft potentia (ecundim fe precisé confiderata,
& confequenter, ur folura ab omni lege, feu decreto
divino, quo applicerur & alligetur ad certumi ordinem
rerum . Potentia ordinariafeu ordinara, eft eadem po-
tentia, utconjunéta voluntaridivinz, & quafialligata
decreto. divina , 4 quo: applicatur & determinacur ad
cerrarum reram executionem. Hoc praefuppofico,

- R. Deum non poffe potentia ordinaria, plura vel alia
facere; quam facit; at pofle potentia ablolnra.

Prob. 1. pars. Ut Deus poffic potentia ordinaria plura
vel aliafacere, quimfacit, requiriturut poffit vel mu-
taredecretum, vel conrraillud agere. Nam fineatrum
poteft, non poteft alia exequi 5. quim qua ab- @reino
decrevit; nonpoteft, inquam, non proprerdefeétum
vircutis ad, agendum alia , fed proprer immobilicatem
& efficaciam, volunratis divinz, fine cujusimperio &
applicatione impoffibile eft potentiam divinam quid-
quam exequi. Atrqui neurram poteft Deus. Non pri-
mum. Alioqui cadicin Deam ignorantia, vel levitas,
Non fecundum : quiarepugnat Denmagere, nifi quod
vult agere. Ergo, &¢.

Prob. 2. pars . Nam, ut probarumeft, potentiaagen-~
di-ad extra in Deo , eft extenfivé infinita , & confe-
quenter valet ad plura & plura, ac perfectiora 8 pet-
féctiora in infinitum. Irem Deus eft omniporens , &
con(equenter po:eﬁ id amne , cui non repugnat effe
ablque defectu in agente._ lis autem rebus, quasDeus
facit, comprehendere id omne, cui non repugnat el
fe abfque defectn in agente, nugatorium eft , & ma-
nifefté fallum. Cam enim omnis creatnra fic quzdam
imitatio ac participatio perfectionis divinz , ncceffe

eft crea-




26 Tradatus I. De Deo Uno .,

elt creaturas plures & plares , ac perfedtiores & per-
feciores in infinitum effe poflibiles. Quia cim perfe-
£tio divina fic infinita fimpliciter, & in genere entis,
potet plus & plus , ac perfectits & perfedins in in-
#inirwn participari. Vide S. Th. art. 5.

@{re; 2. Uttum Deus ea, que facit, poffjt face-
e meliora tam fubftancialiter, quam accidencalirer.

R. Non poffe facere meliora fubRantialicer , quia
eflentie rerum. confiflune in indivifibili : unde nibil
illis addi, nihil detrahi poteft = ac poffe facere meliora
accidentaliter : nam v. g- hominibus & Angelis pofle
conlfcrrc plura & majora dona fupern:ltm‘aha, quihus
accidentaliter perficerentur. Sunt tamen quzdamcrea-
tura , que in aliquo genere non poffunt fieri meliores.
Sic humanitas Chriftt non poteit uniri meliori perio-
nx; B.Virgo non poteft effe mater melioris filii, 8c,
¥ide S. Th. a: 6,

PP SUP TRy - Y7
De Imvifibilitate Dei .
2 ol Tl G G U O et
Utrism poffibile fir Denm wideri wifione corporea,
R'E's poNsTa

I.-\IpcmbiJc ¢ft Deum videri: vifione corporea . §.
Theg.i1248..3

Prob. contra Antropomorphitas , 1. Authoritace S,
Auvguftini. Nam Epift. 6. que eft ad Iralicam viduam,
docet Deum effe quidem lucem, fed qua folis ocnlis
mentis purgat® , nullatenus verd oculis corporis pet-
cipi poteft . Unde in altera vita , ubi mentes erunt
purgat@, videbirur Deus oculis menriun , quamvis il-
lis in hac vita, in qua mentes nondum purgar® funt »
nec videatur, nec videri poffic. At neque i hac, ne-
que in alrera vira enm videre poffunt oculi corporis .
Deus lnx eft 5 inquit s fed lux mentium pargataruns
won ifforum corporis oculorums . Erit ergo tunc (in Cee-
lo ) mens idenes , que illam lucem videat quod uung
videndum von gft, Hoc anteps oculns videre corperis ne-
que mine porefts meque tunc poterit. Sic autem, ut hy
jus impoflibilitatis rationem ‘reddat » ‘profequitur :
Omne quipipe quod oculis corporis confpici pote’f? 5020 la-
co aliquo fiz ucce[fe oft s nec nhigue [it torunss fed mino-
ve [fui parte winorem locums aoenpet s G majore majo-
rei « Now ita ot Deus snvifibilis ¢ incorraptibilis o
qui [olus babet immortalitatem s & lugew babitat inac
ceffibilem 5 quem nema bominum vidit 5 nec widerve po-
teff . Per hoc enim videri ab homine uon poteft 5 per
guod 'v;‘df': hamo corporeus corporea.

Ex quibysargumentor fic, ad mentem-$, Doctoris,
Tamunpofibile eft Deum videri oculo corporis, quam
impoffibile eft enm non effe ublque totums & ira efle
inloco, utunafui parteminore minarem, majore verd
majorem loci partemoccupet. Arqui hoc abfolité im-
poflibile eft, ur pater ex dictis de immenfitate & fim-
plicicate divina . Erga ablolure impoffibile eft Deum
viders aculo corporss .. Unde Deus tam: eft invifibilis
oculo corporeo, quam incorruptibilis eft; & eatenus
lucem inhabitat homini omnind inaccefibileny, quare-
nus iilumhomo videre ampind non poreft pcl‘m'a;mnm
corporeum, per quod non nificorpora, & formaliter
in loco extena, grque diverfis loci partibus fecundim
diverfas {ui partes correfpondentia, percipere poteft.

Praterea, Deum tam invifibilem effe 01gano corpo-
fe0, quamincorrupribilem, docetexprefsé S, Augufti-
nuss epift. 172, ad Pavlinam, Nam in ea ha¢ haber ;
Sicat oisentar iffa , gue
7emp pidit wHGuaD:
hitar inaccedibilem ,
z'i.r:o"r'rr:p:ié!t}'l, que coute A’paﬂc‘f!;r dicens :
Regi auwrew [acalarum invifibili | ingorruptibili = quia
[fcut pune incarruptibilis  yec poftea corruptibilis , ita
non falm nunc , fed etigm femper invifibilis , Igitur
fecundym mentem S. Auguftini, tam illqpumm{} eft
Deum videri oculo corporis , quam -impofibile cft

eff s quonian: bucem
a4 nvifibilis 5 ficdr

=

eum cotrumpi ; & interprete S, Augaftino 5 hec eft
mens Apoftoli s cum ait s Regi anrem facaloram invi-
[ibili 5 dncorvuptibili .- Arqui abfoluré impoflibile eft
Deum corrumpi . Ergo , &c. Et verd fecundim S.
Auguftini principia , invifibile & incorruptibile con-
verzuneut in fubfantiis . Nam hoe eft S. Do&oris
principium , ‘quod ea omnis & fola fubftanria videri
poffit oculo corporeo 5 (que habet partes , ‘quarum
aliz' minores minorem, & aliz majores majorem loci
partem occupant, Unde manifefte k'quirur, quodom-
nis fubftantia vifibilis oculo corporeo , fir corruptibi-
lis ; & viciffim ;5 quia fubftantia corrup:ibilis dicicur
ca, .qua perire poteft per diffolutionem partium. Irem
quod omnis {nbftantia invifibilis oculo corpotco, fit in-
corruptibilis ; & vicillim: quia fubfantaincorrupribilis
diciturea, quequiafimplexeft, & carer parribus, non
poreft definere per partum diffolutionem , Pari ergo
gradu apud Auguftinum incedunt invifibilitas corporea
& incorrupribilitas ; & in prineipiis Anguftini Deus
zquéeft invifibilis oculo corporeo, ac incorrupribilis;
proindeque fumma neceffitate invifibilis oculo corpo-
€0, ficut eft fumma neceflitate incorruptibilis.

Prob. 2. Potentia vitalis non poteft elevari ad ope-
randum vitaliter ; nifi intra latitudinem objeéti fui .
Atqui Deus non continerur intra latitudinem objecki
oculi corporei. Ergo, &ec. Minor conftac. Namobj
¢tum ‘adequatum oculi corporei eft lux marterialis; &
color. Deus autem non eft lux materialis, neque co-
lor. Torta ergo difficuleas cft in majore, qu® fic pro-
bacur. (Quia ens quodliber clevari non poreft ad quid-
liber; fed folim quodliber ens porteft clevari ad id, ad
quod habet quandam inchoationem potentie , que
perfici. & compleri poteft, vel intrinfecé per aliquid 4
Deo productum , & inhzrens enti ; vel: extuinfecé
per externam, quamvis intimam maximé aflittentiam
omnipotentiz divine . Quid enim aliud eft , ens ad
aliquid elevari, quam inchoatam ejus ad raliquid ope-
randum potentiam perfici: & compleri? Arqui poten-,
tia viralis neque perfectam , neque inchoatam potens
tiam habet ad operandum vitaliter, nifi intra laticudis
nerm objecti fui. Quis enim vel fomniare poteft v. g.
in vifu effe inchoatam faculratem audiendi, gnftandi »
&c. aut in audiry effe inchoatam faculratem videndi ,
olfaciendi, &c. Ergo, &c,

Confirmarsy . Potentia vifiva, quaralis potentia vi-
talis, €ft porentia perceptiva ralis impreflionis factx in
tali organo . Ergo non poreft (ﬂlCV‘:l‘l'l.. i ratione talis
potentix vitalis, nifi elevetur in rarione potentia per-
ceptiva talis impreflionis , factz in tali organo . At
qui non poreft elevari in ratione potentiz perceptive
talis impre(lionis, factz in tali organo, nifi in ordine
ad ' perceprionem lucis 8¢ coloris 5 cum talis impref-
fio , - faéta in rali organo , effentialiter ordinerur ad
percipiendum lucem & colorem ; & quandiu talis eft
ralis ‘organi commorio , abfoluré repugnar per illam
alind ‘percipi , quam lucem & colorem'. Ergo poten-
tia vifiva non poteft elevari in ratione potentiz vitalis
talis, nifi in ordine ad perceptionem lucis & colotis;
8¢ conlequenter non potelt elevari , nifi ad videndum
corpus lucidum, vel coloratum, cujus vifio vires ejus
natutales fuperar . Arqui Deus neque lucidus eft , ne-
que coloratus. Ergo, 8.

Obj. 1. Scripraram. Job. c. 19. dicitur 1 F carne
wmea videbo Dewm mewm, Et c. g2, Audits anvis andi-
vi-te, Nunc auten oculus mens videt te. Et Ifaiz c. 6.
¥Vidi Dominwm [edentem fuper [olivm excelfim. Et 1.
Cor..c. 13. Fidemns nupe per. fpecalum, in anigmate s
tunc gutews facie ad faciem . Er 1. Joan, ¢, 3. Similes
i CrIAS ; quomiam: videbitns enm Sficati eff . Er
Macth. ¢ S+ Beats mande corde : Guoniam ipfi Deuns
widebunt . Ergo Deus videri poreft , & videtur oculo
cotporeo.’ N. confeq. Nam

R.:ad 1. Locum 5 cum 8. Thoma ad 1. Cwum dici-
tur 5 In capne meqa wideba Denww : non intelligitar
qguod aculo carnis fir Dewm vifurns 5 fed guod in carne
exiffens poft refurrectionem s vifurus. fit Dewm . Idem
refpondet: S. Auguftinus lib. ult. de Civ. c. 29, ubi re-
¢t¢ obfervac Jobum non dixiffe ; per carngm. meam ,

feds




	Art. 1. Utrùm Deus sit simplex, & incorporeus.
	Resp. 1. Deus est Ens simplicissimum.
	Seite 15
	Seite 16

	Resp. Deus est incorporeus.
	Seite 16


	Art. 2. Utrùm Tertullianus senserit Deum esse corpus.
	Resp. Tertullianus excusari potest ab hoc errore.
	Seite 16
	Seite 17


	Art. 3. Utrùm Deus sit bonus.
	Resp. 1. Deus est summè bonus bonitare absoluta.
	Seite 17

	Resp. 2. Deus est summè bonus bonitare relativa.
	Seite 17

	Resp. 3. Deus est summè bonus bonitare morali.
	Seite 17

	Resp. 4. Deus per essentiam bonus est omni bonitare qua bonus est.
	Seite 17


	Art. 4. Utrùm Deus sit infinitus, & quomodo.
	Resp. Deus est infinitus simpliciter, & in omni genere perfectionis.
	Seite 17
	Seite 18


	Art. 5. Utrùm Deus sit immensus.
	Resp. 1. Deus sit immensus.
	Seite 18

	Resp. 2. Deus est præsens rebus omnibus creatis.
	Seite 18
	Seite 19

	Resp. 3. Deus est ubique.
	Seite 19
	Seite 20

	Resp. 4. Deus est etiam extra cœlos.
	Seite 20
	Seite 21


	Art. 6. Utrùm Deus sit immurabilis.
	Resp. Deus est omninò immurabilis.
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23


	Art. 7. Utrùm Deus sit æternus.
	Seite 23
	Resp. Deus est æternus.
	Seite 23


	Art. 8. Utrùm Deus sit omnipotens.
	Resp. 1. In Deo est vera & propriè dicta potentia activa.
	Seite 24

	Resp. 2. Potentia agendi ad extra in Deo est intensivè infinita.
	Seite 24

	Resp. 3. Potentia agendi ad extra in Deo est etiam extensivè infinita.
	Seite 24
	Seite 25

	Resp. 4. Deus est omnipotens.
	Seite 25
	Seite 26



