UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

Disputatio IV. De invisibilitate Dei.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

26 Tradatus I. De Deo Uno .,

elt creaturas plures & plares , ac perfedtiores & per-
feciores in infinitum effe poflibiles. Quia cim perfe-
£tio divina fic infinita fimpliciter, & in genere entis,
potet plus & plus , ac perfectits & perfedins in in-
#inirwn participari. Vide S. Th. art. 5.

@{re; 2. Uttum Deus ea, que facit, poffjt face-
e meliora tam fubftancialiter, quam accidencalirer.

R. Non poffe facere meliora fubRantialicer , quia
eflentie rerum. confiflune in indivifibili : unde nibil
illis addi, nihil detrahi poteft = ac poffe facere meliora
accidentaliter : nam v. g- hominibus & Angelis pofle
conlfcrrc plura & majora dona fupern:ltm‘aha, quihus
accidentaliter perficerentur. Sunt tamen quzdamcrea-
tura , que in aliquo genere non poffunt fieri meliores.
Sic humanitas Chriftt non poteit uniri meliori perio-
nx; B.Virgo non poteft effe mater melioris filii, 8c,
¥ide S. Th. a: 6,

PP SUP TRy - Y7
De Imvifibilitate Dei .
2 ol Tl G G U O et
Utrism poffibile fir Denm wideri wifione corporea,
R'E's poNsTa

I.-\IpcmbiJc ¢ft Deum videri: vifione corporea . §.
Theg.i1248..3

Prob. contra Antropomorphitas , 1. Authoritace S,
Auvguftini. Nam Epift. 6. que eft ad Iralicam viduam,
docet Deum effe quidem lucem, fed qua folis ocnlis
mentis purgat® , nullatenus verd oculis corporis pet-
cipi poteft . Unde in altera vita , ubi mentes erunt
purgat@, videbirur Deus oculis menriun , quamvis il-
lis in hac vita, in qua mentes nondum purgar® funt »
nec videatur, nec videri poffic. At neque i hac, ne-
que in alrera vira enm videre poffunt oculi corporis .
Deus lnx eft 5 inquit s fed lux mentium pargataruns
won ifforum corporis oculorums . Erit ergo tunc (in Cee-
lo ) mens idenes , que illam lucem videat quod uung
videndum von gft, Hoc anteps oculns videre corperis ne-
que mine porefts meque tunc poterit. Sic autem, ut hy
jus impoflibilitatis rationem ‘reddat » ‘profequitur :
Omne quipipe quod oculis corporis confpici pote’f? 5020 la-
co aliquo fiz ucce[fe oft s nec nhigue [it torunss fed mino-
ve [fui parte winorem locums aoenpet s G majore majo-
rei « Now ita ot Deus snvifibilis ¢ incorraptibilis o
qui [olus babet immortalitatem s & lugew babitat inac
ceffibilem 5 quem nema bominum vidit 5 nec widerve po-
teff . Per hoc enim videri ab homine uon poteft 5 per
guod 'v;‘df': hamo corporeus corporea.

Ex quibysargumentor fic, ad mentem-$, Doctoris,
Tamunpofibile eft Deum videri oculo corporis, quam
impoffibile eft enm non effe ublque totums & ira efle
inloco, utunafui parteminore minarem, majore verd
majorem loci partemoccupet. Arqui hoc abfolité im-
poflibile eft, ur pater ex dictis de immenfitate & fim-
plicicate divina . Erga ablolure impoffibile eft Deum
viders aculo corporss .. Unde Deus tam: eft invifibilis
oculo corporeo, quam incorruptibilis eft; & eatenus
lucem inhabitat homini omnind inaccefibileny, quare-
nus iilumhomo videre ampind non poreft pcl‘m'a;mnm
corporeum, per quod non nificorpora, & formaliter
in loco extena, grque diverfis loci partibus fecundim
diverfas {ui partes correfpondentia, percipere poteft.

Praterea, Deum tam invifibilem effe 01gano corpo-
fe0, quamincorrupribilem, docetexprefsé S, Augufti-
nuss epift. 172, ad Pavlinam, Nam in ea ha¢ haber ;
Sicat oisentar iffa , gue
7emp pidit wHGuaD:
hitar inaccedibilem ,
z'i.r:o"r'rr:p:ié!t}'l, que coute A’paﬂc‘f!;r dicens :
Regi auwrew [acalarum invifibili | ingorruptibili = quia
[fcut pune incarruptibilis  yec poftea corruptibilis , ita
non falm nunc , fed etigm femper invifibilis , Igitur
fecundym mentem S. Auguftini, tam illqpumm{} eft
Deum videri oculo corporis , quam -impofibile cft

eff s quonian: bucem
a4 nvifibilis 5 ficdr

=

eum cotrumpi ; & interprete S, Augaftino 5 hec eft
mens Apoftoli s cum ait s Regi anrem facaloram invi-
[ibili 5 dncorvuptibili .- Arqui abfoluré impoflibile eft
Deum corrumpi . Ergo , &c. Et verd fecundim S.
Auguftini principia , invifibile & incorruptibile con-
verzuneut in fubfantiis . Nam hoe eft S. Do&oris
principium , ‘quod ea omnis & fola fubftanria videri
poffit oculo corporeo 5 (que habet partes , ‘quarum
aliz' minores minorem, & aliz majores majorem loci
partem occupant, Unde manifefte k'quirur, quodom-
nis fubftantia vifibilis oculo corporeo , fir corruptibi-
lis ; & viciffim ;5 quia fubftantia corrup:ibilis dicicur
ca, .qua perire poteft per diffolutionem partium. Irem
quod omnis {nbftantia invifibilis oculo corpotco, fit in-
corruptibilis ; & vicillim: quia fubfantaincorrupribilis
diciturea, quequiafimplexeft, & carer parribus, non
poreft definere per partum diffolutionem , Pari ergo
gradu apud Auguftinum incedunt invifibilitas corporea
& incorrupribilitas ; & in prineipiis Anguftini Deus
zquéeft invifibilis oculo corporeo, ac incorrupribilis;
proindeque fumma neceffitate invifibilis oculo corpo-
€0, ficut eft fumma neceflitate incorruptibilis.

Prob. 2. Potentia vitalis non poteft elevari ad ope-
randum vitaliter ; nifi intra latitudinem objeéti fui .
Atqui Deus non continerur intra latitudinem objecki
oculi corporei. Ergo, &ec. Minor conftac. Namobj
¢tum ‘adequatum oculi corporei eft lux marterialis; &
color. Deus autem non eft lux materialis, neque co-
lor. Torta ergo difficuleas cft in majore, qu® fic pro-
bacur. (Quia ens quodliber clevari non poreft ad quid-
liber; fed folim quodliber ens porteft clevari ad id, ad
quod habet quandam inchoationem potentie , que
perfici. & compleri poteft, vel intrinfecé per aliquid 4
Deo productum , & inhzrens enti ; vel: extuinfecé
per externam, quamvis intimam maximé aflittentiam
omnipotentiz divine . Quid enim aliud eft , ens ad
aliquid elevari, quam inchoatam ejus ad raliquid ope-
randum potentiam perfici: & compleri? Arqui poten-,
tia viralis neque perfectam , neque inchoatam potens
tiam habet ad operandum vitaliter, nifi intra laticudis
nerm objecti fui. Quis enim vel fomniare poteft v. g.
in vifu effe inchoatam faculratem audiendi, gnftandi »
&c. aut in audiry effe inchoatam faculratem videndi ,
olfaciendi, &c. Ergo, &c,

Confirmarsy . Potentia vifiva, quaralis potentia vi-
talis, €ft porentia perceptiva ralis impreflionis factx in
tali organo . Ergo non poreft (ﬂlCV‘:l‘l'l.. i ratione talis
potentix vitalis, nifi elevetur in rarione potentia per-
ceptiva talis impreflionis , factz in tali organo . At
qui non poreft elevari in ratione potentiz perceptive
talis impre(lionis, factz in tali organo, nifi in ordine
ad ' perceprionem lucis 8¢ coloris 5 cum talis impref-
fio , - faéta in rali organo , effentialiter ordinerur ad
percipiendum lucem & colorem ; & quandiu talis eft
ralis ‘organi commorio , abfoluré repugnar per illam
alind ‘percipi , quam lucem & colorem'. Ergo poten-
tia vifiva non poteft elevari in ratione potentiz vitalis
talis, nifi in ordine ad perceptionem lucis & colotis;
8¢ conlequenter non potelt elevari , nifi ad videndum
corpus lucidum, vel coloratum, cujus vifio vires ejus
natutales fuperar . Arqui Deus neque lucidus eft , ne-
que coloratus. Ergo, 8.

Obj. 1. Scripraram. Job. c. 19. dicitur 1 F carne
wmea videbo Dewm mewm, Et c. g2, Audits anvis andi-
vi-te, Nunc auten oculus mens videt te. Et Ifaiz c. 6.
¥Vidi Dominwm [edentem fuper [olivm excelfim. Et 1.
Cor..c. 13. Fidemns nupe per. fpecalum, in anigmate s
tunc gutews facie ad faciem . Er 1. Joan, ¢, 3. Similes
i CrIAS ; quomiam: videbitns enm Sficati eff . Er
Macth. ¢ S+ Beats mande corde : Guoniam ipfi Deuns
widebunt . Ergo Deus videri poreft , & videtur oculo
cotporeo.’ N. confeq. Nam

R.:ad 1. Locum 5 cum 8. Thoma ad 1. Cwum dici-
tur 5 In capne meqa wideba Denww : non intelligitar
qguod aculo carnis fir Dewm vifurns 5 fed guod in carne
exiffens poft refurrectionem s vifurus. fit Dewm . Idem
refpondet: S. Auguftinus lib. ult. de Civ. c. 29, ubi re-
¢t¢ obfervac Jobum non dixiffe ; per carngm. meam ,

feds




Difputétio V. Articulus I. o

fed, in carne; & fi dixiffer, per catnem 1meam; ad-
huc fciré explicatam iri de vifione corporea, nonfub-
ftanciz divinz , fed humanitatis Chrifti . Refurreitionem
quidem carnis, inquit, fine dubio prophetavit non 1
men dixits Per carnem meam . Quod quidem [i dixif-
fer 5 poffer Dens Chriftus intelligi 5 qui per carnem in
carne videbitur . Nune vero poteft & fic accipi, Tnvar-
e mea videbo Denm, ac [f dixiffet 5 In carnemeacros
cum videbo Deuns .

R. ad 2. 1. Cum S. Thoma & S. Auguftino locis
proximé laudatis, Jobum intelligi pofic de oculo mens
tis & cordis. 2. Aprits forrafic inrelligi de clara co-
gnitione providentie divinz, parta per flovim expe-
rumentum , quod mirabilis illius erga fe difpofitionis
fecerat. Multa, inguit Job » de providentia tua audi-
veram, nunc verd illam, mirabilis illius erga me dil-
polfitionis exprimentalis t;ognitiqn:, ram claré agno-
fco exiftere , ur ipfis meis veluti oculis illam intue-
ri mibi videar.

R. @d 3. lfajam vidiffe Dominum , quatenis vidit
Angelum, locum Dei renentem , in corpore ex acre
affumpto fedentem in folio ; nifi ramen quis velithanc
vifionem fuiffe mer¢ imaginariam . Tunc emim Ifa-
jas in tanmm dicendus eft vidiffe Dominum, inquan-
tum Deus prefentiam {uam ei aliquo modo fenfibilem
reddidit , 1n ejus imaginarione formam quandam in-
primendo, qua pro Deo fupponeret, iplumquefecun-
diim aliqualem modum fimilirudinis exhiberer. Echze
viderur effe mens S. Thoma in Relfp. ad 3.

R. 2d 4. Ulud , facie ad faciems , non fignificare
magis, Deum vifione corporea vilumiri, quam Deum
habere corpus & faciem. [raque per illud, facie ad fa-
ciem, fignmficatur clara & inctuicivas [ed inrelledtualis,
vifio Dei in fe. Facies Dei 5 inquit S, Auguftinus lo-
co proximé citato, manifeffatio ejus inteiligenda off .
Quod evidenter probant verba Apoftoli fubfequentia:
nam fic profequitnrs Nuwe m‘gmzﬁy ex parte: rwicas-
tem cognoftam 5 ficut &' cognitus fwm . Suadent etiam
verba precedentia: Pidemus mune pev fpeculton , in €mig-
mate; twncs @c. Ex quibus apparer Apoftolum loqui
de vifione, qua fuccedic fider » & eft merces illius,
proinde perfedtior illa eft, nofgque fecundim animam
beat. Talis autem non eft vifio corporea , fed intelle-
¢tualis, qua claré intucbimur Deum, quem nunc per
fidem non nifi obfcuré cognofeimus . Hoc docet S.
Auguftinus Epift. 6. ciim ait : Cwms legis : Videmus
nung per (pecalun s in amigmate s tuncantem facie ad fa-
ciem: intellige indenostunc vifuros facie ad faciem , wn-
de nunc videmus per (Peculum in anigmate . Hoc autem
utrumque interioris hominis munus eft.

R. ad 5. Apoftolum loqui de vifione intellectuali,
ut patet ex contextu. Dicit enim nos effe vifuros Deum
ficuri eft, & catenus ei fimiles futuros effe. Atfimiles
etimus Deo fecundim animam, non fecundam corpus.
Ergo videbimus eum per oculummentis, non perocu-
lum corporis. Tra tefpondet S. Auguftinus epilt. 6. ir
rantum o&go vizﬁc!r!mu.r, inqui:, n quantuns Jf;y};‘;k; e
erimeisy qiia O AUNC i tantum non videmus, in guan-
tum diffimiles [umus. lnde'.igimr widebimus, nnde fimi-
les erimus. _(__)_Sfl..f anrem: fit’ma‘ﬂ!ﬁﬁ;ﬂt’m dix:rjtrgrpo}-eﬂg;
wel effes wel futaros effc fimiles Deod dn interiore igi-
tur bomine iffa fimilitudo ¢ff , €o. Exhis patet Rcipr;n-
fio ad fextum.

Obj. 2. Si oculus corpoteus non poteft elevari ad
videndum Deum, Deus non eft omnipotens. Abfur-
dum conf. Erge, &c. R. n. [eq. maj. Nam de rarione
omnipotentiz non elt , ut poflit ea quz contradictio-
nem ymplicant. Implicar autem contradictionem ocu-
lum corporeum elevari ad id , ad quod nequidem in-
choatam potentiam habet : clim elevatio crearure ad
aliquid , nihil aliud fit, quam perfectio 8 complerio
inchoate potentiz, quam habet ad aliquid.” At oculus
corporeus nequidem mchoaram haber porentiam ad vi-
dendum Deum, ue probatum eft.

Preterea , vifio corporea eft effentialiver perceptio
lucis & colotis per talem impreflionem, in tali organo
factam . Ergo tam implicat contradiGionem , Deum
videri vilione cotporea, & conlequenter oculum cot-

poreum elevari ad videndum Deum , quam implieat
contradictionem, Denm effe lucem & colorem . Ira-
que malé negarerur Deuseffc omnipotens, exeoquod
non poflit clevari oculus corporeus ad eum videnduum ;
& ram malé, quam fi negarctur effc omnipotens, ex
eo quod auditus, guﬂns, & tadtus non po{ﬁnt elevari
ad eum andiendum, guﬁandum, & rangendum. Non
enim minis repugnar Deam effe lucem & colotem ,
quatn repugnar eum efle forum , faporem, corpus;
nec minus vilus corporeus determinarus & reftrictus eft
ad perceptionem lucis & coloris, quam audirusad per-
ceprionem foni , guftus ad perceprionem faporis , &
ractus ad perceptionem quantitatis corpotex. Unde
non mintis implicar contradi¢tionem, Deum videri vi-
fione corporea, qu:im audiri, goftart, & tangi; pro-
indeque non m:lgis eft contra rationem omnipotentie,
qudd Deus non poflic videri vifione corporea ; quam
quE)d non poflic audiri , guﬁari 5 & rtangi. Sic argu-
mentator 5. Angufhinns epift. 6. contranonnullos, af-
ferentes Chriftum humanirati fuz tribuiffe, ue fubfian-
tiam divinam videret oculis corporis 3 & qui hoc ne-
garent, negare Deum omnipotentem efle . Cur folis,
inquit, oculis corporeis Chrifti hoc donum ateributum effe
contendunt? num etiam cateris fenfibus? Sonus ergoerit
Deus , ut poffic ejus etiam auribus percipit Et balitus
erits ut fentivi poffic ejus olfaftu’ ... Et moles erirs nt
poffic & tangii Nons inguinnt. Caid ergo t An illnd
poteff Deus, & boc won potefFr Sinon pojfe dixering ,
cur deregant omnipotentiza Des?

Obj. 3. §. Auguftinus lib. 22. de Civ. c. 29. vide-
tur docere beatos in ceelo poit relurrectionem Deum
viluros effe non folam oculo mentis , fed etiam oculo
cotporis. Ergo, &c. R.n.ant. Sed docer 1. Deum non
pofie videri in caelo per oculoss quales hic habemus.
Unde hic nonrerradtat ea, quadocuicep. 6. & 112, i
i LANTATT POtHerUnt inqnit, in corpore fpfrimfi ¢o
modo, utique etiam ipfi eculi [piritales, quantum pof-
St iflis quales nwac habemus s procul dubio per eos Deus
viders non poterit. 2. Erita, ex hypothefi quod be it
in ceelo eriam oculis corporis vifur: fing, oculos bea-
torum fore longé alterius potentiz, & virtutis longé
pracellentioris, hoc eft, fore potentie & vittutis no-
tabilicer & fpecificé diverfz. Namific profequicur: Zon-
gé ;'r;;q;m alrerins erunt parmme, [t pereos widebitur in-
corporea illa nardra 5 que non continetur loco 5 fed nbi-
gue toid eff waa vis prapollentior oculorum evit illorum,
nom ut acutis videant, quam quidem perhibentnr vide-
re ferpentes vel aquile: quantalibet enim acrimonia cer-
nend; eadem quoqhe animalia nihil alivd paﬂ":mr videre,
g_-.;,%m corpora: [ed ur videant & smcorporalia. Deinde
poftquam de hac potentia & vittute pracellentioriocu-
lorum in altera vita dilputavic in utramque parrem ,
afferr modum, quem poflibilem, & valdé credibilem
judicar, & quidem meritd; quem exponit his verbis:
Fieri poreff, waldeque credibile eﬁ, Jic nos effe vifuros
mundana e corpora cali novi O tevra nove, ut Deumn
ubique prafeatews, € sniverfa eriam corporalia guber-
nantem, per carp?ra que ge/?:;ﬁ.’mm, log qua con/picie-
MS s GUAGHATErSItIn aculos daxerimus 5 clariffima per-
[picuitate videanns s non fient nunc invifibilia Deiy pér
ea que falta funme , intelletta confpiciuntur per [pecu-
lum. in-enigmate, & ex parte, ubi plus in nobis va-
let fides, qua credimus, quam rerum. corporalim [pe-
cies, quams per oculos cermimus corperales . Sed ficut
homines , inter qugs ViVERLES 5 mamfz]ue itales exer
centes UIUImNS 5 WOX Ul ;{fpir;'mw , nen credimus vi-
vere, [ed videmus : cum eorum witam Jine corporibus
widere nequeamsus  quam tamen in €5 per corpora ,
remota omnL AmMbIGHILALe , Con[Picimns ita quackmque
[piritalia illa lumina corporum neffrovum circumfere-
mus 5 incorporesm Denme omnia regentems , etiam per
corpora contuebimur . Cenlfer igitur 5. Doctor fieri pof-
{e, & valdé credibile effe, quod beati in altera vita
poft refurreétionem oculis fuis vifuri fine Deum ubi-
gue pra?fr:mcm effe, & omnia regere, ficut nync o-
culis noftris videmus homines, quibufcum verfamur,
vivere. Nunc autem oculis noftris videmus homines,
inter quos verfamur, vivere, non ipfam vitam ocu-

lis




23 Traétatus I. de Deo Uno.

lis noftris percipiendo, fed illam evidenter fummaqua-
dam_cvid‘cn:la judicando, proprex c);psricminm tefti-
monio fenfuum partam. Symiliter beari poft refurre-
Etionem ; propter. excellentiam intellectus, oculorum
preftantiam, & novum ac longé perfectiorem ftarum
corporum, quocumgque gircumferent oculosfuos, cum
fumma quadam evidenda judicabunc Deum exifterc ,
ubique praefentem effe, & omnia providentia fua gu-
hcrparc, & rtanra feré meceffitare judicabunt, quanta
judicarent, fi ipfiffimis oculis fuis ipfammer exiften-
tiam, immenfitacem , & providentiam divinam vira-
Yiter arringerent. Quem modum videndi oculis cor-
poreis Depm , gam veré quim ingeniosé excog
rum, ut poflibilem & probabiliffimum, imd ut cer-
tum , libentilimé recipimus cum S. Thoma hic in
Relp, ad 3.

Denique hoe modo videndi Deum  oculis corpo-
reis, aleeri, quem inguirendo propofuit, &; quo Deus
i fe videretur per oculos COrporeos, ad tantam ex-
cellentiam crectos, ut ad vim oculorum mentis pet-
ringerent, antepofito; diftinguir duos niodos, quibus
beati poft refurreGtionem Deum videbunr : unum ,
quo videbunt illum in fe immediat¢ per oculum men-
tis; alterum verd, quo videbuat illum in corporibus
per oculos corporis, fuperits explicatum. .4a erge s
nquic, prer dllos oculos fic videbitnr Densy e aliquid
habeant in tamta excellentia ments Jimile, quo & in-
rorpiorea ira cernatur 5 qued wllis exemplis o fine
Seriprurarum teftimoniis divinarum , wvel diffcile, wel
smpoffibile eff offendeve . Aut, qguod o} ad intelligen-
dnm faciling,y ita Deus evit nobis notis, arque confpir
cuis o wt videatnr [piritn 4 Singulis nobis 5 in fingulis
nabis wideatur ab alters in altero, videatnr infeipfo

“>
wideatwr in reclp HaU0 s Cﬁ" 17 v HOUL 5 m’qus 4 oI
7ié s que tunc fuerit, creatura : videatur & per corpo-
v in ompui cerpore s quocwmque fuerint fpiritalis cor-
paris aculi acie perveniente divefti.

Dices. Quidquid fit. Ac S. Doctor non judicavic
oculos corporis non pofle elevari ad vitaliter attin-
dum , & videndum Deum in fe . R, ditt. Non
it non pofle elevari per mutarionem meré ac-
nralem , qua precisé acriores & perfpicaciores
firenc, N, ant. Nam fic loquitar : Pis itaque pra-
pollentior qf%!cVﬁ:?ﬁ? erit illorum, ex hypothefi fcilicer
quod wgaht_cr_ artingant Deum in fe ; non at acwtins
videant  quam quidem perbibentur widere [ferpentes
wel aquiles &c. Non judicavit non pofie elevari per
mutagiopem quandam l'pcciﬁcam » qua ad excellen-
tem guandam cum mente fimilitudinem pertingerent,
qua, jta ut loquar, fic fpiritualizarentur, ue idem pof-
fent, quod fpiritus, in ordine ad percipienda incor-
poralia, clto. At 1. nen judicavit oculos noftros fic
t ti . 2. Ocul fic elevati , jam non effent
s nunc habemus; fed oculi alterins rario-
2. Hic autem difputamus de oculisnon
muratis fpecificé. 3. Qculi fic elevari funt mera chy-
mera, & bominis non f(olventis difficultatem, fed ei
fuccumbentis effugium,

po O NN KL @ Lt & 08 e 550

7

tram poffibile fit v
telletl

leri Deum viffone in

5

Y Ota, Porelt aliquid dupliciter videri. . in fe :
fic videmus amicum prafentem. 2. in effigie,

fea fimilitudine aliqua @ fic videmus amicum abien-
tem 10 ejus imagine, & Deum in ¢jus effectis. Pri-
ma vifie et clara & intuitiva : fecanda verd abftea-
itiva & obfeura; nec eft nifi improprié¢ vifio: cim
vifio propri€ fit intuitio rei prafentis’. Armeni, &
regentiores Greci apud Armacanum lib. 15. qualtio-
num 5 negant Dewmn ediam & beatis poffe videri in
fe; proindeque ab allis videri tantiim in quadam ejus
i ling , vel luce ab eo derivara, eonrendunr.
In oppefitum errorem inciderunt Beguardi & Begui-
na s daocentes Deum erlam narucalicer ab ingell

humano videti poffe s 8 animam non indigeve lu-
mine glorie ipfam elevante 2d videndune Dewm , &
eo beate fruendum , ur refertur Clementina Ad noftrum
de hareticis. Beguardis & Beguinis prziverat Euno-
mius cum fuis, docendo non foltim Deum claté vi-
deri, fed criam comprehendi naturaliter poffe ab in-
telle€tu creato : nam 4 ur refere Theodorerus lib. 4.
hzreticarum fabularam, wufie o dicere, fe nibil ex
rvebus divinis ignovare, fed ipfam etiam Dei JSubftan-
tiam exatte [eire, eandemque habere de Deo cognitio-
nem s quan: ipfe de fe ipfo babet Dens . Hoc ejus fur
vore percitis qui funt execrande sllius felta participes,
andent aperte dicere 5 fe ita Dewm noffe 5 w e fe
ipfsrm . Quidd aurem vifionem & comprehenfionem
naturalibus viribus partam incelligant , pater ex ¢o,
quod nullius auxilin meminerine.

SR NG e s

Deus ab intelle€tu crearo videri non poteft nacu-
raliter.

Ita S. Themas q. 12, a. 4. & eft de fide . Prob.
autem I. ex Scripr. Nam dicicur Rom. c. 6. Gratin
Dei, wita aterna.in C.I'J‘r'z_'ﬂo]z_’fy Domino noftro. Un-
d¢ fic argumenracur §. Thomas in Sed concra. Vica
wterna eft effectus gratiz elevantis intelle€tum . Sed
vita mterna confiftic in vifione intuitiva Dei juxta
illud Joan. e. 17. Hec eff autem wita aterna 5 ut co
gnofeant te folum Denm wvernm. Ergo vifio intuitiva
Dei non eft ab intelleétu fibi reliGto, fed ab intelle-
¢tu elevato per fupernaturale anxilium grariz, five per
auxilium naturz indebitum. 1. ad Timoth. c. 6. fic
de Deo loquitur Apoflolus: Qui . , lucem inbabitar
inacceffibilem : quers nullus hominum vidit Sfednec vi-
dere poreff . Arqui his verbis Apoftolus non negat
abfoluré Deum videri poffe: eiim 1. Cor. c. 13. tri-
buat beatis in ceelo claram & intuitivam Dei vifio-
nem. Supereft ergo, ur neger Deum videri poffe na-
turalicer. Ad Scripture teftimonia accedit expreffa de-
finitio Concilii Viennenfis fub Clemente Quinto, qua
error Beguardorum & Beguinarum anathematizarur
ut patet ex Clem. Ad noftrum de haret.

Prob. 2. Ratione. Vifio incuitiva Dei petfectior eft
in ratione entis, quim fides divina, & alii actus me-
ritorii vite zterne . Sed fides divina , & alii allys
meritoril- vite ®terne fuperant vires naturz, utfides
docer’. Ergo’ a fortiori, vires illas fuperat vifio in-
tuitiva Der. Preterea s fi Deus ab intelle®u crearo
videri poreft maturaliter, reipfa videtur ab omni in-
telleétu creato. Falfum conf, Ergo » &c. Minor pa-
tet omnium experientia . Er verd duobus tantiim
modis cognofcimus Deum in hac vira: uno per crea-
turas, de quo Apoftolus ad Rom. c. 1, & altero per
revelationem , de quo idem Apoftolus 1. Corinth.
¢. 13, ubi exprefsé addic vifionem Dei intuicivam non
hujus, fed alterius vitz effe; & 1. ad Timoth. ¢ 6.
dicit nullum hominum in hac vira vidiffe Deum ;
quod etiam ‘atteftatur Joannes cpift. 1. cap. 4. ubi
ait Deum neminem unquam vidiffe.

Prob. ergo feq. maj. Quia in hac bypothefi nibil

lané deeflet , ad hoc ut Deus inmirivé videretur .
1. Nihil deeffet ex parte porentiz; fiquidem cx par-
te potentiz {ufficerent vires naturales. 2. Nibil deef-
{fer ex parte objecti; fiquidem Deus proprer fuam im-
menfitatem effer femper intimé przfens omni intel-
lectui creato. Nec dic 1. deefle {peciem impreffam.
Cum enim fpecies impreffa pon fic neceflana , nifi
ad vices agendas objecti abfentis , ant non intimé
pr:ﬂ'm:is potentiz, hic l'pecies imprefa minimé he-
ceffaria effer. Nec dic 2. ne Deus in hac vita videa-
tur intuitivé ab intelleu noftro , impedimento effe
fenfus corporis, quibus ex lege marure animaica alli-
gata eft, ut nihil pofiit inrelligere fine illorum mi-
nifterio. Nam minifterio fenfunm non indiget , nifi
ad intelligenda ea, que fine tali minifterio non pof-
funt illi effe fufficienter prafentia. Se iplam epim &
actus fuos intelligic fine minifterio fenfunm . Prere-
rea , hoc impedimentum ficticium c[% . Nam animz
fn‘pamm:, non beatz, folute lunt ab illa lege narurz,

qua




Difputatio V. Articulus IT. 29

qua in:hac mottali vita alliganzur fenfibus, & tamen
Aon vident Deum , ut fides docer. Nec dic 3. dr-:e[f_c
concurfum Dei. Nam tunc concurfus Dei, ad intui-
tivam cjus vifionem neceffarius, effer naturalis 3 nec
excogitari porelt {ufficiens ratio, propter quam fapicn-
er i Deo denegaretur . Supereit igitur , ut dicamus
Deum i nobis 1a hac vira non videri intuitive; quia
intellectus nofter natyealier improportionatus elt ad
claram & intuitivam Dei vifionem mn fe, proprer. ex-
celfum divinz perfectionis fupta perfectionem cujuf-
cumgue creature incelle@ualis, ut aic S. Thomasart.
citato . Cim enim creaturaineellectualis accipiat fuum
effe , quia eft ens ab alio ; Deus verd non accipiat 5
quia eft ens 4 fe ; inter creaturx incellectnalis perfe-
&ionem, & perfedtionem Dei, infinita diftantia eft;
& aliunde clim clara cognitio objeéti ed difficilior fit
fecundiim fe, qud objectum prftantius eft, & con-
fequenter ¢d operofior coghofcenti, qud naturaobje-
¢ti praefantior clt naturacognocentis, quia vis cogno-
{cendi propottionatur naturz cognolcentis; neceffectt,
ut quiliber intelleétus crearus, fibi relictus, {it omni-
no improportionatus ad claram Dei cognitionem, que
in ejus intuitiva vifione confiftic , & hzc clara Dei
cognitio [oli intellectui divino naruraliter pofibilis fit,
Hue pertinet illud ab Apoftolo 1. ad Timoth. c. ult.
de Deo dictum, Oui lucem inhabitat inacceffibilem , om-
ni fcilicet creaturz , viribus fuis relikz ; inacceflibi-
lem autem propeer infinitam diftantiam, & excefflum
infinitum perfectionis increatz fupra quamlibet crea-
tam perfectionem.
REESSSs "N s 10, 1L

Intellectus creatus clevari poteft ad videndum, &
Beati rc ipfa in ceelo vident clard & intnitive Deumin
fe. Eft de fide, :

Prob. 1. ex Script. Dicitur enint Marth. c. 18. Augeli
corums in calis {emper vident faciem Patris mei. Er 1.
Cor. ¢. 13. Prdemus nunc per [peculum in enigmate : thnc
antem farie ad fapiom . Nung cognofce ex parte : tunc
autem cognafcants  fient & cognitus fum . Et1. Joan.c.3.
SCEMmUS GUonianm , CHI APPArHerits femiles ei erimus ; quo-
niam videbimus ewm ficuti off. Que Scripture teftimo-
nia, ficur &aliaimilia, intelligidebene, & ab Ecclefia
mrelliguntur, de clara & intuiriva vifione Dei per ocu-
lum mentis. 2. Ex Conc. Flor. in litteris unionis, ubi
definitur, animas , gue paff contraltan peccati maculam ,
wel in fuiscorporibus 5 vel eifdems exute corporibus s funt
pargares in calum mox recipis O intueri clave ipfum
Deum trinum & unem. 3. ExS. Auguftino epift. 6. ad
Ttalicam , 10 qua fic loquitar in hec verba ?oannis ;
Scimus quonianm , CHm. apparuerits e, in tantum ergo
videbimus s ot quantum fimiles i -crimms o Quis aurem
dementiffincus dixerit corpore Hos vel effe 5 wel fumm:
effe fimiles Deaz dn inveriove igitur homiwe iffa fimili-
tudoeft, quirepoaturin agnitionem Deifecundimima-
ginem s, qus creavit illum . Et tanto efficimur [imi-
ligres illi, qmme‘? magis in ejus vognitione & charitace
praﬁcim:r: 3 quia etft exterior bomo nofter corvumpitur s
[ed interior renovatur de die in diem : ita fane 5 ur in
hac wita quantafcumque profettus fity longe abfit abilla
perfettione fimilitudinis, que idonea erit ad videndum
Dewm s ficut dicit Apoffolus, facie ad faciem. Et infe-
titls : Cum legis 5 Videmus munc per {peculum in enig-
mate, tunc facie ad faciem : intellige inde nos tunc vi-
[iros fagie ad faciem, unde wvidemus nunc per [peeulum
in enigmate . Hoc antem utrwimque interioris haminis
munus ¢ft , frve cum in iffa peregrinatione adbuc pev fi-
dem ambuluturs in qua utitur [peculo O anigmate, five,
in illa parria, cum per [peciem contemplabitur. Progua
wifone pofitus offs facie ad faciem . QuibuslocisS. Do-
&or probat Deum in ceelo i beatis claré & in fe viden-
dum, noncorporali, fedinrellectualivifione.

Prob. 4. Ratione. Adillud intelleétus creatus elevari
poreft, adquod habetinchoatam potentiam. Atqui in-
celledtus creatus habet inchoatam potentiam ad claré
& inruitivé videndun Deum ue in feeft, Ergo, &c.
Major non habec difficultarem . Manifeftum enimcft,
Denm poffeid omne quod non implicac, Non implicat

autam compleri & petfici potentiam inchoaram: alioqui
effer 8 non effet potentiainchoara. Effet, ut{upponitur.
Non effet, quia quod non poteft compleri & perficiin
ordine ad poile ﬁmpliciter aliquid ; non poteft dici po-
tentia inchoara ad 1llud . Prob. ergo min. Intellectus
creatus haber faltem inchoatam potentiam ad clare &
intuitivé cognofcendum illud omne , quod continetur
incra latitudinem objecti cjus(pecificativi. ArquiDeus
continetur inera laricudinem objecti (pecificazivi intel-
lectus creati, quod cft verum & intelligibile . Ergo, &c.
Major paterex co, qub.{ nulla fi implicnntia in co quod
potentia vitalis qualiber habeat potentiam aut comple-
tam, anc {alcem inchoatam, ad perfecté percipiendum
illud omne, quod intra latitudinem objecti ejus{peci-
ficarivicontinetut. Minor verd, qua {ufficienter pro-
bataeft, adhucdemonfiratur ex eo quod Deusreipfaab
intellectu creato cognolcatur 5 quamyis imperfectésc
abfirachive per crearuras.

Obj. 1. Clara & intuiciva Dei vifio eft aGtus infinicus.
Sed repugnat actum infinicum produci d potentia finita.,
Ergo, &c. R. dift. maj. Clara & intuitiva vifio Dei,
adzquata ejus cognofcibilitari, eft actus infinicus, C.
maj. Noa adxquata cjus cognofcibilicati , N, maj. &
concefla minore, diff.conl. Ergo clara & intuitiva vi-
fio Dei, qua firadequata ejus cognolcibilitati; non po-
teft efle 2 potentia finica, gualis eft omnis incelleCtns
creatus » C, conf. Qua non fit adequara ejus cognolci-
bilitati, N. conf, Iraque clara & intuitiva vifio Dei ,
adzquata ejus cognofcibilitati , eft infinita : actus enim,
jeckurn infinitium :;ogn.ofcitur » quUancim. co-
vileelt, non potelt non efle infinicus. Unde vi-
fio Dei,adequata ejus cognoicibilitati, non poreltefie,
nifi ab intellectnincreato . Atvifio Dei, quanonadz-
quatur gjus cognofcibilitati, licés fit clara& intuitiva,
eft adus fimplicicer finitus, Unde non repugnar illam
elfe ab intelleétu creato .

Dices. Clara & incuitiva-vifio Dei, elicita ab intels
lectu creato, [pecificarur ab objecto infinito ,; nempe
a Deo. Ergo oft infinita.. R. dift. ant. Specificaturab
objecto infinito; inade:quaté cogaito , C, ant, Speci-
ficatur ab objecto infinito , adzquaté cognito, N.ant.
& dift. conf. Ergo eft infinita fecundim quid, C. conf.
Infinita fimpliciter , N. conf. Traque clara & intuitis
va vifio Dei , elicita ab intelleétu erearo ,- hoc iplo
quod eft clara & intaitiva vifio objecti infiniciin ome-
ni genere perfecdtionis, cft infinita falrem fecundiim
quid, quarenus hoc ipfo conftituitur in fuperiori quo-
dam ordine, ad quem vifiones entium finitornm per-
fectiores & perfectiores in infinitum, nunquam. per-
tingere poffunt . At quia non cft vifio objectiinfinici
in omni genere perfectionis, ut talis adequaré cogni-
ti , eft finira fimpliciter in illo fuperiori ordine 5 in
quo exiftir; nulla enim eft in hoc ordine affignabilis,
qua non poflit efle aliamajor rum extenfivé ruminten-
five ; & ita nulla eft poflibilis in hoc ordine, quz non ha-
beat finem tum in extenfione rum in intenfione vircoa-
li. Hinc apparet objectum increatum claré & intaitive
fed non adzquaté cognitum, non f{pecificare claram
& intuitivam fui cognitionem, nifi cum aliquamo-
dificatione , ex finito porentie cognofcentis conatu
profecta, per quam vis ejus fpecificandi infinita ve-
luti temperatur, & ex parte impeditur . Unde fit 5
ur claram illam & intuitivam fui cognitionem, non
fimpliciter, (ed fecundam quid tantum infinitermor
do explicaro.

Dices . Crelcente objedtoin perfeétione, crelcit ejus
vifio . Ergo fi objectum crefear in infinieam in perfectios
ne, vifio ¢juscrelcit quoque in infinitum. Ecgo cim
Deus fit objectum {impliciter infinitam, vifio cjuseft
quogque fimpliciter infinita,  quocumque tandemin-
tellectu producatur. &. dift. ant. Crelcente objecto in
perfectione, crelcit ejus vifio , fiadequatur cjus cogno-
fcibilicati, C.ant. Si nonadequatur, Subdift. Creleir
cuin certa proponionequaﬁ quantitativa, N.ant.Sine
certa proportione, C.ant. & dift. conf. Ergoctefcente
in infinitum objeéto, in infinitum quoque crefeir gjus
vifio, fi eft adeqnara cjus cognofcibilitati, C.confeq.
Si non eft adequata, N. confeq. Quia tunc Viﬁ}) non

crelcit




30 Traétatus I. De Deo Uno.

crefcic cum certa propottionie quafi guantitativa: quod
tamen requirituf, urininfinitum crefcat, crefcenrein
infinitum objeo. Unde N. fecundam conleq. Quia
vifio Dei, clicita ab intelle@u creato, nunquam ade-
quari poteft cognofcibilitati objecti , & ita nunquam
crefcere poteft cum certa proportione five geometrica,
five arithmerica , & ira nunquam poteft effe fimpli-
citer infinita, quantumvis objectum ejus fit fimplici-
ter infinitum .

Dices. Vifio intuitiva Dei, elicitaab intelleén crea-
to, fuperar in perfectione vifiones creaturarum perte-
ctiorum & petfectiorum , ac perfectiores & perfectiores
in infinitum . Ergo eft fimplicirer infinita . R. dift.
ant. Supera illas divifibiliter & fecundim gradus vir-
tuales five exrenfionis, five intenfionis, N, ant. Nul-
1a enim vifio Dei, elicita ab intelleétu creato, habet
gradus vircuales , five extenfionis ; five intenfionis
fine fine 3 cam nulla fic poffibilis , que ab alia (upe-
sati non poffit tum in extenfione, tum in intenfione
wvircnali . Superac dllas indivifibiliter , feu fecundiim
gradum fpecificum indivifibilicer fumptom 5 ad cujus
excellentiam pertingere non poffunt vifiones creatu-
raram petfectiorum & petfeétiorum , ac perfedtiores
& perfectiores in infinitum , ficur Angelus v. g. fe-
cundim gradum fpecificum indivifibilicer fumptum ,
{uperat entia puré marerialia plura & plura , ac pes-
fectiora & perfedtiora in infinitum, C. ant. & N. con-
{eq. quz non magis valet, quam ifta: Subftantia An-
geli luperat in perfectione entia materialia plura &
plura, ac perfectiora & perfectiora in infinitum; Er-
go eft fimpliciter infinita,

Dices . Vifio increara Dei eft fimpliciter infinita , quia
fuperac omnes creaturarim vifiones poffibiles . Ergo
fimiliter vifio Dei, ab intellectu creato elicita, &¢.
R. vifionem increatam Dei effe fimpliciter infinitam
quia fuperar divifibiliter, & fecundiim gradus virtua-
les tum extenfionis ; tum intenfionis infinitos , om-
nes vifiones poffibiles creaturarum: ciim enim fic adze-
quata cognolcibilitati objecti, haber infinitam eviden-
diam illius , & confequenter claré & diftinété attin-
git omnes gradus virtuales perfeGtionum illins ; qui
funt fine numero , fimulque claré & diftin@eé exten-
ditur ad omnia poflibilia, qua funt fimpliciter infini-
ta, Unde eft vireualicer exrenfa & intenfa fine fine 3
& ita tam fecundim exrenfionem, tum fecundim in=
tenfionem virtualem 4 infinito fimpliciter exceflu fu-
verar vifiones perfectiores ac petfectiores creaturarum
perfectiorum & perfectiorum, quantumeumque mul-
tiplicentur . Hoc autem diei non poteft de vifione
creata Dei. Unde N. confeg.

bj. 2. Nullaeft proportio inter Deum & intelle-
Gtum creatum , Ergo intelledtus creatus non poreft
elevari ad videndum Deum. R.dift ant. Nullaeft pro-
pmrio quantitativa, aut quafi quantitativa , C. ant.
Quantitas enim virgnalis finita nullam habet propor-
tionem cum quantirate virtuali infinita, ficuc quanti-
tas formalis finita nullam haberet proportionem cum
guantitate formali infinita: finitum enim pre infinito
nihil ¢ft in ratione quanti, Nulla eft proportio habi-
fudinis, qualis reperitus inter potentiam & objectum,
N. ant. Nam 1. intellectus creatus habet ex fe com-
pletam proportionem habitudinis cum Deo, ut abftra-
¢tive cognolcendo per creaturas. Unde, ut patet ex-
perientia , poreft eriam naturalicer , feclufis impedi-
mentis, fic cognofcere Deum. 2. Habet inchoatam
proportioncm habitudinis cum I)L_'o, ut‘clar(‘: intuiti-
Ve cogholcendoy quia Deus continerur intra latitudi-
nem objecti ejus ipecificarivi.-

Obj; 3.8, Chryloftomus pluribus locis afferit intel-
lectum ereazum non pofie elevari ad videndum Deum
inpuitiveé ue in fe eft. Nam 1. homil. 14. 10 Joan. ne-
zar Angelos beatgs videre Deum. Idem negat deillis,
Eom. 3. de incomprehen(ibili Deinarura. 2. Hom. 4.
in Joan. jam eitata , exprelsc ait» qudd folus ipfum s
( Deam Patrem) wider F:'[imt?‘sz'rit.w.rﬁ':zfr':u VR
Chryloftomum his locis, & aliis fimilibus , loqui de
vifione Dei intuitiva, non qualicumque, fed perfeta
& cemprch;nﬁva » quam jure’ merito Angelis beatis

denegat, & tribuit folis Perfonis divinis. Quddautem
his locis & aliis fimilibus loquatur de fola vifione Dei
perfecta & comprehenfiva , patet 1. ex eo quod ibi
dilputet contra Anomaos , qui axdebant apérte dize-
ve, [e ita Deum noffe, ut ipfefeipfum. . gx co quod
alibt pofibilitatem vifionis intuitive Dei non coms
prehenfive diferté agnofcat, eamque Angelis & hoini-
wibus beatis tribuar, we in' parencfi 1. ad Theodorum
laplumt, . 7. ubi fic loquitur , verba illa Petri , Bo-
num ¢} nos bic effe, exponens. Quid dicemus quan
do regiis cubiculis adapertiss intueri licebic ipfam re-
gem s non per fperu{nm, nec per enigma, fed facie ad
faciem = non ampliss 5 inquam 5 ‘per fidem , fed per
Jpeciem: Traque nego objedtionem . g

Obj.4. Alios Pates, videlicer Cyprianum 1ib. de va-
nitateIdolorum. Hir, inquic, ree videri poteft, vifu
clarior eft: neccomprebendi, taltipuvior eff: nec affi-
mariy fenfumajoreff. Et ides fic enm digne effimamus
dum ingftimabilens dicimus. Ambrofium lib. 1. in Lu-
cam c. 1. Quid de bowsinibus loguimur 5 chm etiam de
ipfis caclefFibus vireutibus & poreftatibus legerimus, quia
nerio Dewme vidit wngaant 3 Cyrillam Hierofol. cathe-
chefi 6. Admonet nos infirmiratis noftre Dominns, di-
cens s Deum nemo vidit anguam . Que Seriprure verba
etiam ad Angelos pertinere, ibidem docer . Hierony-
mumin Comment. c. 1. lfaje . Zicét faciem Domins jux-
ta nature fue proprictarem nulla videat creatwra. Et
Theodoretum in Dialogm s Immutabilis , in quo fic
Loquitur Orthodoxus': Divinam naturam invifibilem
effe dicimus . .dico ego, mec ab Angelis videri porefF di-
ina nAtKra « fic ergo de Angelis inrelligamns , andientes
quod femper vident faciem Patris veffri. Non enim vi-
dent divinam fubffanciam , que nec ciresmferibi 5 nec
comprebendi, nec mente percipiporeft, & que univerfa
comprehendit ; fed (peciem quandam ipfovum natwre ac-
commodatare . Denique fic contra hereticos negantes
Incarnationem argumentatur . Deus filins vifus eft in
terra ab Angelis. "Arqui ab illis nec vifus eft, nec vi-
deri potuit fecundim fubftantiam divinam . Ergo ab
illis vifus eft fecundiim bpmanitacem affumpram. His
omnibus addi poteft Gregorius Nyffenus, quiin Ora-
tione 6. de Beatitudinibus , multfim in his Scripture
textibus ¢ Beati mundo corde , quoniam ipfi Deum
videbunt : Denm nemo vidic unguam ; conciliandis
laborat.

R.ad 1.Cyprianum loqui de vifione corporea. Quod
manifeftum eft exconrextu. R.ad 2. Ambrofium logui
de vifione perfecta & comprehenfiva. Nam fic eodem
loco inferitis ait i Et ideo Deurs nemo vidis HHGHAM
quin eams que in Deo habitat, plenitudinem divini-
ratis memo confpexit , nemo mente aut ccnlis compre-
bendit. Quid eft autem plenitudinem divinitaris con-
fpicete , nifi divinitatem perfedté & adequaré co-
ghofcere ? Unde recté addit 5. Door: Nemo nien-
re ant ‘oculis comprebendit. Qudd autem homines &
Angeli beati claram & intitivam Dei vifionem ,
quamvis imperfeétam & inadequaram habeane , af-
ferit inferitls ibidem . 7 ipfa quogue refurrellione, in-
quit, non facile eft Denm videre nife #isqui corde fimt
mundo: & ided beari mundo cordes ipfe enim Desm vi-
debune,

R.ad 3, Cyrillam loco citato dgere de incffabilicate
& incomprehenfibilitate Dei, & docere ranrﬁmncque
ab hominibus; neque eriam abipfis Angelis Deum poffe
petfecte & comprehenfivé cognolci . Quid igirur di-
cat aliquis, inquit : nowie [oriprum eff , quid Angel;
parvilorum femper wident faciem Pavis qui in calis
o2 Vident fane Angelis fed non ita uf ey fed fecun-
diem quod off 5 @ ipff capivnt . Ipfe enim Jefus dicit,
Quod Patrems nemo vidit s nifi qui eft de celo , bic vi-
dit Patrem . Pident Angeli ita ut capinnts & Archay-
gelé ita urpofunc ... folus antem Spivitas [anllus ita,
ut oporret 5 widet o ille enim [crutatur omuia 5 etiam
profunda Dei . Ei unigenitus Dei Jilins dtds ur oportet,
etiam cognofeir. Videorigitur Angeli, juxra Cyrillum,
faciemParris, quiin ceeliseft; fed non vident, urvi-
det Spiritus fanctus, qui feruratur omnia, eriam pro-
funda Deiy fed non vident, ut videt Filius 5 qui videt ue

DP()I’-




| Am Patris divi

Diufputatio V.
opottet 5 hoc' et quaniim faciesilla vifibilis {‘ﬁ.' Cy-
rillus igitor Angelis, & hp ibus beatis folam dene-
gar vilionem Det, que fic adequara cjus cognolcibi-
[itari ; & textum ilwm Scripyaia , Deum nemo o ?
guam , inrelligic, non de qualibec vifione Dei 1ataici-
va, fed de periecka comprenenfiva. Quodampliis pa-
tet ex co, quoid adhibet iliuml,\uci probandum , non
pofle Deum fanis digné laudari a creatura. L

R. ad 4. Hieronymum interprete Augufiino, epift.
111. ad Fortunasianum, velle tantim veibis -citatis
Deum oculis corporeis videri non polle juxta natu-
re lue propriecatem , in qua tunc menge viderue o
i 10 hac mortali vira videri poteft; qua
creditur invifibilis efle oculis corporis. Ve gui/qu 3
inquit Auguttinus, 45 o -'-?’-’-’-”f?\fks i gue di-
[eernens, wifibilens ( oculiscorporeis ) Desm vel A

T
gc‘h.r, wel haminibs les A v facli fueri-
sy fi2 ne effe s five futuram effe crederet 5 evi-
dentiffime 5 quid fentiret, expreffits dicens: Quod fa-

1=

ciem Juxta HAtUre | proprietaren: unila pidear
créatura 5 O tunc mente cernatar 5 quando invifibilis
creditur . Unde fufficienter (ignificavit , quando vifus eff
ab bominibas per ooulos cor Poris s tanquats e corporenss
79 cume fecunduim natire fue proprietaten: fui e vifunz,
i g THAC Mente. Cerpir s quandoinvifibilis creditur,
Quibus invifthilis 2 nift Fibus corporalibusy etiom
Z’f{’qﬁifm:, ficut fupra de dqgeiisy & Poteftatibus y &
Dominationshus divit s quinito wagis t{‘rr‘tﬁrifnu 2
Quod anrem Hieronymus fenferit Denm oculis corpo-
ris, non ments , invifibilem effe, probat Augultinos
ex alio cjuldem Hieronymi loco. Nam fic profequicur:
Unde alio Joco ewideniins ( Hicronymus ) zon fo-
7 Wi fr:ll Filis idein & .S'P e~
vin T rinitatenatura el s paffe oc
¢ ed a.';gtu{ﬁ;fﬁ'ti.r s deguibusipfeSalv.
eati mundo covde, quoniam ipfi Dewmn vide-
bunt . Preterca, idem Hicronymus in Commentario
illo, quinobis objicitur, exprefsé docers hominesbea-
tos claré & inruicive viluros effe Denminceelo. Nunc,
inquit, in/pecalo videmps y & ipanigmares tunc autem
j}en‘: ad facierm qwrmdo de hominibus in ;;irf_g'c.i'a; pr‘aﬁ’c‘b
rimus, & poruerimns chm Apoﬂaz’a dicere: Nos-antem

s revelara facie gloriam Domini (peculantes  in ean-
dem imaginem transformamur 4 gloriain gloriam, tan-
guam & Domint Spirita. Quibus verbis , ut notat Augu-
ftinus epift. citaca, Hieronymus, fecundum apertiffimam
Domini fententiam, etiam ipfe fentity tunc nos vifuros
faciem Deis cumin.dngelos gmf ecerimns 5 id efts equa-
les Augelss fafti fuerimus « Quamyis antem Apoftolico
teftimonio, quod allegac, fatis appareat, non exterio-
#is, uror verbis Anguftinis fed iutevioris hominis faciens
int 't';'gmdazm, ciem videbimus facie ad faciem: de fa-
cic quippe cordis loguebatuy Apoitolas , cum diceret :
Nos antem revelata facie glor:om Domini [peculantes,
¢c. Ne tamen videatur ( Hicronymumdico ) logui e
vifione corporea, addit hac verba: Zicer faciem Dei
Juxta narure fae proprictatens nulla wideat crearura,
ut ex Auguftino jam eftendimus.

R. ad 5. Videri nobis , qudd Theodoretus vix ac
ne vix quidem excufari poffic ab illo errore,; quemju-
re merito Suares intollerabilem nominac,. feilicer quod
nec homines, nec Angeli beati claré & intuirivé vi-
furi fint Deum, utin fe elt: nifi tamen dicarur, om-
nis viflonis nomine iotellexiffe , non quatemcumque
cognitionen, etiam claram & intuitivam, fedfolam
incuitivam cognitionem objecti 5 ejus cognofcibilirati
adzquatam . Quo fané fenfu natura divina iovifibilis
clt cuihiber nature creatz, proindeque non folim ho-
mini, fled eriam Angelo, Quo fenfnargumentum ejus
in objectione relatum, valer. Quia Angeliporucrunt
perfecte & adaquaré cognoicere humanitatem Verbi
iqcnrnari, & nunquam potuerunt perfecté & adzqua-
t¢ cognofcere ejus diviniratem.

R.ad 6. Gregor, Nyffenum in conciliandis illis tex-
tibus laborare ;. vel quia intendit illos conciliare in ho-
nune viatore ; vel quia fupponit , nomine vifionis 5
intelligendam effe perfectam & adzquatam cognitio-
nem object.

Arciculus 111 31

AR T T CHI1 115 LI,

Utrsim: poffibile fiz Deum comprebend: ab aliquo
intellelln creats.

Ota 1. Comptchenfio dupliciter accipitur . I,

Pro -affecutione termini . Hoc fenlu beati di-
cuntur comprebenfores . Hoc fenfu loquitur Apa‘ﬂo-
luss ctim ait 1. Cor. ¢. 9. Sic currite s ut comprenes-
datis. Evad Phi]ip. C. 3. Seqtor aurert _ﬁr]rm madq com-
prebendam. Hoc fenia loquuntur Patres, c_l‘[m dicung
non polle comprehendi in via, fed poffe i patria .«
Hoc fenfit Deum comprehenfibilem effe fides docet,
fed de eo hic non agitar. 2. Comprehenfioaccipitar
pro cognitione objecti adzquata cjus cognofcibilita-
ti, hocelt, pro cngmtionc » qua objectum cogno-
fcitur , quantum cognolcibile eft. Hic aurem agitur
de incomprehenfibilitate, oppofita comprchcnﬁonl,
hoc {ecundo fenfu accepr

Nota 2. Duplex eft objecti cognolcibilitas, inttin-
feca feilicer, & extrinfeca. Cognofcibilitasintrinfeca
elt ea qua ie tencc ex parte objecti, & provenit cx
ejus veritate, entitate, perfectione, unde haber , ut
poflic terminare cognitionem . Hzc cognolcibilicas
majoreft, vel minor, pruutubjcéti pcrftctin majorem
vel minorem habet amplitudinem formalem vel virtua-
lem, f{ive in ordine ad {e, fiveinordinead connotata
exrinfeca, five inordinead urrumque. Cognolcibili-
tas extrinfeca eft ea, que lerenet ex parre porentie co-
gnolcitive , 4 qua objectum extrinfecé denominarux
cognofcibile. Hec cognolcibilitas major eft, vel mis
nor, prout potentix cognofcitiva virtus major eft; vel
minor. Duplicem hanc cognolcibilitatem exprelsé do-
cer S. Thomas in 3.dift. 14.q- 1.2, 2.q. 3.ad 3. Lympi-
ditasinrelligends, inquit, now LAt X parte tn-
telligibilis, fed etiam ex parteintelligentis,

WNota 3. Ad comprehenfionem objecti non requiri-
tur , ut cognitio adequetur ejus cognolcibilitatt ¢x-
trinfece : aliogui nullum objectum creatum compre-
bendi poffer a crearura. Nullum enim objeétum eft,
etiam crearum , quod non habear cognofcibilitatem
extrinfecam infinitam : quia nullum eft objectum ; quod
non coguolcatura Deo cum infinita claritate. Quam-
vis aligua ves s inquit S, Thomas loco proxime lau-
dato, ab.anima Chrifti [ciatur [ecundim omnem [(uan:
cognofcibilitatems ( intrinfecam ) ramen melins cogno-
Jeitar ab ipfo Deo quantstm ad modum intelligentis, co
guod minimum intelligibile inrelligar claritare infinita.,
Ad hoc igitur, ur aliqua cognitio dicatur & fit com-
prehenfiva, requiritur & fufficit, ur fir adequara co-
gnofcibilitari intrinfec objecti, ut docer'S. Anguitis
nus lib. 12. de Civ. c.18. & adhuc clariius epift. 112.
ubi fic loquitur: Alind off videre; alind oft torum wi-
dendo comprc/:rmi--re i (].‘rtmdaqwic{c’m id videtur , q;m.’i
prafens ,rr.fmmr]xe_,’:’.>.‘n‘r;sr: totam:. auterm camprcfoma’;'-
tur vidends qzud ita videtur 5 ut wibil ejus lateat vi-
dentem s aut cufus fines circumyfpici poffunt . Idem ex-
prefsé docer etiam 8. Thomas ia 3. q. 1. a. 2. quaft
1, in O, Jlud proprie comprehenditur 5 inquit , guod
artingitur ab inrelieéty [ecundszm toram vationem [
cognofCibilitatis s & hoceff 5 fines eius confpici 5 non
quidem rei s quia fic Dens fe ﬁpﬁem non .:'amprchmdt’-
vet s quia fines non baber : fed guia [ecundum omuem
rarionem s qua cognofcibiliseff, feipfum cogrnofeits ideo
comprehendere fe ipfum dicitur. Et quia wnumqnodque
off cognofcibile ( intrinlecé ) fecundum quod eff ens ;
sdeo dilz camprz’kmﬁamm;'ngjr, qmmdaddatqudtk?.gd
effentiam vei efficacia intelleétus in smrelligendo . Hine
Angeli reété dicuntur comprehendere naturas inferio-
res, quia earum intrinfeca Cognofcihil_imtiac_imquﬂrur
cognitio angelica , que tamen in claritate {uperarur
infinité 4 cognitione divina , que idcircd rerum om-
nium creatarum & creabilium fup:rcomprehcnﬁva co-
gnitio dici poteft. His antem przfuppofitis, fit

L b TR W s

Deus non poreft de porentia ordinaria compre-
hendi ab intellectu creato.

Eft




L e T,

32 Tractatus I. De Deo Uno .

Eft de fide contra Anomzos , qui contendebant,
Deum etiam ab homine viafore comprehendi naturali-
ter; & contra illos prob. 1. ex Scriprura. Namde Deo
dicitur, Hier. ¢, 32, Magans confilio, & incompreben-
ftbilis cogitatu. Et 1. ad Timoth. ¢. 1. Regi feculorum
smmortalis invifibili, Et c. 6. Oui folus habet immor-
zalitatemss & lucems inhabizar inacceffibilens : quem nul-
us hominwm widit, fed necvidere poteff . ExJoan.c. 1.
Denr: nemo vidit unquam: wnigenitss Filivs, quieftin
[finn Patrisy ipfe enarravit. Er1.Coi.c. 2. Spiritus om-
nia feruratuy 5 otiam j)?.of:mdd Dei., -« qua De funt 5 ne-
w0 cognovit s nifi Spiritus Dei . Que loca Scripturz pro-
bant incomprehenfibilitatem Dei faltem de potentia ot
dinaria. Quod per {e manifeftum eft de aliquibus, &
de aliis probatur ex Patribus , qui ea adhibent ad pro-
bandum, neque abhominibus, neque ab Angclis 5 oAis
ve in via, five in Patria Deum comprehendi poffe, ut
patet de Angulting epift, 112, De Ambrofio lib. 1. in
Lucam c. 1. De Cynillo Hier. Catechefi 6. verbis fu-
pra laudatis.

Prab.2. Ex Conc. Later.1V. c.Firmiter, ubiinter
minis definitur , Deum effe incomprehenfibilem. 3.
Ex S. Augultine ferm. 38. de verbis Domini : Attinge-
ve aliquantnm , inquit, remente Denm s magna beati-
tudo off o comprehendere antem omnino 5 impofibile .
Pater aurem Concilium Lateranenfe, & Auguftinum,
cumaliis Pacribus, qui idem magno confenfudocent
ad minimum inre!ligcndos de ir.apoh‘ihilimrc compre-
henfionis Deifccundim potentiam ordinariam. 4. Ra-
tione. Quiafi Deus comprehendi pofit etiam de po-
tentia ordinaria, vel in nullo fenfu eft incomprehen-
fibilis, & fic mentinntar Scriprurz & Concilia 5 vel
earenus incomprehen(ibilis dici poreft , quateniis aut
ocuilis corporis, aut eriam oculis mentis , nifi per gras
tiam elevetur, comprehendi non poteft; & ira nulla
ratio fufficiens eft, curPatres, & Scholattici cum Pa-
gribus, tanta confenfione negent Deum ab ullo intel-
leGtu creato, five humano, five angelico comprchen-
di; & hoc tam graris & inconfuleé negant, ('iu;'uu fi
negarent Denm ab ullo intellectu creato , five huma-
s five angelico vidertintuitivé; ut.in fe cft , quia
urin Scriprutis Deas effe invifibilis, lucem inhabi-
tare inpceeffibilem, i nemine unquam vilus effe, &c.
quod de illis tamen abfque remeritate affirmarinon po-
telt . Hoe enim omnino elevarer pondus communis
illius Patrum & Scholafticorum etiam in rebus ad fidem
pertinentibus confenfionis . Ergo, &,

ReEsPponsio [

Nequidem de potentia abfolura Deus comprehendi
poteft ab intelle¢tu creato,

Irarenent communiter Dodtores cum 8. Thoma q.
12, hica,7,in O, ubi fic argumentatur: Unnmquodgue
Jfic eagnafcibile eff (intrinfecé) fecandsum quod eff ens attu,
Deis igitur o cujuseffecfl infinitnm, infinite cogrnofeibilis
e/t (intrinleces ) mnllus autem intelletus creatus poteft
D finite cognafeere . In um enim intellelFus crea-
tw divinam eflentiom: perfetlins vel mints perfelle co-
giafeits uarntsm majori vel minori lumine glorie per-
Cwin igityy lumen gloviecreatun: in quacumqne
creato receprum, non poffieefle infinitumy im-
ileeft s quod aliguis intelleGinscreatus Desom infini-
ofeat, Unde impaffibile eff s quid aliquis Deum
bendar . Quia , ur fuperins dicit eodem loco
lud :‘afiiprrf;md-'f 3 rlt;:aa.’ perfete cogno-

P te antem cognofcitur, quod tartum cogno-
Jeitues g o eff cognafcibile (intrinfece . ) Porrd
hane affertionem alii inter Scholafticos volunt effe

eriam de fde , alii vetd non poffe fine termeritate

negari,, Sed

Probuoadhue, 1.Conc. Lateranen{eIV.uno & eodem
genoredefinig Deum effe incomprehenfibilem & incom-
mutabilem . Arquidefinic Deum effe incommutabilem,
etiam de potentia abloluta . Ergo, 8ec. 2.Patres, ug
Chryloftomus in bomiliis contra Anomzos , & Cyrillus
caech, 6. verbis fupralaudacis, Filio & Spititui fanéto

pre hominibys & Angelisactribuunt virtutem compre-
hendendidivinitatem., i;rgo fentipnt virtutem hang effe

propricratem quarto modo Filii & Spiritus fandti, &
creaturts incommunicabilem, Nam {i ereaturis com-
municari poffet ; ad hoc ur oftenderent, Deum neque
ab hominibus, neque ab Angclis comprehendi poffe,
ex Scripmris minimé conarencur oftendere , compre-
henfionem effentiz divinz'ad Filium & Spiricum fan-
&tum pertinere. 3. Ut patee ex difputatione S. Atha-
nafii cum Ario , five hec dilputatio a S. Athanafio
confcripra fuerit, five non, Parres ex illo Pauli cexry
1.Cor.¢. 2. Spiritus omnia fCratatur s etiam profunda
Deiy quo diestur, Spiritum fanékum divinitarem com-
prehendere, probabant contra hereticos ipfinfmet Spi-
gitus fancti divinicatem. Ergo fentiebant perilla Pauli
verba actribui Spiritut fancto perfeGtionem foli Deo
convenientem, & creaturis indemmunicabilem . Scie-
bant cnim divinitarem Spisirus fan&i non pofic effi-
caciter probavi ex perfectione; qua Deo & creaturis
comumunis cffe poffet, five de potentia ordinaria, fi-
ve de potentia extraordinaria tanetim . 4. Cim Patres
dicunt comprehenfionem Dei effe impoffibilem erea-
tutis, hoc dicunt fimpliciter & fine addito . Ergo
intelligi debent de impoffibilitate abfolura . 5. Nulla
ratio probabilis afferri poteft, quare textus Scriprure
fupra allegari , nec pofline, nec debeant incelligi de
incomprehenfibilicate abloluta . Ergo gratis de alia
inelligerentur.

5. Ratio & priori eft : quia ur cognitio fir com-
prehenfiva objecti, requiritur ut adzquet objecti co-
guofcibiliratem intrinfecam . Arqui nulla cognirio crea-
ta adequare potelt cognofcibilitatem intrinfecam di-
vinitatis. Ergo nalla cognitio creara potett effe divi-
nitatis cemprehenfiva, Major conftar ex 1.& 3. not.
Prob.min. gognc('cibilims intrinfeca divinitatis eftin-
finita . Atqui nulla cognitio creata adzquare poteft
intrinfecam cognofcibilitatem infinitam . Ergo , &c.
Major non controvertitur. Er verd cum aliguid in ran-
tum fic intrinfecé cognofcibile , in quantum eft eng
actu, ut dicic S. Thomas ; con[cqucns eft Deum ha-
bere intrinfecam cognolcibilitatem infinitam, ctim fic
ens in ratione entis infinitum.  Prob, ergo min. Nulla
intellectio finita adxquare poteft cognoicibilitatem in-
finicam . Infinicum enim 2 finito adzquari manifefté
repugnat. Atqui omnis intellectio creara eft effentia-
liter finita . Modus enim operandi fequitur modum
effendi , & omnis intelle€bus creatus eft effentialiter
finitus. Unde ab intelleGtu creaco, quantumlibet ele-
vato, aunquam produci poteft, nifi intelle&io fim-
pliciter finita , proindeque nullus intelletus creacus
perfundi poreft lumine gloriz infinito impliciter: nam
m hypothefi infufionis luminis gloriz infiniti , intel-
leétus poffer , & fimul non poffet producere intelle-
¢tionem infinitam . Poffer quidem , quia intellectus
creatus ¢d perfectitis cognofcir , quo majori lumine
glorie perfunditur, uc dicic S. Thomas, & tuncinfi-
nito perfunderetut . Non poffer autem quia omnis po-
tenria vitalis creara, utpote effencialicer finita, eft eflen-
t1alicer ad ackum finitum dererminata. Ergo, &ec.

Confirm. Abfoluté repugnat intellectionem crearam
adequare cognofcibilitatem intrinfecam 'divinicaris .
Ergo abfolute repugnat diviniratem comprehendi ab
intellectione creata. Conleq. pacet, Prab. anr, Si in-
tellectio creata adequarer cognolcibilitatem intrinfe-
cam divinitatis » adequarer intelleétionem divinam .
Conl, abfoluté repugnac. Ergo, &e. Prob. 1. feq.maj.
Nam illa invicem adequantur , que adequantur uni
tertio . Arqui intellectio creata & divina , perfectd
adzquarentur uni tertio , nempe cognolcibilitati in-
trinfecz divinitatis : cognolcibilitas enim intrinfeca
divinitatis effer urrique perfect¢ adequara: nam effet
perfecte adequara intellectioni creare, ut fupponirur.
Eft autem re ipfa perfecté adequata intelledtioni di-
ving; clim nec eam excedar, ne¢ ab ea excedarur.
Ergo, &c. Prob. 2. min, Nam fi intelle@io creata
adequarerur intellectioni divinz, creatura ram pet-
fecte cognolceret Deum, quim Deus iple: ram ef-
fecomnifciens, quamDeus, & =quaret Deumin ope-
ratione virali emnium perfectifiima : in Deo emim
emniym operationum perfeétiflima eft incelledtio ,

qua




Difputatio V.

qua fe ipfum eognofcit 8 perfe&g‘ compre‘hcn&iz_ s
Arqui hxc omnia repugnant a?folute. Et vero omni-
{cientemefle, & fe 1pfum.mtelli_ge:nd'o comprehendere,
non conveniunt Deo, nifi quia efltin fupremo & per-
fedriffimo gradu effendi, quicrearura, hoc iplo quod
creacura cft, abfolutd repugnat. 1

Obj. Clara & intuitiva Dei _v1ﬁo poffibilis eft ._Sc_d
clara & inruitiva Drei vifio cft eram c‘ompyclhenﬁg L)c% "
Ergo, &c. R. n. min. Alind ¢ff enim videre 5 IMQUit
Augnftinus epilt. 112. alind eﬁ totum videndo conspre-
hendere . @qrzdaquédcm id videtar qm:z? pmfmu ut-
cumgue fentitur = totum autci: romprebefyd;mr mdmfip,

wod ita videtnrs #? m'hi..f ejus iarem_mdmrrm: Cim

igirur intellectus creatus ita Df:um videat clarc & in-
tnitive » uc femper aliguid Dei lateat videnteny, po-
teft effe, & eft clara & intuitiva Dr:! vifio, quaznon
eft Dei r:m‘npr:he\nﬁn.. Q'L}()Lf aurem intelleGum crea-
tum, etiam claré & intuitive videncem Deum, (emper
aliquid Dei lateat, ﬁ{:)ccm: Pqtrcs , 1t {lmbroﬁus lib.
1. in Luc. ¢, I. ubL ait » neminem !1:_:1131n_nm vel An-
gelorum beatoruin, qui clare & intuitve vident D_cum,
eam quzinDeo babirat plenitudinem divinitatis con-
[pisere 5 & idcirco Ilcilllnflm.\peul'ﬂ coerrehcndcr\e.
Ut Auguﬁinus loco proximecitato, ubi illud , quo_d
{cilicer nemo hominum vel ..P;n_gelorum unquam di-
vinitaos plenitudinem confpexeric, nemo comprehen-
derit, ab Ambrofio dictum ap-prqb_a: 5 quia (n,m‘: ne-
o unguam ira Deam vidit, utnihil l_)cl 1at_crctv1ldm-
gem. Ut Cyrillus Hier. cAatcch. 6. ubi _ﬁc ait: Fident
fane Angeli (faciem Patris, ) fed non it ut eff , tota
liter [cilicer & adequare. B ai e

Dices. Intelle@um creatum, clare & intuitive viden-
tém Denm, nihil Dei Jatere poteft. Neceffarid enim
videt rorum Deum. Ergo compr\chegdic illum . K. .
ant. & cjus prob. Nam 1. dato q_nod videns clarg .8: n-
tuitivé Deum, videat neceffario omnes perfectiones,
quz (unt formalirerin Deo; a faltem non videt, ncc\vi‘
dere poteft omnes gradus illarum perfectionum. Cim
enim perfedtiones omnes abolutz , qua fant formaliter
inDeo, & tribus perfonis communes, fint infinicx in
fuo genere, habentommes gradns vn‘rlml_cs » vittualiter
ab invicem diftinétos, plures 8 plures m.mﬁmru\m 5
quos pruindc omnes ab 1-mc_l]c£l_'1_z creato , ctiam c‘,:‘u-g &
intuitivé Deum vidente , videri impoflibile ¢ft, Sic im-
poffibile eft, ab intellectu creato gradus omnes virtua-
les fapicnti;c & cmniputcntia: divine vidert, ctiamfi
claré & inuitive videar ipfum Denm. Alioqui intelle-
&us creatus poffer claré & diftincte cognolcere omnia
poﬂibi]ia,imonmnia omning qux Deus-ipi’g cognolcit,
& tam perfecke cugnofcerc,_ quam Dcu§ ipfe cogno-
fcit: quod repugnat. z. Fallum eft , quod sorellectus
creatus, claré & intuitivé videns Deum, hoc ipfo ne-
ceffarid videatr omnes perfectionesablolutas, qua funt
formaliter in Deo. Nam he perfectiones itafunt una &
eadem entitas fimpliciffima, ur ramen incer (e diftin-
guantur virtualiter; & fraunatam poflicintuitive co-
onolci, nmon cognita alrainraitive, quﬁ.m una poteft
abftractivé cognofci s non cognita alia abftractive .
Unum enim non magis repugnac, quam alterum.

Dices. Vifioniintelle€tualt repugnas effe pracifivant
R. hoc effe falfum. Nant vifio corporea eft pracifiva.
Erco a fortiori vifio intellectualis preecifiva effe porett:
inrellectus enimoculo perfeétioreft; & ad prafcinden-
dmn longé capaciot. (lu@d autem Vi.ﬁo corporea fit
Pra:ciﬁva, patet ex eo qqod oculus }rfdcns v. g. parie-
tem albuny, percipiar racionem fPecmczm albedinis ,
& now pcrcipiar. rationemrmmer?cam, _hcér [pecificé
identificaram : flam {i divinicis alius paries albus fubfti-
tueretur, priore_fala1'azlonem1mericad-ivcrfus, mu-
tationem non perciperet ocul us; quam tamen percipe-
ret, fi loco parietis albi fubﬁmlm_‘emr paries niger_.
Quidni ergo oculus mentis Deum videns , poffet perci-
pere unam perfectionent, non perceptaalia, quamvis
1pfi identificata, 8 itaunam perfectionem ab alia ipi
identificata prafcindere 2 Irem quidni oculus mentis
videns Deum, poﬁ'it pcrcip::re unum gradum alicujus
perfectionis divinz, non percepto alio ipfi identifica-
to, fed abeo virtualiter diftincko, & iraunum gradum

Simonnet T heol. T om. 1.

Articolus III. 33

virtualem alicujus perfectionis divinz ab alio virtaali,
vireualiter diftinéto prefcindere 2

Dices, Vifio intuttiva Dei eft reprafentatio Dei, ug
in fe eft & parterei. Nam vifio intuitivaobjecti eft re-
prefentatio objedi exiftentis ur exiftentis. Ergo vifio
intnitiva Dei eft reprefentatio Dei fecundiim omnia,
que funt in eo realiter identificara, & confequenter non
poteft videri unum, alio non vifo. R. dift. ant. Vifio
intuitiva Déi eft reprafentatio Dei, uceft infea parte
rei fecundiim id , quod de Deo re ipfa reprafentat ,
C.ant. Nam revera, quod de Deo claré & diftinéié re-
prefentat, tale eft A parre rei s quale reprafentatur :
quamvis enim repraflenterur precifivé, nihilominus ta-
le eftd parterei , quale repraflentatar, quia per reprefen-
tationem precifivam nihil affingitur objecto, quod non
fic in illos nihil detrabitur, quod firinillo : pracifio
enim tota fe tenet ex parte modi reprelentandi, & tota
afficit, nonobjectum, fed intelle¢tum reprafentantem
madazquaté objeCtum, in quod meradenominarioex-
trinfeca pracift refultat ex intellectuillud ita reprafen-
tante. Vifio intuitivaDei eft reprafentatio Dei, ureft
in fe i parte rei, hoc eft, eft reprafentatio clara &
diftinéa Dei fecundum omnes omnind petfedtiones,
quas habet, omncl'quc eatum gradus & modos virtua-
fes, N. ant. Talis enim reprefentatio ad comprehenfio-
nem requiricur, nonad vifionem , ad quam duo requi-
runtur, & fufficiune. 1. Ut objectum claré & diftincté
percipiatur infe, noninalio, hoc eft, utpercipiatur
per {peciem propriam, #llud reprafentantem urin {c eft
non verd per alienam, reprafentantemillud alicer, quam
in fe eft; ut fi reprafencer illud per modum corporis,
com fit (piritus. 2. Utobjectum claré & diftincte per
(pcciem propriam percipiacur ut in {e eft ackn 8 exerci-
té, itautclaré percipiarur fecundim exiftentiam actua-
lem & exercitam, qud talem, & itaclard percipiatur,
ut hocipfo, & exmodo percipiendi, abfque aliomori-
vo, veldifcur(u, intellectus cerrificerur de ejus exiften-
tia actuali & exercita, qua rali. Claré igitur & intui-
tivé videtur Deus, hoc iplo quod percipiturin fe , ut
actu & exercité exiftensafe; ita ur exipfo modo perci-
piendi; independenter ab omnimotivo extrinfeco , &
difcurfu, intelletus certificerur de actuali 8 exercira
Dei exiftentiad fe . Ad comprehenfionem verd preterca
requiritar clara & diftinéta perceptio omnium aliarum
perfectionum divinarem , omn iumque graduum & mo-
doram, quos habent perfectionesdivinz. Porro dixi
Peam vidert, fi clﬂrép{'rcipiutur infe, uractu 8 exer-
ciré exiftens i fe: quianullo modovideri poteft , nifi
percipiatur fecundam aé‘m‘:ﬂem & exercitam exiften~
tiam, utalent; nec proprié videri poteft ut Deus, nifi
percipiatur fecundiim rationem aliquam , qua diftin-
guatur ab omni eo, quod non eft Deus; Sciranullo
modo videri po:eﬁ,é{)mprié loquendo, nifi clar¢ per-
cipattir fecundim actualem & exerciram exiftentiam
& fe, qua ralem , fic ut precisé ex modo percipiendi
Deum per propriam fpeciem , inrellectus certificerur
de ejus alettate, ut actuali & exercita.

Dices. Omnis vifio Dei et quidditativa : omnis
enim intellectio mtitiva eft germana rei, utinfeeft,
cognitio. Ergo emnis vifio Dei eltreprafentatio om-
nium, qux funt in Deo. Ergo nulla poteft effe pre-
cifiva . R. dift.-ant. Oninis vifio Dei cft quidditativa
veladequaté, velfalteminadequare, C. ant. Adzqua-
e, N. ant. & utramque confeq. Iraque omnis vifio
Dei eft quidditativaaliquo mado proprer rationem al-
latam: at non omnis eft adequaré quidditativa, Hoc
enim foli vifioni increatz convenit: quiafola vifio in-
creata Deum totum repr:cf'cnratc Potrﬁ,‘torum, in-
quam,, utin fe eft; quiatotus Deus, ut in feeft, re-
prafentari non poteft claré & diftinété, nifi per vifio-
nem infinitam , qualis prater ipcrcatam nullaalia effe
poteft. Exvero fi vifio creata Dei effer adequacé quiddi-
tativa , Deus ineffabilis non effer bearis , qui vident
Deum: poffer enim ab illis nominari Deus, nomine
adequaté & perfecté exprimente quidditatem ejus :
quod repugnat Pacribus . Nam docent Denm 8¢ homi-
nibus & Angelis beatis incffabilem effe, ed quéd non
poffunt nominare Deumy, nifi nomine fux cognitioni

C relpon-




e o e s T

34 Tractatus 1. De Deo Uno.

relpondente, & confequenter nify nomine inadaquarg
exprimente quiddicatem Dei.

Dices . Cognolcibilitas intrinfeca Deiy queeft vis
mortiva effentiz divinz per modum{pecici, eftindivifi-
bilis, Ergo mover i ihilirer intelle€tum creatum
ad videndum Deum. Ergovel movet ad videndumto-
1m, vel nullo modo niover ; & confequenter
intelleckns crearus vel vider torum Deum , wel nullo

idet . Ergo videns claré & inpuiriveé Deum ,
ider rotum 5, preindeque nibil Dei latere
poreft inrellectum crearum , videntem claré & intni-
Ti . R.dilt. ant. Cognolcibiliras. intrinfeca
r, C. ant..Non enun haber
rmales, 10 quas realiter dividi poflic. Eft
iiis eriam virtualiter, N.ant. Nam haber partes
virruales, virrualicer inter fe diftinékas; razione qua-
rum effentia divina per modum fpeciei. , - feclufis im-
onibus , movere poteft divifibilier . Er tam
potelt, quam fi cognolcibilitas ejus conftarer partibus
formalibus, realiter inter fe dittinétis. Iraque, effentia
divina imovere porcft invellectom crearum ad vifionem
unius atrribuci, non movendo ad vifionem alterius ;
stem porelt movere intelletum creatum ad videndum
unum eradum virpualem neius artributi, nonmoven-
do a um aligm g m virpualem cjufdem ag-
titbari. Igitur N, omoes confeq.

Lices. Efferttia divina per modnm fpeciei, non li-
beré, fed neceffario mover. Ergo non eft ratio, cur
dicatur movere porifls ad vifionem hujus  artributi ,
quam ad vifiopem illius ; cur dicatur: movere poriys
ad videndum hung gradum unjus. areribuci, quam ad
videndum alium. Etgo vel mover ad videndnm omnia
attributa, omnelque eorum gradus; vel nullo modo
movet, & conlequenter movet indivifibiliter . R n,
ant. Nam effentia divina per modum fpeciei mover li-
beré , quizl Deus poteft motionem effentiz divinz, ur
ip el 5 fleur & terminationem effentiz divinz , ut
obiccti, reftringere, limitare , modificare, cohibere,
vel per concorium nrm‘ipurcnu.r fue cum intellectu
gloriz ad has perfectiones, ad
sreftrictum. Sedadpleniorem
hujus difficultats intelligentiam,

Nota, Cognolcibiliras intrinfeca Deiduplex eft : una
germinativa per modum objecti s alrera mmivaper mo-
dum fpeciei, Urraque nen eftaliud, (}u.im cogno['ci-
bilitas arcributorum divinerom, & graduum quos ha-
benr. Undecum attributadivina dittinguantar interfe
vircnaliter , agtributa divina habent cognofcibilitates
viprualirer inger fe diftinétas, Similiter ciim unumguod-
que artriburum divinum habeat gradus virtuales, vir-
rualiter diftinétos, plures & plures ininfinitnm, funt
in unequoque attriburo cognm.‘i_lu.iimws PEurEs &
plures in infinitum, vircualiterdiftinGz, Unde cum
cognolcibilitates \'jun:\éurdiﬁindm,rqui\'nlmntrcu-
licer diftinéts, inordine ad movendum ad diver(as co-
gnidones, vel ad eas terminandas, manifeflum eft nnum
atcributum movere pol’:'c ad [ui vifionem, camque ter-
minarg, fine alio; iremunum gradumunius ateributi
movere pofle ady ifionem{ui, & eam rerminare 5 fine
alio gradu ejufdematttibuti, proindeque cognofcibili-
tatem divinam nec movere ad vifienem, nec cam termi-
nare indivifibilirer , neque cepugnare,, quod Deas cla-
ré & intuirivé videatur , & non videatur totus; denique
mirzmnon ¢fic, quodintelle¢tum quemliber creatum,
clarélicér & inpuitive videntem Deam, femper aliquid
Dei latear , neque tot pmfu:{’im!nsriix'mss,‘\'c! faltem
ot pc!‘f:c;’tirmm]! divinarum gradus percipiat » quin
plures mpcrﬁnrpc-rmpmn:.fr. & 1ta Deus nungquam Pm'.
fit ab nilo inrellectn crearo , quantumliber elevato
comprghendi, Porrd Itas hactenis expofita » &
ia, nonnullis fortaife videbitur aliter refolvi a S,
Thoma, cujus refponfionem ug exponamus, & cum
noftra coincidere oftendamus;

- Beati incalo reipfa comprehendunt Deum,
dent intuinive. Ergo Deus noneftincompre-
.ant. Nam, ut dicit S, Thomas hic g.12.
::ompm'f;:‘?,‘dftxr a (Imm' perfeitec "
e COZATCiENT 3 Quod tansam cognofeitirs

o
=
8

givif

ki

ge

periectionum <

o

fol

guantsens eff cognaftibile .., nullus autemintelletus crea-
tuspertingere poreft ad illum perfeltum modum cognitio
misdivinz effentic  quocognofzibilis eff JEt ratio eft, quia
Deuscuius effe eff infinitumy infinite cognsfcibilis eff .
WNullus antem intellelins creatus poteff Dewm infinite co-
3m:ﬁﬁ'c. Prob. tamen ant, Beati in coelo ita vident
Deum, -ucnihal fit ¢jus quod ab illis non videatur : cum
enim videant illum s non per [pecies creatas, {fedimme-
diate in fe, nulla mediante {pecic, & fitomnind im-
plex, rotum vident.. Ergo, &c. R. 1. Sccundiimea quz
anobis dictalunt, N.ant. & ejus prob.Sed R.2. cum
S. Thomaad 2. N. confeq. Quia, utait S. Doctor, sen
propeer boc Dews incompreben (ihelis dicitur, quaft aliguid
efus it  quod non videatnr ; fed quianon ita perfetke vi-
detursfiont vifibilis eff .unde Auguflinusdefinicndocom-
preheafioncm, dicits quod totum comprebenditur viden-
dos quad itaviderury utnihil ejus lateat videntem , aut
cxjus fines ciroum|piciy wel circumferibi paffunt . T unc
enim. fines alicajus circum(piciuntnr 5. quando ad finem
i modo cognofcendi illam rem pervenitur.
Dices. Beati, videntes Deum, vident tres pcrfonas 5
& omniaarrributa ftidté fumpra, Ergo Denm tam per-
feété vident , quamwifibiliseft. R.negando confeq. &
dico, 1.juxtaca, quz (upra dicta funt , cos faltemnon
videre omnia artributa laté fumpta , hoc et , omnes
gradus virtuales , quos habent ateribura ftricté fumpra ,
nempe fﬂpicmia, omniporentia, jufticia, milericordia,
&c. Dixi, faltem, quia vident quidem omnia attribura
ftrické dita, qua in hac vica per revelationem novimus,
& fide divina credimns, At quod omnia omnind vi-
deant, quis fcit 2 Nam quis fcit , urrum areribora ftricke
di¢ka finr finita; an infinita numero 2 Dico 2. cum
S.Thoma, beatos videntes tres perfonas, & omnia at-
ttibuta firicke dicka, nen videre Deumira perfedté ,
ficue vifibiliselt ; quiaficut principinm nonita perfecté
cognofcitur, ficut cognofcibileeft, nifi cimin'illo cla-
ré cogniro claré cognofcuntur conclufiones omnes »
quibulcum chnnexum eft, & que proinde proprer con-
nexionem hane in eo tanquam in {peculo claré cognofct
poifunt:ita L)Cm‘tmz? 1ta p "1&:1-:1 videturs ficut vifibilis
eft, nifi in eo claré vilo claré videantur omnia, que con-
nexa funt cum ejusaceributis; & qua proinde proprer
hanc connexionemin illis claré vifis poffunt, elaré vide-
r1. Atbeati in ceelo claré videntes Denm, non vident in
gjusaccributis omnia, quecumillis connexa funt, & in
illis videri poffunt , ficut te ipfain illis 3 Deo tanquam in
fpeculo videntut . Non enim beati vident omnia fcibilia
io fapientia divina, ingquatamen videri poflunt, & re
ipla videntur 4 Deo. Item non videntomnia pofﬁbili‘a
in onmiporcnria »inqua tamen videri poflunt, & re ip_l:l
videntur 4 Deo ranquam in fpeculo. Rario eft, quia
beari non vident Deum cuminfinita clacitare . Intelle-
¢kus cnim creatus , ut poté infuaactivicare effenrialiter
finjrus , non poteft adinfiniram claritatem percingere.
Quia autem ad majotem vel minorem claritarem pertin-
gitcivea Deum,, prout magis vel minus elevatu , &ad
£6 majorem pertingit, quo magis clevarnr;, plura vel
pauciora vidr:{. in fapientia & porentia divina, prout ma-
jori vel minorilumine gloriz pur_['unfj‘x_tur 50 o plura
videt in mpicntin & omnipotentiadivina, quo pc‘rﬂm~
ditur majori lumine gloriz : nunquam tamen pertinge-
re pnte{t ad videnda omnia in iapicnt.l.l& porentia dn_fk
na, quz in illis videri poflunt; quia non poreft glﬁ
finiré elevari, &itanon poteft nifi ad finitam clarita-
tem circa Deum pertingere . Vide S. Thomam E_u‘c a.8.in
O.cuinon opponimur nifi voceten L‘ns,cfrlm dicimus bea-
tos non viderc omnes gradus vircuales fapientiz & po-
tentiz divine , & itanon videre torum Deum, utinfe
eft; fic videre Deum, ut femperaliguid Dei latear vi-
dentes, proindeque illos vifione (uanunquam adzqua-
re inprinfecam Dei cognolcibilitatemn, & confequen-
ter Deumeffe illis incomprehenfibilem . Quod nullo
negorio pmchir, expenden tirelponfionem noftram cum
5. Thoma refponfione , quam cum noftra libenter am-
*plectimur , & cum S. Doc‘tore]ibcntm‘c[lczn1{133 beatos
videre totumDeum , nihil effe Dei, quod non videant,
eo feilicer fenfu, quod beati videant cum perfonis
divinis omnia atteibuta ftrick¢ didta, fuppofito quod
finc




Difputatio V. Articulus IV, 35

fint numero finita, nec tamen comprehendere; quia
non videntcumtotaliter, quianon vident eum; quan-
wiim vifibiliseft, quianon videntin ejus omnipotentia,
omnia que in ea videri poffunt. Adc.io autemnon vide-
re, quin non vident omnes gradus virtuales, ycl fi vis,
omnes relationes tranfcendentales partiales , virtualiter
inter fe diftinctas, ex quibus virtualiter componitur.

ARETCULWUS 1V.

Owibus indi geat, vel non indigeat intelleCtns creatus
o : 8
ad videndwn Dewm .

ResrponNsio L

NtelleGtus creatus ad videndum Deam indigee lumi-

ne glorie. -

Prob. Intellectus creatus non poteft cum folis nature
viribus videré Deam claré &intuitive, urinfeefl,ur
probatur a.2. Ergo ad videndum Deum claré & intui-
tivé, ucin feeft, indiget elcvariftcrmrxﬂium aliquod
fupernarurale. Atqui fupernaturale illud auxilium vo-
camus, cum omnibus Doéoribus, lumengloriz . Er-
go, &c. Iraargumentatur S. Thomas hic g.12.a.5. in
Q. Cum, nquit, virtus naturalis iﬂre!{eff:.r.rcrm:‘i now

[ufficiar ad Dei effentiam videndam , oporter quod ex
devina gratia fuperaccre(car i virtus intelligendi . Ft
boc argumentum virtntis intelleltive illuminationem in-
telleltns vocammuss ficut & ipfuminteliigibile vocatur lu-
men, vel lwx. Etiftudeftlumen, dequedicitur , Apo-
cal.z21. _Qitbd clavitas Dei illuminabir ears , (Cilicet fo-
cictatem beatorwm s Dewm videntinm . Et [ecundsm hoc
lumen cfficiuntur deiformes, ideft , Deo fimiles fecn-
digne itlud 1. Joan. 3. Cam apparuerit, [imiles i eri-
mus 5 @ videbimns enm fienti eff . Huceriam pertinet
illud Pl 25. Apud reeft fonsvite: & inlumine two vi-
debimus lumen. Apud Denm, & non apud alium, eft
fons vitxe illius excellentilime, qua in clara & intui-
tiva Dei vifione poriflimizm cunﬁgir: ciim folus Deus
intelle@tum noftrum elevare pofficad praftantiflimum
fllum adtum, & lumenillud gloriz nobis nfundere, in
quo, fen per quod videbimus lumen, I\}oc eft ,lRfu_m,
qui hoc ipfo recté lumen vocarur, quod & perfeim-
mediatéintelligibilis eft, 8 inchoatam intellectus crea-
ti porentiam Eac_rﬁc_it_ndo & complendo, facit ut cla-
ré & intuitive incelligarur,

Obj. Lumen iliud vel cft aliquid intrinfecum intel-
leGtui creato, vel aliquid extrinfecum tantiim, Neutrum
dici poteft. Ergo, &c.N.min, Nam fi de poflibili agi-
tur, intetlectus creatus poteftad videndum Deum ele-
vari non folium per aliquidinerinfecum , fed etiam per
aliguid extrinfeccum ,iﬁl affiftens . 1. Elevaripoteft per
aliquid intrinfecum. Nam ficut poffibilis eft qualicas
feu habirus fupernaturaks i Deo mnfufus , & intelleétui
creato inharens,quo intellectus creatus intrinfecé com-
pletur & etevarur ad actus fidei eliciendos; ita poffibilis
¢ft qualitas fupernaturalis, 4 Deo produdta, & inintel-
lectu creato recepta, quaintrinfecé compleatur, & per-

ficiacur inchoatavirtus, quam ad videndum Deum ha-
bet intelledus creatus. 2. Elevari poteft per aliquid fibi
extrinfecum. Nam fi intellectus nofter elevari poteft,
& quandogque reipfa elevatur ad adtus fupernarurales
fidet per omnipotentiam vi decreti divini fibi applica-
tam, & paratam fupplere cav._lﬁlhta:un habitus fidei, ut
patet in infideli adulto, qui ad f_ide'm_convc_r:i:rur,g‘\f
my(teria noftre religionis credere ineipic; quidni etiam
per eandem omnipotentiam {ibi intimc prafentem, &
per decretum divinum applicatant, arque paratam ipfi
afliftere, fupplcndo caufalitarem lumlm; creatt, ad cla-
ram & intuitivam Dei vifionem elevart poffec 2 Nam
omnipotentia fic inzrernum applicataintellectui crea-
to, haberetfe, feclufis imperfectionibus; per modum
habitus, non quidem intrinfecé, fed extrinfecé com-
plentisvirturemejus, eamque pezmanenter habilicantis
1n acku primo ad producendam vifionem Det ; proinde-
que ex intellectu creato & omnipotentia ficin zternum
ei applicatarefultarer unum principium adequatum, &
proximé completum vifionis Dei intuitiva , quam tunc
Simonner T heols Tom, I,

intellectus creatus veré eliceret perinnatam fibi vireu-
tem, fub omnipotentia divina ipfam confortante & cor-
roborante per actionem puré modificativam , qua il-
lam compleret & elevaretinactu fecundo. Imd fi qui
{unt, qut hac mortali vita nondum defunéti, ad tem-
pus aliquod Deum claré & intuitive, utin feeft , vide-
runt, hoc fecundo modo ad hanc Dei vifionem elevati
fuiffe credendi funr: fruftra enim recurrereur ad quali-
tatem eis ad breviflimum tempusinfulam.

Quodd fi agitur de eo, quod reipfa fit, dicointel-
leétum beatorum inerinfecé elevari per qualitacem fu-
pernaturalem, d Deo infufam , & permanenter inhze-
rentem, qua perficitur & intrinfecé completur vireus
¢jus inchoata. Nam 1. inrellectus beatorum fic com-
plerur connaturalius, & connaturalitis elicit aétum vi-
fionis. Unde ficut Deus in hac vita intelleGtum hominis
fidelis inftruit habicu fidei , ut connaruralitis compleatur
ad ackus fidel, eofque connaturalitiseliciar; itafimili-
ter credendus eft in ceelo intelletum beatorum lumine
glorie perfundere, utfic connaturalits compleatur, &
connaturalits eliciac aétum vifionis. 2.Quiaalioquin
intellectus beatorum in ordine ad vifionem beatificam
non effer quoad actwn primum perfectior intellecu via-
torum; & visinchoara, que cuilibetintellectui crearn
ineft ad Deum claré, utinfeeft, videndum, non per>
ficeretur in ceelo. Nihil enim, propric‘:loquendo » per-
fici poteft, nifi per aliquid in iplo receprum, quo melitis
fe habear intrinfecé, quam antea. 3.Itafentic S. Tho-
mas hic a. 3. & alibi, & cumeo Do&ores communif-
fim¢ conera Durandum, 4. Videtur hoc longé confor-
mins Concilio Viennenfi, damnanti Beguardos & Be-
guinas, ailerentes amimam non indigere lumine gloria
spfam elevante ad Denm videndum . Solent enim Con-
cilia ufurpare verbainfenfu proprio; & verba Concilio-
rum periculosé fumuntur in fenfuimproprio , nifi gravis
adfit canfaeafic accipiendi. Nulla aurcm ejufmodi vi-
detur adeffe cauta, curnegetur Viennenle loqui de lu-
mine glorie propriédicto, & in fenfu S. Thoma, alio-
rumque tune remporis Doctorum, hoceft, de qualitate
4 Deo infufa, & permanenter inhzrente intelleétui bea-
torum. Unde Doétores aliqui exiftimant efie de fide,
quod beati ad claram Der vifionem intrinfecé eleventur
per qualitatem 4 Deo infufam, & permanenter inhe-
rentem eorum intelle¢tui. Alii tamen communiiis ne-
gant. Ratio corumeft, quiaConciliafolentid precisc
definire, quod neceffarium eftad errores damnandos ,
intactisiis, qua funtinter Dodtores Cacholicos contro-
verfa. Ad damnandum autem Beguardorum & Begui-
narum errotem fatis fuit, fi definiretur intelleGum
creatum indigere elevatione ad videndum Deum incui-
tivé, urin fe eft, quocumque tandem modo adid ele-
vetur, five inrrinfecé per qualitatem infufam, five ex-
trinfecé peromnipotentiam paratam ipdi afliftere . Qua
ratio non carctfolutione. Quidni enim dici poffer Sy-
nodus volaiffe & Begnardorum errorem damnare , affe-
rendo animam indigere elevatione ad videndum intuiti-
vé Deum,urin feeft,& ex occafione data fideles modum
illius elevattonis docere, definiendo illam de potentia
ordinaria aliter ficri non pofle , quim per habieum 4
Deo infufum anime, cique permanenter inhzréntem

Obj. 2. Non poteft dici , quodnam fit officium lumi-
nis gloriz. Namofficium ejuseft, vel difponereintel-
le€tum ad recipiendam vifionem, que i folo Deo pro-
ducatur; vel fupplere defeCtum fpeciei imprefle; vel
producere totaliter vifionem, ita utab eo folo produ-
catur; vel cuminrelleétu ad vifionemeffe@ive concur-
rere; vel denique conforrare mrelleétum , & confortan-
do complere inactufecundo. Nihil horum dici poteft.
Ergo, &c. R. n. min. 1. Iraque officinm luminis glo-
riz non eft, difponere intelleétum ad recipiendam vifio-
nem , quz i folo Deo producatur. Nam vifio non reci-
pl[ur\ab intellectu, fed ab eo producitur , Praterea,
eam 3 {olo Deo produci, abfoluté repugnar. Eft enim
actus vitalis; & ackus vitalis eflencialiter pender & poten-
tia vitali, tanquam a principio elicitivo. Unde cim
S. Thomas a. 5. in Q. nominat lumen gloriz difpofirios
nem, difpofitionem fumit laré prohabitu, quo intel-
lectys habilitatur inwrinfece , & aétivé difponirur ad eli-

(S cien-




36 Tracétatus L

ciendam vifionem Dei, ur patet exconrextu. z. Offi-
i

cium luminis glorie non ¢ft, fupplere defectum {pecici
imprefie. Quua, ut probabitr, inrellettus nen indi-
get fpecieimpreifa ad videndum Deum intuitivé,; ut in
feet. Nam, ut oftendemus, effentiadivinafe ipfaim-
mediaté preftar, quidquid ex parte objeéli requiritur ad
claram & inrnitivam Deivifionem . 3.Oficium lumi-
nis gloriz non eft, roraliter producere vifionem, pro-
prer rationem n. 1.allaram. 4 Officium luminis gloriz
non elt, ad vifionem cum intellectu effectivé concue-
rere, propri¢ loquendo : quia propri¢ loguendo s aétus,
quo beatus vider Denm ; non efficitur: cumnon fiten-
riras abintellectu videntis diftincka. Unde quories vi-
fionem ab inrellectu produci, elict, fieri dicimus, vel aliis
zquivalenribus vocabulis utimur , nibil alind intendi-
mus » quﬁm vifionem effe aétionem realem, quz reali-
rer eft ab inrelledtu realiter agente , licér pullam entira-
rem realem producente. 5. Igitur I'LlFfrcﬂ, ut officium
Juminis glorize fit, conforrare intellectnm, cuiinhz-
ret, ipfumque confortando, inchoatam vim, quam
haber, complere inactufecundo; nam formaliter eam
compler in adkn primo perfui prefentiam; velivis,
iplum confortando enm eo concnrtere ad vitalem per-
ceprionem Dei, ntinfeel, claram & intuitivam, lta
fentit S, Thomas q. 12. hica.5.ad 2 ubidicic, quod
lumen glovie requiritur 5 quafi perfeftio quadam in-
sellettns 5 confortans ipfum ad wvidendum Deims,

Okj. 3. Lumen gloriz vel eft caufz vifionis ; qua bea-
2us vider Denm, vel non. Quod fi diciturefe, vel eft
caufa roralis, vel partialis tantiim, Itemveleft caufa
principalis, vel parrialis tantiim, Irem vel prinsinfiuic
10 vifjonem, qu:‘im intelleGtus, velnon. Nihil horum
dici potelt, Ergo,&c. R.n.min, &dico, I.elle veré &
propri¢ caufam vifionis, quia ver¢ & propric in cam
nfuir, 2. Efe caufam rotalem non folum totalirace el
fectus, vel quali cffectus, fed etiam totalitate canfz in
genere caufx [uperioris, & principalis; nt modd vide-
birar. 3. Iraque vifionem effe ab intelleétu creato tan-
guam 4 caufa infirumentali & fubalrernata, A lumine
verd gloriz ranquam acaula principali & fubalternan-
te. Nam caula illa dicicur & eft eanfa infirumentalis &
{ubalrernata , guz ngi{ in virrute alrerins canfa , ad ean-
dem ationem concurtentis, quaidcircodicitur &eft
canfa principalis & fubalternans. Arquiintellectus crea-
tus, videns Denm, agit in virture luminis glorie ipfum
canforrantis, & conforrande ad vifionem concurren-
ris; in rangpum enim intelleckns creatus vitalirer n::ingit
Deum claré & intuitive , utin fe eft s in gquantum virtus
gjus de fe infufficiens corroboratur a lumine glorie , &
hac corroboragione perficitur, & completur . Ergo, &ec,
4. Denique intellectum creatumita indivifibiliver & G-
mul fimulgate temporis influere in vifionem cum lu-
mine glorix, utlumen glorix prius caunfalitate, & con-
fequenter pritis natura influar. Nam canfaprincipalis
& infirumentalis ita fimul rempore & indivifibiliter in
enndem effeétum influunt, ut caufa principalis prius
caufalitate influat, quia caufainftrumentalis non agit
cum pringipali, nifi quia principalisagit inipfam, &
iplam movet ad agendum, Unde adtio canfeinftrumen.
ralis dependet a caula principali, tanquama canlante
iilam actione fua, & actio caufxinftrumentalis fe ha-
ber per modum effetus L'ffpcc'h] actionis caulz pi‘inci—
palis . Igitur prior eft attio caufe principalis actione
eaufz inltrumentalis , quod et caufam principalem
prids caufalitare influere, qu.im caufam mnfrumenta-
Jem. :‘y.r(]ui, ut probatum eft, in vifione Dei creata
Jumen ;_-;'l()ri;t agit ur caula principalis, incellectus ve-
0 ut caula inftrumentalis, Ergo, &c.

ResronNstao I

videndum Deuym intuitive,
et fpecie imprefa.

Prob. Specigs impreffa et quedam fimilirudo fen
ra objectiy ab iplo objecto , veld Deo fecundum
yioentiam objech imprefia potentiz , quam docent
Peny ici fimol cam intellecty effectivé concurrere
ad abjecti cognitionem, Arqui ejufmodi fimilitudo non
veqmiricur ad vifionem Dei intwiavam ctiam in ingel-

de Deo Uno.

le¢tu creato. Ergo, &c. Frob.min. Nam firequiricur,
vel requiritut It conjungat potentiam cum objecto,
feu, quod codem redit, ur (uppleatabfentiam objecti;
vel ut reddat objectum inrelligibile ; vel denique urred-
dat porentiam objecto preportionatam. Nihil horum
dici potelt . Non primum . Nam Dens per fuamimmen-
fitatem eft intimé prafens omni intelleni creato, eique
inimé conjuntus. Non fecundum . Nam Deus pro-

ret fuam immarerialitatem eft maximé intelligibilis.

rzterea , fummum verum eft maximé intelligibile :
Deus autem eft fummum verum . Non denique tertium .
Nam intellectus crearus redditur Deo fufficienter pro-
portionarus per lumen gloriz , quod illum in ordine ad
videndum Deum claré & intuirivé, utinfeeflt, com-
plets in aétu primo quidem per fuam prafentiam; boc
1pfo enim quod intellectus crearus haber lumen glorie,
haber principium ipfins fufficienter confortativam, &
conlequenter fufficienter elevarivam ; in actu verd
fecundo per fuam actionem conforrativam , fub qua
intelleétus creatus pro omni inflantireali, proquoil-
Jam habet , fe ipfum modificat , vitalirer attingendo
Deum claré & inruitiveé, ut in fe eft.

O#j. Ergo effentia divina fuppler caufalicatem fpe-
ciel impreflz in a¢tu, quo Dens a beato videtur. Ab-
furdum conf. Ergo, &ec. R.n. min. Nam fi{pecies im-
preffa reipfa concurrerer ad vifionem Dei creatam ,
non alio modo concurreret, quam prafeptiafua, ex-
hibendo intellectui objectum videndum., Nibil autem
repugnar , cffentiam divinam vi fuz immenfitatis &
wnmarerialitatis ira fe intelleCtui creato exhibere ,
quamvis non active, fed puré Ubjt‘éli\'(: , ut incelle=
ctus creatus, habens quidquid ex parte virtutis requiri-
tur, non poflitnon percipereillamclaré & inTuitive »
e in fe eft.

ResronNnsio IIL

Incelledtus creatus non indiget {pecie expreffaad vi-
dendum Deum claré & inruinve, ur in fe eft,

Prob, Species exprefla et rerminus intellectionis,
pr.rinrc!!i:é'ri(mcmai\lmci‘ tucognofcente productus,
quo intellectusobjectum fibi reprafentar, undeideade
imago objecti dicitur; dicitur etiam verbum menris,
quia perilml‘ninrdie&us {ibi ipfi quafi loqui[u}', .Sz fﬂir
cit objectum., Atqui talis {fpecies non requititur in in-
rellectu creato ad videndum Deumy claré & intuirive ,
ue in feett. Ergo, &c. Prob,min. Nam dato quod om-
nis intellectus cognofcens exprimar {peciem objecti »
quod cognofcit, certe nullus exprimit, utcognofcat
objectum ., fed omnisexprimit, quia cognofcit. Ergo
ant. fide cerrum eft pro ntelleétu increaro. Nam fides
docet, in divinis Patrem exprimere {peciem fui notio-
nalem, non ut feipium intelligar, fed quia feipfumin-
telligit. Prob. ergo pro omniintellectu creato. Nam
expreffio imaginis fupponit cognitionem prototypi:
manifefté enim repugnat exprimi imagincm »InCcognito
plané prototypo. Atquiexpreflio fpecici eft expreflio
imaginis nbfréf:i ; com fpecies fir idea & imago abjecii .
Lrgf: exprellio fpecici fupponit cognitionem objecti
& conlequenter {pecies exprimirur ab intelleétu, non
ur cognolcarur objeétum, {ed guia cognofcitur . Unde
{i intellectus crearus exprimit (peciem objecti , quod
primium cognofcit, nonalio fincab authore pacure in-
tento exprimit ; quam e ejufdem objecti 1'cm_mi!ci pol-
fit, iterumadvertendo adipeciemillius :‘Lik{ alias cxprcf-
fam, qux ex primaillius cogpitione in ipfa intellectus
{ubftantia remanfic, Hinc {i intellectus creatusitaob-
jectum aliquod cognofcit, urab adtuali ejns cognitio-
ne nunquam ceffare poffit, ut conringitin intellectu
beatorum refpectu clarz & intuitive vifionis Dei , gra-
tis omninod dicitur aliquam objecki r.'ogniti (pccicm ex-
primere; cim hac fpecies fic prorfus inutilis, nec nifi
grmi‘; & perperam author nature dici poflic determi-
nare inrellectum creatum’, & cum eo concurrere pra-
ter exigentiam ejus ad actum prorfus inutilem . Hinc
gratis omnind d:cu:m\u' yucl]c:&um L“catomm exprime-
¢ fpeciem Dei claré _v1ﬁ; ciim & fupponat vifionem
objecti cujus eft [pecies, necad reminifcentiam necel-
faria fir objedti clar¢ vifi & mternum videndi. :

Obf.




Difputatio V. Articulus V. 37

0bj. 1. Intellectio ut fic nihil ;\Hud eft, guﬁm a&io
exprefliva idex, 8 verbi mentalis productiva. &, hoc
effe falfum. Nam intelleétio divina, precis¢ ur i_m_'cl—
lectio, non eft-adtio expreflivaides;, autproductiva
verbi. Deus enim non iu:eliigir per verbumnotiona-
le, & quia producit verbum norionale; fed .C-‘cc_)nrm
roducic verbum notionale, quia ratione pritsintel-
Fiqu. Iraque intellectio ur fic eft actio puré percepti-
va objecti ; unde eft adtio puré modificariva intelle-
&Gus; & intelletio ut fic nihil aliud eft; quamabitra-
Gum intellectus advercentis pure ad objectumaliquod,
&radvertendo, fe iplum calicer mm‘iiﬁcnmls pure.
Obj.2.- Omnis actio haber terminum realicer pro-
duoétum. Sed omnis intellectio eft actio. Ergo,&c.
R. o, maj. que fafa eft , fic I'umpta_ univerfalirer .
Traque aliqua actio habet terminum realiter prqdu&um,
ut creatio. Aliqua haber terminum puré modificatam,
ut ‘generario mixei. Aliqua habet terminum puré co-
onitum, ut cognitio, qua Angelus propriam fubftan-
tiam cognolcir, & vifio , qua bearus Deum, utin fe eft,
intuctur. Unde vifio beatifica eft pura vitalistenden-
tin, puraadvettentia, puraperceprio Dei intimé pre-
fentis intellectui, a quo viderur. Eft igitur purusma-
dus fe habendiintelleétus feipfo, 8znon perentitatem
i fe realiter productam, vitaliter, proindeque adtive
tendentis in objectum, fibi intimé conjunctum.

A Beg T A AU LrliheS nnV:

Utraum omnes beati 4‘.7;:::!:'!(:’ wideant Deuiis o
ut in fe cff.

Otz Jovinianus quarto ad finem vergente (zcu-
N lo docuit, ucrefere S. Hieronymus lib. 1. adver-
stis ipfum Jovinianum, omnium, qui{uum baptilmum
fervaverint, @qualem in ceelo fore remunerationem &
gloriam , proindeque in beatis omnibus 2qualem fore
Dei vifionem', Ira autem fentiebar, quia omnia vitia
inter fe mqualia, & &quales inter fe virrutes omnes,
proindeque & merita € demeritaineerie zqualiacfle;
mald inferebat ex malé intellecta parabolaevangelica
Matthazi ¢ 20. ubi omnibus laborantibus in vinea Do-
mini datur @qualis'merces, nempe denarius dinrnus.
Eundem errorem amplexus eft Lucherus feculo decimo
fexto, ex divero fundamento. Iraenim renfic , quia
putavic omnes homines fieri juftos, non per propriam,
fed per Chrifti jultitiam , quz xqualiter imputatut
omnibus, qui credunt; & ommnes premium accipere,
non proprer propria, fed proprer Chrifti merira, quiz
fimiliter omnibus, qui fidem habent, ex =quo appli-
cantur. Scd contra illos fic

Resrownsto.

Beati in ceelo non videntequalirer Deum, urinfe
eft. S.Thomas a. 6.

Ita docent &. Hieronymus lib. 2. contra Jovinianum;
S. Auguitinns lib. defandta Virginitate, & S. Thomas
hic a.6.in Q. & cft de fide. Prob. autems 1. ex Script.
Nam Chriftus, Mateh. c. 13- fic ait : Brdome Parris mei
mmlﬁone.\'mufr'ufﬁw?. In qua Chriftt verba hac haber
Gregorius Magn. lib. 4. Moraiium c. 31. Quiainhac
vita nobis eoft diferetio operum , erit imilla proculdubio
difererio dignitatuns . 4t quo hic alins alium merito Supe-
vary illic alinsalivm retributione tranfcendar . Unde in
Evangelioveritas dicir : In domo Parvis mess &e. 1. Cor.
c. 15. fic loquitur Apottolus : _dlia claritas folis, alia
claritas lwney & alia claritas (Fellaram . Stellaenim 4
flella differt in claritate: fic & refurrettio mortnorum .
‘Hoc eft, ficut inter fellas, aliz majorem ,aliz mino-
rem claritarem habent; ita incer jultosrefurgentesalii
cutn'majori, alii camminorigloria corporis refurgent.
At gloria anima refpondebit gloriz corporis, & confe-
quenter in juftis poft rcﬁu‘rcqftiouenl, anime gloria,
que in poffeflione Dei confiftic, non eric equalis, fed
in aliis major , minor verd in aliis. IdemApoftolus
ead. L’!‘I)lﬂ. ¢. 3. haechabec: Uns/quifque antem propriam
merceachs accipict fecundum funm laborem ; ubiper la-
borem meritumintelligic. Ex quo fic argumentor. Me-

Simonner T heol. Taom. [,

rira bona, ex Apoftolo, funt menfura glorizin ceelo
juttis rerribuenda . Sed in hac vita merita bona non
funt n;qmlia in -omnibus juftis, fed in aliis majora,
in aliis vers minora: quod non nifi infaniffimé nega-
re potuir Jovinianus. Ergo gloria & merces in ceelo
non erit zqualis in omnibusjuftis, fed majorinaliis,
& in aliis minor.

Prob. 2. ex Conciliis, & 1. quidem ex Florentino
in licreris fanéte unionis, ubi prafens controverfia ex-
prefsé definitur bis verbis: Defirimns. .. illas( animas)
gue pq,"} contraltam peccati macnlam 5 vel in fuis vorpo-
vibusy wvel eifdem exata corporibus funt purgata, in ce-
lum mox vecipis €& intuericlare ipfums Denm trintm &
unam 5 ficuti eft  mevitorum tamen diverfitate alium
alio perfeftines. 2. Ex Trident. (efl. 6. can. 32. ubi de-
finicur juftum bonis operibus merer1 augmentum gra-
tiz & glorie. Ergo quo plura & majora merita jultus
haber, ed majorem in hac viea fanétificantem gratian,
& in altera majorem gloriam recipic. Ergo ciim in-
ter jultos alii plura & majora merira habeant, quam
alii, alii majorem graciam in hac vita, & in altera
majorem, quam alii, gloriam recipinnt; proindeque
inter jultos, quivident Deumin ceelo, alii perfectits,
alii minus perfedté vident Denmrs urin feeft.

Prob.3. ex Parribus , Terrulliano feilicer in Scor-
pi:u;o contraGnofticos c. E._Quomad(i, inqui:, multa
wanfiones apud Patvem 5 fi non pro varictate merito-
rum 1. Quomodo & fella & [Fella diffabir ingloria s nift
pro diverfitate radiorum 3 Quibus verbis afleric Tertul-
lianus diverfam effe gloriam & mercedem beatorum »
ficur diverfa eft clariras Rellarum ; & diverficatem glo-
rie ac mercedis beatorum oriri ex diverfitate merito-
rum, ficur diverfitas claritatis fellargm proficifcitur
ex diverfitate radioram. Hieronymo lib. 2. conta Jo-
vinianum, ubi ecrorem ejus de zqualitare virtutum &
meritorum acerrimé impugnat. Auguftino lib. de fan-
¢ka Virginitate c. 26. ubt diverfitatem meritorum in
Sanétis probat ex Apoftolo 1, Cor. ¢. 15. in verbis fu-
pra laudaris, dum fic loquitar: Quiainiplavita ater-
na diftintle fulgebunt lumina meritorsm 5 mulre fint
manfiones apsd Patrem: av per hoc indenario quidem
nen impare non viver alins alio prolixiies : in multis
anters manfionibus honoratur alins alio clariter. Acce-
dit ratio S. Thome loco laudato. Non omnes beari
habebunt zqualem virtutem videndi Deam. Ergo non
omnes videbunt aqualiter. Prob. anr. Tnrantum in-
telleCtus beatorum habebit vircurem videndi Deum, in
quantum elevabitur per lumen gloriz . Sed mentes
beatorum elevabuntur inzqualiter per lamen glorie.
Ergo, &c. Prob. min. Mentes beatorum inzqualicer
K;rticipabum delumineglorie. Ergo, &c. Prob.ant.

am charitas habitualis,, fen gratiafanctificans, quam
habent Sanctiin hac vita, ficut femen eft ; ica & eft men-
fura luminis gloriz in altera. ArquiSanéiin hac vira
inzqualiter participant de charitate , & gravia fanckifi-
cante. Ergo inxqualiter participabunt in altera de lu-
mine glorie. Zrrelleitus unins, nquic , habebir midfo-
rem. irtutems feu facuitatem ad videndin: Dewm quan
aleerius. Quod ur probet, fic profequirar : Facultas
widendsi Deum non competit imtellettui crearo fecundins
Jham naturam, fed per lumen gloria, f,‘::od intelleftum
in quadam diformitate conftirir . Unde intellefus plus
participans de lmiine glorie, perfestins Deww vide-
bit, Plus autem participabit delumine glorie, qui plus
babet de charirate.

Obj. Chriftus, Matth. c.20.in parabola operario-
rum, aperté fignificat inwqualibus laboribus & meri-
ts zqualem mercedem effe retribuendam . In e enim
parabola, qui foliim hora undecima in vineam pacris-
familtas venerant, tantum accipiunt premiunt, quan-
tum qui tota dic laboraverant . Accipiunt enim fin-
guli denarium , fieue & alii qui portaverant pondus
diei & xftus. Refpondet S. Auguftinus iib. de (ancta
Virginitate c.26. & ferm. §9. de verbis Domini 5 pec
denarium quem finguli operarii a piunt proprer ine-
qualem laborem & mericum, fignificari vitam =ter-
nam, quz equalirer recribuicur omnibns beatis , gquam-
vis inzqualia habeant merita; omnes enim beati in ceela

3 ®eel-




38 Tra&atus L.

aterniim beati erunt: nonverd gradum gloriz, qua
diverfa eric in illis pro diverfitace merirorum . Sic
enim loquitut {erm, laudaro: Denarins ille vita ater-
na eft, & in vita :frcwmamm;.fq;m!r.'fﬂtm. Quam-
izarsm diverfirare fulgebunt s aliimajsus,
i minss, quod ramen ad iraAm ELeryam pertinet
¢ erit omnibus . Non enim alteri erit longins ,
aiteri brevins , quod pariter fempiternum eft 5 quod
Hon habebit finem s nec miki nectibi. Ineundem fen-
fum loquitur lib, de fancta Virginitate cap, citato ,
ur pater ex verbis ejus fupra laudatis .
R. 2. Non circnmftantias, led {copum parabolz at-
endi opottere . Intentio autem Chrifti banc parabo-
lam proponentiseft, uroftendar Genrilesad fidem con-
verrendos tantiim , imo plus pramii in lege gratiz
accepruros, quam acceperint Judei, qui tornmpon-
dus legis Molaice tulerunt, & rantoperé in fervandis
defudarunt; non quodin lege gratiz minori-
bus n s &qualis merces recribuenda fir , fed quia in
hac lege Chriftiani proprer abundanriorem gratiam &
charitatem, 1n cordibns eorum per Spiritum fanétum
diffundendam, tantum, imo plus merebnntur, quam-
vis minus in fuavi & levi jugo ferendo laboraturi fint.
D41, 2. Si fanéti in ceelo vident Deum inzqualiter,
nous eft alrero beatior, Abfurdum conf Ergo, &c.
Prob, min. Nam fi unns eflet bearior aleero, unysma-
jori bono fruererur, quimalter. Quod eft abfurdum,
{\'am emnes fruunrur fummo bono. Sumine autem non
datur majus , imo nec zquale, R, Sanétorumin ceelo
unum eflealtero beatjorem, non quia nnusfruitur ma-
jort bono, quam alter; omnes enim, nrrecté dicitur
in obj, fummo bono fruuntur: unde quoad hoc omnes
inter fe aquales funt, omnesverébeatis fed quiaunus
fummo bono perfectins froitur, quamalrer, & vifio
beatifica, per quam fanéti funt formalirer beati , in uno
clarioreft, quaminaltero. Quamvis enim vifio beati-
fiea (irin omnibys fangtis eadem quoad effentiam, non
-adem in omnibus quoad gradus intenfionis & ex-
onis; & ita licét omnes fangi perfedtifime Po[‘»

t Deum quia omnes poflident illum modo
quoad cffenriam excellentiflimo, unustamen alio per-
fectius poffider illum, quia inequaliter poffident il-
Jym fecundiun gradys intenfionis & extenfionis,, qui
inzquales efle poffunt intra eandem {peciem & ef-
fentiam poffeflionis , quantumvis in {ua linea fum-
mam & excellentMlimam,

0bi. 3, Omnes beati videnr Deum, ficutielt, Ergo
omnes xqualiter vident, R. n, confeq. Quamvis enim
cmnes videanr, ficuti eft, non ramen omoes vident
cum, quantun videri-poteft, ficuti eft; imd nullus
vider enm, quantum vifibilis ef, ficuti eft . Unde

otet unus alio perfectitis videre illum , ficuri eft.
Cum igirur reipfo nnus alio perfeckins videatillum,
ficuti eit, vident ilum inzqualitec,

Confirps. Omnes beati vident Deum ficutieft, hoe
fenfn quod non videane illom alirer, quameft, fen
aliter fe habere, quim re ipfa (e habery exquonon fe-
quitut, c]u%)c! oimnes :r(_]uépcrfcé}& illum videant, fed
folum quod nullys in {ua vifione fallatur, Veletiam ,
fi vis, omnes beativident Denm fieuri eft, hoc fenfu
quod omnes videant trinigatem perlonarum, effentiam
{tricte fumpram, & omniaalia areributa abloluta ,que
fide divinacreduntur in hac vita ; ex quo minime fequi-
tur, quod omnes zqualicer videant Deum . Non enim
omnes vident atrriburadivina adequaré, & quantiim
vifibilia funt ; ciim majori & majori in infinicum clari-
tate videri poflin » & habeant partes & gtadus virtuales
p!urcs 8¢ plures in infinitum, quornm unus fine alio
videri potelt , Unde nullus videt aut videre poreft
arteibuta divina adequaté, & quantiim poflunt vide-
T} anniam autem inter beatos alii claritis 5 alii
minus claré vident arrribura divina, & ira alii plu-
res 5 alii paugiotes vident diftinété gradus virenales
atcributorum divinopym, non eft in omnibus beatis
gqualis vifio Dei, fed inzqualis,

Obj. 4. 81 inter beatos alii minds, alii magis perfe-
k¢ vident Deum, quimindsperfeété vident , non funt
verebeari, K. n.feq. probiile non eft verd bearus , cu-

de Deo Uno.

jus appetitus non fatiatur. Atgui inviis » qui minds
perfecte vident, appetitus non fatiatur . Ergo, &c.
Nora min. Prob. min. Tandin appetitus non fatiatur,
guandiu fuperelt appetendum aliquid, quod proponi-
rur {ub ratione majoris boni . Atqui mints perfecte
videnti Deum fapereft appetendum aliquid, quod el
proponitur fub ratione majoris boni , nempe perfe-
ctior modus videndi Deum, & confequenter pefectior
bearitudo, qua frunnruralii. Ergo, &c. R.n,maj, Nam
tunc apperitus perfecté fariatur , cum nihil amplids
defiderarur ;y quam id quod poffidetur . ‘Acbeari, mi-
nus perfecké videéntes Deum , nibil amplits defide-
rant. Cum enim efficaciter diligant Deum plus quam
{e ipfos, cfficacirer conformant ie voluntari divinz,
qua ftatutum efts minoribus meritis vifionem Dei mi-
nis perfectam retribui, ficnt & majoribus magis per-
fectam, arque ira fe rem habere impensé gaudent :
unde & forre fua plané conrenti funt, & ahis fuam,
licét meliorem, minimé invident . Vellenr quidem »
fi ira Deo placeret, ad altiorem beatitudinis gradum
pofle pertingere; fed hec voluntas conditionata, feu
potius velleitas, non impedit perfetam (aricrarem .
Osares , utrum intelleétus crearns {pecificé perfe-

gior , cum @quali lumine glorie - perfectins videat
Deum. R.negativé. Ratio negandi eft, quiaingelle-
¢tus creatus, quantumcumque {pecificé perfectior fup-
ponatur, habertantiim ex fe inchoatam virtucemad vi-
dendum Deum, pmiudcque non valet ad videndum
Deum, nifi in quantum elevacur ; & pro menfura eleva-
tionis. Arquicum zgualilumine gloriz non magis ele-
varur, quim intellectus {pecificcinferior, utparerex
terminis. Ergo cum zqualilumine gloriz non valerad
perfectiorem Dei vifionem, fed ad xqualem tanciim.
Hzc autem plané viderur effe fencentia S. Thoma loco
laudaro, cumaic: Faculras videndi Dewm non competit
intelletui creato fecundnm fuam naturam 5 fed per lu-
men glorie, quod intelleftum in quadam deiformitate
conffiauit . Unde fic adhuc argumentor. In rantum qui-
libet intelleétus crearus valer ad videndum claré & in-
tuitivé Deumutin fe eft, in quantum pertingit ad quan-
dam deiformitatem , hoc ¢eft, ad excellentem quandam
& diviniordinis fimilicudinem cum Deo,qua fimilitudo
non cftaliud, quim excellens qua_'dam&divinioi"dinis

articipatio intellectus increari . Arqui quiliber intel-
E:&us creatus pliis vel mints ad banc ‘dciformimmn
pertingir, prour majori vel minori lumine gloriz per-
tunditur, Nam-hac deiformiras realiter confiftir in lu-
mine glorie, quo formalirer inrellectus crearus increa-
rum excellenti quodam & divino modo participat. Er-
go intellectus crearus quiliber in tantum phis vel mints
valer ad videndum Denm claré &¢intuiriveé, urinfeeft,
in quantum majort vel minoriluyminge glol‘ia‘ pm'l'uuc]i-
tur, & conlequenter cum zquali lumine incellectus fu
perior non plus valetad videndum Deum claré & intui-
tive, urinleeft, quiminferior; fed amboadid valent
ex ®quo, quia ambo ex @quo funt deiformes, ambo
£X 2qUO pnrricipant intelletum increatum excellenti
illo & divinomodo, quem clara & intuiriva Dei,utin
fe eft, vifiorequirir. Recteigirur inmqmlims vifionis
beatifice ab inzqualitate luminis Flcari:c , ficut ing-
qualicas laminis gloriz ab inequalitate meritorum, a
nobis cum Patribus & S. Thoma reperitur.

ARTICULWUS VL
Ouid per vifionem beatificam beativideant .
ReEsronNsio L

Eari vident effentiam Dei ftridté fumpram, trini-
B tatem perfonarum, & omnia atrributa abfoluca,
que fide divina creduntur in hacvita, quamyisnon
videant omnes parres feu gradus virtuales horum areri-
butorum,

Frob, 1. pars. Nam fi beati non viderent effentiam
Dei firické fumptam, non viderent proprié¢ Deum, Ille
enim non videt propri¢ Deam, qui non videt id quo
primd conflituitur, & diftinguiturab eo omni, quod
nen eft Deus, Lraby 2+ pars. Quia vifio beatis modo

conna-




Difputatio V. Articulus VI. 39

connatutali conceditur « {\ibt_'ati non vident effentiam
divinam modo con_natu;'all, nifi videant illac cum fuis
compk—m:nris intrinfecis , quafunt pe_riona!xtarcs Eiin-
nxe. Hac autem utraque pars eft de fide ; nrpote ex-
prefsé definita a Conc. Flor. in litteris fan&z unionis,
ubi dicitur animas beatorum , ﬁvc‘ in corpore , ﬁvj:
extra corpus Purgarasy émtueri clarg ipfwm Denm tri-
yus F vinum. Prob. 3. pars, 1. ¢x Apoftolo 1. Cor.
¢. 13. dicente: Fidemus nunc pcrjpm;!::m ifz_«‘m‘gma;e:
runc autem faciead fagiem . Ergo tunc videbimus, que
nunc credimus; & cognitio divinorum, quam habe-
mus in hac vita, & corumdem cognitio, quam habe-
bimus in altera , in hoc tantim differunt , quod una
(it obfenra & mnigmatica, altera verd clara & intuiti-
va futura fic. Ergo tunc claré & incuitive videbimus
omuia ateributa abloluta, quenunc credimus. 2. Ex
Auguftino lib. 20. d¢ Civ. ¢. 21. Fbi widebimusy &
candebit cor nofbram . Nec expreffit, quid videbimus.
:;‘c;:,’ g:t;’n’ § ;u‘f;' Deum 2 ut impleatur in nabis )‘Jrami U
evangelicum : Beati mundo corde , qwm'ﬁ:m z'pﬁDc’_um
widebunt 3 O omuia illa, qua e non videmus: {,’rt-
dentes antem pro modulocapacitatis humanas longewi-
LS 7wim Junt s argue incom arabiliter ragémw‘{m ik
videbitisy inguity G gandebit cor veffram. Hivcredi-
tiry ihi v.‘duliuir. 3. Rarione. Quia vifio I"uccedicﬁ-
dei, tanquam premium merito. Arqui meritumnulla
ex parte exceder premamri hucndu_m in c.(r;lo . 'Llhl.,
ut ait Chriftus Matth. ¢, 5. merces copiofaerit; & ubs,
ur idem ait, Lue. c. 6. menfura bona, & conferta, &
coagitata, 8¢ fuperefftuens dabicur in [ingm u\o.’h‘um‘.
Ergo illic non pauciora vic!cbuuus_, quam hic L:]'L‘dl-
mus. Ergo , &c. Hactenusaurem dicta cuuﬁm‘n:tp pol-
funt ex S. Thoma hicq.12.a.7.ad 2.8 3. ubt viderue
fupponere Deum non poffe prapter fuam fimg ace
videri intuitivé, ur in fe eft, quin videantur omnia,
que funt in illo formaliter, ac proindc qui':l \:idcantlm'
omnia atetibuta fricte dicta, cum effentia & perfonis.

Prob. 4. pars. Quiafi beati d@ﬂinc‘te vidqcpmmnes
partes fen gradus _virruaies a:m\humrmn divinorpm,
comprehenderentilladcexrenfive,: neparet ex terminis,
& intenfivé : namviderentillatanra claritate,. quanta
videri poffunt. Ciim enim e0 plures gradus vircuales at-
tributorum divinorum diftinété wideantur , quoateri-
buta divina claritis videntur ; & vicitiim ¢o clarits vie
deantur attribura divina, qud phues illorum gradus
virtuales diftinéte videntur, proindeque major elaricas
in videndis aecributis fic ratio diftincke vidends plures
illorum gradus virtuales; certé fi beatividerent diftin-
¢ké omnes partes virtuales atributoram divinornm
viderent illa infinita claritate; & ita viderent illa tanta
claritate, quanta ex fe narafunc videri, acproindevi-
fione fua adequarent inctinfecam illorum cognolcibi-
litatem, uon?olfam extenfivam, (edetiamintenfivam,
& ita illa non folim extenfivé , fed epiam intenfive
comprehenderent. Arqui hoc abfoluré repugnat , ut
fupcriﬁs probacum cft. Ergo, &c.

REspownsio IL

Beativident in Deo y ut inmedioratione prids cogni-
to, creaturas ut poflibies fecundim fuum effe fm}
prium - alii plures, alii pauciores, nulli tamen omnes.

Prob. 1. pars. Nempe quod beari videant in Deo , ut
medio prius cognito , creaturas uc poffibiles fecundiim
cffe pmprium , I.authorirate S, Auguftini agnolcentis
in Angelis duplicem creaturatum cognitionem, anam
matutinam, qua cognolcunt illas W erbo ; alteram
vefpertinam 5 qua cognofcunt creatnras in f ipfis im-
mediatd per prop:ins Ipqcies-, quarum primam fecunda
longé elariorem & perfectiorem effe docet. Sicenim
loquitur lib. 11.de Civ. c. 7.Cognitio creatnra in [z ipfa
decoloratior eff 5 ut itadicanm s quam citm in Déi fapien-
tia cognoftitur, wvelut in arte, gua fﬂffrzﬁf}, aut fiert
poteft. Arqui cognolci creaturam in {apientia divina,
velut in arte, qua factaeft, aur fieri poret, eftillam
cognolei in fapientia divina, tanquam in medio pritis
cognito « Ergo ex §. Auguftino Angeli beari ( idem dic
de hominibus beatis ) vident in fapientia divina, ran-
quam in medio prifs cognito , creaturas falvem ue pol-

Simonner T heol, T om. . :

»

~

fibiles, & quidem fecundim effe proprium, quod ha-
bent, fi producantur: manifeftum enim eft 5. Docto=
rem loqui de cognitione creaturarum fecundim effe
proprium: vident, inquam, melius & claritis, quam
videant eas in fe ipfisimmediaté, ed quod (cilicer fa-
pientia divina » ut objectum prius claré & intuitive
vifum, f{ic medium cognoibendi creaturam longé prae-
ftantius, qudm propria creature {pecies. Hanc effe
S. Augultini mentem oftendicur amplits ex lib. 4. de
Genefi ad litteram. Nam ita loquitur c. 23. Multum
interefl imer cognitionem vei cujufque inVerbo Deiy &
cognitionem in natira ejusy wt illud merito ad diew per-
tineats hoc ad vefperam . In comparatione enim lucis
illins, guig, in Perbo Dei confpicitar 5 omnis CogRitio
qua crearuranm quamlibet in fe ipfa novimus s nor im-
merito nox dics poreff .

Prob, 2.authoritate S, Thoma hic g. 12. 2. 8.in O.
ubi hac leguatur: Adanifeffum eff , quod fic aliqua
dentur in Deo , Secundum c]i:ad_/&li}[ iniplo. Omauia an-
sem alia funt in Deo, fionr effeitus funt virtate infua
canfa. Sicigitar omnia videntur in Deo , ficur effeltusin
Suacanfa. Ergo ex§. Thomacreatura faltem ur poffibi-
les videntur in Deo, tanquamin medio rarione pritis
cognito : canfaenimratione prills cognita,; fchaberad
inftar{pecnlireprelentantis etfeCtus, quosinfevirtua-
liter continet; ficut principium, ratione pritis cogni-
tum, (e haber ad inftar fpeculi reprefentantis conclufio-
nes, quibufcum connexumeft. Sicutenim principium
cognitum fe haber ad conclufiones, ita (e habet caufa
cognita ad effeckus fuos, ur docer ibidem S. Doétor.
Nec dic S. Thomamnon loqui de creaturis fecundiim
effe P:—n:}rium, fed fecundum effe eminentiale tantim ,
quod habent inDeo, tanquam in primo principio el-
{endi rerum omnium. Nam 1. cognefci creaturas tan-
tim {econdim effe eminentiale ;. quod habentin Deo,
tanquam ia primarerum omniam cagfa , non eft, pro-
pri¢ loquendo;,: cognolci 1pfas creaturas in Deo, fed
Deumiphim ;- qui ¢ft prima caufarerum omnium. At
8. Thomas docet creataras proprié videri in Deo s ur
effectus inccaufa fua. 2. Quod verbis laudaris incelli-
gat, creawuras criam fecundim effe proprium videri
m Deo, ur effechns in caufa ratione prits cognita, pa-
ter-ex @ §8:a 7. inO. ubide Angelis beatis heec feri
bit: Now enim widendo Verbam , cognofouns folum i
lud effe wernm ( eminentiale fcii'tcct\) guod babent in
Ferbos fed slind effe, quod habent in propria naturas
Jent Deus per bocs quod wider fe , cognoftit offe ve-
vums > Quod biabet in propria datura.

PraZ. 3. Ratione. Namiv. g. omniporentia divina
haber tranfcendentalem refpectum ad omnia poflibilia
in particulari.. Arqui refpectustranicendenralisad ali-
quem terminumn in particalari, non poreft claré & di-
ftincte cognofci, quin terminusejus diftincte cogno-
fcatur, ut perfe manifeftumeft.  Etgo non poteft claré
& inruitive videri omnipotentia divina, quin fimul ali-
qua faltem creatura poilibiles diftincte cognolcantut :
cim non poffit claré & intuitive videri omnipotentia
divina, quin claré & intuirivé videarur feenndiim ali-
quas [altem habitudines tranfcendentales, quas habet
ad creaturas aliquas in particulari. Idem autematgu-
mentum fieri poreft defcientia fimplicis incelligentiay
& de fimplici complacentia, quam Deushaber circa
poffibilitatem rerum : utraque enim tam haber refpe-
ctum tranfcendentalem ad omnia poflibiliain particu-
lari, quim ommnipotentia. Unde in Deo triplex repe-
ritur medium, -in quo ratione prits clacé &intuitive
vifo, abftractivé 8 indireéte videnturcreatur ut pof-
fibiles fecundiim effe proprium , guod" habent, fi re
ipfa exiftunc , vel haberent faltem, fiexifterent.

Dixiautem indirecté & abftractive. Pro quo, #ota.
Actus, quobeatus videt Deum » & in Deo poflibilia,
duplex habet objectum , primarium fcilicet, & fecunda-
riam. Primarium eft Deus, fecundarium verd poffibilia.
Deus cft:objectum primarium vifionis beatifice, quia
per fe in?n\nediaré'vidcrure‘xbeam, & non per aliud ta-
tione prius cognitum: poflibilia verd fecundarion ,
quia non perfeinimediaté, fed peralindratione pritis
cognitum videntur abeato; unde indiredk rantiim vi-

4 dentur;




40 Traétatus 1. De Deo Uno.

dentur ; quia illud indiredte tantiim videri dicirur, guod
non videtur, nifi quia aliud viderur, & vilum eftin-
telledtui ratio illud videndi. Videntur eriam tantiim ab-
firackive, quia precis¢ qua poflibilia attinguntur fos
lym fecundum effe nonrepugnans. Dens autem & di-
re€ké & intuirivé videtur, quia 4 beato actingitur &

er fe immediaré,& (ccnndum effe actuale & exercieum;
fraurvifio bearifica inrelledtnm beati certificet de actua-
11 exiftentia Dei & arrributorum ejus 5 tam relarivo:
rum > quim ablolutorum 5 cim illum qud prccisé
¢ft vifio poffibilinm in Deo, certificer tantlim de eo-
rum non repugnantia ad exiftendum.

Prob. 2. pars; nempe quod inter beatosalii plures,
alii pauciores videanr inDeo creaturas ut pofibiles:
qnia, ut probatum eft arr. fuperiori, beati non vident
Deum zqualiter, fed alit perfectins & clariis, alii ve-
ro minis claré & perfecke. Atqui quo Deus claritis &
perfectius videtur, co plara; & ¢contra quo miings
claré & perfecté videtur, eo pauciora videnturinillo
poflibilia. Ergo, &c. Prob.min. Quia poflibilia viden-
tar inDeo, ficur efectusincavta. Sed quo perfectins
videtur cavla, co plures; & écontra quo migs per-
fedte viderur canla 5 eo panciores videntur inilla effe-
¢tus: ficut quo perfectiis viderur prineiy » €o plu-
res 5 & quo minys perfecté viderar principinm , co
pauciores videntur in illo conclufiones . Ergo , &,
Sic argnmentarur S. TI’%{H‘BES hic q.12.2.8.in O. Manis

fum eff s INQUIT, qrod guanto aliquacanfa perfeitivs
etur 5 EAnto p}m’g’r efus effelbus in ipfa videri pof-
enim haber imelleltnm elevatum o [rarim
#ito prncipio demonfirativo propafite s ex ipfo multa-
rim conclufionnm cogmitionem aceipits quiafilicet me-
lites illud prenetrar. Quod non convenit e qui debilion
ris intelleitns eft 5 fed oporrer, quod e finguia expla-
uentur; quia videlicer non faris penerrat lind princi-
pium, .. Ex his autem concludit , quéd horum , quz
Deus fagits vel facere poreffs tanto aliquis intellettys
plara cognofCits quantd. perfectins Deanr: vider,

Porro ficut inter bearos alii plures 5 -alii panciores
vident in Deo creatyras ur poflibiles; ita alii has, alii
alias vident, prour ad id dererminantur abeffentia di-
vina, ad vifionem (ui objectivé concurtente fecundnm
beneplacitum divinum , vel potils & lumine gloriz
ex fua ratione five fpecifica , five individuali ad hae
poffibilia, & nonalia; manifeftanda determinato , ant
ab actuali concurfu Dei, cum intelleétu & lumine glo-
viz ad borum 5 & non illorum poffibilivm . vifionem
juftas ob caufas concurrentis . Concurrit antem ad vi-
fionem horum & nonillorum poflibilium, concurten-
do ad vifionem harum , & non illarnm partinm vir-
tualium foz omnipotenti® ; harum 5 & non illarum
patrium virtualium [cientiz fimplicis intelligentize; &c:
Nam bic beatus vider in Deo haec poflibilia, & nonil-
la, quia vider v.g. has ', & non illas pattes virruales
omnipotentiz diving; ficur vider pluras vel pauciora
Fnl‘ﬁ‘hi\ia inDeo; quamaling, quia videt v. g. plures
vel pauciores pattes virtuales omnipotentiz divina:
quam alius, qui vel perfectiis & claritis , vel mints
claré & perfecte vider omnipotentiamdivinam. Qud
enim clarits viderur omnipotentia,; ed plures; & ¢ con-
tra quaIminis claré vidcru:'nmﬁipnrcntm, ¢d paucio=
res videntur partes virguales illius;- quee parres virtua-
les funt parriales re(pc‘&us tranfcendentales, victnaliter
water fe diffincti, ex. quorum colletione veluri inge-
gramyr omniporentia, & quorum (inguli clard cogniti
dugunt in cognitionem diftinétam poflibilis particula-
1is» ad quad terminantur , Ex quo facilé declarari poreft
amplius veritas hujus fecunde partis affertionis noftra..

Lrab, 3. pars , Nempe quod nullus inter bearos videar
in Deo omnia pofiibilia. Quia i beatus aliquis videret
cmnia poflibilia v.g. in omnipotentia, cognolcere
diftincté omnes partes & gradus virtualesillins . Conf:
repugnat, Ergo, &c. Major paterex rerininis. Prab,
s 51 beatus aliquis ditin¢te cognofceret omnes pat-
res & gradus virtuales omnipotentiz, omnipotentiam
comprebenderet pum, extenfivé rumintenfivé, ut cons
fiar ex dictis refpi1, Conf, repugnat, Ciim enim par-
tes & gradus virguales ommporentix fing pluces & plu.

res in infinitum , vifio illa , qua beatus omnipoten-
tiam tum exrenfivé ruminren(ive comprehenderet , ef
fer extenfive & intenfivé infinira, qualis profectd vi
fionis non eft capax intelleCtus creatus. Ergn 5 &c.

ol e e 8 B e W 1

Beari per vifionem beatificam vident decreta divi
nz voluntatis.

Prob. 1. ex S. Auguaftino lib. 13. Confeff. c. 15. ubt
de Angelis fic loquitur: Non opus habent fufpicere fir-
mamentuns boc 5 €7 legendo Eagh'sf:‘rn’_ verbum tuas .
Videnr enim faciem tnam femper s & ibi legune fine
[yllabis temporum quid welit eterna voluntas twa. Le-
gunt eligunt € diligunt: femperlegunts O nunquan
prateris- quod leguns Eligendo emm (cd :,fi."‘ge_’nda le-
gunt ipfam incommentabilitatem confilii 1 - igum‘ ex
5. Augnftino eadem illa vifione, qua beari vident fa-
ciem De1, vident quoque decrera divina , & corum
incommurtabilitatem. 2. Ex S. Bernardo lib. 5. de Con-
fideratione c. 4. nbi in hac verba Prophere s Unams
prrii a Domine, hanc rcq:«jram, ut inbabitem in domo
Domini omnibus dichus vite mea, 1t videam volunta
teme. Domini , ac vifitem remplum efus 5 bec fcribir :
dni ibi videatur cor Dei? _Q"* 7 }L’l‘p?‘abamr, que
woluntas Dei bona o €& beneplacens, & perfefla ?
Bona in fe, placens in effeltibus, beneplacens fraenti-
bus pﬁ’ﬁéhi pci'ﬂ'f}i.r, & nibil nitra qustr tibus. Pa-
tent vifcera 7):'#:/('?1‘[0}"{;‘: « Patent cogitationes pacis » di-
witie falutis, m}ﬂcn',z bona wolantatis. Quibusverbis
aperté fignificar S, Bernardus unumquemque bearorum
vifuram effe quecumque Deus circa {alutem & pra-
deftinationem ejus ab mrerno ftatuir, 3.Ex S. Thoma
hic q.57, a,5. in O. Ef aviers & alia_dngelorum co-
gn.'.r;b, que cos é‘m:o.fj:!rir, qua wvident Ferbum , ¢ res
i1 Verbo, Erbag quidem vifione cognofcunt myfteria gra-
tizy non qm’d:m omtia » e aqualiter omues o fed fe-

wnditm quod Deus wolutrir ¢is revelares hoceft, ma
nifeftare per lumengloriz, nrpatetex fubfcqucnti_hus 2
Nam fic profequirur; SuperioresAngeli perfpicacises di-
winam fapientiam ( clare {cilicer 8¢ intuitive ) contem-
plantes . plura myfieria G altiora in ipfa De: vifione
cognofcunt s qua inferioribus manifeffant 5 eos illyminaz.
ds » Quid autem funt myfteriailla grariz, gua Angeli
beati in ipfa vifione bearifica cognolcunt , nifi ea, quz
Deus ex pura liberalirate vel milericordiaab ®rerno or-
dinavit & preparavit adelcGorum fum‘um_ cm_'lh‘.m{n:'n-
tinnem, & glm-i:xm fuam procurandam in his mifer-
cotdiffimam bonitatem exercendo , in illis oftenden-
do juftiffimam feveritatem: Videntigitur beati decrera
divina per vifionem bearificam . Ratio congrua et
quia amicitia, qualis perfectiffima Deum inter & bea-
tos intercedit, exigit ut amicus amico fenfus fuos &
confilia ap::riar. Ut autem recté obfervar 5. Thomas,
non omines beati vident zqualiter decrera divinz vo-
Junratis, & nullus vider omnia. Rario congrua primi
eft , quia non omnes funt zqualiter amict Der, 8¢
conveniens eft, ut qui plura & majora habent merita,

lnra & alriora videant. Secundum probant hee Chri-
{ti verba Marci cap. 13. De die autems ¢lla wel hora
nemo [eity neque Angeli irx_raz.’a. Pi':;rc:'calmc vide-
tor pertinere ad commendationem dn'mm_nm]cﬁan‘s,
& (umme ipfius independentie . Porto beati ex eo quod
videant fubfantiam divinam claré & intuitivé , non
neceffarid vident divina decreta, Nam fi Angelus po-
telt pro atbitrio occultare vel manife(tare actus volun-
tatis fue aleeri Angelo , etiam claré intuenri (ubftan-
tiam ejus; 4 fortiori idem poreft Deus refpectu bearo-
rum omninum , a quibus clar¢ & incuirive videtur,
dando vel fubtrahendo concurfum ad videndas voli-
riones divinas neceffatium .

Resronsio IV.

Beati vident in Deo, utobjecto ratione privis cogni-
o, creaturas etiam ut exiftentes.

Prob. 1. ez S.Auguftino, itadocente locislaudatis
Refp. 2. ubi tam de c1‘c:1ELll’i$ exiftentibus , quam de
poflibilibus, imo de exiftentibus potiflimimloquitur.
Qutod adhuc amplitis oftenditar ex c. 24.1ib. 4. de 5_}3*

nefll




Difputatio V. Articulus VL 41

nefi ad lite, ubi fic ait = Cam: faniti Angeli 5 r]:zi!ﬁu
poff refisrreltionem coaquabimur ... femper wvideant fa-
ciers Dei 5 Verboque ejus unigenito filio > fieut Parri
equalis gfts perfruantir... prrfm[darf'ria u?i;-v?rfdr?s t‘?jt'.-zf-
ramts i na ipft funt principaliter c'arzd;f;, i ipfo
Verbo Dei privis noverant s i quo funt omRiiTE > etiam
ua temporalicer _ﬁiéhz fuines alerns Fationes raHGRATE
i eo- per quod falta funt ommia; as d-mr‘,a’c n "Pf‘? crea-
turds quaty fie noverunt s tanguam infra .dffgd-!'ﬂfﬁfﬂu"
camqueé. referentes ad, illins landem 5 an Cujs incommi-
rabili weritate rariones [ecundum t‘f.’h!flf(dl'\fd cﬂ? prin-
cipaliter wvidenr. Hic S.DQ&_:TUI' manifeft¢ loquitur de
crearuris per Verbum conm_r!s » quas d1c1§ nb' Angelis
duplici cognirione cogno[m', una veluti prlm\ana‘&:
principali, qua cognolcunt illas 1n Vierbo clare & in-
tuirivé vifo, quia rerum cmfmm_n, que per ipinm fa-
&z {unt, xrernas E‘.".l_‘lDi‘!CS‘AL‘LlAl\_‘IB::Q in fe continet,
quas Angeli beari clare & intuirive contcn.)planrcs 5
crcarum;'cxiﬂcutcs, quaruim funt 1dca:,_er‘1am utexi-
flentes claré intuentur s altera verd veluri fecundaria,
qua cngnofcm!t illas in fe ipfis > ad proprias illarum
{pecies oculum mentis quafi demittentes.

" Prob.>. ex S.Bernardo lib. 5. de Confid. cap. 1.ubi
his Apoftoli verbis Rom. ¢.3. relatis, Jrvifibilia Dei
per eas que fatta Sunt 5 intellelta confpiciumar s fic
ait: Sane hac feala cives non egents fed exvles.....
O vere quid opus eff ﬁdi‘h‘{fﬂc?ﬂi jam ﬁ:!iyr{;a Crea-
tura cali illa ety prafto babens perquod potins iftain-
featur . Videt Verbuwm , C7inVPerbo faita per Ferbum.
Nec opus haber ex his, que faéla funt s faltoris noti-
tiam mendicare .. Neque enim 5 4t wel ipfa m‘mcri{_ 5
ad ipfn defeendit s que ibi illavidets ubi longé melivs
funt 5 quam in fe ipfis. Qua verba nullum tergiver-
{arioni locum relinquunt. Nnnli S.Do&o_r .m_am.Fcﬁé,-
loquitur de creaturis ut exiftentibusy & dicu';l.ias' Vi
deri 4 beatis in Verbo 5 quod vident, & fic ibi vide-
riubi longémelits; hoceft, modo longé excellentio-
ri funt , quam in (e ipfis.: Sunt enim in Verbo tanquam
in fupremo Ente, quod eft primum. principiun, &
idea reram omniums quE fune,vel fieri poffunt .
In alienum itaque fen{um convincgumr‘dctorquerc
5S. Auguftinum & Bernardum , qui cos interpretan-
cur de creaturarum ut exiftentium vifione in Verbo ,
non formali, fed canfali, & conténdunt lanctos illos
Dodtores eatentis velle exiftentia® a beatis in Verbo
videri, quatents !_mmis intuicu vifionis ‘beaulﬁcm pet
{pecialem revelationem conceditur exiftentium co-
gnitio . : ;

Prob.3. cx 8. Thoma hic q. 13,218, in'O. Horum,
inquit, que Deus farir, w-t ﬂmre pauﬁ,_mma ali-
eTui:iﬂzc'i.!EEEu.r pt’nm‘cagm;ﬁxt, l;f.’ltqﬂ!g‘p(frfgﬁfj;u;_u,:mm
widet . Quibus verbis non folum poilibilia, fed etiam
exiftentiain Deo videri pofle, tanquamin medio prids
cognito, aperté afferit. Et q.57. art. 5. in O, Sype-
yiores Angeli > Anquit » perfpivacius divinam fapien-
tiam , in qua fcilicecfunt rationes & idex rerumom-
nium, nonfolum poffibilium, fed etiam exiftentium,
contemplantess clara&intuitiva contemplatione., plur
va myfferia & altiora in ipfa Dei vifione cognafcunt.
Hac aurem gratiemyftetiafunt. res exiftentes. Et 3.p.

.10. art. 2. 10 O ubtluculenter mentem fuam exponit.
Nam loquens de rebus exiftentibus 5 fic aivs, Upyf
quifque intellectuscreatus i Perbo: cognofcit, non qui-
dem omnia fimpliciter [edtanto plura, quanto perfe-
Gins widet Verbum. Nulli tamen intellettui beato deeft,
quin cognoftat inVerbo smnias, quead ipfum fpeitant.
Ad Chriffum autem & ad ejns dignitarem (peilant

wodam modo omnia ... Et ideo anima Chrifli inVer-
Za cogrofcit omnia exiffentia Jecundiens quodcamgue tem-
puss O etiam hominum cogirarus, quorum eff judex ;
ita ut 5 quod de eo dicitur Joan.z. Jpﬁﬂ-;'gbg; quid
effetin homine; porefF intelligi non [olum quantum ad
[eientiom divinam » fed etiam quantum ad [tientiam
anima. ejus 5 quam habet in Perbo: Expreflits adhue
loquitur in 4. dift. 49.arc.§. ad 12, Nihil probiﬁer di-
cere, inquit, qu&a’ poft diem jndscii 5 quando gloria
baminwm & Angeloywm erit penitss. confummsatas om-
nes beati feient omnin, qua Deis fricntia viffonis nos

wit 5 fta tamen quod uon omnes omnia videant in ef

Sentia divina : fed anima Chrifti ibi plané videbse

omuia 5 fient O nunc wvidet ; alii antem videbunt ibi
plura el panciora fecwndsm gradum s quo Dewns co-
grofcent ; & fie anima Chrifti de his, que pre aliis
widet inVerbo 5 omnes alias illwminabit. Atqui que
Deus novit per {cientiam vifionis , fnt creature
exiftentes. Ergoex S.Thoma, beati videbunt in Ver-
bo creaturas ut exiftentes, plures vel pauciores, pro-

ut fcilicer Verbum clariis vel minus claré videbunt.
Prob.4. Rarione . Omnes beati vident aliqua de-
creta divina pervifionem bearificam, ut probatumett
Relp. 3. fed decteta divina funt refpectus rranfcenden-
talesvoluntatis divinz ad crearuras exiftenres, urta-
les. Ergo beari vident in volunrare divina aliquas crea-
turas ut exiftentes; & quidem in particulari, in quas
tendit per decreta illa, qua claré & incuitivé viden-
tor . Centé cum decreta , quibus Deas vule aliquas
res ‘exiltere; nihil aliud fint, quam vitales rendentiz
voluntatis divine in exiftentiam exefcitam rerum il-
larum, ut fuo loco oftendetur, non poflunt claré&
inuitivé videri decreta 5 quibus vuit Deus aliquas
res exiftere, quin claré &intuitivé videatur volunras
divina, ucviraliter tendens in exiftentiam exercicam
recumillarum. Arqui intellectus claré & intuitive vi-
dens voluntarem divinan:, uc vitaliter tendentem in
exiftentiam exercitam harum rerum in particulari ,
hoc ipfo diftinté artingir exiftentiam harum rerum
in_parriculari. ut aéknalem & exercitam, & de caur
tali plané certificatur. Ergo beati clard & intuitivé
videntes decreta , quibus Deus vule has vel illas res
exiftere; diftinéké cognolcunt has vel illas resexifte-
re; cognolcunt, inguam, indecretis, urmedio pritts

cognitos,

gimile argumentum efformari poteft de fcientia vi-
fionis : haberenim refpeGtum tranfeendentalem ad exi-
flentiam creaturarum omnium, quaexiftune pro ali-
qua differentia temporis 5 ut aétualem & excrcitam.
Deus enim per fcientiam vifionis creaturas omnes ,
aliquando exiftentes, claré & intuitivé vider exiftere
pro omni differentia temporis 5 pro qua reipfa exi-
ftunt. Unde fic argumentor brevicer. Beati non pof-
funt claré & incuitivé videre [cientiam vifionis;, quin
claré 8cinruirivé videant falrem exaliqua parte refpe-
ctum illum, quem habet ad exifténtiam crearurarum
actualem & exercitam ur talem .- Ergo non poffunc
clar¢ & intuitive videre fcientiam: vifionis ; «quin fal-
tem diftinété arringant aliquarum faltem: creaturarim
exiftentiamactualem & exercitamur talem: ciimnon
poflic claré & intuitivé vidert refpectus aliquis, quin
diftincte arringatur terminus ¢jus < Praterea, {cientia
vifionis {ehaber, feclufis imperfedtionibus, ad inftac
colletionis plurium cognitionum , quarum fingule
fingulas, quareipfa aliquando exiftunr, creaturasuc
actu & exerciré exiftentes diftincké reprafentant: - Ar-
qui non poteftclaré & intuitivé vider: aliqua cogni-
tio aliquid diftinct¢ reprafentans , quin illud quo-
que; quod diftincreprafentar , diftincté arringatur:
Ergo non potelt clar¢ & intuitive videri fcientia vi=
fionis 4 beato, quin abeofimul diftinété arringantur
alique faltem ex iis, que re ipfa exiftunt , creatur®
ut actu & excrcité exiffentes; cum non podfic claré
& intuirive videri, quin claré & intuitivé videarur
faltem ur cognitio aliquarum exiis, quere ipfaexi-
ftunt, creaturarum, ut actu & exercité exiflentinom.
Collectio enim cognitionum non poteft claré & in-
tuitiveé videri, quinclaré & intuitivé videarur aliqua
cognitio in. particulari, Denique feientia: vifionis eft
viralis expreflio omnium creacurarum exiftentiumacta
& exercité. Ergo cft formalis idea omnium crearuras
rum exiftentium actu & exercit¢. Atqui non poreft
clar¢ & intuitive videri formalis idea alicujus’ rei 5
uin diftinéé arringarur illa res: formalis enim idea
e habee ad -inftar peculi refpectu objecti; cujus eft
diftincta idea. Ergo non: porelt fcientia vifioniscla-
ré & intuitive videri, quin alique faltem creamre
ut adtu & exercité exiftentes , ‘diftinété eadem vifio-
ne attingantur ; clim non poffic elaré & i
Yidcil,




42 Tractatus I. De Deo Uno.

videri, quin videatur claré & intuitivé faleem ureft
formalis idea aliquarum creaturarum in parciculari .
Ex his obiter obferva, beatos videre eriain aliqua fu-
turibilia in fcientia futuribilium , quam claré & in-
tuitive vident . Quod facilé demonftrari poteft per
applicationem eorum, qua pro Icientia vifionis di-
£a fune.

Obj. Relatio tranfcendentalis ad creaturas repugnat
Deo. Ergo malé dicuntur, vel{upponunturomnipo-
tentia, decrera , & fleientia divina effe tranfcenden-
taliter relariva ad creaturas; & ita nullum eft funda-
mentum afferendi creaturas five ut exiftentes , five
etiam ut poffibiles , poffe videri in Deo , ut medio
prids cognito . - R. 1. n. fecundam confeq. Quamvis
enim omnipotentia v. g. non effer tranfcendentalicer
relativarad cl'c'amraspombilcs, adhuctamen creature
ut poffibiles poffent videri in illa pritis vifa ; ad hoe
enim {ufficerer connexio, quam haber omnipotcnrin
cum creaturis ut poflibilibus . Tantam autem , licée
non tam neceffariam , cum creatris ut exiftentibus
connexionem habent decreta divina & fcientia vilio-
flis, propterquam , etiam circumlieripto refpectn tran-
{cendentali, in illis ratione prius vifis videri poffent
creature ut exiftentes . Adde quod adhuc fit alia ra-
tio {pecialis {cientiz vifionis, nempe quod fic vira-
lis expreflio & formalis idea, & quidem pcrfc(ftifﬁ-
ma, cxiftentiz ereaturarum uc adtnalis & exercite,
quam proinde clar¢ &diftinét¢ videri poffein fcien-
t1a vifionis, claré & intuirivé vifa , minimé poreit
negari,

R. 2 n,ant. obj. Nullam enim in Deoimperfectio-
nem importat telatio tranfcendentalis ad creaturas .
Non enimmeft relatio effectus ad caufam inullo genere
canfz, cum in nullo vero fenfu Deus fit proprer crea-
turas: fed eft canetim relatio caulz ad effectus, volen-
tis.ad wolita , & fcientis ad feita. At inguies. Rela-
tio illadicit in Deo dependentiam i crearuris. R. hoe
effe falfum. Quamvis enim Deus non poflitnon re-
ferri tran{cendentaliter ad creaturas , hoc iplo quod
Pctcﬁ illas producere,, quc‘)dil]ns vult, &illas cogno-
icir; nullatenus tamen ab illis dependetr, quia neque
cognitionem illarurm ab illis emendicat , neque vult
illas ex aliqua indigentia , fed ex (umma propenfione,
qua ; ut fummum bonum cft , amat fe iplum diffun-
devey neque deber illis, quod pol’ﬁr illas producere,
fed fibi folis quatenus ; ur eft primum & {upremum
Ens, non poteft nen effe primum eflendi principinm
rebusomnibus, & omnium aliorum entium perfectios
nes omnes in fe eminenter & virtualiter prEcontinet.
Unde. refpectum illum, quemhaber ad ereaturas pof-
fibiles, talem; ut non modd non poflic fincillis per-
feite cognofci, fed necefie, finon effent pofiibiless
habery' non ex aliqua indigcmin » vel dependentia ,
fedex abundantia & feeundrtate, arque eminentiain-
finita 5 fine quibus repugnac effe primum & {upre-
mum Ens.

At inguies. Ergo omnipotentia, voluntas & fapicn-
tia divina non funtaceributa abfolura. R, non effe ac-
tribnra abfoluta hoc fenfu, quod nequidem tranfcen-
denraliter veferantur ad crearuras 5 fed alio , nempe
quod non habeant inter fe aut cum perfonalitatibus
divinis oppofitionem relativam , ficue perfonalitates
1pfe habent inter fe. Sed

Nora1. Beati ¢ plures velpauciores creaturas ut
exiftentes vident in Deo, qud plura vel pauciorade-
ereta divina , & perfedtius vel minds perfedké fcien-
giam yifionis claré & incniriveé vident . Quod facilé
anrelligitur ex dictis . Probabiliter autem omnes vi.
dentanDeo, 1. myfteria noftre fidei, quod probari
poreftex 5. Angnftino verbis Relp. 1. Jandatis; imd
8¢ ex Apoftelo ead. Refp. laudarto. 3. Ceelum 4 ele-
mentas & pracipuas fpecies rerum nacuralium , ue
doget S, Thomas pluribus locis. 3. Res, quzinthoe
mgndogen}ntm, adipfos x’pccinlitcrperrincnrc-s, cum
varjis futuris: contingenribus , ad iplos paricer perti-
nenibus, nrdocer: & Thomas 3.p. q. ro. art. 2.1 O.
vetbis Relp.4. laudatis . Quecumque autem per vie
flonem beatificam cognolcuns , cognofcunt invaria-

biliter abinitio {uiitatns beatifici: quia vifio beatifica
non variatut, fed femper maner eadem.

Nota 2. Creaturze ut exiftences , quatenus viden-
tur in Deo prius vilo , videntur tantim indirecke :
quia non per fe immediaté , fed per alind & in alio
videntur . Utrim autem fic vifz videantur intuitives
an non, ¢ft quaftio devoce. Nam vifio creaturarum
at exiltentium in Deo , tanquam in objecto ratione
prills cognito, non eft intuitiva , fi ad vifionem in-
tuitivam requiritur ut pendeat ab exiftencia objedti exer-
cita; eftvero intnitiva, fi, quod melits dicirur , ad
vifionem intuitivam fufficic, quod reprafenter obje-
¢tum utia fe eft, cerrificande videntem de-exiftentia
objetti‘actuali & exercira pro ea remporis differencia,
pro qua res re ipfa exiftic.

Nota 3. Patres dicuntcreaturas five ut poflibiles ,
five ucexiftentes, videri 4 beatis in Verbo, nonquod
non videantnr in omnibus perfonis divinis; nam re
ipfa videntur in omnibus, cim videantur in aliquo
medio omnibus perfonis communi ; fed 1. quia ea-
tenus videntur in Deo , quatents Deus eft quedam
illarum im:\.gr} » & denominario imaginis fpecialiter
convenit Verbo : nam vi {uz proceflionis eft forma-
liter imago Partris. 2. Quia, ut docet S. Auguftinus,
creatur® etiam ut exiftentes videntur in fapientia di-
vina, tanquam inarte, ad illarum fcilicer produétio-
nem applicata 8 determinata per decretum divinum :
Verbum autem per fe primo ex vi fuz originis cft fa-
pientia. 3. Clm'a Verbum, ut per {e primo vi fuz ori-
ginis exiftens fapientia Parris , per fe primd vi fue
originis in (e conziner , & rationes, len ideas obje-
¢tivas, Scformalesideas, inquibus juxea cundem Au-
guftinum videntur creature exiftentes . 4. Denique
creaturz five poflibiles, five exiftentes, recté dicun-
tur videri in Verbo, quiaVerbum vi fuz originis eft
vitalis expreflio omnium, qua Pater novit, & con-
fequenter vifuz originis, viralis imago creaturarum
five poffibilium, five exiftentium, in qua vitali ima-
gine claré & intuitivé vifa, non poflunt non videri 3
beatis creature, plures fcilicer vel panciores, prout
hecimago clarids vel minus claré ab illis videtur.

AR T TG EaljSo i eNe

Utriens animabus S anttoram clara & imuitiva Dei
viffodifferatur ufgue addiem Judiciis & cor-

porum vefurrectionem .

Ora. Parremaffirmativam tenuit S. Irenzuslib.s.
N adversiis hzrefes c.31. ubific loguitur : Difzi-
puloram efus ( Chrifti ) amime la!n‘éum in invifibilem
locam 5 definitwm eis a Deoy € ibi ufque ad refurve-
Glionem commorabuntur : poft recipientes corpora, &
Perfefié rﬂfm‘gmmr, hoc eft corporaliter, (]&{c‘ﬂjgd‘ﬁ;‘a-
dum & Dominys vefurvexit, fic venient ad confpettum
D¢ Idem viderur fenfiffe S.Hilarius enarrarione in
Plal 138, cum aic: Humanz ifta lex neceffitatis eft o
nt fepulris ra?‘parx’éu.r, ad inferos anime defcendant
Ouam defcenfionem Dominys. ad confummationem veri
bominis rion recafavit . Quibus verbis fignificare vi-
detut, hanc omnibus hominibus legem 4 Deo inpo-
fitam effe, ut eorum animz poft mortem adinferos
defcendant, acproinde illorum, qui in graria dece-
dunt, ‘anime defcendantin limbum; qui inScriptu-
ra finus Abrahz dicitur 5 ibique manecant ulque ad
refurredtionem corporum. Perperam autem videntur
mentem cjus interprecari de amimabus jultorum an-
ee Chuifli inccelos Afcenfionem, quia generaliter lo-
quitur. Irenzo etiam accenlferi poffune alii Patres,
qui impegerant in errorem Papizx de terreno Chrifti
regno poit refirrectionem corporum per mille an-
fos§ extituro.

Prafentem’ quaflionem folutu difficilem judicat
S:Auguftinus lib. 2. queftionum evangelicarum c.38.
ubi loquens de receptione clectorum in xterna taber-
nacula, hoc eft, in ceelum, fic aic: Quanguam illa
receptio wtritm flatim poft iffam vitam fiats anin fi-
ne [aoali dn vefurreltione wmiortworwm 5 atque ;c.!n‘m;z

retri-




Difputatio V. Articulus VIL

vetributione judicii 5 non minima quaftio ¢ff . Neque
verd difficultatem folvere exiftimandus, tract. 124, in
Evang. Joannis , cum dicit, quod Deus bearssm Be-
prum per ingentems martyrii gloriam ab oncre ipfius
farp.ar;:j’b[&'t‘n.', eique concefferit 5 q,’md Apaﬁaf{u Pau-
lus [z concapiffe dixit & ﬂ‘)‘fpﬁt, diffolvi & effecum
Chrifto. Nam lib. 1. retrack. c. 14. harer adhuc circa
quaftionem hanc , quam magnmn_cﬂb cenfer . Q';u'
hoc, inquit, invenerunt, nempe videre Deum facie
ad faciem, ipfi dicendi funt in beatitudinis poffeffione
confiftere s adquarm ducit via fideiquam tenemis G‘
uo credendo cupimus pervenire. .S'f.‘d quinanm ﬁm ;!1_".»
Ze-xnﬂ?mi 5 qui jam fant in ea poffeffione 5 quo ducit
bac wia, magna guaftio eff, non quidem pro Ange-
lisy fed pro animabus juftornm defatictorum, pro qui-
bus eam indecifam relinquit S.Dockor. Nam fic pro-
{\’.‘quitur: Et A:fgd!_qssia'.s‘m Sfaniti q.'»:.'m' ibi fint, nul-
lagueftio off . Sed de fantiis f:ar{:iﬂiém jam defuntlis,
utrsgm ipfE [aleers dicendi fint jam in illa poffeffione
confifbere , merito quaritur . Jam enim cor pore qm'd.cm
corvuptibili 5 quo anima aggravarsr 5 exuti Sunty fed
adhuc expeitans etiam ipfs vedemptionem corporis [us
7 cavo corum vequiefcit in [pe; fed nondum in futu-
ra sncorruptione clarefcit . Sed utram ad contemplan-
dame cordis oculis veritatem 5 ficut dittum eff  facie
ad faciems 5 nibil ex hoc minns babeants non bic lo-
cus ¢ff difpueande ingquirere . Hic aurem manife(té
S. Doéor loquirur fimpliciter de poffeflione & vi-
fione inruitiva Dei, non de majori vel niinori per-
fectione pofleffionis 8¢ vifionis bujus . Unde non
funt audiendi, qui dicuntillum dubium tantim fuif-
fe, urrim animz fan&torum ante corporum refuire-
¢ionem , tam perfecté & inrensé videant Deum ,
quim viluce funt poft refurrectionem cotporum, an
non. Multd mints audiendi funt, cumaferunt S. Do-
ctorem dubium fuum depofuiffe in lib, 2. quaft.¢van-
gelicarum cap, citato. Nim ‘libri retractationum hoc
libro pofteriores {unt; & cum finum Abrahz inter-
pretatur fecretum Patris, & dicic quod. fecretzm Pa-
tris beme intelligitar 5 wbi etians awte refurvetlionem
juftorum anima wivsnt cwm Deo ; nihil aliud vule ,
quam animas juftorum com Deo effe : quocumque
tandem modo fine, fiveper vifionem beatificam, fi-
ve per aliam {pecialifiimam quidem, fed vifione bea-
tifica inferiorem unionem & communicationem, in
loco illo, inguo funt & detifientur ufque adrefirre-
Gionem corporum, quicumque ficlocus ille: Tanto
enim, utait S, Dotor, werinsubique eff Dens, quan-
to nulle contimetur loco: proindeque locum illum, in
quo funt animz juftorum nfgue ad refurrectionem
corporum , reéle dici poffe fecrerum Patris.

S. Bernardus ferm. 3. de ompibus Sanctis, diftin-
guit triplicem fatum animarum fan@arum: Primum,
quem habent in hac vita moreali; fecundum, quem
habent poft mortem ufque ad refurrectionem corpo-
rum; rercium, quem poft refurrectionem corporum
habiturz funt in erernum, &in quo Deum, urinfe
eft, claré &inruitiveé videbunt. Advertiffis, inquit,
tres effe fanttarum [Fatus animaram . Primum vide-
licet in corpore corruptibili, fecandum fine corpore »
rertinm in beatitudine confummata. Primum denique
in tabernaculisy fecundum in atriis, tertium in domo
Dei... Inillam beatiffiman: domumnec fine nobis in-
trabunt 5 nec fine corporibas fuis : id eff 5 nec faniti
Jine plebe s nec (piritus fine carne . Et ferm. fequenti
dicic animas fanétas ante adventum Chrifti fuiffe in
finu Abrabz , hoc eft , in quodam loco sbfeure qui-
dems 5 fed quicra; polt Chrifti vero advenrum collo-
cari fub altart Dei, hoceft, admitti in ceelum, fed
ut folins humanitatis Chrifti clara & intunitiva vifio-
ne fruantur, non fraitura vifione Dei, nifipoft re-
furreGtionem corporum. Porro, inquit, altareipfum,
dequo nobis habendns eft fermo, ego promes fapere,
nibil alind arbitror effe 5 quim corpus ipfum Domini
Salvatoris... Interim ergo fub Chrifti bumanitate foe-
Liviter fantti quiefcunt ... donec veniat tempus, quan-
do jamnon fubalears colloacentar , fed exaltentur fuper
altare... viffone ntique Eﬁ“fw.'tw.-p!ﬂh'a;:f, nont pm!ﬂ-

43

tione . Offendet enim Filins [emetipfum o non in for-
wa fervi, fedin formaDeis offendetetiam nobis Pa-
trem & Spivitum fantivm, fine qua nimitum vifiane
#ihil fufficeret zobis . Senfit igitur S. Bernardus ani-
mabus fanckis intuirivam Dei vifionem differri ufque
ad finem mundi ; & corporum refurrectionem . Et
quod in cpiftola {ua ad Fratres de Hybernia S. Mala-
chiam alloquens, dicit: Abfiz ur tna nunc s o anima
Jantta 5 minns efficax effimetur oratio, quando pre-
Jenti vividins fupplicare eff majeftati , nec jam in fide
ambulas s fedin (pecie regnas; contrariumnon probat.
Nam hoe facil¢ intelligitur de vifione humanitatis
Chrifti, cui prafentes adfunt anime fanéorum pur-
gatx , juxra ca qua ab codem §. Doétore dicuntur
ferm.3. & 4. de omnibus Sanétis. Cimantem ferm.19.
devaris, de beatis ait: Hoc jam tertio hanrinnt aguas
in gandio de fontibus Selvatoris, & nudiss ut jta di-
cam 5 oculis divinitatis intuentur effentiam s aulla cor-
poreornm phantafmatuns imaginatione decepti; peril-
lud additum diminuens, #z ira dicam , fatis aperté {i-
guificat, ficlogui, nondecintuitiva vifione, fed ran-
rum de perfectiflima quadam cognitione divinitatis,
& qualis in hac mortali vita haberi non poreft.

In hanc vifionis beatificx dilationem ulque ad cor-
porum celurrectionem, animum valdé propenfum often-
dit Joannes XXII fed hac de re nihil ab codefinitum
fuoloco demonfirabitur. Illum porrd exenfant mulea.
1. enum in Scripturis non invenimus claré animas
purgatas ftatim admirriad claram & intuitivam Dei
vifionem . 2. Traditio tunc temporis non crat fatis
explorata circa hancmateriam, proprer hefitationem
& diffenfionem Patrum inter fe. 3. Ecclefia, cujus
elt Scripturas intcrprc:ari, & veras traditiones A falfis
difcernere , nondum quid de hac controverfia fentien-
dum efler, flaruerar. Pornitergo eriam Ponrifex Ma-
ximus inre adbuc incerra incertus effe, nondum ad-
hibiris mediis Ecclefiz &{ummis ejus Poncificibus d
Chrifto praferiptisad controverfias fidei infallibiliter,
ac proinde definitivé terminandas. Aliud autem fen-
tiendum cft de iis, qui fententiam Irenzi tuentur ,
ctiam poftquam ab Ecclefia definitivé profcripta cft,
quique proinde tanquam haretici rejiciendifunt, nem-
pe Armeni & Grac {chifmatici, quorum errorem am-
plectitur Calvinus lib. 4. Inftitu.c. 20.

REsProNsIO.

Animz Sanctorum, fivein corpore, fiveextracor-
pus purgarz , ablque ulla dilatione fruuntur clara &
wnguitiva Dei vifione. Ef de fide,

Prob. 1. ex Apoftolo. Nam ficaic ad Philipp. cap.1.
Coarélor antem ¢ dwobus: defiderivm babens diffolvi
& effe cum Chriftos &e. Etz. Cor.c.5. Audemus an-
tems 5 & bonam voluntatem habemus magis peregri-
nari a corpore, & prafentes effe ad Dominum. Spe-
rabar igitur Apoftolus fefore cnm Chrifto ftatim poit
diffolutionem, & feprefentem fore ad Dominum fa-
tim poft peregrinationem 3 corpore, & confequen-
ter {e ad claram & intuitivam vifionem Dei admir-
tendum flaim poft mortem, i modd nihil fibi ex-
piandum fupereffer. Nam dicere qudd fperaret tan-
tum vifionem humanitatis Chrifti ; nimis violentia
interpretatio eft, & nullo prorfus fundamento nixa.
Quare enim animabus inccelum admiflis negaretur
vifio divinitatis, & fola concederetur vifio humani-
tatis Chrifti , cim vifio divinitatis fic independens i
corpore , & 1.a animas ad vifionem divinitatis ele-
Vall extra corpus non repugner : Alios potro tex-
tus , quia minis convincunt , de induftria omit-
wpmus.

Prob. 2. ex Patribus, & r1.quidem ex S.Cypriano
in lib. de exhortatione martyut in fine , ubi hac ha-
bet: Quis enim non emnibus viribus elaborer ad cla-
ritatem tantam pervenire s #t amicns Dei ﬁa: Sal
cums Chriffo fPatim gandeat: Ut poft tormenta & fup-
plicia terrena, premiadivina percipiaty Si militibns
Szcularibus gloriofum eff s ur hoffe deviflo redeant in
patriats irimphantes 5 quanto potior & major eff 5
devittodiabolo ; ad paradifum trinmphantes TEAIE vune

cohe-




44 Tractatus 1. De Deo Uno.

cobaredewm Chrifti fierts Angelis adequari? .. Quan-
sa eff dignitas, & quanta eff fecnritas exive hinele-
tam ¥ .,. clandere in momento eculos, g homines
videbantur & mundus 5 aperire eofdem [Fati
Deus videatur 5 & Chriftas? 2. S, Gregorii Nazian-
zeni in oratione de laudibus S. Bafilii , ubi {fan&um
dllum virum in caleefic alloquitur: Nos, poffeaguam
vita ﬁ:;’_g;u:zmrﬁﬂ;.’u 5 & e !.:’f}f?’ﬂack!ij s ex-
fimul viventes, & fanttam ac beatam Tri-
» Cujus munc exignam [Peciem & imaginem
ACCEPEMENS 5 p:-:rs'é.r pf;ﬁ(?'!;?fcfue confpicientes, defide-
riis noftris finers f[Parsamus, 3. 8. Hieronymi v.19.
Plalmi 67. fic interpretantis : Celorum excelfn con-
feendens , eos , qui in captivitate diaboli tenehantur ,
abfolvits ac poft fe tanguam capiivos dedutlos, erer-
na wite reffituit. At vita mrerna in clara & intuitiva
Dei vifione confiftic , juxca illud Chrifti Joann. 17.
Hae eft antem wita «terna , ut cognofecant te folum
D w o & quem wififf Jefum Chriftum: . 4.
S.Gregorii in lib. 35. Moralium cap.8. ubibzc {cri-
bit : dnre refurreétionemw Sanili fingulas flalas acci-
pinnts quia fola animarum beatitadine perfrunntur :
#n fine awtem mundi binas habituri funt 5 quia com
mentis beatitudine ( que Icilicer in clara & intuiti-
vaDei vifione pofita elt) eriams carnis beata gloviam:
poffidebunt,

Prob. 3. ex Pontificibus & Conciliis. Nam 1. Be-
nedictus Joannis XXIIL. fucceflor, in Extravag. qua
incipic , Benediétus Dens, & integra legicur’ apud
Alphonfum de Caftro lib. 3. adversns harel tic. Bea-
titudo , her. 6. exprelsé’ definic , animas purgatas
fatim videre divinam effentiam immediate , fe bent,
& clavey & aperte illicoffendentems . 2. Flotentinum
unanimi Grecorum & Latinorum confenfione in lic-
teris fanéte unionis idem definit difertiffimis verbis.
Definimuss inquit s stlorwm ( fidelium ) animasy qui
poft bapr:fma p’s:f:fp.'u:ff:, #ullam omnine peceati ma-
am incarrevant 5 illas etiam s que ot contrattams
peecats maculam s vel in fuis "aili}c;'."u,:: s el eifdem
excitt ) funt purgate , in colum mox reci-
ve ipfusm Dewm v & unum
Trideatinum fefll 25. tanquam certun
& indubitacum {upponit animas San&torum in ceelo
nunc frui vifiene beatifica. Nam mandar omnibus
Epifcopis , & ceteris docendi munus curamque fu-
ftinentibuss utdoceant fideles, Sanffor una com Chri-
fFo vegnanres 5 orationes (has pro hominibus Deo of-
76 veeer & illos, qui negant Santlos 5 erevia foo-
tate in calo frasutes o invocandes effe ..., impie

{ i e .

Prob.4. Rariene. Quiaanima impiorum continud
polt mortem chctrudant}‘u* in infernmm, ubi patiuntur
peenam d'um“.’ juxta illud ]o_{?.c.:l. Duicunt f:zllc'fz_fi
dies. [iors @ in punite ad inferna defendunt; & ils
tnd Luc. ¢ 16, Mortuns ¢ff dives, & fepultas eff in
izferno. Ergo a fortiori anima juftorum, quibus fei-
icer pihil purgandum fupereft , affumuntur in cee-
Liun ., ug ibi fruantur vifione Deis cui vifioni peena
i onitur  Confeq. bona eft, Nam Deus eft
» vel falter non minus propenfus eft ad
s juftos, quamad puniendos impios. Un-
100 n"IJL.‘LL'].'EIIl'Ulli‘l‘CfL‘tiO[‘l&‘lH corporum , Ut pi-
impiorum , quamvis nen rialé egerint
ablque corpore , quare dicetur expectare refurres
chonem corporum ; ut premier animas jufforum ,
licét non bené egerint fine corpore 3 Parum autem
adverlarios juvarer dicere, mimus}m'iormu,q_uamvis
£is wifig iacuitiva Dei differatur ufque ad refurreétio-
nem corportun, non effe tamen fine pramio; quia
vels ne dicic S, Bernardus, jam funcin ceelos & vi-
intiitive humanicacem Chrifti § vel faleem’, ue
alit valang, funt in finu Ab 5 hoceft, in cran-
quillo-aliqualoco, ubi jucundifiimé, & omnis pror-
gs doelaris expertes, vivunt cum Deo, i quo [pe

: ANEUL, proteguncur, & variis donis i«
affietunrur, Hoc, inquam, parum juvat
wips. Nam, Dea ita volente, animaz Hmpio-
sum pune gon folum vxpcrium_m; peenam , que in

damnatione fecundaria eft, & peena fenfus dicicurs
fed criam primariam , quam damni peenam vocant
Doctores, & qux in privarione vifionis bearificz ,
& dolore perhanc privationem caufaco confiftic. Er-
go anime jultorum expiate nunc non foliim praz-
mium aliquod [ecundarinm in beacicudine, fed etiam
& potiflimim recipinnt primarium, quodin clara &
intuiciva vifione Dei, & aliis actibus hancvifionem
naturali neceflicate confequentibus, pofirum eft: fi-
quidem Deus non mintis erga juftes beneficus eft 5
quam feverus erga impios .

Obj. Aliquos Scripture textus, qui affertioni no-
{tree videntus adverfart. 1. Joannes in Apocal. cap. 6.
dicit : Vidi fubtes altave animas interfettornm pro-
prer Perbum Deiy & propter reftimonivm, quod ba-
bebant: & clamabant vocemagna, dicentes : Ufg
quo 5 Domine s [anétus -‘.’7’ Verns s non judicass ' non
vindicas fanguinems noffrum 2 2. Marth, cap. 20. in
parabola opm'arfcrunl denarius diirnus, quo merces
Sanctis in ceelo tribuendafignificatur, non darurope
rariis nifi ad velperam, qua extremum judicium in-
nui viderur: &ec.25. Chrftuscleétos ficin fine mun-
di allocuturus eft: Penite beneditti Parris mei's poffi-
dete paratwm vobis veguum & conftitutione munds .
3. Apoftolus ad Hebrzos c. 11. de Sanckis veteris Te-
ftamenti hze feribit : Er bi omnes reftimonio fidei
;’);"o[mti, nen acceperunt vepromiffionerz, Deo pro na-
bis meling aliquid providente, ut non fine nobis con-
fammarentur .

R.ad 1. exeonihil fequi pro errore oppofito : Nam
1. Joannes quos fubaltare viderar, viditpoflea ftan-
tes ante thronum &z'in cnnl'pec}tu agni, amictos fto-
lis albis, habentes palmas inmanibus, & clamantes
yoce magna, Salus Deo noftro, qui fedet fuper thro-
nuily, & agno, ut diciturcap.fequenti, 2. Animail-
Iz, quas fub alrare vidic Joannes, ftatim acceperunt
fingule fingulas fiolas . Nam loco cirato Apoftolus
continud profequituc: Et date funt illis fiugale ffo-
le albe, binas in refurrectione corporum , ur ait Gre-
gorius Magnus, accepturis: Unde & diftum effillis,
ut requicfcerent adime tempus modicum o donee comm
pleantar confervi eorum 5 & fratrer eorums. Singulz
autem flolz , quas animz Sanctorum accipiunt, in-
terprete Grrgoriq Msgno » fignificant gloriam animz,
qua in clara Dei vifione confiftit: binz verd, quas
accipient, cual numerus electorum completus erit,
gloriam anima & corporis , que corporis gloria ,
quam in quatwor doribus Doctores conftituunt, vi-
delicer in tmmortalitate, feu impaffibilitate, clarira-
te , agilitate & fubtilitate , anime gloriz addetur in
refurrectione, juxta illud Apoftoli 1. Cor. ¢. 15, Se-
minatur ( COLPUS ) im Corruptione, [urger in incorru-
p.fior}c : ﬁmirjm‘w? in 3:{?10!};‘.:’?:1!C 5 ﬂi?_gnr in gz’a;»,’,.g -
[eminatuy ininfirmitare, furgetin virtute : feminatur
corpas animale o furget corpus [piritale 5 & illud ad
Philipp. cap.3. Reformabir corpus bumiliratis noffre,
configuratum corpori claritati echndnm operatio-
nem , qua etiam poff icere [1bi omnia.

R. ad 2. per velperam intelligendum effe poftremum
vite diem uniufcujufque hominis privari , nifi per
denarium dinrnum fignificerur integra merces: recci-
buenda electis ; tunc enim per vefperam intelligen-
dus eriv finis mundi : quanquam, ut jam obfervavi-
mus, in parabolis non circumitantiz artendi debent,
{ed fccpu‘s. Quod autem fir in hac operariorum pa-
rabola Chrifti intentum 5 fupra explicuimus. Ex his
autem Chrilti verbis, Percipite regnm s non mngig
colligi poteftanimas Sanctorum ante exeremum  Judi-
cium non effe in ceelo , nec ibi regnare per claram
Dei vifionem, quam ex aliis eod. cap. Dyfcedite me
waledicti s in ignch: RLEFING 5 poreft Coliigi anir
impioruim non effe in inferno , neque ibi peena fen-
fus & damni cruciari. Itaque ctim eletis Chriftus di-
cet, Percipite regnnm » vel anucrm‘ de confummata
beatitudine, vel folum intender declarare omnibus 5
8¢ confirmare fententiam pris latam in inftanti mor-
tis cujulque eleck ; o

Ry ad 3. Quando Apoftolus dicit juftes , ql_:il\'c]

fub




Difputatio VI. Articulus Unicus. 45

fub lege nature vel (ub M_ofaica fuerunt, noh acce-

iffe rcpromimonem » aut fupplendas effe has voces,
ante adventum Chrifti, 8zejus in ceelos afccnﬁcncrp,
ut innuere videnrur hzc verba,. Deo pro ilﬂr")t‘.fﬂ?ﬂf;%.f
aliquid providente : nam Sancti omnes anteadven-
¢um Chrifti, & ('jus_afccnﬁonf:m, in hmbt_) fuerunt,
ex quo poltea a Chiifto educti, una cum illo afcen-
derunt 1n ceelum s Tecundiim hac Davidis, verba, ab
Apoftolo laudara Eph. cap. 4. Aftendens in altum ca-

tivam duxit captivitatem : Sanéti veroin lege grati,
ubi primmm purgati omnind funt » affumuncur. in
celum, utibi clara divinitatis conremplatione fruan-
tur: auc Apoftolus intelligendus et de repromiflione
completz & con[umm_ar.oc bya:imd:ms, que. prater
oloriam animz , corporis gloriam complcé‘tmlr. Quam
interpretationem fuggerunt Apoftoliverba: non enim
dicit, ut non fine nobis bearencur; fed, utnon fine
siobis confummarentnr. ‘

RENHHHOHINOHHNHRHHN00E0000RINGT
D ISP AP L

" JAnc difputationem majoris claritaris gratia di-
H vidimus in plures quz:ﬂion_es, in quaram pl_:im:l
agemus de exiftentia[cientie diving, & ejusdoribus.
In fecunda, de cognitione Dei circa fe ipfum, pof-
fibilia, & resaliquando exiftentes. In tertia, demie-
dioin quo Deus pofibilia, & res aliquando r:lxi!}cn-
es cognolcit. In quatta, de cognitione Dei circa
futuribilia , hoc eft , ut commmumniy or,, circa
adtus liberos creaturz rationalis {i yditione  ali-
qua futuros, quos, ad vitandam caticn “m
in quanon partim laborant adve noftri, aptitis
futaribiles , quam fururos vocart poffe judicamus .
In quinta, de fcientia media, quan a {cientia futn-
ribilium diverfam effe adverfarii noftri contenduat.
In fexta denique’, de divifionibus fcicntix divinz ,
8 ideis divinis. f

¥

G gaed Bp’? s el oo e & Ll
De exiftentia fcientie diving , & ejus dotibus .

e BB NI AT G TS S T REN: PGSy
Utrsiis in Deo fit fcientia, & qualis fit .
ReEsponstio L

Eus habet {cientiam. Eft de fide.

D Prob. 1. ex Script. Nam dicitur Pfal. 138. Do-
wine 5 tu cognoviffi omnia. Et Efther c. 14. Domine,
quti habes emuinm fn’erzam’z ..Ert Rom.c.11. O alti-
tudo divitiarum fapientie ' (trentie Dei! 2. Ratione.
Nam Deus non poteft non habere omnes perfectio-
nes , qua relucent in idea entis , quo nihil melius
effe & cogirart pptcﬂ. Talis autem eft fcientia, quaz
eft magna perfectio; ‘necaliam majoremaut xqualem
excludit 4 fubjecto fuo. Ergo, &c.

RrsronNsro=h

Scientia Dei non eft habitus , neque adtus 3 Deo
realiter diftinctus.

Prob, Nam fi fcientia Dei effer habitus , vel effet
gqualitas fimplex, vel ageregatum ex multis {peciebus
cerrorum ackuum, facilicans ad ﬁ‘n'.u]cs actus. Arqui
utrumque: repugnac fummae l'Jinphm‘r:E(i divinz: non
enim ftare potelt cum reali compofitione intellectus
divini cum qualitate aliqua, vel congerie fpecierum.
Propter candem rationem fcicntia Dei non poreft efle
aétus realiter diftinétus 3 Deo, quiarealis ¢jus unio
cum intellectu divino impedirer fummam Dei fimpli-
citarem. Itaque fcientia Dei eft ipla Dei fubftantia,
non fimpliciter, fed cum addito, nempe Dei fubftan-
tia fe ipia viraliter tendens fic ; & facilitas, quam
Deus haber ad inrelligendum, non eft habitus reali-
ter {uperadditus intellectui divino, fed eft iplemerin-
tellecbus divinus , ut haber vim intelligendi infini-

tam. Nec dic q\et fcientiam divinam refponderi, qua-
lis fit Deus. Nam inde fequitur tantim (cientiam
divinam effe qualitatcm mcmph}'ﬁcam, hoc eft, ef-
fe aliquid conceptum per modum qualitats. Quod
verum eft.

Resronsro IIL

Scicnria divina eft abfque omni compofitione
mentali.

Prob. Nam compofitio mentalis confiftit in eo
quod intellectus diftinckis &inadzquatis concepribus
apprchcndat plures. terminos, quornm deinde unum
de altero neget vel affirmer per adtum judicativam .
Atqui talis compofitio repugnar Deo , quia dicit
acbuum pluralirarem & fucceflionem, qua repugnant
idez entis, quo nihil melius effe & rogitari porcﬂ 3
cum excludane aliquid melius , nempe modum in-
telligendi per unicum & fimplicem intuicum . Er-
g0, &c.

B es oS P TV

Scientia Deinon eft difcurfiva: IraS. Thom. q.14.
aitag, ansl)

Prob. Nam, ut ait S, Thomas hic, in [tientiano-
fira duplex eft difturfus : unns fecandum fuccefonem
tantwm 5 ficut cum poffquars sntelligimus aliquid in
aitn > convertims nos ad intelligendum alind. Alins
difeurfus eff_fecundim canfalitatem s ficut cam per prin-
cipia pervenimus in coguitionens concluflonym ; ita ut
cognitio principiorum (it caufa cognitionis conclu-
fionum. Atqui neuter concurfus convenit Deo. Non
primus. Deus enim haber quidquid melins eft , 8 me-
lius eft cognofcere omnia fimul, quam fucceffive co-
gnofcere. Prarerea > cum ]_)eus fic infinité perfectus
in genere ingelligentis , quia hoc manifefté pertiner
ad rationem entis, quo nihil melius effe & cogirari
poteft , omnino completus ¢ft ad fimul cognolicen-
dum omne cognolcibile, proindeque non poteft non
cognofcere imul omne cognofcibile. Unde S. Augu-
ftinus lib. 15. deTrinitate c.14. reéké air de Pacre 8¢
Filio in divinis: Omania, qua funt in eorum [cientia,
in corum fapimriﬂ, in eorum effentia %ﬂf-g/(;]kz:fquﬂ eo-
yHm ﬁmu! widets nont particulatin 5 aur ﬁﬁfgit.frerim,
velut alternante confpectn 5 hinc illuc, & inde buc ,
& varsus inde vel inde , in alind atque alind , ur
aliqua videre #on poffit, nifi non widens alia: fed ur
dizi 5 fimul omnia videt 5 quorum nullum eff , quod
noin femper videt.

Denique ira raciocinatur S, Thomas hic. Quee co-
gnofcuntur per unum medium, cognofcuntur fimul.
Arqui omnia, qua cognofcir Deus, cognofcit perunum
medium, nempe pet fuam effentiam. Ergo, 8zc. Adul-
ta, inquit, que fueceffive intelligimus 5 fi nnumqiod-
gue eorum in e ipfo confideretny 5 omuia fimul intel-
tigimus, [1 iz aliquo unoea intelligamus, pard [ipar-
tes intelligamns in toto, vel fF diverfas res videamus
in [peculo. Dens astem omnia videt in uno quod eff
ipfe. Unde fimul & non fucceffive omnia vider.

Non etiam{ecundus difcurfus convenit Deo. . Nam
1.ucait 8. Thomas bic, fecundus difeurfus prefuppo-
P primum Deo repugnantem: procedentes chin i
principiis ad conclufiones, non fieni utrumaue confi-
derant. 2. ut ibidem pergit S.Doctor , difeurfus ta-
lis, nempe fecundus, ¢ff procedentis de noto ad igno-
tum . Unde manifefturs eft 5 quod quanda cogrnofcitnr
primum, adbuc ignoratur fecundum, @ fic fecundum
wen cognofcitur in primoe 5 [ed ex primo . Terminus
vero difcurfus eff, quando [ecsindum videtwr in primo,
refolutis effectibus in canfass & tane ceffar difcarfus.
Unde cum Deus effeltus fuos in [ ipfo videat fionr
in canfa, ejus cognitio non ¢ difewrfrva. Ex his aus
tem breviter argumentor. I. Ille non difcurrit 5 qui
non procedit de noto ?ld ignorum. Arqui Deus non
procedit de nogo ad ignotum : nam procedens de
noto ad ignotum , aliquandiu ignorat : ignorantia
aptem in Deum cadere non pateft , quia manifefte
repugnat ide® entis, quo nihil melius cogitari poreft.
Ergo, &c¢. 2. llle non difcurrir, qui femper eft in

termt-




	Art. 1. Utrùm possibile sit Deum videri visione corporea.
	Resp. Impossibile est Deum videri visione corporea.
	Seite 26
	Seite 27
	Seite 28


	Art. 2. Utrùm possibile sit videri Deum visione intellectuali.
	Resp. 1. Deus ab intellectu creato videri non potest naturaliter.
	Seite 28
	Seite 29

	Resp. Intellectus creatus elevari potest ad videndum, & beati re ipsa in cœlo vident clarè & intuitivè Deum in se.
	Seite 29
	Seite 30
	Seite 31


	Art. 3. Utrùm possibile sit Deum comprehendi an aliquo intellectu creato.
	Resp. 1. Deus non potest de potentia ordinaria comprehendi ab aliquo intellectu creato.
	Seite 31
	Seite 32

	Resp. 2. Ne quidem de potentia ordinaria comprehendi potest ab intellectu creato.
	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35


	Art. 4. Quibus indigeat vel non indigeat intellectus creatus ad videndum Deum.
	Resp. 1. Intellectus  creatus  ad videndum Deum indiger lumine gloriæ.
	Seite 35
	Seite 36

	Resp. 2. Intellectus creatus ad videndum Deum intuitivè ut in se est, non indiget specie impressa.
	Seite 36

	Resp. 3. Intellectus creatus non indiget specie expressa ad videndum Deum clarè & intuitivè, ut in se est.
	Seite 36
	Seite 37


	Art. 5. Utrùm omnes beati æqualiter videant Deum ut in se est.
	Resp. Beati in cœlo non vident æqualiter Deum ut in se est.
	Seite 37
	Seite 38


	Art. 6. Quid per visionem beatificam beati videant.
	Resp. 1. Beati vidente essentiam Dei strictè sumpram, trinitatem personarum, & omnia attributa absoluta, quæ fide divina creduntur in hac vita, quamvis non videant omnes partes seu gradus virtuales horum attributorum.
	Seite 38
	Seite 39

	Resp. 2. Beati vident in Deo, ut in media ratione priùs cognito, creaturas ut possibiles secudùm suum esse proprium, alii plurese, alii pauciores, nulli tamen omnes.
	Seite 39
	Seite 40

	Resp. 3. Beati per visionem beatificam vident decreta divinæ voluntatis.
	Seite 40

	Resp. 4. Beati vident in Deo, ut objecto ratione priùs cognito, creaturas etiam ut existentes.
	Seite 40
	Seite 41
	Seite 42


	Art. 7. Utrùm animabus sanctorum clara & intuitiva Dei visio differatur asque ad diem Judicii, & corporum resurrectionem.
	Seite 42
	Resp. Animæ sanctorum, sive in corpore, sive extra corpus purgatæ, absque ulla dilatione fruuntur clara & intuitiva Dei visione.
	Seite 43
	Seite 44
	Seite 45



