UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

Resp. Intellectus creatus elevari potest ad videndum, & beati re ipsa in
ccelo vident clare & intuitive Deum in se.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Difputatio V. Articulus IT. 29

qua in:hac mottali vita alliganzur fenfibus, & tamen
Aon vident Deum , ut fides docer. Nec dic 3. dr-:e[f_c
concurfum Dei. Nam tunc concurfus Dei, ad intui-
tivam cjus vifionem neceffarius, effer naturalis 3 nec
excogitari porelt {ufficiens ratio, propter quam fapicn-
er i Deo denegaretur . Supereit igitur , ut dicamus
Deum i nobis 1a hac vira non videri intuitive; quia
intellectus nofter natyealier improportionatus elt ad
claram & intuitivam Dei vifionem mn fe, proprer. ex-
celfum divinz perfectionis fupta perfectionem cujuf-
cumgue creature incelle@ualis, ut aic S. Thomasart.
citato . Cim enim creaturaineellectualis accipiat fuum
effe , quia eft ens ab alio ; Deus verd non accipiat 5
quia eft ens 4 fe ; inter creaturx incellectnalis perfe-
&ionem, & perfedtionem Dei, infinita diftantia eft;
& aliunde clim clara cognitio objeéti ed difficilior fit
fecundiim fe, qud objectum prftantius eft, & con-
fequenter ¢d operofior coghofcenti, qud naturaobje-
¢ti praefantior clt naturacognocentis, quia vis cogno-
{cendi propottionatur naturz cognolcentis; neceffectt,
ut quiliber intelleétus crearus, fibi relictus, {it omni-
no improportionatus ad claram Dei cognitionem, que
in ejus intuitiva vifione confiftic , & hzc clara Dei
cognitio [oli intellectui divino naruraliter pofibilis fit,
Hue pertinet illud ab Apoftolo 1. ad Timoth. c. ult.
de Deo dictum, Oui lucem inhabitat inacceffibilem , om-
ni fcilicet creaturz , viribus fuis relikz ; inacceflibi-
lem autem propeer infinitam diftantiam, & excefflum
infinitum perfectionis increatz fupra quamlibet crea-
tam perfectionem.
REESSSs "N s 10, 1L

Intellectus creatus clevari poteft ad videndum, &
Beati rc ipfa in ceelo vident clard & intnitive Deumin
fe. Eft de fide, :

Prob. 1. ex Script. Dicitur enint Marth. c. 18. Augeli
corums in calis {emper vident faciem Patris mei. Er 1.
Cor. ¢. 13. Prdemus nunc per [peculum in enigmate : thnc
antem farie ad fapiom . Nung cognofce ex parte : tunc
autem cognafcants  fient & cognitus fum . Et1. Joan.c.3.
SCEMmUS GUonianm , CHI APPArHerits femiles ei erimus ; quo-
niam videbimus ewm ficuti off. Que Scripture teftimo-
nia, ficur &aliaimilia, intelligidebene, & ab Ecclefia
mrelliguntur, de clara & intuiriva vifione Dei per ocu-
lum mentis. 2. Ex Conc. Flor. in litteris unionis, ubi
definitur, animas , gue paff contraltan peccati maculam ,
wel in fuiscorporibus 5 vel eifdems exute corporibus s funt
pargares in calum mox recipis O intueri clave ipfum
Deum trinum & unem. 3. ExS. Auguftino epift. 6. ad
Ttalicam , 10 qua fic loquitar in hec verba ?oannis ;
Scimus quonianm , CHm. apparuerits e, in tantum ergo
videbimus s ot quantum fimiles i -crimms o Quis aurem
dementiffincus dixerit corpore Hos vel effe 5 wel fumm:
effe fimiles Deaz dn inveriove igitur homiwe iffa fimili-
tudoeft, quirepoaturin agnitionem Deifecundimima-
ginem s, qus creavit illum . Et tanto efficimur [imi-
ligres illi, qmme‘? magis in ejus vognitione & charitace
praﬁcim:r: 3 quia etft exterior bomo nofter corvumpitur s
[ed interior renovatur de die in diem : ita fane 5 ur in
hac wita quantafcumque profettus fity longe abfit abilla
perfettione fimilitudinis, que idonea erit ad videndum
Dewm s ficut dicit Apoffolus, facie ad faciem. Et infe-
titls : Cum legis 5 Videmus munc per {peculum in enig-
mate, tunc facie ad faciem : intellige inde nos tunc vi-
[iros fagie ad faciem, unde wvidemus nunc per [peeulum
in enigmate . Hoc antem utrwimque interioris haminis
munus ¢ft , frve cum in iffa peregrinatione adbuc pev fi-
dem ambuluturs in qua utitur [peculo O anigmate, five,
in illa parria, cum per [peciem contemplabitur. Progua
wifone pofitus offs facie ad faciem . QuibuslocisS. Do-
&or probat Deum in ceelo i beatis claré & in fe viden-
dum, noncorporali, fedinrellectualivifione.

Prob. 4. Ratione. Adillud intelleétus creatus elevari
poreft, adquod habetinchoatam potentiam. Atqui in-
celledtus creatus habet inchoatam potentiam ad claré
& inruitivé videndun Deum ue in feeft, Ergo, &c.
Major non habec difficultarem . Manifeftum enimcft,
Denm poffeid omne quod non implicac, Non implicat

autam compleri & petfici potentiam inchoaram: alioqui
effer 8 non effet potentiainchoara. Effet, ut{upponitur.
Non effet, quia quod non poteft compleri & perficiin
ordine ad poile ﬁmpliciter aliquid ; non poteft dici po-
tentia inchoara ad 1llud . Prob. ergo min. Intellectus
creatus haber faltem inchoatam potentiam ad clare &
intuitivé cognofcendum illud omne , quod continetur
incra latitudinem objecti cjus(pecificativi. ArquiDeus
continetur inera laricudinem objecti (pecificazivi intel-
lectus creati, quod cft verum & intelligibile . Ergo, &c.
Major paterex co, qub.{ nulla fi implicnntia in co quod
potentia vitalis qualiber habeat potentiam aut comple-
tam, anc {alcem inchoatam, ad perfecté percipiendum
illud omne, quod intra latitudinem objecti ejus{peci-
ficarivicontinetut. Minor verd, qua {ufficienter pro-
bataeft, adhucdemonfiratur ex eo quod Deusreipfaab
intellectu creato cognolcatur 5 quamyis imperfectésc
abfirachive per crearuras.

Obj. 1. Clara & intuiciva Dei vifio eft aGtus infinicus.
Sed repugnat actum infinicum produci d potentia finita.,
Ergo, &c. R. dift. maj. Clara & intuitiva vifio Dei,
adzquata ejus cognofcibilitari, eft actus infinicus, C.
maj. Noa adxquata cjus cognofcibilicati , N, maj. &
concefla minore, diff.conl. Ergo clara & intuitiva vi-
fio Dei, qua firadequata ejus cognolcibilitati; non po-
teft efle 2 potentia finica, gualis eft omnis incelleCtns
creatus » C, conf. Qua non fit adequara ejus cognolci-
bilitati, N. conf, Iraque clara & intuitiva vifio Dei ,
adzquata ejus cognofcibilitati , eft infinita : actus enim,
jeckurn infinitium :;ogn.ofcitur » quUancim. co-
vileelt, non potelt non efle infinicus. Unde vi-
fio Dei,adequata ejus cognoicibilitati, non poreltefie,
nifi ab intellectnincreato . Atvifio Dei, quanonadz-
quatur gjus cognofcibilitati, licés fit clara& intuitiva,
eft adus fimplicicer finitus, Unde non repugnar illam
elfe ab intelleétu creato .

Dices. Clara & incuitiva-vifio Dei, elicita ab intels
lectu creato, [pecificarur ab objecto infinito ,; nempe
a Deo. Ergo oft infinita.. R. dift. ant. Specificaturab
objecto infinito; inade:quaté cogaito , C, ant, Speci-
ficatur ab objecto infinito , adzquaté cognito, N.ant.
& dift. conf. Ergo eft infinita fecundim quid, C. conf.
Infinita fimpliciter , N. conf. Traque clara & intuitis
va vifio Dei , elicita ab intelleétu erearo ,- hoc iplo
quod eft clara & intaitiva vifio objecti infiniciin ome-
ni genere perfecdtionis, cft infinita falrem fecundiim
quid, quarenus hoc ipfo conftituitur in fuperiori quo-
dam ordine, ad quem vifiones entium finitornm per-
fectiores & perfectiores in infinitum, nunquam. per-
tingere poffunt . At quia non cft vifio objectiinfinici
in omni genere perfectionis, ut talis adequaré cogni-
ti , eft finira fimpliciter in illo fuperiori ordine 5 in
quo exiftir; nulla enim eft in hoc ordine affignabilis,
qua non poflit efle aliamajor rum extenfivé ruminten-
five ; & ita nulla eft poflibilis in hoc ordine, quz non ha-
beat finem tum in extenfione rum in intenfione vircoa-
li. Hinc apparet objectum increatum claré & intaitive
fed non adzquaté cognitum, non f{pecificare claram
& intuitivam fui cognitionem, nifi cum aliquamo-
dificatione , ex finito porentie cognofcentis conatu
profecta, per quam vis ejus fpecificandi infinita ve-
luti temperatur, & ex parte impeditur . Unde fit 5
ur claram illam & intuitivam fui cognitionem, non
fimpliciter, (ed fecundam quid tantum infinitermor
do explicaro.

Dices . Crelcente objedtoin perfeétione, crelcit ejus
vifio . Ergo fi objectum crefear in infinieam in perfectios
ne, vifio ¢juscrelcit quoque in infinitum. Ecgo cim
Deus fit objectum {impliciter infinitam, vifio cjuseft
quogque fimpliciter infinita,  quocumque tandemin-
tellectu producatur. &. dift. ant. Crelcente objecto in
perfectione, crelcit ejus vifio , fiadequatur cjus cogno-
fcibilicati, C.ant. Si nonadequatur, Subdift. Creleir
cuin certa proponionequaﬁ quantitativa, N.ant.Sine
certa proportione, C.ant. & dift. conf. Ergoctefcente
in infinitum objeéto, in infinitum quoque crefeir gjus
vifio, fi eft adeqnara cjus cognofcibilitati, C.confeq.
Si non eft adequata, N. confeq. Quia tunc Viﬁ}) non

crelcit




30 Traétatus I. De Deo Uno.

crefcic cum certa propottionie quafi guantitativa: quod
tamen requirituf, urininfinitum crefcat, crefcenrein
infinitum objeo. Unde N. fecundam conleq. Quia
vifio Dei, clicita ab intelle@u creato, nunquam ade-
quari poteft cognofcibilitati objecti , & ita nunquam
crefcere poteft cum certa proportione five geometrica,
five arithmerica , & ira nunquam poteft effe fimpli-
citer infinita, quantumvis objectum ejus fit fimplici-
ter infinitum .

Dices. Vifio intuitiva Dei, elicitaab intelleén crea-
to, fuperar in perfectione vifiones creaturarum perte-
ctiorum & petfectiorum , ac perfectiores & perfectiores
in infinitum . Ergo eft fimplicirer infinita . R. dift.
ant. Supera illas divifibiliter & fecundim gradus vir-
tuales five exrenfionis, five intenfionis, N, ant. Nul-
1a enim vifio Dei, elicita ab intelleétu creato, habet
gradus vircuales , five extenfionis ; five intenfionis
fine fine 3 cam nulla fic poffibilis , que ab alia (upe-
sati non poffit tum in extenfione, tum in intenfione
wvircnali . Superac dllas indivifibiliter , feu fecundiim
gradum fpecificum indivifibilicer fumptom 5 ad cujus
excellentiam pertingere non poffunt vifiones creatu-
raram petfectiorum & petfeétiorum , ac perfedtiores
& perfectiores in infinitum , ficur Angelus v. g. fe-
cundim gradum fpecificum indivifibilicer fumptum ,
{uperat entia puré marerialia plura & plura , ac pes-
fectiora & perfedtiora in infinitum, C. ant. & N. con-
{eq. quz non magis valet, quam ifta: Subftantia An-
geli luperat in perfectione entia materialia plura &
plura, ac perfectiora & perfectiora in infinitum; Er-
go eft fimpliciter infinita,

Dices . Vifio increara Dei eft fimpliciter infinita , quia
fuperac omnes creaturarim vifiones poffibiles . Ergo
fimiliter vifio Dei, ab intellectu creato elicita, &¢.
R. vifionem increatam Dei effe fimpliciter infinitam
quia fuperar divifibiliter, & fecundiim gradus virtua-
les tum extenfionis ; tum intenfionis infinitos , om-
nes vifiones poffibiles creaturarum: ciim enim fic adze-
quata cognolcibilitati objecti, haber infinitam eviden-
diam illius , & confequenter claré & diftinété attin-
git omnes gradus virtuales perfeGtionum illins ; qui
funt fine numero , fimulque claré & diftin@eé exten-
ditur ad omnia poflibilia, qua funt fimpliciter infini-
ta, Unde eft vireualicer exrenfa & intenfa fine fine 3
& ita tam fecundim exrenfionem, tum fecundim in=
tenfionem virtualem 4 infinito fimpliciter exceflu fu-
verar vifiones perfectiores ac petfectiores creaturarum
perfectiorum & perfectiorum, quantumeumque mul-
tiplicentur . Hoc autem diei non poteft de vifione
creata Dei. Unde N. confeg.

bj. 2. Nullaeft proportio inter Deum & intelle-
Gtum creatum , Ergo intelledtus creatus non poreft
elevari ad videndum Deum. R.dift ant. Nullaeft pro-
pmrio quantitativa, aut quafi quantitativa , C. ant.
Quantitas enim virgnalis finita nullam habet propor-
tionem cum quantirate virtuali infinita, ficuc quanti-
tas formalis finita nullam haberet proportionem cum
guantitate formali infinita: finitum enim pre infinito
nihil ¢ft in ratione quanti, Nulla eft proportio habi-
fudinis, qualis reperitus inter potentiam & objectum,
N. ant. Nam 1. intellectus creatus habet ex fe com-
pletam proportionem habitudinis cum Deo, ut abftra-
¢tive cognolcendo per creaturas. Unde, ut patet ex-
perientia , poreft eriam naturalicer , feclufis impedi-
mentis, fic cognofcere Deum. 2. Habet inchoatam
proportioncm habitudinis cum I)L_'o, ut‘clar(‘: intuiti-
Ve cogholcendoy quia Deus continerur intra latitudi-
nem objecti ejus ipecificarivi.-

Obj; 3.8, Chryloftomus pluribus locis afferit intel-
lectum ereazum non pofie elevari ad videndum Deum
inpuitiveé ue in fe eft. Nam 1. homil. 14. 10 Joan. ne-
zar Angelos beatgs videre Deum. Idem negat deillis,
Eom. 3. de incomprehen(ibili Deinarura. 2. Hom. 4.
in Joan. jam eitata , exprelsc ait» qudd folus ipfum s
( Deam Patrem) wider F:'[imt?‘sz'rit.w.rﬁ':zfr':u VR
Chryloftomum his locis, & aliis fimilibus , loqui de
vifione Dei intuitiva, non qualicumque, fed perfeta
& cemprch;nﬁva » quam jure’ merito Angelis beatis

denegat, & tribuit folis Perfonis divinis. Quddautem
his locis & aliis fimilibus loquatur de fola vifione Dei
perfecta & comprehenfiva , patet 1. ex eo quod ibi
dilputet contra Anomaos , qui axdebant apérte dize-
ve, [e ita Deum noffe, ut ipfefeipfum. . gx co quod
alibt pofibilitatem vifionis intuitive Dei non coms
prehenfive diferté agnofcat, eamque Angelis & hoini-
wibus beatis tribuar, we in' parencfi 1. ad Theodorum
laplumt, . 7. ubi fic loquitur , verba illa Petri , Bo-
num ¢} nos bic effe, exponens. Quid dicemus quan
do regiis cubiculis adapertiss intueri licebic ipfam re-
gem s non per fperu{nm, nec per enigma, fed facie ad
faciem = non ampliss 5 inquam 5 ‘per fidem , fed per
Jpeciem: Traque nego objedtionem . g

Obj.4. Alios Pates, videlicer Cyprianum 1ib. de va-
nitateIdolorum. Hir, inquic, ree videri poteft, vifu
clarior eft: neccomprebendi, taltipuvior eff: nec affi-
mariy fenfumajoreff. Et ides fic enm digne effimamus
dum ingftimabilens dicimus. Ambrofium lib. 1. in Lu-
cam c. 1. Quid de bowsinibus loguimur 5 chm etiam de
ipfis caclefFibus vireutibus & poreftatibus legerimus, quia
nerio Dewme vidit wngaant 3 Cyrillam Hierofol. cathe-
chefi 6. Admonet nos infirmiratis noftre Dominns, di-
cens s Deum nemo vidit anguam . Que Seriprure verba
etiam ad Angelos pertinere, ibidem docer . Hierony-
mumin Comment. c. 1. lfaje . Zicét faciem Domins jux-
ta nature fue proprictarem nulla videat creatwra. Et
Theodoretum in Dialogm s Immutabilis , in quo fic
Loquitur Orthodoxus': Divinam naturam invifibilem
effe dicimus . .dico ego, mec ab Angelis videri porefF di-
ina nAtKra « fic ergo de Angelis inrelligamns , andientes
quod femper vident faciem Patris veffri. Non enim vi-
dent divinam fubffanciam , que nec ciresmferibi 5 nec
comprebendi, nec mente percipiporeft, & que univerfa
comprehendit ; fed (peciem quandam ipfovum natwre ac-
commodatare . Denique fic contra hereticos negantes
Incarnationem argumentatur . Deus filins vifus eft in
terra ab Angelis. "Arqui ab illis nec vifus eft, nec vi-
deri potuit fecundim fubftantiam divinam . Ergo ab
illis vifus eft fecundiim bpmanitacem affumpram. His
omnibus addi poteft Gregorius Nyffenus, quiin Ora-
tione 6. de Beatitudinibus , multfim in his Scripture
textibus ¢ Beati mundo corde , quoniam ipfi Deum
videbunt : Denm nemo vidic unguam ; conciliandis
laborat.

R.ad 1.Cyprianum loqui de vifione corporea. Quod
manifeftum eft exconrextu. R.ad 2. Ambrofium logui
de vifione perfecta & comprehenfiva. Nam fic eodem
loco inferitis ait i Et ideo Deurs nemo vidis HHGHAM
quin eams que in Deo habitat, plenitudinem divini-
ratis memo confpexit , nemo mente aut ccnlis compre-
bendit. Quid eft autem plenitudinem divinitaris con-
fpicete , nifi divinitatem perfedté & adequaré co-
ghofcere ? Unde recté addit 5. Door: Nemo nien-
re ant ‘oculis comprebendit. Qudd autem homines &
Angeli beati claram & intitivam Dei vifionem ,
quamvis imperfeétam & inadequaram habeane , af-
ferit inferitls ibidem . 7 ipfa quogue refurrellione, in-
quit, non facile eft Denm videre nife #isqui corde fimt
mundo: & ided beari mundo cordes ipfe enim Desm vi-
debune,

R.ad 3, Cyrillam loco citato dgere de incffabilicate
& incomprehenfibilitate Dei, & docere ranrﬁmncque
ab hominibus; neque eriam abipfis Angelis Deum poffe
petfecte & comprehenfivé cognolci . Quid igirur di-
cat aliquis, inquit : nowie [oriprum eff , quid Angel;
parvilorum femper wident faciem Pavis qui in calis
o2 Vident fane Angelis fed non ita uf ey fed fecun-
diem quod off 5 @ ipff capivnt . Ipfe enim Jefus dicit,
Quod Patrems nemo vidit s nifi qui eft de celo , bic vi-
dit Patrem . Pident Angeli ita ut capinnts & Archay-
gelé ita urpofunc ... folus antem Spivitas [anllus ita,
ut oporret 5 widet o ille enim [crutatur omuia 5 etiam
profunda Dei . Ei unigenitus Dei Jilins dtds ur oportet,
etiam cognofeir. Videorigitur Angeli, juxra Cyrillum,
faciemParris, quiin ceeliseft; fed non vident, urvi-
det Spiritus fanctus, qui feruratur omnia, eriam pro-
funda Deiy fed non vident, ut videt Filius 5 qui videt ue

DP()I’-




| Am Patris divi

Diufputatio V.
opottet 5 hoc' et quaniim faciesilla vifibilis {‘ﬁ.' Cy-
rillus igitor Angelis, & hp ibus beatis folam dene-
gar vilionem Det, que fic adequara cjus cognolcibi-
[itari ; & textum ilwm Scripyaia , Deum nemo o ?
guam , inrelligic, non de qualibec vifione Dei 1ataici-
va, fed de periecka comprenenfiva. Quodampliis pa-
tet ex co, quoid adhibet iliuml,\uci probandum , non
pofle Deum fanis digné laudari a creatura. L

R. ad 4. Hieronymum interprete Augufiino, epift.
111. ad Fortunasianum, velle tantim veibis -citatis
Deum oculis corporeis videri non polle juxta natu-
re lue propriecatem , in qua tunc menge viderue o
i 10 hac mortali vira videri poteft; qua
creditur invifibilis efle oculis corporis. Ve gui/qu 3
inquit Auguttinus, 45 o -'-?’-’-’-”f?\fks i gue di-
[eernens, wifibilens ( oculiscorporeis ) Desm vel A

T
gc‘h.r, wel haminibs les A v facli fueri-
sy fi2 ne effe s five futuram effe crederet 5 evi-
dentiffime 5 quid fentiret, expreffits dicens: Quod fa-

1=

ciem Juxta HAtUre | proprietaren: unila pidear
créatura 5 O tunc mente cernatar 5 quando invifibilis
creditur . Unde fufficienter (ignificavit , quando vifus eff
ab bominibas per ooulos cor Poris s tanquats e corporenss
79 cume fecunduim natire fue proprietaten: fui e vifunz,
i g THAC Mente. Cerpir s quandoinvifibilis creditur,
Quibus invifthilis 2 nift Fibus corporalibusy etiom
Z’f{’qﬁifm:, ficut fupra de dqgeiisy & Poteftatibus y &
Dominationshus divit s quinito wagis t{‘rr‘tﬁrifnu 2
Quod anrem Hieronymus fenferit Denm oculis corpo-
ris, non ments , invifibilem effe, probat Augultinos
ex alio cjuldem Hieronymi loco. Nam fic profequicur:
Unde alio Joco ewideniins ( Hicronymus ) zon fo-
7 Wi fr:ll Filis idein & .S'P e~
vin T rinitatenatura el s paffe oc
¢ ed a.';gtu{ﬁ;fﬁ'ti.r s deguibusipfeSalv.
eati mundo covde, quoniam ipfi Dewmn vide-
bunt . Preterca, idem Hicronymus in Commentario
illo, quinobis objicitur, exprefsé docers hominesbea-
tos claré & inruicive viluros effe Denminceelo. Nunc,
inquit, in/pecalo videmps y & ipanigmares tunc autem
j}en‘: ad facierm qwrmdo de hominibus in ;;irf_g'c.i'a; pr‘aﬁ’c‘b
rimus, & poruerimns chm Apoﬂaz’a dicere: Nos-antem

s revelara facie gloriam Domini (peculantes  in ean-
dem imaginem transformamur 4 gloriain gloriam, tan-
guam & Domint Spirita. Quibus verbis , ut notat Augu-
ftinus epift. citaca, Hieronymus, fecundum apertiffimam
Domini fententiam, etiam ipfe fentity tunc nos vifuros
faciem Deis cumin.dngelos gmf ecerimns 5 id efts equa-
les Augelss fafti fuerimus « Quamyis antem Apoftolico
teftimonio, quod allegac, fatis appareat, non exterio-
#is, uror verbis Anguftinis fed iutevioris hominis faciens
int 't';'gmdazm, ciem videbimus facie ad faciem: de fa-
cic quippe cordis loguebatuy Apoitolas , cum diceret :
Nos antem revelata facie glor:om Domini [peculantes,
¢c. Ne tamen videatur ( Hicronymumdico ) logui e
vifione corporea, addit hac verba: Zicer faciem Dei
Juxta narure fae proprictatens nulla wideat crearura,
ut ex Auguftino jam eftendimus.

R. ad 5. Videri nobis , qudd Theodoretus vix ac
ne vix quidem excufari poffic ab illo errore,; quemju-
re merito Suares intollerabilem nominac,. feilicer quod
nec homines, nec Angeli beati claré & intuirivé vi-
furi fint Deum, utin fe elt: nifi tamen dicarur, om-
nis viflonis nomine iotellexiffe , non quatemcumque
cognitionen, etiam claram & intuitivam, fedfolam
incuitivam cognitionem objecti 5 ejus cognofcibilirati
adzquatam . Quo fané fenfu natura divina iovifibilis
clt cuihiber nature creatz, proindeque non folim ho-
mini, fled eriam Angelo, Quo fenfnargumentum ejus
in objectione relatum, valer. Quia Angeliporucrunt
perfecte & adaquaré cognoicere humanitatem Verbi
iqcnrnari, & nunquam potuerunt perfecté & adzqua-
t¢ cognofcere ejus diviniratem.

R.ad 6. Gregor, Nyffenum in conciliandis illis tex-
tibus laborare ;. vel quia intendit illos conciliare in ho-
nune viatore ; vel quia fupponit , nomine vifionis 5
intelligendam effe perfectam & adzquatam cognitio-
nem object.

Arciculus 111 31

AR T T CHI1 115 LI,

Utrsim: poffibile fiz Deum comprebend: ab aliquo
intellelln creats.

Ota 1. Comptchenfio dupliciter accipitur . I,

Pro -affecutione termini . Hoc fenlu beati di-
cuntur comprebenfores . Hoc fenfu loquitur Apa‘ﬂo-
luss ctim ait 1. Cor. ¢. 9. Sic currite s ut comprenes-
datis. Evad Phi]ip. C. 3. Seqtor aurert _ﬁr]rm madq com-
prebendam. Hoc fenia loquuntur Patres, c_l‘[m dicung
non polle comprehendi in via, fed poffe i patria .«
Hoc fenfit Deum comprehenfibilem effe fides docet,
fed de eo hic non agitar. 2. Comprehenfioaccipitar
pro cognitione objecti adzquata cjus cognofcibilita-
ti, hocelt, pro cngmtionc » qua objectum cogno-
fcitur , quantum cognolcibile eft. Hic aurem agitur
de incomprehenfibilitate, oppofita comprchcnﬁonl,
hoc {ecundo fenfu accepr

Nota 2. Duplex eft objecti cognolcibilitas, inttin-
feca feilicer, & extrinfeca. Cognofcibilitasintrinfeca
elt ea qua ie tencc ex parte objecti, & provenit cx
ejus veritate, entitate, perfectione, unde haber , ut
poflic terminare cognitionem . Hzc cognolcibilicas
majoreft, vel minor, pruutubjcéti pcrftctin majorem
vel minorem habet amplitudinem formalem vel virtua-
lem, f{ive in ordine ad {e, fiveinordinead connotata
exrinfeca, five inordinead urrumque. Cognolcibili-
tas extrinfeca eft ea, que lerenet ex parre porentie co-
gnolcitive , 4 qua objectum extrinfecé denominarux
cognofcibile. Hec cognolcibilitas major eft, vel mis
nor, prout potentix cognofcitiva virtus major eft; vel
minor. Duplicem hanc cognolcibilitatem exprelsé do-
cer S. Thomas in 3.dift. 14.q- 1.2, 2.q. 3.ad 3. Lympi-
ditasinrelligends, inquit, now LAt X parte tn-
telligibilis, fed etiam ex parteintelligentis,

WNota 3. Ad comprehenfionem objecti non requiri-
tur , ut cognitio adequetur ejus cognolcibilitatt ¢x-
trinfece : aliogui nullum objectum creatum compre-
bendi poffer a crearura. Nullum enim objeétum eft,
etiam crearum , quod non habear cognofcibilitatem
extrinfecam infinitam : quia nullum eft objectum ; quod
non coguolcatura Deo cum infinita claritate. Quam-
vis aligua ves s inquit S, Thomas loco proxime lau-
dato, ab.anima Chrifti [ciatur [ecundim omnem [(uan:
cognofcibilitatems ( intrinfecam ) ramen melins cogno-
Jeitar ab ipfo Deo quantstm ad modum intelligentis, co
guod minimum intelligibile inrelligar claritare infinita.,
Ad hoc igitur, ur aliqua cognitio dicatur & fit com-
prehenfiva, requiritur & fufficit, ur fir adequara co-
gnofcibilitari intrinfec objecti, ut docer'S. Anguitis
nus lib. 12. de Civ. c.18. & adhuc clariius epift. 112.
ubi fic loquitur: Alind off videre; alind oft torum wi-
dendo comprc/:rmi--re i (].‘rtmdaqwic{c’m id videtur , q;m.’i
prafens ,rr.fmmr]xe_,’:’.>.‘n‘r;sr: totam:. auterm camprcfoma’;'-
tur vidends qzud ita videtur 5 ut wibil ejus lateat vi-
dentem s aut cufus fines circumyfpici poffunt . Idem ex-
prefsé docer etiam 8. Thomas ia 3. q. 1. a. 2. quaft
1, in O, Jlud proprie comprehenditur 5 inquit , guod
artingitur ab inrelieéty [ecundszm toram vationem [
cognofCibilitatis s & hoceff 5 fines eius confpici 5 non
quidem rei s quia fic Dens fe ﬁpﬁem non .:'amprchmdt’-
vet s quia fines non baber : fed guia [ecundum omuem
rarionem s qua cognofcibiliseff, feipfum cogrnofeits ideo
comprehendere fe ipfum dicitur. Et quia wnumqnodque
off cognofcibile ( intrinlecé ) fecundum quod eff ens ;
sdeo dilz camprz’kmﬁamm;'ngjr, qmmdaddatqudtk?.gd
effentiam vei efficacia intelleétus in smrelligendo . Hine
Angeli reété dicuntur comprehendere naturas inferio-
res, quia earum intrinfeca Cognofcihil_imtiac_imquﬂrur
cognitio angelica , que tamen in claritate {uperarur
infinité 4 cognitione divina , que idcircd rerum om-
nium creatarum & creabilium fup:rcomprehcnﬁva co-
gnitio dici poteft. His antem przfuppofitis, fit

L b TR W s

Deus non poreft de porentia ordinaria compre-
hendi ab intellectu creato.

Eft




	Seite 29
	Seite 30
	Seite 31

