BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

Resp. 2. Ne quidem de potentia ordinaria comprehendi potest ab
intellectu creato.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

L e T,

32 Tractatus I. De Deo Uno .

Eft de fide contra Anomzos , qui contendebant,
Deum etiam ab homine viafore comprehendi naturali-
ter; & contra illos prob. 1. ex Scriprura. Namde Deo
dicitur, Hier. ¢, 32, Magans confilio, & incompreben-
ftbilis cogitatu. Et 1. ad Timoth. ¢. 1. Regi feculorum
smmortalis invifibili, Et c. 6. Oui folus habet immor-
zalitatemss & lucems inhabizar inacceffibilens : quem nul-
us hominwm widit, fed necvidere poteff . ExJoan.c. 1.
Denr: nemo vidit unquam: wnigenitss Filivs, quieftin
[finn Patrisy ipfe enarravit. Er1.Coi.c. 2. Spiritus om-
nia feruratuy 5 otiam j)?.of:mdd Dei., -« qua De funt 5 ne-
w0 cognovit s nifi Spiritus Dei . Que loca Scripturz pro-
bant incomprehenfibilitatem Dei faltem de potentia ot
dinaria. Quod per {e manifeftum eft de aliquibus, &
de aliis probatur ex Patribus , qui ea adhibent ad pro-
bandum, neque abhominibus, neque ab Angclis 5 oAis
ve in via, five in Patria Deum comprehendi poffe, ut
patet de Angulting epift, 112, De Ambrofio lib. 1. in
Lucam c. 1. De Cynillo Hier. Catechefi 6. verbis fu-
pra laudatis.

Prab.2. Ex Conc. Later.1V. c.Firmiter, ubiinter
minis definitur , Deum effe incomprehenfibilem. 3.
Ex S. Augultine ferm. 38. de verbis Domini : Attinge-
ve aliquantnm , inquit, remente Denm s magna beati-
tudo off o comprehendere antem omnino 5 impofibile .
Pater aurem Concilium Lateranenfe, & Auguftinum,
cumaliis Pacribus, qui idem magno confenfudocent
ad minimum inre!ligcndos de ir.apoh‘ihilimrc compre-
henfionis Deifccundim potentiam ordinariam. 4. Ra-
tione. Quiafi Deus comprehendi pofit etiam de po-
tentia ordinaria, vel in nullo fenfu eft incomprehen-
fibilis, & fic mentinntar Scriprurz & Concilia 5 vel
earenus incomprehen(ibilis dici poreft , quateniis aut
ocuilis corporis, aut eriam oculis mentis , nifi per gras
tiam elevetur, comprehendi non poteft; & ira nulla
ratio fufficiens eft, curPatres, & Scholattici cum Pa-
gribus, tanta confenfione negent Deum ab ullo intel-
leGtu creato, five humano, five angelico comprchen-
di; & hoc tam graris & inconfuleé negant, ('iu;'uu fi
negarent Denm ab ullo intellectu creato , five huma-
s five angelico vidertintuitivé; ut.in fe cft , quia
urin Scriprutis Deas effe invifibilis, lucem inhabi-
tare inpceeffibilem, i nemine unquam vilus effe, &c.
quod de illis tamen abfque remeritate affirmarinon po-
telt . Hoe enim omnino elevarer pondus communis
illius Patrum & Scholafticorum etiam in rebus ad fidem
pertinentibus confenfionis . Ergo, &,

ReEsPponsio [

Nequidem de potentia abfolura Deus comprehendi
poteft ab intelle¢tu creato,

Irarenent communiter Dodtores cum 8. Thoma q.
12, hica,7,in O, ubi fic argumentatur: Unnmquodgue
Jfic eagnafcibile eff (intrinfecé) fecandsum quod eff ens attu,
Deis igitur o cujuseffecfl infinitnm, infinite cogrnofeibilis
e/t (intrinleces ) mnllus autem intelletus creatus poteft
D finite cognafeere . In um enim intellelFus crea-
tw divinam eflentiom: perfetlins vel mints perfelle co-
giafeits uarntsm majori vel minori lumine glorie per-
Cwin igityy lumen gloviecreatun: in quacumqne
creato receprum, non poffieefle infinitumy im-
ileeft s quod aliguis intelleGinscreatus Desom infini-
ofeat, Unde impaffibile eff s quid aliquis Deum
bendar . Quia , ur fuperins dicit eodem loco
lud :‘afiiprrf;md-'f 3 rlt;:aa.’ perfete cogno-

P te antem cognofcitur, quod tartum cogno-
Jeitues g o eff cognafcibile (intrinfece . ) Porrd
hane affertionem alii inter Scholafticos volunt effe

eriam de fde , alii vetd non poffe fine termeritate

negari,, Sed

Probuoadhue, 1.Conc. Lateranen{eIV.uno & eodem
genoredefinig Deum effe incomprehenfibilem & incom-
mutabilem . Arquidefinic Deum effe incommutabilem,
etiam de potentia abloluta . Ergo, 8ec. 2.Patres, ug
Chryloftomus in bomiliis contra Anomzos , & Cyrillus
caech, 6. verbis fupralaudacis, Filio & Spititui fanéto

pre hominibys & Angelisactribuunt virtutem compre-
hendendidivinitatem., i;rgo fentipnt virtutem hang effe

propricratem quarto modo Filii & Spiritus fandti, &
creaturts incommunicabilem, Nam {i ereaturis com-
municari poffet ; ad hoc ur oftenderent, Deum neque
ab hominibus, neque ab Angclis comprehendi poffe,
ex Scripmris minimé conarencur oftendere , compre-
henfionem effentiz divinz'ad Filium & Spiricum fan-
&tum pertinere. 3. Ut patee ex difputatione S. Atha-
nafii cum Ario , five hec dilputatio a S. Athanafio
confcripra fuerit, five non, Parres ex illo Pauli cexry
1.Cor.¢. 2. Spiritus omnia fCratatur s etiam profunda
Deiy quo diestur, Spiritum fanékum divinitarem com-
prehendere, probabant contra hereticos ipfinfmet Spi-
gitus fancti divinicatem. Ergo fentiebant perilla Pauli
verba actribui Spiritut fancto perfeGtionem foli Deo
convenientem, & creaturis indemmunicabilem . Scie-
bant cnim divinitarem Spisirus fan&i non pofic effi-
caciter probavi ex perfectione; qua Deo & creaturis
comumunis cffe poffet, five de potentia ordinaria, fi-
ve de potentia extraordinaria tanetim . 4. Cim Patres
dicunt comprehenfionem Dei effe impoffibilem erea-
tutis, hoc dicunt fimpliciter & fine addito . Ergo
intelligi debent de impoffibilitate abfolura . 5. Nulla
ratio probabilis afferri poteft, quare textus Scriprure
fupra allegari , nec pofline, nec debeant incelligi de
incomprehenfibilicate abloluta . Ergo gratis de alia
inelligerentur.

5. Ratio & priori eft : quia ur cognitio fir com-
prehenfiva objecti, requiritur ut adzquet objecti co-
guofcibiliratem intrinfecam . Arqui nulla cognirio crea-
ta adequare potelt cognofcibilitatem intrinfecam di-
vinitatis. Ergo nalla cognitio creara potett effe divi-
nitatis cemprehenfiva, Major conftar ex 1.& 3. not.
Prob.min. gognc('cibilims intrinfeca divinitatis eftin-
finita . Atqui nulla cognitio creata adzquare poteft
intrinfecam cognofcibilitatem infinitam . Ergo , &c.
Major non controvertitur. Er verd cum aliguid in ran-
tum fic intrinfecé cognofcibile , in quantum eft eng
actu, ut dicic S. Thomas ; con[cqucns eft Deum ha-
bere intrinfecam cognolcibilitatem infinitam, ctim fic
ens in ratione entis infinitum.  Prob, ergo min. Nulla
intellectio finita adxquare poteft cognoicibilitatem in-
finicam . Infinicum enim 2 finito adzquari manifefté
repugnat. Atqui omnis intellectio creara eft effentia-
liter finita . Modus enim operandi fequitur modum
effendi , & omnis intelle€bus creatus eft effentialiter
finitus. Unde ab intelleGtu creaco, quantumlibet ele-
vato, aunquam produci poteft, nifi intelle&io fim-
pliciter finita , proindeque nullus intelletus creacus
perfundi poreft lumine gloriz infinito impliciter: nam
m hypothefi infufionis luminis gloriz infiniti , intel-
leétus poffer , & fimul non poffet producere intelle-
¢tionem infinitam . Poffer quidem , quia intellectus
creatus ¢d perfectitis cognofcir , quo majori lumine
glorie perfunditur, uc dicic S. Thomas, & tuncinfi-
nito perfunderetut . Non poffer autem quia omnis po-
tenria vitalis creara, utpote effencialicer finita, eft eflen-
t1alicer ad ackum finitum dererminata. Ergo, &ec.

Confirm. Abfoluté repugnat intellectionem crearam
adequare cognofcibilitatem intrinfecam 'divinicaris .
Ergo abfolute repugnat diviniratem comprehendi ab
intellectione creata. Conleq. pacet, Prab. anr, Si in-
tellectio creata adequarer cognolcibilitatem intrinfe-
cam divinitatis » adequarer intelleétionem divinam .
Conl, abfoluté repugnac. Ergo, &e. Prob. 1. feq.maj.
Nam illa invicem adequantur , que adequantur uni
tertio . Arqui intellectio creata & divina , perfectd
adzquarentur uni tertio , nempe cognolcibilitati in-
trinfecz divinitatis : cognolcibilitas enim intrinfeca
divinitatis effer urrique perfect¢ adequara: nam effet
perfecte adequara intellectioni creare, ut fupponirur.
Eft autem re ipfa perfecté adequata intelledtioni di-
ving; clim nec eam excedar, ne¢ ab ea excedarur.
Ergo, &c. Prob. 2. min, Nam fi intelle@io creata
adequarerur intellectioni divinz, creatura ram pet-
fecte cognolceret Deum, quim Deus iple: ram ef-
fecomnifciens, quamDeus, & =quaret Deumin ope-
ratione virali emnium perfectifiima : in Deo emim
emniym operationum perfeétiflima eft incelledtio ,

qua




Difputatio V.

qua fe ipfum eognofcit 8 perfe&g‘ compre‘hcn&iz_ s
Arqui hxc omnia repugnant a?folute. Et vero omni-
{cientemefle, & fe 1pfum.mtelli_ge:nd'o comprehendere,
non conveniunt Deo, nifi quia efltin fupremo & per-
fedriffimo gradu effendi, quicrearura, hoc iplo quod
creacura cft, abfolutd repugnat. 1

Obj. Clara & intuitiva Dei _v1ﬁo poffibilis eft ._Sc_d
clara & inruitiva Drei vifio cft eram c‘ompyclhenﬁg L)c% "
Ergo, &c. R. n. min. Alind ¢ff enim videre 5 IMQUit
Augnftinus epilt. 112. alind eﬁ totum videndo conspre-
hendere . @qrzdaquédcm id videtar qm:z? pmfmu ut-
cumgue fentitur = totum autci: romprebefyd;mr mdmfip,

wod ita videtnrs #? m'hi..f ejus iarem_mdmrrm: Cim

igirur intellectus creatus ita Df:um videat clarc & in-
tnitive » uc femper aliguid Dei lateat videnteny, po-
teft effe, & eft clara & intuitiva Dr:! vifio, quaznon
eft Dei r:m‘npr:he\nﬁn.. Q'L}()Lf aurem intelleGum crea-
tum, etiam claré & intuitive videncem Deum, (emper
aliquid Dei lateat, ﬁ{:)ccm: Pqtrcs , 1t {lmbroﬁus lib.
1. in Luc. ¢, I. ubL ait » neminem !1:_:1131n_nm vel An-
gelorum beatoruin, qui clare & intuitve vident D_cum,
eam quzinDeo babirat plenitudinem divinitatis con-
[pisere 5 & idcirco Ilcilllnflm.\peul'ﬂ coerrehcndcr\e.
Ut Auguﬁinus loco proximecitato, ubi illud , quo_d
{cilicer nemo hominum vel ..P;n_gelorum unquam di-
vinitaos plenitudinem confpexeric, nemo comprehen-
derit, ab Ambrofio dictum ap-prqb_a: 5 quia (n,m‘: ne-
o unguam ira Deam vidit, utnihil l_)cl 1at_crctv1ldm-
gem. Ut Cyrillus Hier. cAatcch. 6. ubi _ﬁc ait: Fident
fane Angeli (faciem Patris, ) fed non it ut eff , tota
liter [cilicer & adequare. B ai e

Dices. Intelle@um creatum, clare & intuitive viden-
tém Denm, nihil Dei Jatere poteft. Neceffarid enim
videt rorum Deum. Ergo compr\chegdic illum . K. .
ant. & cjus prob. Nam 1. dato q_nod videns clarg .8: n-
tuitivé Deum, videat neceffario omnes perfectiones,
quz (unt formalirerin Deo; a faltem non videt, ncc\vi‘
dere poteft omnes gradus illarum perfectionum. Cim
enim perfedtiones omnes abolutz , qua fant formaliter
inDeo, & tribus perfonis communes, fint infinicx in
fuo genere, habentommes gradns vn‘rlml_cs » vittualiter
ab invicem diftinétos, plures 8 plures m.mﬁmru\m 5
quos pruindc omnes ab 1-mc_l]c£l_'1_z creato , ctiam c‘,:‘u-g &
intuitivé Deum vidente , videri impoflibile ¢ft, Sic im-
poffibile eft, ab intellectu creato gradus omnes virtua-
les fapicnti;c & cmniputcntia: divine vidert, ctiamfi
claré & inuitive videar ipfum Denm. Alioqui intelle-
&us creatus poffer claré & diftincte cognolcere omnia
poﬂibi]ia,imonmnia omning qux Deus-ipi’g cognolcit,
& tam perfecke cugnofcerc,_ quam Dcu§ ipfe cogno-
fcit: quod repugnat. z. Fallum eft , quod sorellectus
creatus, claré & intuitivé videns Deum, hoc ipfo ne-
ceffarid videatr omnes perfectionesablolutas, qua funt
formaliter in Deo. Nam he perfectiones itafunt una &
eadem entitas fimpliciffima, ur ramen incer (e diftin-
guantur virtualiter; & fraunatam poflicintuitive co-
onolci, nmon cognita alrainraitive, quﬁ.m una poteft
abftractivé cognofci s non cognita alia abftractive .
Unum enim non magis repugnac, quam alterum.

Dices. Vifioniintelle€tualt repugnas effe pracifivant
R. hoc effe falfum. Nant vifio corporea eft pracifiva.
Erco a fortiori vifio intellectualis preecifiva effe porett:
inrellectus enimoculo perfeétioreft; & ad prafcinden-
dmn longé capaciot. (lu@d autem Vi.ﬁo corporea fit
Pra:ciﬁva, patet ex eo qqod oculus }rfdcns v. g. parie-
tem albuny, percipiar racionem fPecmczm albedinis ,
& now pcrcipiar. rationemrmmer?cam, _hcér [pecificé
identificaram : flam {i divinicis alius paries albus fubfti-
tueretur, priore_fala1'azlonem1mericad-ivcrfus, mu-
tationem non perciperet ocul us; quam tamen percipe-
ret, fi loco parietis albi fubﬁmlm_‘emr paries niger_.
Quidni ergo oculus mentis Deum videns , poffet perci-
pere unam perfectionent, non perceptaalia, quamvis
1pfi identificata, 8 itaunam perfectionem ab alia ipi
identificata prafcindere 2 Irem quidni oculus mentis
videns Deum, poﬁ'it pcrcip::re unum gradum alicujus
perfectionis divinz, non percepto alio ipfi identifica-
to, fed abeo virtualiter diftincko, & iraunum gradum

Simonnet T heol. T om. 1.

Articolus III. 33

virtualem alicujus perfectionis divinz ab alio virtaali,
vireualiter diftinéto prefcindere 2

Dices, Vifio intuttiva Dei eft reprafentatio Dei, ug
in fe eft & parterei. Nam vifio intuitivaobjecti eft re-
prefentatio objedi exiftentis ur exiftentis. Ergo vifio
intnitiva Dei eft reprefentatio Dei fecundiim omnia,
que funt in eo realiter identificara, & confequenter non
poteft videri unum, alio non vifo. R. dift. ant. Vifio
intuitiva Déi eft reprafentatio Dei, uceft infea parte
rei fecundiim id , quod de Deo re ipfa reprafentat ,
C.ant. Nam revera, quod de Deo claré & diftinéié re-
prefentat, tale eft A parre rei s quale reprafentatur :
quamvis enim repraflenterur precifivé, nihilominus ta-
le eftd parterei , quale repraflentatar, quia per reprefen-
tationem precifivam nihil affingitur objecto, quod non
fic in illos nihil detrabitur, quod firinillo : pracifio
enim tota fe tenet ex parte modi reprelentandi, & tota
afficit, nonobjectum, fed intelle¢tum reprafentantem
madazquaté objeCtum, in quod meradenominarioex-
trinfeca pracift refultat ex intellectuillud ita reprafen-
tante. Vifio intuitivaDei eft reprafentatio Dei, ureft
in fe i parte rei, hoc eft, eft reprafentatio clara &
diftinéa Dei fecundum omnes omnind petfedtiones,
quas habet, omncl'quc eatum gradus & modos virtua-
fes, N. ant. Talis enim reprefentatio ad comprehenfio-
nem requiricur, nonad vifionem , ad quam duo requi-
runtur, & fufficiune. 1. Ut objectum claré & diftincté
percipiatur infe, noninalio, hoc eft, utpercipiatur
per {peciem propriam, #llud reprafentantem urin {c eft
non verd per alienam, reprafentantemillud alicer, quam
in fe eft; ut fi reprafencer illud per modum corporis,
com fit (piritus. 2. Utobjectum claré & diftincte per
(pcciem propriam percipiacur ut in {e eft ackn 8 exerci-
té, itautclaré percipiarur fecundim exiftentiam actua-
lem & exercitam, qud talem, & itaclard percipiatur,
ut hocipfo, & exmodo percipiendi, abfque aliomori-
vo, veldifcur(u, intellectus cerrificerur de ejus exiften-
tia actuali & exercita, qua rali. Claré igitur & intui-
tivé videtur Deus, hoc iplo quod percipiturin fe , ut
actu & exercité exiftensafe; ita ur exipfo modo perci-
piendi; independenter ab omnimotivo extrinfeco , &
difcurfu, intelletus certificerur de actuali 8 exercira
Dei exiftentiad fe . Ad comprehenfionem verd preterca
requiritar clara & diftinéta perceptio omnium aliarum
perfectionum divinarem , omn iumque graduum & mo-
doram, quos habent perfectionesdivinz. Porro dixi
Peam vidert, fi clﬂrép{'rcipiutur infe, uractu 8 exer-
ciré exiftens i fe: quianullo modovideri poteft , nifi
percipiatur fecundam aé‘m‘:ﬂem & exercitam exiften~
tiam, utalent; nec proprié videri poteft ut Deus, nifi
percipiatur fecundiim rationem aliquam , qua diftin-
guatur ab omni eo, quod non eft Deus; Sciranullo
modo videri po:eﬁ,é{)mprié loquendo, nifi clar¢ per-
cipattir fecundim actualem & exerciram exiftentiam
& fe, qua ralem , fic ut precisé ex modo percipiendi
Deum per propriam fpeciem , inrellectus certificerur
de ejus alettate, ut actuali & exercita.

Dices. Omnis vifio Dei et quidditativa : omnis
enim intellectio mtitiva eft germana rei, utinfeeft,
cognitio. Ergo emnis vifio Dei eltreprafentatio om-
nium, qux funt in Deo. Ergo nulla poteft effe pre-
cifiva . R. dift.-ant. Oninis vifio Dei cft quidditativa
veladequaté, velfalteminadequare, C. ant. Adzqua-
e, N. ant. & utramque confeq. Iraque omnis vifio
Dei eft quidditativaaliquo mado proprer rationem al-
latam: at non omnis eft adequaré quidditativa, Hoc
enim foli vifioni increatz convenit: quiafola vifio in-
creata Deum totum repr:cf'cnratc Potrﬁ,‘torum, in-
quam,, utin fe eft; quiatotus Deus, ut in feeft, re-
prafentari non poteft claré & diftinété, nifi per vifio-
nem infinitam , qualis prater ipcrcatam nullaalia effe
poteft. Exvero fi vifio creata Dei effer adequacé quiddi-
tativa , Deus ineffabilis non effer bearis , qui vident
Deum: poffer enim ab illis nominari Deus, nomine
adequaté & perfecté exprimente quidditatem ejus :
quod repugnat Pacribus . Nam docent Denm 8¢ homi-
nibus & Angelis beatis incffabilem effe, ed quéd non
poffunt nominare Deumy, nifi nomine fux cognitioni

C relpon-




e o e s T

34 Tractatus 1. De Deo Uno.

relpondente, & confequenter nify nomine inadaquarg
exprimente quiddicatem Dei.

Dices . Cognolcibilitas intrinfeca Deiy queeft vis
mortiva effentiz divinz per modum{pecici, eftindivifi-
bilis, Ergo mover i ihilirer intelle€tum creatum
ad videndum Deum. Ergovel movet ad videndumto-
1m, vel nullo modo niover ; & confequenter
intelleckns crearus vel vider torum Deum , wel nullo

idet . Ergo videns claré & inpuiriveé Deum ,
ider rotum 5, preindeque nibil Dei latere
poreft inrellectum crearum , videntem claré & intni-
Ti . R.dilt. ant. Cognolcibiliras. intrinfeca
r, C. ant..Non enun haber
rmales, 10 quas realiter dividi poflic. Eft
iiis eriam virtualiter, N.ant. Nam haber partes
virruales, virrualicer inter fe diftinékas; razione qua-
rum effentia divina per modum fpeciei. , - feclufis im-
onibus , movere poteft divifibilier . Er tam
potelt, quam fi cognolcibilitas ejus conftarer partibus
formalibus, realiter inter fe dittinétis. Iraque, effentia
divina imovere porcft invellectom crearum ad vifionem
unius atrribuci, non movendo ad vifionem alterius ;
stem porelt movere intelletum creatum ad videndum
unum eradum virpualem neius artributi, nonmoven-
do a um aligm g m virpualem cjufdem ag-
titbari. Igitur N, omoes confeq.

Lices. Efferttia divina per modnm fpeciei, non li-
beré, fed neceffario mover. Ergo non eft ratio, cur
dicatur movere porifls ad vifionem hujus  artributi ,
quam ad vifiopem illius ; cur dicatur: movere poriys
ad videndum hung gradum unjus. areribuci, quam ad
videndum alium. Etgo vel mover ad videndnm omnia
attributa, omnelque eorum gradus; vel nullo modo
movet, & conlequenter movet indivifibiliter . R n,
ant. Nam effentia divina per modum fpeciei mover li-
beré , quizl Deus poteft motionem effentiz divinz, ur
ip el 5 fleur & terminationem effentiz divinz , ut
obiccti, reftringere, limitare , modificare, cohibere,
vel per concorium nrm‘ipurcnu.r fue cum intellectu
gloriz ad has perfectiones, ad
sreftrictum. Sedadpleniorem
hujus difficultats intelligentiam,

Nota, Cognolcibiliras intrinfeca Deiduplex eft : una
germinativa per modum objecti s alrera mmivaper mo-
dum fpeciei, Urraque nen eftaliud, (}u.im cogno['ci-
bilitas arcributorum divinerom, & graduum quos ha-
benr. Undecum attributadivina dittinguantar interfe
vircnaliter , agtributa divina habent cognofcibilitates
viprualirer inger fe diftinétas, Similiter ciim unumguod-
que artriburum divinum habeat gradus virtuales, vir-
rualiter diftinétos, plures & plures ininfinitnm, funt
in unequoque attriburo cognm.‘i_lu.iimws PEurEs &
plures in infinitum, vircualiterdiftinGz, Unde cum
cognolcibilitates \'jun:\éurdiﬁindm,rqui\'nlmntrcu-
licer diftinéts, inordine ad movendum ad diver(as co-
gnidones, vel ad eas terminandas, manifeflum eft nnum
atcributum movere pol’:'c ad [ui vifionem, camque ter-
minarg, fine alio; iremunum gradumunius ateributi
movere pofle ady ifionem{ui, & eam rerminare 5 fine
alio gradu ejufdematttibuti, proindeque cognofcibili-
tatem divinam nec movere ad vifienem, nec cam termi-
nare indivifibilirer , neque cepugnare,, quod Deas cla-
ré & intuirivé videatur , & non videatur totus; denique
mirzmnon ¢fic, quodintelle¢tum quemliber creatum,
clarélicér & inpuitive videntem Deam, femper aliquid
Dei latear , neque tot pmfu:{’im!nsriix'mss,‘\'c! faltem
ot pc!‘f:c;’tirmm]! divinarum gradus percipiat » quin
plures mpcrﬁnrpc-rmpmn:.fr. & 1ta Deus nungquam Pm'.
fit ab nilo inrellectn crearo , quantumliber elevato
comprghendi, Porrd Itas hactenis expofita » &
ia, nonnullis fortaife videbitur aliter refolvi a S,
Thoma, cujus refponfionem ug exponamus, & cum
noftra coincidere oftendamus;

- Beati incalo reipfa comprehendunt Deum,
dent intuinive. Ergo Deus noneftincompre-
.ant. Nam, ut dicit S, Thomas hic g.12.
::ompm'f;:‘?,‘dftxr a (Imm' perfeitec "
e COZATCiENT 3 Quod tansam cognofeitirs

o
=
8

givif

ki

ge

periectionum <

o

fol

guantsens eff cognaftibile .., nullus autemintelletus crea-
tuspertingere poreft ad illum perfeltum modum cognitio
misdivinz effentic  quocognofzibilis eff JEt ratio eft, quia
Deuscuius effe eff infinitumy infinite cognsfcibilis eff .
WNullus antem intellelins creatus poteff Dewm infinite co-
3m:ﬁﬁ'c. Prob. tamen ant, Beati in coelo ita vident
Deum, -ucnihal fit ¢jus quod ab illis non videatur : cum
enim videant illum s non per [pecies creatas, {fedimme-
diate in fe, nulla mediante {pecic, & fitomnind im-
plex, rotum vident.. Ergo, &c. R. 1. Sccundiimea quz
anobis dictalunt, N.ant. & ejus prob.Sed R.2. cum
S. Thomaad 2. N. confeq. Quia, utait S. Doctor, sen
propeer boc Dews incompreben (ihelis dicitur, quaft aliguid
efus it  quod non videatnr ; fed quianon ita perfetke vi-
detursfiont vifibilis eff .unde Auguflinusdefinicndocom-
preheafioncm, dicits quod totum comprebenditur viden-
dos quad itaviderury utnihil ejus lateat videntem , aut
cxjus fines ciroum|piciy wel circumferibi paffunt . T unc
enim. fines alicajus circum(piciuntnr 5. quando ad finem
i modo cognofcendi illam rem pervenitur.
Dices. Beati, videntes Deum, vident tres pcrfonas 5
& omniaarrributa ftidté fumpra, Ergo Denm tam per-
feété vident , quamwifibiliseft. R.negando confeq. &
dico, 1.juxtaca, quz (upra dicta funt , cos faltemnon
videre omnia artributa laté fumpta , hoc et , omnes
gradus virtuales , quos habent ateribura ftricté fumpra ,
nempe fﬂpicmia, omniporentia, jufticia, milericordia,
&c. Dixi, faltem, quia vident quidem omnia attribura
ftrické dita, qua in hac vica per revelationem novimus,
& fide divina credimns, At quod omnia omnind vi-
deant, quis fcit 2 Nam quis fcit , urrum areribora ftricke
di¢ka finr finita; an infinita numero 2 Dico 2. cum
S.Thoma, beatos videntes tres perfonas, & omnia at-
ttibuta firicke dicka, nen videre Deumira perfedté ,
ficue vifibiliselt ; quiaficut principinm nonita perfecté
cognofcitur, ficut cognofcibileeft, nifi cimin'illo cla-
ré cogniro claré cognofcuntur conclufiones omnes »
quibulcum chnnexum eft, & que proinde proprer con-
nexionem hane in eo tanquam in {peculo claré cognofct
poifunt:ita L)Cm‘tmz? 1ta p "1&:1-:1 videturs ficut vifibilis
eft, nifi in eo claré vilo claré videantur omnia, que con-
nexa funt cum ejusaceributis; & qua proinde proprer
hanc connexionemin illis claré vifis poffunt, elaré vide-
r1. Atbeati in ceelo claré videntes Denm, non vident in
gjusaccributis omnia, quecumillis connexa funt, & in
illis videri poffunt , ficut te ipfain illis 3 Deo tanquam in
fpeculo videntut . Non enim beati vident omnia fcibilia
io fapientia divina, ingquatamen videri poflunt, & re
ipla videntur 4 Deo. Item non videntomnia pofﬁbili‘a
in onmiporcnria »inqua tamen videri poflunt, & re ip_l:l
videntur 4 Deo ranquam in fpeculo. Rario eft, quia
beari non vident Deum cuminfinita clacitare . Intelle-
¢kus cnim creatus , ut poté infuaactivicare effenrialiter
finjrus , non poteft adinfiniram claritatem percingere.
Quia autem ad majotem vel minorem claritarem pertin-
gitcivea Deum,, prout magis vel minus elevatu , &ad
£6 majorem pertingit, quo magis clevarnr;, plura vel
pauciora vidr:{. in fapientia & porentia divina, prout ma-
jori vel minorilumine gloriz pur_['unfj‘x_tur 50 o plura
videt in mpicntin & omnipotentiadivina, quo pc‘rﬂm~
ditur majori lumine gloriz : nunquam tamen pertinge-
re pnte{t ad videnda omnia in iapicnt.l.l& porentia dn_fk
na, quz in illis videri poflunt; quia non poreft glﬁ
finiré elevari, &itanon poteft nifi ad finitam clarita-
tem circa Deum pertingere . Vide S. Thomam E_u‘c a.8.in
O.cuinon opponimur nifi voceten L‘ns,cfrlm dicimus bea-
tos non viderc omnes gradus vircuales fapientiz & po-
tentiz divine , & itanon videre torum Deum, utinfe
eft; fic videre Deum, ut femperaliguid Dei latear vi-
dentes, proindeque illos vifione (uanunquam adzqua-
re inprinfecam Dei cognolcibilitatemn, & confequen-
ter Deumeffe illis incomprehenfibilem . Quod nullo
negorio pmchir, expenden tirelponfionem noftram cum
5. Thoma refponfione , quam cum noftra libenter am-
*plectimur , & cum S. Doc‘tore]ibcntm‘c[lczn1{133 beatos
videre totumDeum , nihil effe Dei, quod non videant,
eo feilicer fenfu, quod beati videant cum perfonis
divinis omnia atteibuta ftrick¢ didta, fuppofito quod
finc




Difputatio V. Articulus IV, 35

fint numero finita, nec tamen comprehendere; quia
non videntcumtotaliter, quianon vident eum; quan-
wiim vifibiliseft, quianon videntin ejus omnipotentia,
omnia que in ea videri poffunt. Adc.io autemnon vide-
re, quin non vident omnes gradus virtuales, ycl fi vis,
omnes relationes tranfcendentales partiales , virtualiter
inter fe diftinctas, ex quibus virtualiter componitur.

ARETCULWUS 1V.

Owibus indi geat, vel non indigeat intelleCtns creatus
o : 8
ad videndwn Dewm .

ResrponNsio L

NtelleGtus creatus ad videndum Deam indigee lumi-

ne glorie. -

Prob. Intellectus creatus non poteft cum folis nature
viribus videré Deam claré &intuitive, urinfeefl,ur
probatur a.2. Ergo ad videndum Deum claré & intui-
tivé, ucin feeft, indiget elcvariftcrmrxﬂium aliquod
fupernarurale. Atqui fupernaturale illud auxilium vo-
camus, cum omnibus Doéoribus, lumengloriz . Er-
go, &c. Iraargumentatur S. Thomas hic g.12.a.5. in
Q. Cum, nquit, virtus naturalis iﬂre!{eff:.r.rcrm:‘i now

[ufficiar ad Dei effentiam videndam , oporter quod ex
devina gratia fuperaccre(car i virtus intelligendi . Ft
boc argumentum virtntis intelleltive illuminationem in-
telleltns vocammuss ficut & ipfuminteliigibile vocatur lu-
men, vel lwx. Etiftudeftlumen, dequedicitur , Apo-
cal.z21. _Qitbd clavitas Dei illuminabir ears , (Cilicet fo-
cictatem beatorwm s Dewm videntinm . Et [ecundsm hoc
lumen cfficiuntur deiformes, ideft , Deo fimiles fecn-
digne itlud 1. Joan. 3. Cam apparuerit, [imiles i eri-
mus 5 @ videbimns enm fienti eff . Huceriam pertinet
illud Pl 25. Apud reeft fonsvite: & inlumine two vi-
debimus lumen. Apud Denm, & non apud alium, eft
fons vitxe illius excellentilime, qua in clara & intui-
tiva Dei vifione poriflimizm cunﬁgir: ciim folus Deus
intelle@tum noftrum elevare pofficad praftantiflimum
fllum adtum, & lumenillud gloriz nobis nfundere, in
quo, fen per quod videbimus lumen, I\}oc eft ,lRfu_m,
qui hoc ipfo recté lumen vocarur, quod & perfeim-
mediatéintelligibilis eft, 8 inchoatam intellectus crea-
ti porentiam Eac_rﬁc_it_ndo & complendo, facit ut cla-
ré & intuitive incelligarur,

Obj. Lumen iliud vel cft aliquid intrinfecum intel-
leGtui creato, vel aliquid extrinfecum tantiim, Neutrum
dici poteft. Ergo, &c.N.min, Nam fi de poflibili agi-
tur, intetlectus creatus poteftad videndum Deum ele-
vari non folium per aliquidinerinfecum , fed etiam per
aliguid extrinfeccum ,iﬁl affiftens . 1. Elevaripoteft per
aliquid intrinfecum. Nam ficut poffibilis eft qualicas
feu habirus fupernaturaks i Deo mnfufus , & intelleétui
creato inharens,quo intellectus creatus intrinfecé com-
pletur & etevarur ad actus fidei eliciendos; ita poffibilis
¢ft qualitas fupernaturalis, 4 Deo produdta, & inintel-
lectu creato recepta, quaintrinfecé compleatur, & per-

ficiacur inchoatavirtus, quam ad videndum Deum ha-
bet intelledus creatus. 2. Elevari poteft per aliquid fibi
extrinfecum. Nam fi intellectus nofter elevari poteft,
& quandogque reipfa elevatur ad adtus fupernarurales
fidet per omnipotentiam vi decreti divini fibi applica-
tam, & paratam fupplere cav._lﬁlhta:un habitus fidei, ut
patet in infideli adulto, qui ad f_ide'm_convc_r:i:rur,g‘\f
my(teria noftre religionis credere ineipic; quidni etiam
per eandem omnipotentiam {ibi intimc prafentem, &
per decretum divinum applicatant, arque paratam ipfi
afliftere, fupplcndo caufalitarem lumlm; creatt, ad cla-
ram & intuitivam Dei vifionem elevart poffec 2 Nam
omnipotentia fic inzrernum applicataintellectui crea-
to, haberetfe, feclufis imperfectionibus; per modum
habitus, non quidem intrinfecé, fed extrinfecé com-
plentisvirturemejus, eamque pezmanenter habilicantis
1n acku primo ad producendam vifionem Det ; proinde-
que ex intellectu creato & omnipotentia ficin zternum
ei applicatarefultarer unum principium adequatum, &
proximé completum vifionis Dei intuitiva , quam tunc
Simonner T heols Tom, I,

intellectus creatus veré eliceret perinnatam fibi vireu-
tem, fub omnipotentia divina ipfam confortante & cor-
roborante per actionem puré modificativam , qua il-
lam compleret & elevaretinactu fecundo. Imd fi qui
{unt, qut hac mortali vita nondum defunéti, ad tem-
pus aliquod Deum claré & intuitive, utin feeft , vide-
runt, hoc fecundo modo ad hanc Dei vifionem elevati
fuiffe credendi funr: fruftra enim recurrereur ad quali-
tatem eis ad breviflimum tempusinfulam.

Quodd fi agitur de eo, quod reipfa fit, dicointel-
leétum beatorum inerinfecé elevari per qualitacem fu-
pernaturalem, d Deo infufam , & permanenter inhze-
rentem, qua perficitur & intrinfecé completur vireus
¢jus inchoata. Nam 1. inrellectus beatorum fic com-
plerur connaturalius, & connaturalitis elicit aétum vi-
fionis. Unde ficut Deus in hac vita intelleGtum hominis
fidelis inftruit habicu fidei , ut connaruralitis compleatur
ad ackus fidel, eofque connaturalitiseliciar; itafimili-
ter credendus eft in ceelo intelletum beatorum lumine
glorie perfundere, utfic connaturalits compleatur, &
connaturalits eliciac aétum vifionis. 2.Quiaalioquin
intellectus beatorum in ordine ad vifionem beatificam
non effer quoad actwn primum perfectior intellecu via-
torum; & visinchoara, que cuilibetintellectui crearn
ineft ad Deum claré, utinfeeft, videndum, non per>
ficeretur in ceelo. Nihil enim, propric‘:loquendo » per-
fici poteft, nifi per aliquid in iplo receprum, quo melitis
fe habear intrinfecé, quam antea. 3.Itafentic S. Tho-
mas hic a. 3. & alibi, & cumeo Do&ores communif-
fim¢ conera Durandum, 4. Videtur hoc longé confor-
mins Concilio Viennenfi, damnanti Beguardos & Be-
guinas, ailerentes amimam non indigere lumine gloria
spfam elevante ad Denm videndum . Solent enim Con-
cilia ufurpare verbainfenfu proprio; & verba Concilio-
rum periculosé fumuntur in fenfuimproprio , nifi gravis
adfit canfaeafic accipiendi. Nulla aurcm ejufmodi vi-
detur adeffe cauta, curnegetur Viennenle loqui de lu-
mine glorie propriédicto, & in fenfu S. Thoma, alio-
rumque tune remporis Doctorum, hoceft, de qualitate
4 Deo infufa, & permanenter inhzrente intelleétui bea-
torum. Unde Doétores aliqui exiftimant efie de fide,
quod beati ad claram Der vifionem intrinfecé eleventur
per qualitatem 4 Deo infufam, & permanenter inhe-
rentem eorum intelle¢tui. Alii tamen communiiis ne-
gant. Ratio corumeft, quiaConciliafolentid precisc
definire, quod neceffarium eftad errores damnandos ,
intactisiis, qua funtinter Dodtores Cacholicos contro-
verfa. Ad damnandum autem Beguardorum & Begui-
narum errotem fatis fuit, fi definiretur intelleGum
creatum indigere elevatione ad videndum Deum incui-
tivé, urin fe eft, quocumque tandem modo adid ele-
vetur, five inrrinfecé per qualitatem infufam, five ex-
trinfecé peromnipotentiam paratam ipdi afliftere . Qua
ratio non carctfolutione. Quidni enim dici poffer Sy-
nodus volaiffe & Begnardorum errorem damnare , affe-
rendo animam indigere elevatione ad videndum intuiti-
vé Deum,urin feeft,& ex occafione data fideles modum
illius elevattonis docere, definiendo illam de potentia
ordinaria aliter ficri non pofle , quim per habieum 4
Deo infufum anime, cique permanenter inhzréntem

Obj. 2. Non poteft dici , quodnam fit officium lumi-
nis gloriz. Namofficium ejuseft, vel difponereintel-
le€tum ad recipiendam vifionem, que i folo Deo pro-
ducatur; vel fupplere defeCtum fpeciei imprefle; vel
producere totaliter vifionem, ita utab eo folo produ-
catur; vel cuminrelleétu ad vifionemeffe@ive concur-
rere; vel denique conforrare mrelleétum , & confortan-
do complere inactufecundo. Nihil horum dici poteft.
Ergo, &c. R. n. min. 1. Iraque officinm luminis glo-
riz non eft, difponere intelleétum ad recipiendam vifio-
nem , quz i folo Deo producatur. Nam vifio non reci-
pl[ur\ab intellectu, fed ab eo producitur , Praterea,
eam 3 {olo Deo produci, abfoluté repugnar. Eft enim
actus vitalis; & ackus vitalis eflencialiter pender & poten-
tia vitali, tanquam a principio elicitivo. Unde cim
S. Thomas a. 5. in Q. nominat lumen gloriz difpofirios
nem, difpofitionem fumit laré prohabitu, quo intel-
lectys habilitatur inwrinfece , & aétivé difponirur ad eli-

(S cien-




	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35

