UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

Art. 4. Quibus indigeat vel non indigeat intellectus creatus ad videndum
Deum.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Difputatio V. Articulus IV, 35

fint numero finita, nec tamen comprehendere; quia
non videntcumtotaliter, quianon vident eum; quan-
wiim vifibiliseft, quianon videntin ejus omnipotentia,
omnia que in ea videri poffunt. Adc.io autemnon vide-
re, quin non vident omnes gradus virtuales, ycl fi vis,
omnes relationes tranfcendentales partiales , virtualiter
inter fe diftinctas, ex quibus virtualiter componitur.

ARETCULWUS 1V.

Owibus indi geat, vel non indigeat intelleCtns creatus
o : 8
ad videndwn Dewm .

ResrponNsio L

NtelleGtus creatus ad videndum Deam indigee lumi-

ne glorie. -

Prob. Intellectus creatus non poteft cum folis nature
viribus videré Deam claré &intuitive, urinfeefl,ur
probatur a.2. Ergo ad videndum Deum claré & intui-
tivé, ucin feeft, indiget elcvariftcrmrxﬂium aliquod
fupernarurale. Atqui fupernaturale illud auxilium vo-
camus, cum omnibus Doéoribus, lumengloriz . Er-
go, &c. Iraargumentatur S. Thomas hic g.12.a.5. in
Q. Cum, nquit, virtus naturalis iﬂre!{eff:.r.rcrm:‘i now

[ufficiar ad Dei effentiam videndam , oporter quod ex
devina gratia fuperaccre(car i virtus intelligendi . Ft
boc argumentum virtntis intelleltive illuminationem in-
telleltns vocammuss ficut & ipfuminteliigibile vocatur lu-
men, vel lwx. Etiftudeftlumen, dequedicitur , Apo-
cal.z21. _Qitbd clavitas Dei illuminabir ears , (Cilicet fo-
cictatem beatorwm s Dewm videntinm . Et [ecundsm hoc
lumen cfficiuntur deiformes, ideft , Deo fimiles fecn-
digne itlud 1. Joan. 3. Cam apparuerit, [imiles i eri-
mus 5 @ videbimns enm fienti eff . Huceriam pertinet
illud Pl 25. Apud reeft fonsvite: & inlumine two vi-
debimus lumen. Apud Denm, & non apud alium, eft
fons vitxe illius excellentilime, qua in clara & intui-
tiva Dei vifione poriflimizm cunﬁgir: ciim folus Deus
intelle@tum noftrum elevare pofficad praftantiflimum
fllum adtum, & lumenillud gloriz nobis nfundere, in
quo, fen per quod videbimus lumen, I\}oc eft ,lRfu_m,
qui hoc ipfo recté lumen vocarur, quod & perfeim-
mediatéintelligibilis eft, 8 inchoatam intellectus crea-
ti porentiam Eac_rﬁc_it_ndo & complendo, facit ut cla-
ré & intuitive incelligarur,

Obj. Lumen iliud vel cft aliquid intrinfecum intel-
leGtui creato, vel aliquid extrinfecum tantiim, Neutrum
dici poteft. Ergo, &c.N.min, Nam fi de poflibili agi-
tur, intetlectus creatus poteftad videndum Deum ele-
vari non folium per aliquidinerinfecum , fed etiam per
aliguid extrinfeccum ,iﬁl affiftens . 1. Elevaripoteft per
aliquid intrinfecum. Nam ficut poffibilis eft qualicas
feu habirus fupernaturaks i Deo mnfufus , & intelleétui
creato inharens,quo intellectus creatus intrinfecé com-
pletur & etevarur ad actus fidei eliciendos; ita poffibilis
¢ft qualitas fupernaturalis, 4 Deo produdta, & inintel-
lectu creato recepta, quaintrinfecé compleatur, & per-

ficiacur inchoatavirtus, quam ad videndum Deum ha-
bet intelledus creatus. 2. Elevari poteft per aliquid fibi
extrinfecum. Nam fi intellectus nofter elevari poteft,
& quandogque reipfa elevatur ad adtus fupernarurales
fidet per omnipotentiam vi decreti divini fibi applica-
tam, & paratam fupplere cav._lﬁlhta:un habitus fidei, ut
patet in infideli adulto, qui ad f_ide'm_convc_r:i:rur,g‘\f
my(teria noftre religionis credere ineipic; quidni etiam
per eandem omnipotentiam {ibi intimc prafentem, &
per decretum divinum applicatant, arque paratam ipfi
afliftere, fupplcndo caufalitarem lumlm; creatt, ad cla-
ram & intuitivam Dei vifionem elevart poffec 2 Nam
omnipotentia fic inzrernum applicataintellectui crea-
to, haberetfe, feclufis imperfectionibus; per modum
habitus, non quidem intrinfecé, fed extrinfecé com-
plentisvirturemejus, eamque pezmanenter habilicantis
1n acku primo ad producendam vifionem Det ; proinde-
que ex intellectu creato & omnipotentia ficin zternum
ei applicatarefultarer unum principium adequatum, &
proximé completum vifionis Dei intuitiva , quam tunc
Simonner T heols Tom, I,

intellectus creatus veré eliceret perinnatam fibi vireu-
tem, fub omnipotentia divina ipfam confortante & cor-
roborante per actionem puré modificativam , qua il-
lam compleret & elevaretinactu fecundo. Imd fi qui
{unt, qut hac mortali vita nondum defunéti, ad tem-
pus aliquod Deum claré & intuitive, utin feeft , vide-
runt, hoc fecundo modo ad hanc Dei vifionem elevati
fuiffe credendi funr: fruftra enim recurrereur ad quali-
tatem eis ad breviflimum tempusinfulam.

Quodd fi agitur de eo, quod reipfa fit, dicointel-
leétum beatorum inerinfecé elevari per qualitacem fu-
pernaturalem, d Deo infufam , & permanenter inhze-
rentem, qua perficitur & intrinfecé completur vireus
¢jus inchoata. Nam 1. inrellectus beatorum fic com-
plerur connaturalius, & connaturalitis elicit aétum vi-
fionis. Unde ficut Deus in hac vita intelleGtum hominis
fidelis inftruit habicu fidei , ut connaruralitis compleatur
ad ackus fidel, eofque connaturalitiseliciar; itafimili-
ter credendus eft in ceelo intelletum beatorum lumine
glorie perfundere, utfic connaturalits compleatur, &
connaturalits eliciac aétum vifionis. 2.Quiaalioquin
intellectus beatorum in ordine ad vifionem beatificam
non effer quoad actwn primum perfectior intellecu via-
torum; & visinchoara, que cuilibetintellectui crearn
ineft ad Deum claré, utinfeeft, videndum, non per>
ficeretur in ceelo. Nihil enim, propric‘:loquendo » per-
fici poteft, nifi per aliquid in iplo receprum, quo melitis
fe habear intrinfecé, quam antea. 3.Itafentic S. Tho-
mas hic a. 3. & alibi, & cumeo Do&ores communif-
fim¢ conera Durandum, 4. Videtur hoc longé confor-
mins Concilio Viennenfi, damnanti Beguardos & Be-
guinas, ailerentes amimam non indigere lumine gloria
spfam elevante ad Denm videndum . Solent enim Con-
cilia ufurpare verbainfenfu proprio; & verba Concilio-
rum periculosé fumuntur in fenfuimproprio , nifi gravis
adfit canfaeafic accipiendi. Nulla aurcm ejufmodi vi-
detur adeffe cauta, curnegetur Viennenle loqui de lu-
mine glorie propriédicto, & in fenfu S. Thoma, alio-
rumque tune remporis Doctorum, hoceft, de qualitate
4 Deo infufa, & permanenter inhzrente intelleétui bea-
torum. Unde Doétores aliqui exiftimant efie de fide,
quod beati ad claram Der vifionem intrinfecé eleventur
per qualitatem 4 Deo infufam, & permanenter inhe-
rentem eorum intelle¢tui. Alii tamen communiiis ne-
gant. Ratio corumeft, quiaConciliafolentid precisc
definire, quod neceffarium eftad errores damnandos ,
intactisiis, qua funtinter Dodtores Cacholicos contro-
verfa. Ad damnandum autem Beguardorum & Begui-
narum errotem fatis fuit, fi definiretur intelleGum
creatum indigere elevatione ad videndum Deum incui-
tivé, urin fe eft, quocumque tandem modo adid ele-
vetur, five inrrinfecé per qualitatem infufam, five ex-
trinfecé peromnipotentiam paratam ipdi afliftere . Qua
ratio non carctfolutione. Quidni enim dici poffer Sy-
nodus volaiffe & Begnardorum errorem damnare , affe-
rendo animam indigere elevatione ad videndum intuiti-
vé Deum,urin feeft,& ex occafione data fideles modum
illius elevattonis docere, definiendo illam de potentia
ordinaria aliter ficri non pofle , quim per habieum 4
Deo infufum anime, cique permanenter inhzréntem

Obj. 2. Non poteft dici , quodnam fit officium lumi-
nis gloriz. Namofficium ejuseft, vel difponereintel-
le€tum ad recipiendam vifionem, que i folo Deo pro-
ducatur; vel fupplere defeCtum fpeciei imprefle; vel
producere totaliter vifionem, ita utab eo folo produ-
catur; vel cuminrelleétu ad vifionemeffe@ive concur-
rere; vel denique conforrare mrelleétum , & confortan-
do complere inactufecundo. Nihil horum dici poteft.
Ergo, &c. R. n. min. 1. Iraque officinm luminis glo-
riz non eft, difponere intelleétum ad recipiendam vifio-
nem , quz i folo Deo producatur. Nam vifio non reci-
pl[ur\ab intellectu, fed ab eo producitur , Praterea,
eam 3 {olo Deo produci, abfoluté repugnar. Eft enim
actus vitalis; & ackus vitalis eflencialiter pender & poten-
tia vitali, tanquam a principio elicitivo. Unde cim
S. Thomas a. 5. in Q. nominat lumen gloriz difpofirios
nem, difpofitionem fumit laré prohabitu, quo intel-
lectys habilitatur inwrinfece , & aétivé difponirur ad eli-

(S cien-




36 Tracétatus L

ciendam vifionem Dei, ur patet exconrextu. z. Offi-
i

cium luminis glorie non ¢ft, fupplere defectum {pecici
imprefie. Quua, ut probabitr, inrellettus nen indi-
get fpecieimpreifa ad videndum Deum intuitivé,; ut in
feet. Nam, ut oftendemus, effentiadivinafe ipfaim-
mediaté preftar, quidquid ex parte objeéli requiritur ad
claram & inrnitivam Deivifionem . 3.Oficium lumi-
nis gloriz non eft, roraliter producere vifionem, pro-
prer rationem n. 1.allaram. 4 Officium luminis gloriz
non elt, ad vifionem cum intellectu effectivé concue-
rere, propri¢ loquendo : quia propri¢ loguendo s aétus,
quo beatus vider Denm ; non efficitur: cumnon fiten-
riras abintellectu videntis diftincka. Unde quories vi-
fionem ab inrellectu produci, elict, fieri dicimus, vel aliis
zquivalenribus vocabulis utimur , nibil alind intendi-
mus » quﬁm vifionem effe aétionem realem, quz reali-
rer eft ab inrelledtu realiter agente , licér pullam entira-
rem realem producente. 5. Igitur I'LlFfrcﬂ, ut officium
Juminis glorize fit, conforrare intellectnm, cuiinhz-
ret, ipfumque confortando, inchoatam vim, quam
haber, complere inactufecundo; nam formaliter eam
compler in adkn primo perfui prefentiam; velivis,
iplum confortando enm eo concnrtere ad vitalem per-
ceprionem Dei, ntinfeel, claram & intuitivam, lta
fentit S, Thomas q. 12. hica.5.ad 2 ubidicic, quod
lumen glovie requiritur 5 quafi perfeftio quadam in-
sellettns 5 confortans ipfum ad wvidendum Deims,

Okj. 3. Lumen gloriz vel eft caufz vifionis ; qua bea-
2us vider Denm, vel non. Quod fi diciturefe, vel eft
caufa roralis, vel partialis tantiim, Itemveleft caufa
principalis, vel parrialis tantiim, Irem vel prinsinfiuic
10 vifjonem, qu:‘im intelleGtus, velnon. Nihil horum
dici potelt, Ergo,&c. R.n.min, &dico, I.elle veré &
propri¢ caufam vifionis, quia ver¢ & propric in cam
nfuir, 2. Efe caufam rotalem non folum totalirace el
fectus, vel quali cffectus, fed etiam totalitate canfz in
genere caufx [uperioris, & principalis; nt modd vide-
birar. 3. Iraque vifionem effe ab intelleétu creato tan-
guam 4 caufa infirumentali & fubalrernata, A lumine
verd gloriz ranquam acaula principali & fubalternan-
te. Nam caula illa dicicur & eft eanfa infirumentalis &
{ubalrernata , guz ngi{ in virrute alrerins canfa , ad ean-
dem ationem concurtentis, quaidcircodicitur &eft
canfa principalis & fubalternans. Arquiintellectus crea-
tus, videns Denm, agit in virture luminis glorie ipfum
canforrantis, & conforrande ad vifionem concurren-
ris; in rangpum enim intelleckns creatus vitalirer n::ingit
Deum claré & intuitive , utin fe eft s in gquantum virtus
gjus de fe infufficiens corroboratur a lumine glorie , &
hac corroboragione perficitur, & completur . Ergo, &ec,
4. Denique intellectum creatumita indivifibiliver & G-
mul fimulgate temporis influere in vifionem cum lu-
mine glorix, utlumen glorix prius caunfalitate, & con-
fequenter pritis natura influar. Nam canfaprincipalis
& infirumentalis ita fimul rempore & indivifibiliter in
enndem effeétum influunt, ut caufa principalis prius
caufalitate influat, quia caufainftrumentalis non agit
cum pringipali, nifi quia principalisagit inipfam, &
iplam movet ad agendum, Unde adtio canfeinftrumen.
ralis dependet a caula principali, tanquama canlante
iilam actione fua, & actio caufxinftrumentalis fe ha-
ber per modum effetus L'ffpcc'h] actionis caulz pi‘inci—
palis . Igitur prior eft attio caufe principalis actione
eaufz inltrumentalis , quod et caufam principalem
prids caufalitare influere, qu.im caufam mnfrumenta-
Jem. :‘y.r(]ui, ut probatum eft, in vifione Dei creata
Jumen ;_-;'l()ri;t agit ur caula principalis, incellectus ve-
0 ut caula inftrumentalis, Ergo, &c.

ResronNstao I

videndum Deuym intuitive,
et fpecie imprefa.

Prob. Specigs impreffa et quedam fimilirudo fen
ra objectiy ab iplo objecto , veld Deo fecundum
yioentiam objech imprefia potentiz , quam docent
Peny ici fimol cam intellecty effectivé concurrere
ad abjecti cognitionem, Arqui ejufmodi fimilitudo non
veqmiricur ad vifionem Dei intwiavam ctiam in ingel-

de Deo Uno.

le¢tu creato. Ergo, &c. Frob.min. Nam firequiricur,
vel requiritut It conjungat potentiam cum objecto,
feu, quod codem redit, ur (uppleatabfentiam objecti;
vel ut reddat objectum inrelligibile ; vel denique urred-
dat porentiam objecto preportionatam. Nihil horum
dici potelt . Non primum . Nam Dens per fuamimmen-
fitatem eft intimé prafens omni intelleni creato, eique
inimé conjuntus. Non fecundum . Nam Deus pro-

ret fuam immarerialitatem eft maximé intelligibilis.

rzterea , fummum verum eft maximé intelligibile :
Deus autem eft fummum verum . Non denique tertium .
Nam intellectus crearus redditur Deo fufficienter pro-
portionarus per lumen gloriz , quod illum in ordine ad
videndum Deum claré & intuirivé, utinfeeflt, com-
plets in aétu primo quidem per fuam prafentiam; boc
1pfo enim quod intellectus crearus haber lumen glorie,
haber principium ipfins fufficienter confortativam, &
conlequenter fufficienter elevarivam ; in actu verd
fecundo per fuam actionem conforrativam , fub qua
intelleétus creatus pro omni inflantireali, proquoil-
Jam habet , fe ipfum modificat , vitalirer attingendo
Deum claré & inruitiveé, ut in fe eft.

O#j. Ergo effentia divina fuppler caufalicatem fpe-
ciel impreflz in a¢tu, quo Dens a beato videtur. Ab-
furdum conf. Ergo, &ec. R.n. min. Nam fi{pecies im-
preffa reipfa concurrerer ad vifionem Dei creatam ,
non alio modo concurreret, quam prafeptiafua, ex-
hibendo intellectui objectum videndum., Nibil autem
repugnar , cffentiam divinam vi fuz immenfitatis &
wnmarerialitatis ira fe intelleCtui creato exhibere ,
quamvis non active, fed puré Ubjt‘éli\'(: , ut incelle=
ctus creatus, habens quidquid ex parte virtutis requiri-
tur, non poflitnon percipereillamclaré & inTuitive »
e in fe eft.

ResronNnsio IIL

Incelledtus creatus non indiget {pecie expreffaad vi-
dendum Deum claré & inruinve, ur in fe eft,

Prob, Species exprefla et rerminus intellectionis,
pr.rinrc!!i:é'ri(mcmai\lmci‘ tucognofcente productus,
quo intellectusobjectum fibi reprafentar, undeideade
imago objecti dicitur; dicitur etiam verbum menris,
quia perilml‘ninrdie&us {ibi ipfi quafi loqui[u}', .Sz fﬂir
cit objectum., Atqui talis {fpecies non requititur in in-
rellectu creato ad videndum Deumy claré & intuirive ,
ue in feett. Ergo, &c. Prob,min. Nam dato quod om-
nis intellectus cognofcens exprimar {peciem objecti »
quod cognofcit, certe nullus exprimit, utcognofcat
objectum ., fed omnisexprimit, quia cognofcit. Ergo
ant. fide cerrum eft pro ntelleétu increaro. Nam fides
docet, in divinis Patrem exprimere {peciem fui notio-
nalem, non ut feipium intelligar, fed quia feipfumin-
telligit. Prob. ergo pro omniintellectu creato. Nam
expreffio imaginis fupponit cognitionem prototypi:
manifefté enim repugnat exprimi imagincm »InCcognito
plané prototypo. Atquiexpreflio fpecici eft expreflio
imaginis nbfréf:i ; com fpecies fir idea & imago abjecii .
Lrgf: exprellio fpecici fupponit cognitionem objecti
& conlequenter {pecies exprimirur ab intelleétu, non
ur cognolcarur objeétum, {ed guia cognofcitur . Unde
{i intellectus crearus exprimit (peciem objecti , quod
primium cognofcit, nonalio fincab authore pacure in-
tento exprimit ; quam e ejufdem objecti 1'cm_mi!ci pol-
fit, iterumadvertendo adipeciemillius :‘Lik{ alias cxprcf-
fam, qux ex primaillius cogpitione in ipfa intellectus
{ubftantia remanfic, Hinc {i intellectus creatusitaob-
jectum aliquod cognofcit, urab adtuali ejns cognitio-
ne nunquam ceffare poffit, ut conringitin intellectu
beatorum refpectu clarz & intuitive vifionis Dei , gra-
tis omninod dicitur aliquam objecki r.'ogniti (pccicm ex-
primere; cim hac fpecies fic prorfus inutilis, nec nifi
grmi‘; & perperam author nature dici poflic determi-
nare inrellectum creatum’, & cum eo concurrere pra-
ter exigentiam ejus ad actum prorfus inutilem . Hinc
gratis omnind d:cu:m\u' yucl]c:&um L“catomm exprime-
¢ fpeciem Dei claré _v1ﬁ; ciim & fupponat vifionem
objecti cujus eft [pecies, necad reminifcentiam necel-
faria fir objedti clar¢ vifi & mternum videndi. :

Obf.




Difputatio V. Articulus V. 37

0bj. 1. Intellectio ut fic nihil ;\Hud eft, guﬁm a&io
exprefliva idex, 8 verbi mentalis productiva. &, hoc
effe falfum. Nam intelleétio divina, precis¢ ur i_m_'cl—
lectio, non eft-adtio expreflivaides;, autproductiva
verbi. Deus enim non iu:eliigir per verbumnotiona-
le, & quia producit verbum norionale; fed .C-‘cc_)nrm
roducic verbum notionale, quia ratione pritsintel-
Fiqu. Iraque intellectio ur fic eft actio puré percepti-
va objecti ; unde eft adtio puré modificariva intelle-
&Gus; & intelletio ut fic nihil aliud eft; quamabitra-
Gum intellectus advercentis pure ad objectumaliquod,
&radvertendo, fe iplum calicer mm‘iiﬁcnmls pure.
Obj.2.- Omnis actio haber terminum realicer pro-
duoétum. Sed omnis intellectio eft actio. Ergo,&c.
R. o, maj. que fafa eft , fic I'umpta_ univerfalirer .
Traque aliqua actio habet terminum realiter prqdu&um,
ut creatio. Aliqua haber terminum puré modificatam,
ut ‘generario mixei. Aliqua habet terminum puré co-
onitum, ut cognitio, qua Angelus propriam fubftan-
tiam cognolcir, & vifio , qua bearus Deum, utin fe eft,
intuctur. Unde vifio beatifica eft pura vitalistenden-
tin, puraadvettentia, puraperceprio Dei intimé pre-
fentis intellectui, a quo viderur. Eft igitur purusma-
dus fe habendiintelleétus feipfo, 8znon perentitatem
i fe realiter productam, vitaliter, proindeque adtive
tendentis in objectum, fibi intimé conjunctum.

A Beg T A AU LrliheS nnV:

Utraum omnes beati 4‘.7;:::!:'!(:’ wideant Deuiis o
ut in fe cff.

Otz Jovinianus quarto ad finem vergente (zcu-
N lo docuit, ucrefere S. Hieronymus lib. 1. adver-
stis ipfum Jovinianum, omnium, qui{uum baptilmum
fervaverint, @qualem in ceelo fore remunerationem &
gloriam , proindeque in beatis omnibus 2qualem fore
Dei vifionem', Ira autem fentiebar, quia omnia vitia
inter fe mqualia, & &quales inter fe virrutes omnes,
proindeque & merita € demeritaineerie zqualiacfle;
mald inferebat ex malé intellecta parabolaevangelica
Matthazi ¢ 20. ubi omnibus laborantibus in vinea Do-
mini datur @qualis'merces, nempe denarius dinrnus.
Eundem errorem amplexus eft Lucherus feculo decimo
fexto, ex divero fundamento. Iraenim renfic , quia
putavic omnes homines fieri juftos, non per propriam,
fed per Chrifti jultitiam , quz xqualiter imputatut
omnibus, qui credunt; & ommnes premium accipere,
non proprer propria, fed proprer Chrifti merira, quiz
fimiliter omnibus, qui fidem habent, ex =quo appli-
cantur. Scd contra illos fic

Resrownsto.

Beati in ceelo non videntequalirer Deum, urinfe
eft. S.Thomas a. 6.

Ita docent &. Hieronymus lib. 2. contra Jovinianum;
S. Auguitinns lib. defandta Virginitate, & S. Thomas
hic a.6.in Q. & cft de fide. Prob. autems 1. ex Script.
Nam Chriftus, Mateh. c. 13- fic ait : Brdome Parris mei
mmlﬁone.\'mufr'ufﬁw?. In qua Chriftt verba hac haber
Gregorius Magn. lib. 4. Moraiium c. 31. Quiainhac
vita nobis eoft diferetio operum , erit imilla proculdubio
difererio dignitatuns . 4t quo hic alins alium merito Supe-
vary illic alinsalivm retributione tranfcendar . Unde in
Evangelioveritas dicir : In domo Parvis mess &e. 1. Cor.
c. 15. fic loquitur Apottolus : _dlia claritas folis, alia
claritas lwney & alia claritas (Fellaram . Stellaenim 4
flella differt in claritate: fic & refurrettio mortnorum .
‘Hoc eft, ficut inter fellas, aliz majorem ,aliz mino-
rem claritarem habent; ita incer jultosrefurgentesalii
cutn'majori, alii camminorigloria corporis refurgent.
At gloria anima refpondebit gloriz corporis, & confe-
quenter in juftis poft rcﬁu‘rcqftiouenl, anime gloria,
que in poffeflione Dei confiftic, non eric equalis, fed
in aliis major , minor verd in aliis. IdemApoftolus
ead. L’!‘I)lﬂ. ¢. 3. haechabec: Uns/quifque antem propriam
merceachs accipict fecundum funm laborem ; ubiper la-
borem meritumintelligic. Ex quo fic argumentor. Me-

Simonner T heol. Taom. [,

rira bona, ex Apoftolo, funt menfura glorizin ceelo
juttis rerribuenda . Sed in hac vita merita bona non
funt n;qmlia in -omnibus juftis, fed in aliis majora,
in aliis vers minora: quod non nifi infaniffimé nega-
re potuir Jovinianus. Ergo gloria & merces in ceelo
non erit zqualis in omnibusjuftis, fed majorinaliis,
& in aliis minor.

Prob. 2. ex Conciliis, & 1. quidem ex Florentino
in licreris fanéte unionis, ubi prafens controverfia ex-
prefsé definitur bis verbis: Defirimns. .. illas( animas)
gue pq,"} contraltam peccati macnlam 5 vel in fuis vorpo-
vibusy wvel eifdem exata corporibus funt purgata, in ce-
lum mox vecipis €& intuericlare ipfums Denm trintm &
unam 5 ficuti eft  mevitorum tamen diverfitate alium
alio perfeftines. 2. Ex Trident. (efl. 6. can. 32. ubi de-
finicur juftum bonis operibus merer1 augmentum gra-
tiz & glorie. Ergo quo plura & majora merita jultus
haber, ed majorem in hac viea fanétificantem gratian,
& in altera majorem gloriam recipic. Ergo ciim in-
ter jultos alii plura & majora merira habeant, quam
alii, alii majorem graciam in hac vita, & in altera
majorem, quam alii, gloriam recipinnt; proindeque
inter jultos, quivident Deumin ceelo, alii perfectits,
alii minus perfedté vident Denmrs urin feeft.

Prob.3. ex Parribus , Terrulliano feilicer in Scor-
pi:u;o contraGnofticos c. E._Quomad(i, inqui:, multa
wanfiones apud Patvem 5 fi non pro varictate merito-
rum 1. Quomodo & fella & [Fella diffabir ingloria s nift
pro diverfitate radiorum 3 Quibus verbis afleric Tertul-
lianus diverfam effe gloriam & mercedem beatorum »
ficur diverfa eft clariras Rellarum ; & diverficatem glo-
rie ac mercedis beatorum oriri ex diverfitate merito-
rum, ficur diverfitas claritatis fellargm proficifcitur
ex diverfitate radioram. Hieronymo lib. 2. conta Jo-
vinianum, ubi ecrorem ejus de zqualitare virtutum &
meritorum acerrimé impugnat. Auguftino lib. de fan-
¢ka Virginitate c. 26. ubt diverfitatem meritorum in
Sanétis probat ex Apoftolo 1, Cor. ¢. 15. in verbis fu-
pra laudaris, dum fic loquitar: Quiainiplavita ater-
na diftintle fulgebunt lumina meritorsm 5 mulre fint
manfiones apsd Patrem: av per hoc indenario quidem
nen impare non viver alins alio prolixiies : in multis
anters manfionibus honoratur alins alio clariter. Acce-
dit ratio S. Thome loco laudato. Non omnes beari
habebunt zqualem virtutem videndi Deam. Ergo non
omnes videbunt aqualiter. Prob. anr. Tnrantum in-
telleCtus beatorum habebit vircurem videndi Deum, in
quantum elevabitur per lumen gloriz . Sed mentes
beatorum elevabuntur inzqualiter per lamen glorie.
Ergo, &c. Prob. min. Mentes beatorum inzqualicer
K;rticipabum delumineglorie. Ergo, &c. Prob.ant.

am charitas habitualis,, fen gratiafanctificans, quam
habent Sanctiin hac vita, ficut femen eft ; ica & eft men-
fura luminis gloriz in altera. ArquiSanéiin hac vira
inzqualiter participant de charitate , & gravia fanckifi-
cante. Ergo inxqualiter participabunt in altera de lu-
mine glorie. Zrrelleitus unins, nquic , habebir midfo-
rem. irtutems feu facuitatem ad videndin: Dewm quan
aleerius. Quod ur probet, fic profequirar : Facultas
widendsi Deum non competit imtellettui crearo fecundins
Jham naturam, fed per lumen gloria, f,‘::od intelleftum
in quadam diformitate conftirir . Unde intellefus plus
participans de lmiine glorie, perfestins Deww vide-
bit, Plus autem participabit delumine glorie, qui plus
babet de charirate.

Obj. Chriftus, Matth. c.20.in parabola operario-
rum, aperté fignificat inwqualibus laboribus & meri-
ts zqualem mercedem effe retribuendam . In e enim
parabola, qui foliim hora undecima in vineam pacris-
familtas venerant, tantum accipiunt premiunt, quan-
tum qui tota dic laboraverant . Accipiunt enim fin-
guli denarium , fieue & alii qui portaverant pondus
diei & xftus. Refpondet S. Auguftinus iib. de (ancta
Virginitate c.26. & ferm. §9. de verbis Domini 5 pec
denarium quem finguli operarii a piunt proprer ine-
qualem laborem & mericum, fignificari vitam =ter-
nam, quz equalirer recribuicur omnibns beatis , gquam-
vis inzqualia habeant merita; omnes enim beati in ceela

3 ®eel-




	Resp. 1. Intellectus  creatus  ad videndum Deum indiger lumine gloriæ.
	Seite 35
	Seite 36

	Resp. 2. Intellectus creatus ad videndum Deum intuitivè ut in se est, non indiget specie impressa.
	Seite 36

	Resp. 3. Intellectus creatus non indiget specie expressa ad videndum Deum clarè & intuitivè, ut in se est.
	Seite 36
	Seite 37


