
Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

Disputatio V. De Scientia Dei.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594































































































	Seite 45
	Quæst. 1. De existentia scientiæ divinæ, & ejus dotibus.
	Seite 45
	Art. Unic. Utrùm in Deo sit Scientia, & qualis sit.
	Resp. 1. Deus habet scientiam.
	Seite 45

	Resp. 2. Scientia Dei non est habitus, neque actus à Deo realiter distinctus.
	Seite 45

	Resp. 3. Scientia divina est absque omni compositione mentali.
	Seite 45

	Resp. 4. Secientia Dei non est discutiva.
	Seite 45
	Seite 46

	Resp. 5. Scientia divina non pendet à potentia physicè  effectrice, & receptiva illius. Datur tamen in Deo intellectus propriè dicuts, à quo scientia divina non reali distinctione, sed logica inadæquara distinguitur, & à quo realiter est suo modo actus quo Deus cogniscit.
	Seite 46

	Resp. 6. Scientia divina est etiam independens ab omni specie impressa, & motivo propriè dicto. 


	Seite 46

	Resp. 7. Scientia divina est omninò certa, & evidens.
	Seite 46

	Resp. 8. Scientia divina est infinia, æterna, & immutabilis.
	Seite 47

	Resp. 9. Scientia divina est formaliter judicativa.
	Seite 47



	Quæst. 2. De Cognitione Dei circa se ipsum, possibilia, & alias res aliquando existentes.
	Seite 48
	Art. 1. Utrùm Deus se ipsum cognascat & comprehendat.
	Resp. 1. Deus se ipsum cognoscit.
	Seite 48

	Resp. 2. De se ipsum cognoscit cognitione perfectè comprehensiva.
	Seite 48


	Art. 2. Utrùm Deus cognoscat possibilia cognitione propria.
	Resp. 1. Deus cognoscit possibilia.
	Seite 48
	Seite 49
	Seite 50

	Resp. 2. Deus cogniscit possibilia cognitione propria.
	Seite 50


	Art. 3. Utrùm Deus cognoscat præsentia, & præterita.
	Resp. 1. Deus præsentia omnia cogniscit.
	Seite 51

	Resp. 2. Deus cogniscit etiam omnia præterita.
	Seite 51
	Seite 52


	Art. 4. Utrùm Deus cognoscat res omnes absolutè futuras.
	Seite 52
	Resp. 1. Deus cognoscit omnia absolutè futura, quæ ab eo solo dependent.
	Seite 52

	Resp. 2. Deus cognoscit omnia absolutè futura, quæ ab eo solo dependent.
	Seite 52

	Resp. 3. Deus perfectè cognoscit omnia absolutè futura libera, & strictè contingentia, quæ ab ipso simul, & à creatura rationali dependent.
	Seite 52
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55



	Quæst. 3. De medio cognitionis divinæ circa ipsum Deum, possibilia, & res omnes aliquando existentes.
	Art. 1. Utrùm Deus videat se ipsum in aliquo medio.
	Resp. 1. Deus non videt se ipsum per speciem impressam.
	Seite 55

	Resp. 2. Deus ad perfectam, & comprehensivam sui cognitionem non indiget medio in quo ratione priùs cognito se ipsum cognoscat: imò nec tale medium cognitionis sui habere potest.
	Seite 55
	Seite 56


	Art. 2. Utrùm Deus in aliquo medio ratione priùs cognito, cognoscat possibilia.
	Resp. Deus in se ipso, ut objecto ratione priùs cognito, cogniscit possibilia.
	Seite 56
	Seite 57


	Art. 3. Utrùm Deus in aliquo medio ratione priùs cognito, cognoscat creaturas existentes.
	Resp. Deus in se ipso, ut objecto ratione priùs cognito, cognoscit omnes creaturas existentes.
	Seite 57
	Seite 58
	Seite 59


	Art. 4. Utrùm Deus in aliquo medio ratione priùs cognito, cognoscat actus liberos creaturæ rationalis aliquando exituros.
	Resp. 1. Deus non cognoscit actus creaturæ rationalis liberè futuros, in ipsa creatura rationali confiderata in actu primo, sive remoto, sive etiam proximo.
	Seite 59

	Resp. 2. Deus non cognoscit in suis  decretis actus naturales, creaturæ rationalis liberè futuros: at cognoscit supernaturales.
	Seite 59

	Resp. 3. Deus actus omnes creaturæ rationalis, tamnaturales, quàm supernaturales, liberè futuros, cognoscit in essentia sua, ut perfectissima similitudine omnium intelligibilium, secundùm esse proprium quod habent sive possibile tantùm sive etiam actuale, & exertitum, pro quacumque temporis differentia habeant.
	Seite 59
	Seite 60

	Resp. 4. Deus omnes acus cujuscumque creaturæ rationalis liberè futuros, ab æterno & pro æterno videt in essentia sua ratione priùs visa, ut existente pro ea differentia pro qua re ipsa existunt.
	Seite 60
	Seite 61


	Art. 5. Utrùm Deus omnia alia à se cognoscat immediarè  in se ipsis.
	Seite 61
	Resp. Deus omnia alia à se, tam possibilia quàm aliquando existentia cognoscit aliqua cognitione immediatè in se ipsis, hoc est independenter ab omni  medio, sive in quo, sive quo cognoscantur ab eo.
	Seite 61
	Seite 62



	Quæst. 4. De scientia futuribilium .
	Seite 62
	Seite 63
	Art. 1. Scientia futuribilium in Deo existere ostenditur authoritate Scripturæ tum vereris, tum novæ.
	Seite 63
	Seite 64
	Seite 65

	Art. 2. Dati in Deo scientiam futuribilium, probatur  ex S. Augustino.
	Seite 65
	Seite 66

	Art. 3. Deum habere scientiam futuribilium probatur ratione.
	Seite 66
	Seite 67
	Seite 68

	Art. 4. Utrùm scientia futuribilium dependeat à decretis absolutis ex parte actus, & conditionatis ex parte objecti.
	Seite 68
	Seite 69
	§. 1. Probatur ex Scriptura scientiam futuribilium non dependere à decretis conditionatis in sensu Thomistico.
	Seite 69
	Seite 70

	§. 2. Probatur ex S. Augustino dari in Deo scientiam futuribilium ab omni decreto actu existente independentem.
	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72
	Seite 73
	Seite 74

	§. 3. Scientiam futuribilium independentem esse ab omni  decreto actu existente, probatur ratione.
	Seite 74
	Seite 75
	Seite 76


	Art. 5. Utrùm scientia futuribilium independens ab omni decreto actu existente, repugnet doctrinæ S. Thomæ.
	Resp. Hæc scientia non modò non repugnat, sed è contra omninò consentanea est doctrinæ S. Thomæ.
	Seite 76
	Seite 77
	Seite 78



	Quæst. 5. De Scientia media.
	Art. 1. Utrùm detur in Deo scientia media, non solùm pro statu naturæ innocentis, sed etiam pro  statu naturæ lapsæ, circa actus salutares.
	Resp. 1. Datur in Deo scientia media.
	Seite 78

	Resp. 2. Datur in Deo scientia media pro statu naturæ innocentis, nnon solùm circa actus malos, sed etiam circa bonos & salutares.
	Seite 78
	Seite 79

	Resp. 3. Datur in Deo scientiæ media pro statu naturæ lapsæ, & circa acrus malos, & circa salutares.
	Seite 79
	Seite 80
	Seite 81
	Seite 82


	Art. 2. Utrùm qui defendit scientiam mediam qualem defendimus pro statu naturæ lapsæ circa actus salutares, sit Pelagianus, vel Semipelagianus.
	Resp. Qui defendit scientiam mediam pro statu naturæ lapsæ, qualem defendimus etiam quoad actus salutares, non potest dici nisi per calumniam Pelagianus, aut Semipelagianus.
	Seite 82
	Seite 83
	Seite 84


	Art. 3. Ad qui sit utilis, vel etiam necessaria scientia media, qualem desendimus pro statu naturæ lapsæ circa actus salutares.
	Resp. 1. Scientia media, qualem desendimus pro statu naturæ lapsæ circa actus salutares, utilis est, imò necessaria ad conciliandam efficaciam gratiæ cum liertate voluntatis, quæ, ut fides docet, dicit non solùm immunitatem à coactione, sed etiam à simplici necessitate.
	Seite 84
	Seite 85

	Resp. 2. Scientia media, qualem defendimus circa actus salutares pro statu naturæ lapsæ, utilis est, imò & necessaria ad conciliandam certitudinem prædestinationis cum libertate voluntatis, seu cum activa voluntatis indifferentia, expedita ad utrumlibet.
	Seite 85

	Resp. 3. Scientia media, qualem defendimus circa actus salutares pro statu natruæ lapsæ, utilis est, imò & necessaria ad dirigenda decreta Dei prædefinitiva actuum salutarium electorum.
	Seite 85
	Seite 86
	Seite 87



	Quæst. 6. De Divisionibus & causalitate scientiæ divinæ, & ideis divinis.
	Art. 1. Quotuplex sit scientia divina.
	Seite 88
	Seite 89

	Art. 2. Quænam scientia in Deo sit causa rerum, diriegendo scilicet omnipotentiam divina ad extra operantem.
	Resp. 1. Scientia simplicis intelligentiæ est causa rerum.
	Seite 89

	Resp. 2. Sola scientia simplicis intellligentiæ est causa rerum, directiva scilicet omnipotentiæ ad extra operantis.
	Seite 89
	Seite 90


	Art. 3. De ideis divinis.
	Seite 90
	Resp. 1. Datur in Deo idea objectiva rerum omnium ab ipso conditarum.
	Seite 90

	Resp. 2. Idea objectiva, quam habet Deus, rerum omnium à se conditarum, est perfectio Deo maximè intrinseca.
	Seite 90
	Seite 91

	Resp. 3. Idea  objectiva, quam habet Deus rerum à se conditarum, est unica & simplex realiter, sed virtualiter & logicè multiplex.
	Seite 91




