UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

Disputatio V. De Scientia Dei.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Difputatio VI. Articulus Unicus. 45

fub lege nature vel (ub M_ofaica fuerunt, noh acce-

iffe rcpromimonem » aut fupplendas effe has voces,
ante adventum Chrifti, 8zejus in ceelos afccnﬁcncrp,
ut innuere videnrur hzc verba,. Deo pro ilﬂr")t‘.fﬂ?ﬂf;%.f
aliquid providente : nam Sancti omnes anteadven-
¢um Chrifti, & ('jus_afccnﬁonf:m, in hmbt_) fuerunt,
ex quo poltea a Chiifto educti, una cum illo afcen-
derunt 1n ceelum s Tecundiim hac Davidis, verba, ab
Apoftolo laudara Eph. cap. 4. Aftendens in altum ca-

tivam duxit captivitatem : Sanéti veroin lege grati,
ubi primmm purgati omnind funt » affumuncur. in
celum, utibi clara divinitatis conremplatione fruan-
tur: auc Apoftolus intelligendus et de repromiflione
completz & con[umm_ar.oc bya:imd:ms, que. prater
oloriam animz , corporis gloriam complcé‘tmlr. Quam
interpretationem fuggerunt Apoftoliverba: non enim
dicit, ut non fine nobis bearencur; fed, utnon fine
siobis confummarentnr. ‘

RENHHHOHINOHHNHRHHN00E0000RINGT
D ISP AP L

" JAnc difputationem majoris claritaris gratia di-
H vidimus in plures quz:ﬂion_es, in quaram pl_:im:l
agemus de exiftentia[cientie diving, & ejusdoribus.
In fecunda, de cognitione Dei circa fe ipfum, pof-
fibilia, & resaliquando exiftentes. In tertia, demie-
dioin quo Deus pofibilia, & res aliquando r:lxi!}cn-
es cognolcit. In quatta, de cognitione Dei circa
futuribilia , hoc eft , ut commmumniy or,, circa
adtus liberos creaturz rationalis {i yditione  ali-
qua futuros, quos, ad vitandam caticn “m
in quanon partim laborant adve noftri, aptitis
futaribiles , quam fururos vocart poffe judicamus .
In quinta, de fcientia media, quan a {cientia futn-
ribilium diverfam effe adverfarii noftri contenduat.
In fexta denique’, de divifionibus fcicntix divinz ,
8 ideis divinis. f

¥

G gaed Bp’? s el oo e & Ll
De exiftentia fcientie diving , & ejus dotibus .

e BB NI AT G TS S T REN: PGSy
Utrsiis in Deo fit fcientia, & qualis fit .
ReEsponstio L

Eus habet {cientiam. Eft de fide.

D Prob. 1. ex Script. Nam dicitur Pfal. 138. Do-
wine 5 tu cognoviffi omnia. Et Efther c. 14. Domine,
quti habes emuinm fn’erzam’z ..Ert Rom.c.11. O alti-
tudo divitiarum fapientie ' (trentie Dei! 2. Ratione.
Nam Deus non poteft non habere omnes perfectio-
nes , qua relucent in idea entis , quo nihil melius
effe & cogirart pptcﬂ. Talis autem eft fcientia, quaz
eft magna perfectio; ‘necaliam majoremaut xqualem
excludit 4 fubjecto fuo. Ergo, &c.

RrsronNsro=h

Scientia Dei non eft habitus , neque adtus 3 Deo
realiter diftinctus.

Prob, Nam fi fcientia Dei effer habitus , vel effet
gqualitas fimplex, vel ageregatum ex multis {peciebus
cerrorum ackuum, facilicans ad ﬁ‘n'.u]cs actus. Arqui
utrumque: repugnac fummae l'Jinphm‘r:E(i divinz: non
enim ftare potelt cum reali compofitione intellectus
divini cum qualitate aliqua, vel congerie fpecierum.
Propter candem rationem fcicntia Dei non poreft efle
aétus realiter diftinétus 3 Deo, quiarealis ¢jus unio
cum intellectu divino impedirer fummam Dei fimpli-
citarem. Itaque fcientia Dei eft ipla Dei fubftantia,
non fimpliciter, fed cum addito, nempe Dei fubftan-
tia fe ipia viraliter tendens fic ; & facilitas, quam
Deus haber ad inrelligendum, non eft habitus reali-
ter {uperadditus intellectui divino, fed eft iplemerin-
tellecbus divinus , ut haber vim intelligendi infini-

tam. Nec dic q\et fcientiam divinam refponderi, qua-
lis fit Deus. Nam inde fequitur tantim (cientiam
divinam effe qualitatcm mcmph}'ﬁcam, hoc eft, ef-
fe aliquid conceptum per modum qualitats. Quod
verum eft.

Resronsro IIL

Scicnria divina eft abfque omni compofitione
mentali.

Prob. Nam compofitio mentalis confiftit in eo
quod intellectus diftinckis &inadzquatis concepribus
apprchcndat plures. terminos, quornm deinde unum
de altero neget vel affirmer per adtum judicativam .
Atqui talis compofitio repugnar Deo , quia dicit
acbuum pluralirarem & fucceflionem, qua repugnant
idez entis, quo nihil melius effe & rogitari porcﬂ 3
cum excludane aliquid melius , nempe modum in-
telligendi per unicum & fimplicem intuicum . Er-
g0, &c.

B es oS P TV

Scientia Deinon eft difcurfiva: IraS. Thom. q.14.
aitag, ansl)

Prob. Nam, ut ait S, Thomas hic, in [tientiano-
fira duplex eft difturfus : unns fecandum fuccefonem
tantwm 5 ficut cum poffquars sntelligimus aliquid in
aitn > convertims nos ad intelligendum alind. Alins
difeurfus eff_fecundim canfalitatem s ficut cam per prin-
cipia pervenimus in coguitionens concluflonym ; ita ut
cognitio principiorum (it caufa cognitionis conclu-
fionum. Atqui neuter concurfus convenit Deo. Non
primus. Deus enim haber quidquid melins eft , 8 me-
lius eft cognofcere omnia fimul, quam fucceffive co-
gnofcere. Prarerea > cum ]_)eus fic infinité perfectus
in genere ingelligentis , quia hoc manifefté pertiner
ad rationem entis, quo nihil melius effe & cogirari
poteft , omnino completus ¢ft ad fimul cognolicen-
dum omne cognolcibile, proindeque non poteft non
cognofcere imul omne cognofcibile. Unde S. Augu-
ftinus lib. 15. deTrinitate c.14. reéké air de Pacre 8¢
Filio in divinis: Omania, qua funt in eorum [cientia,
in corum fapimriﬂ, in eorum effentia %ﬂf-g/(;]kz:fquﬂ eo-
yHm ﬁmu! widets nont particulatin 5 aur ﬁﬁfgit.frerim,
velut alternante confpectn 5 hinc illuc, & inde buc ,
& varsus inde vel inde , in alind atque alind , ur
aliqua videre #on poffit, nifi non widens alia: fed ur
dizi 5 fimul omnia videt 5 quorum nullum eff , quod
noin femper videt.

Denique ira raciocinatur S, Thomas hic. Quee co-
gnofcuntur per unum medium, cognofcuntur fimul.
Arqui omnia, qua cognofcir Deus, cognofcit perunum
medium, nempe pet fuam effentiam. Ergo, 8zc. Adul-
ta, inquit, que fueceffive intelligimus 5 fi nnumqiod-
gue eorum in e ipfo confideretny 5 omuia fimul intel-
tigimus, [1 iz aliquo unoea intelligamus, pard [ipar-
tes intelligamns in toto, vel fF diverfas res videamus
in [peculo. Dens astem omnia videt in uno quod eff
ipfe. Unde fimul & non fucceffive omnia vider.

Non etiam{ecundus difcurfus convenit Deo. . Nam
1.ucait 8. Thomas bic, fecundus difeurfus prefuppo-
P primum Deo repugnantem: procedentes chin i
principiis ad conclufiones, non fieni utrumaue confi-
derant. 2. ut ibidem pergit S.Doctor , difeurfus ta-
lis, nempe fecundus, ¢ff procedentis de noto ad igno-
tum . Unde manifefturs eft 5 quod quanda cogrnofcitnr
primum, adbuc ignoratur fecundum, @ fic fecundum
wen cognofcitur in primoe 5 [ed ex primo . Terminus
vero difcurfus eff, quando [ecsindum videtwr in primo,
refolutis effectibus in canfass & tane ceffar difcarfus.
Unde cum Deus effeltus fuos in [ ipfo videat fionr
in canfa, ejus cognitio non ¢ difewrfrva. Ex his aus
tem breviter argumentor. I. Ille non difcurrit 5 qui
non procedit de noto ?ld ignorum. Arqui Deus non
procedit de nogo ad ignotum : nam procedens de
noto ad ignotum , aliquandiu ignorat : ignorantia
aptem in Deum cadere non pateft , quia manifefte
repugnat ide® entis, quo nihil melius cogitari poreft.
Ergo, &c¢. 2. llle non difcurrir, qui femper eft in

termt-




46 Trattatus I. De Deo Uno.

termino difeurfus © Atqui Deus femper eft in termi-
no dilcurfus. Ergo, &c. Prob. min. Nam Deus fem-
per cognolcit conclufiones in principiis, & effectus
n caufis 5 ita ur Deus femper eadem ‘indwﬂ'iblhtcr
cognitione principium , & in principio conclufios
nem , irem femper cadem indivifibiliter cognitione
caufam , & in caufa effeCtum cognofcar . Unde in
Deo cognitio principii, vel caule , non canlac co-

nitionem conclufionis, vel effe¢tus in Deo 5 ficur
in nobis canfac . Hinc cognofcimus conclufionem ,
vel effeCtum ex principio , vel ex caufa , non item
Deus ., Effectus canfarym creararum, inquit S. Thom.
hic ad3. wider quidem: Deus in ipfis canfis, multome-
lins quam nos: non tamen ita guod cognitio effeltuwnm
caufetnr in ipfo ex cognitione canfarum cvéararum
feent in nobis, :

ReEsrponNsio V.

Scientia_divina non pendet A potentia phyficé ef-
fectrice , & receptiva illins,, Datur ramen in Deo
intelle€tus proprié dictus , 4 quo fcientia divina ,
non reali diftinctione , fed logica inadequata diftin-
guitut 5 & 4 quo realiter eft fuo modo aétus , quo
Deus cognolcit,

Prob. 1. pars. Nam {i fcientia divina penderer ab
ejulmodi potentia, &ita fi darerur ejulmodi potentia
in Deo, [cientia divina cffee adtus i Deo realiter di-
ftinckus, darerur in Deo potentia pafliva, intellectus
divinus realiter petficeretur per aliquid a fe realiter di-
ftinGum : actus enim vicals perficit potenriam , cu-
jus eft actus. Conl, fecundim omnes partes manife-
fi¢ repugnat Dea. Ergo, &e.

Prob.2. pars. Quia 1. daturin Deo veré & proprié
virtus incelligendi ¢ hecenim virtus locum haber in-
ter vircures fimpliciter fimplices, quarum nulla carere
poteft Deus. 2. Deus veré & proprié intelligit. Er-
go veré & proprié habet facultatem intelligendi: va.
ler enim ab actu ad potentiam. Arqui omine intel-
lectus non aliud intelligimus , quam virtutem & fa-
enltatem inrelligendi. Ergo, &c.

Prob. 3. pars. Nam fiinrellectus diftinguerctur rea-
liter 4 fcientia divina, fcienria divina penderét 4 po-
gentia phylficé effecirice , & recepriva illius . Falfum
conf, ex 1.parte. Ergo , &c. Supereft #oitur, ut in-
telledkus divinus i {cientia divina logicg tantim di-
finguarur . Hazc logica diftinélio ex parte {cientiz
diving eft tantim inadzquata. Ratio eft, quiacim
fcientia divina fit purus modus intellectus divini ,
& purus modus fit etiam in fenfu formali fubje-
¢kum, cojus elt modus; licér cum addite, non po~
teft eriam in lenfu formali diffingui ab eo, nifi in-
adequaté , nempe fecundim purum illad , quod ei
fuperaddit.

Prob. 4. pars. Nam atus , quo Deus cognolcit ,
elt actus vitalis . Quicumque enim cognolcit , co-
gnofcendo agit vitaliter, fen s quod idem eft , vivit
10 adku fecundo . Arqui omnis actus vitalis eft 4 peo-
gentia vitali, quamdenominat, Etgoadtus, quo Dens
cognolcit, eft ab aliqua potentia vitali, nempe intel-
lectu divino, quem denominat intclligemem. Aétus
autem , quo Deus cognolcit , eft ab inrellectu divi-
no realiter , quia pracise intelleétus divinus cogno-
feendo veré & propri¢ agit viraliter, non quia pro-
ducit , & in fe recipir aliquid , nempe fpeciem ex-
preflam objecti cogniti. Unde actus, quo Deus co-
gnofciz , five {cienua divina , non eft alind , quam
viralis & purus modus fe habendi intelleGus divini
advertentis, percipicntis ; & vitaliter attingentis ob-
jeGtum pure, hoc cft, fine producione fpeciei, per
quam advertat, percipiar, & viraliter artingar obje-
¢tum. Hinc fcientia divina non eft alitd, q‘u:‘lm pura
adverrentia & perecprio intellectus divini, quihicin
pbliqua non ponitur 4 nifi grammaricaliter . Hine
feigntia divina non eft aliud , quim ipfemer intelle-
hus divinns  fe iplo , & nullo fibi fuperaddito , ad-
vertens 8¢ percipiens, atque advertendo & percipien-
do vivens in actu fecundo , feu vitalicer agins , &
virgliter agenda active feiplum moditicans puce. Hing

intellectus in genere non eft alind, quim vis adver=
tendi, vis percipiendi, visartingendi vitaliter, visfe
ipfum v!mh{_cr_modiﬁcandi » five hoc fiat per expref-
fionem imaginis objecti, ut Peripatetici docent con-
tingere in intelledtu crearo , five hoc fiat per actio-
nem puré modificativam , nulla objecti imagine ex-
preffa, & inintelle€tu cognofcente recepra,

REsrProwsio VL

Scientia divinaeft etiam independensab ommni fpe-
cic imprefla, & motivo propric dicto.

Prob. 1. pars. Species imprefla eft qualitas phyfi-
ca, objecti vicaria, ad objecti cognitionem concur-
rens, recepra in intelledtu , quem compler. Sed ta-
lis qualiras manifelté repugnat Deo , qui {ummam
haber fimplicitatem, in quo neque fubftantialis , ne-
que accidentalis compefitio locum habere poteft ,
qui in cognolcendo plané independens eft 3 concur-
fu cujufcumque alterius qualicamque modo ipfi coo-
perantis, & cujus intellectus fe ipfo ad coguofcendum
omne cognolcibile completiffimus; relpuit omne com«
plementum fibi {uperadditum. Hzc enim omnia funt
de ratione entis, quonihil melius effe & cogitari po-
reft. Ergo, &c.

Prob. 2. pars. Namomne motivum proprié dictum
habet effentialem ordinem ad mobile, & ita motivum
proprié dictum non poteft effe fine mobili. Arquiin-
tellectus divinus non eft mobilis. Ergo, &c. Prob.
min. Quia illud non eft mobile, quod femper eftin
rermino morns , ficut » ur fuprd dictum eft , illud
non eft difcurfivam , quod femper eft in termino
difeurfus. Atquiintelledtus divinus fempereft in rer-
mino motus: nam femper & pro femper cognolcit
omne cognofcibile omnimodo, quo, feclufisimper-
fectionibus , cognofci poreft ; quia femper & pro
femperad id ex fe dererminatus & compleriffimuseft ;
ciym firinfinitys ex omni parre in gencre intelligen-
tis. Ergo, &c.

Poteft tamen dici effentia divina, modo quodam
excellentiffimo , & feclufis imperfectionibus omni-
bus, fungi officio fpeciei impreflz, & motivi refpe-
¢tu intelleétus divini, & quatents radix eft infinite
perfectionis, quam haber mngellectus divinus in ratio-
ne intelligentis, vicujus effentaliter determinacus8
completus eft adintelligendum omne intelligibile mo-
do perfectiffimo , hoc eft , independenter ab omni
alio realiter compicntc , aut movente ad ime!ligcn-
dum; & quatenus claté in {e vifa cum omnibus fuis
attributis & modificationibus , velut fpeculum intel-
letui divino videnda exhiber cztera omnia cogno-
feibilia, vel quia eftcaufa effectiva illorum, vel quia
elt eorum idea objeétiva , aur etiam formalis , vel
quia eorum fpeciem.& imprefflam & expreffam emi-
nenter in fe continet , vel denique proprer quem-
cumque alium ordinem tranicendentalem, quem ha-
bet ad illa.

Resrponsio VIL

Scientia divina eft omnind certa & evidens. Ef
de fide.

Prob. 1. exScripr. Nam Eccli. cap.23. dicitur: Ogy-
li Domini multo plus (acidiores. funt ﬁ:pﬂr [folem o cive
cumpicientes omines vias hominwm 5 &' profundm abyf-
fis & hominum covda intaentes in abfeonditas partes.
‘Quibus verbis (cientiz divinz clatiras & certitudo lu-
culentiflimé exprimuntur. 2. Evidentia & certitudo
fcicntie funt perfectiones fimpliciter fimplices , qui-
bus proinde fi carerer Deus, non efler, quidquid me-
lins eft effe . 3. Si fcientia Dei non effer evidens &
certa, effer mera opinio & conjectura, Arquiopinio
& conjeétuta cadere non peffunt in ens, quo nihil
melius effe , vel cogitati poteft . Ergo , &c. Unde
§. Augnftinus tra&.37. in Evang. Joannis dicit: Came
dicitur @ Deo verbum dubitationis 5 ciume Deunz nibil
utique lateat s illa dubitarione arguitnt infidelitas 5 non
opinatur divinitas.




-

Difputatio V. Articulus Unicus. 47

R 2.8.2.0 N s;xo . MALL

Seientia divina ¢ft infinita, xterna, & immutabi-
lis, Ef de fide.

Prob. 1. pars: 1. ex Script. Nam Plal. 146, dicitut:
Sapicutia cj4s won ¢/t numerus.. Ex quibus verbis fic
raviocinatur 8. Auguftinus lib. 13.de Civ.c.18, Abfi
ue dubiremnss quod. i notus pont. fit amnis numseruss Cit-
jus intelligentia ﬁcxsr in Pfalmo canitur 5 non .r;ﬁ" i
meris o Jnfinitas iraque mumeri  Guamuvis infiniterum
numerorum nullas fit numerns 5. non eff tamen incoms
preiﬁvﬂﬁééﬁ; es5 Cjus intelligentic non qﬁlﬂ%mﬁ’w inass
Quare [ infimitas mumerorum. (Cientia Dei 5 qua com-
prehenditury offe non poteft infinitas qui tandem sos
(s homunenli, qui cjus (cientielimitem figere pra-
[umamus? z. Rationc. Quia omni fcientia finita po-
teit cogirari aliquid melius, in rarione fcientiz . At
nihil , \quo aliquid mci_ms cogitari po[_cﬂ‘_m 3]1_qur| ra-

ione , porelt: convenite eriti 5 quo nibil melius co-
gitari_poteft in ulla ml:icmq. Ergo, &c. ?lmte}‘ca s
ens, .quod l'upremum &pcric&irﬁmum exiftendigra-
dumn obtiner, non poreft non habere vim intelligen-
di ex omoi parte. in fuaratione illimitatam, p;oindc-
que non-potelt non habere {cicntiam ex omni parte
infinicam .- Arqui Deus eft illud ens. ‘Ergo, &c.

Prob. 2. parsy I..ex Script. Nam Provcrb._cap.&
Sapientia divina de feipfa dicic: Domeinus poffedit me
£12 ERETE0. DIATHI [ HATHI o sz}rtrqzam{fm'd‘qmrm fa:re:.’e:
@ principio. Ab arerno ordinata fums &, 2. Ratio-
ne. Nam ab @rerno- & proj @icino. cognolcit, quid-
quid cognolicit. Eigo, &e. Prop. ant; Inrel_kzdus di-
vinus; quia infinieé pcrfe&us eft in {ua ravones.ab
@terno 8 pre xrerno completys ‘& dererminatus eft
ex {e ad cognofcendum omne cognolcibile.

Prob. 3.pars, 1.ex Scriprura, Nam.in epift.: Jaco-
bi- cap. 1.+ de Deo dicitur. : Apud quess non eff. tran/-
mutatio s nec viciffitudinis obumbratio. 2. €x S. Angu-
ftino lib. 2. ad Simplicianum quaft. 2. obi ita logui-
tur: Cam dempferode humans [cientia mutabilitaren,
& tranfitss quofdans 4 eogitatione in cogitationem: ;
ciims v vo de Partéin pavtemscrebris recordationibus tran-
[ihimis « s CHIB OFEO hae eanéta detnaxere, & velsquere
folam wivdcitatém certe. alque inconcufle veritaliss wia
argue efernd contemplatione cupita ro!freﬂ’mn!ﬁ... 0
yon reliquero.s moniensms habet hoc humana [cientia 5
(ed pro- wiribus cogitavero ; infinwatur wibi. wrewmque
feientia-Dei « Ex quibusi fic argumentor. Ille ingelle-
‘Gus habert: fcientiam invariabilem, qui nec tranfic s
nec tranfire poteft 4 cogitatione in cogitationem 5
fed proprer infinitam perfpicaciam & activitatem
una & =terna_contemplatione. cuncka certd & in-
conéulsé colluftrar. Ar talis eft incellectus divinus :
alinm_enim effe repugnac intellectum entis, quo ni-
hil melius cfle, 8 cogirari poteft. Ergo, &c. Con-
firm. Quia illa fcientia invariabilis'eft, qua necmi-
‘nui ; mec augeri poteflt, fed femper & profemper ‘ca-
dem omnino manet. Atqui talis eft fcienria divina:
ciim Deus ab zterno & pro @rerno cognofcar omne
cognofcibile omni modo 5 que. poteft cognoici ;. fe-
clufis im_pcrfcéhnmbus. _Ergo, &e.

Obj. 1. Potelt Deus {cu'c_plf.u'a, quam fciat : mam
poteft plura facere, quam faciar; & i plura facerer,
P!urafcii'ﬂ: non qmd'cmfcm_nua ﬁn‘{pl‘icis intelligen-
tiz, qua femper govit omnia omnino, qua fibi pol-
fibilia funt; fed fcientia vifionis, qua intuerur om-
nia , qua facic. Ergo Vﬁ:icntiﬂ divina \augm’i poteft,
& confcqucnter variari. K. n. ant, Ciim c_nim > Pro-
pri¢ loguendo, illefolus & omnis plurafciar, quim
antea fciebar, qui antea nefcivit aliqua, qua poftea
feir; ille folus & omnis, propri¢ loquenda , poteft
plura fcire , quam fciat , qui poteft aliqua neicire
pro aliquo tempore, 8¢ eafcire pro alio fubfequenti.
At hoc repugnat Deo , qui ab rerno & pro zterno
fcit quidquid feit , sauc cire poteft 5 qui ab @terno
& pro’ zrerno omaigomnind poffibilia perfcientiam
fimplicis intelligentiz, omniaomnind futuribiliaper
{cientiam conditionalium, omnia omnind praterica,
preefentia , & futura , per [cienciam vifionis novit .

Hanc J'Cfponﬁonem fuggerit S.Tﬁlol\las hie Q- 14.ar.15.
ad 2. Si ,zf’z'irm'd effer , imod prins Dens nefciviffer, &
poftea feiret , effet ejus feientia variabilis . Sed hoc
effe non poreft : quia quidguid ¢ff 5 vel poreft effe fe-
cundum aliquod tempsus » Deus in aterno [uo [cit . Et
ideo ex hoc quod. ponitur aliquid effe [ecundim quod-
cumaque tempus 5 oportet ponis quad ab eterio fit (ti-
tumz @ Deo. Et ideonon debet concedi, guod Dess pof-
fit plura fcire, quam feiats zf.ru'pzfmt propofitio impli-
cat, guoa ante neftiverit, O poffea ftiat. Quod de
Deo dici non poreft , quivin prafenti hyporhefi re-
turm, quam elegit, ab aternv feir,: quidquid re ipla
decrevit facere ; & in alia poffibilis 1n qua plura fa-
cere decrevilfetr 5 plum illa ab xterno & pro ater-
no, fciret.

Obj. 2. Deus alids fcivic v. g. Chriftum effe nalci-
turum, nunc verd non (cic effe nafciturum, quia Chri-
ftus nafciturus non eft . Irem alids fcivie effe nafci-
turnm; nunc verd fcic effenatum. Ergo fcientia di-
vina variatur. K. Denm abaterno & pro xterno uno
& eodem actu feire ‘hanc propofitionem , Chriftus
nalciturus eft . veram:efle proea differentia LEMpOris,
pro qua Chriftus nondnm natus erac, & falfam effe
proalia, pro quaChriftus jam natus eft. Irem Deum
ab. zterno & pro @temnn , uno & eodem acku inva-
riabiliter, feire Chrifftum effe nafcicurum pro-tali dif-
ferentia temporis, nafci- proilla, natum efle proifta.
Non enim in Deo fuerant aut cfie poruerunt plures
atus fucceflivé, quorum uno feiveric Chriftum na-
feitnrum effe 5 quando nafciturus erac, alio nafci ,
quando nafcebatur, & alic natum effe, quando na-
tus cft . Unde objetum fcientiz divinz ; non ipfa
fcientia divina, variati potett-

Resronsio IX

Scientia divina eft formaliter judicativa,

Prob. Nam actus, quomens certificatur de verita-

te rei, & inea conquielcit, eft judicium. Arquicta-
lis eftomnis actus, quo Deus cognofcit: nullaenim
cognitio divinaeft puré apprehenfiva; quia_cognitio
puré apprchenfiva imperfecté tantiim reprefentar ob-
jetum fuum , cum non reprefenter illud, quantiim
eft reprefentabile , & intellectus puré apprehendens
veritatem dnter & falfiratem rei fufpenfus haereat: quod
repugnat - intelledtui infinité perfecto in fuaratione,
qualis eft intelledtus divinus , quem proinde necefle
¢ft actu quo cognofcit objectum aliquod, illud per-
fecté cognolcere, & quantim eft cognolcibile, pro-
indeque deiillius veritare plané certificati, peradtum
fuum . artingendo illud, utinfe-eft, fibique dicendo
quid fir, quale fic, quantum ficv Quod fieti poreft
ablque ulla imperfectione.
. Objs Judicium non eft in nobis ablque imperfe.
cHone. Ergo mec in Deo. R. n.conl. Difparitaselt,
quia judicium nen eft in nobis fine compofitione
mentali terminorum . Nam v.g: climjudicamus Deam
effe omnipotentem s vel fingulis actibus apprehendi-
mus fingulos terminos, quos deinde per actam jue
dicagivum componimus, cimdicimus, Deuseftom-
nipotens : vel uno actu ambos terminos apprehendi-
mus, & per alium actum waum terminum alteri at-
tribuimus ; cum apprehendentes unico actu Deum
omnipotentem, per alterum dicimus: Ica eft. Atju-
dicium in Deo -eft ablque omni compofitione. Nam
in Deo judiciumeft fimplex intuirus rei, ueinfeeft;
quo res viderur, utin fe efts quancimyvideri poteft;
quo res, ut in fe eft ;- videtur infinita claritate ; &
quo proinde ablque omni previa arg{rehenﬁune, vel
compofitione terminorum , intelleétns divinus fum-
mé. cercificatur tem effe id, quod eft, & non aliud,
ficut oculus fimplici vifiones abfque omni compofi-
tione vel divifione cemificatur ; parictem effe hujus
coloris, & non alterius .

QU &-




48 Tracatus I. de Deo Uno:

S bR R S vl GR 0 BN § &

De cognitione Dei circa (¢ ipfwm o poffibilia,
& alias res aliguando exiffentes.,

ARTECULUSLE
Utrssm Dens [z ipfum cognofcat o & comprebendat .
ResroNsio L

Eus fe ipflum cognolcic , Ira §.Th.q.14.art.2.
D Probarur 1. ex Script. Nam 1. Cor. cap. 2. di-
eitar: Nobis autem revelavit Deus per S piritum [uum:
Spiritus enim omnia Sforuntatur s eriam profunda D ....

ue Dei funt 5 nemo cognavit 5 nifi § piritus Dei . 3.
?{ationc - Quia Deo nihil deeft ad cognofcendum fe
iplum. Ergo, &c. Probar. ant. Quia fi quid cideeft,
wvel ex parte objecti, vel ex parte potentiz , vel ex
parte conjunctionis objecti cum potentia. Nihil ho-
rum dici poteft. Non primum. Nam cim intrinfe-
ca cognolcibilitas fit atfectio entis in adu, & Deus
fic maxime cns in actu , quia eft ens poffibile fum-
mé neceffarium , non poteft non habere maximam
cognoicibilitatem intrinfecam. Non fecundum. Nam
haber vim intelligendi infinité vivacem, & inintel-
ligendo 4 quocumque alio plané independentem. Non
denique tertium. Nameffentia divina cum omnibus
fuis aceributis & ablolutis & relativis cum intelleétu
divino per identitatem Pc1‘fc&iﬂix11é conjuncta eft .
Ergo, &

ResrownNsio Il

Deus fe ipfum cognofcic cognitione perfecté com-
prehenfiva. Ira S. Thomas hic q. 14, arr. 3.

Prob. 1. ex Script. Nam hzc verba Apoftoli, Spi-
vitnsomnia [Crutaturs etiaw profunda Dei, nonqua-
lemcumgque Dei cognirionem , fed perfecté compre-
henfivam fignificant, ut Patres docent. 2. Ratione
8. Thomz. 7 uncy inquit, dicitur aliquid comprehen-
iy quando pervenitur ad finem cognitionis ipfinss ©
boc ¢ff, quanda res cognofcirur ita perfeite, ficnt co-
grofeibilis eff ... Meanifeffun: eft aurem, quod Dess ita
perfeite cognoftit feipfum 5 ficut pczﬂeé}e cognofcibilis
eff . Ef} cnim vaumqsuodqgue cognoftibile fecundsum mo-
dum fus alini.ii tanta ofF antem virtus Dei in cogno-
feendo 5 quanta eoff altualitas ejus in exiffendo . Ex
quibus vetbis fic argumentor. Illud objeGtum com-
prehenditur quod tam perfe&c‘:-cognol'citur, quim
perfectd cognofci poreft: Arqui Deus fe ipfum tam
perfeckeé cognofcic, quam perfedté poteft cognofei.
Ergo, 8cc. Major patetex terminis. Prob.min. Tan-
ta eft in Deo vis intelligendi, quanraeft ¢jus cogno-
feibilitas intrinfeca. Ergo tam perfecté , &c. Prob.
ant. Nam illa funtinter fe xqualia, quahabent can-
dem menfuram . Arqui intellectivitas Dei, & ejus
intrinfeca cognofcibilitas, habent eandem menfuram,
nempe (ommam  ejus ackualitatem . Queeliber enim
fubftantia fpiritualis eft ineellettiva & intelligibilisin-

rinfecé fecundim modum fui adus, hoc eft, fe-

cundiim modum fuz perfectionis. Nam actus 8¢ per-
fectio, effe in adtn & effe perfeGum , funr idem .
Ergo, &c. .

Confirmarur & declaratur amplits 8. Doétoris ra-
tiocinium . Subflantia fpiritualis ¢d plus haber inrel-
Yectivitatis & intelligibilitadis intrinfece, quo perfe-
<tior cft: & eo perfectior eft, qud minus haber po-
tenualitaris: & ed minus haber porentialitatis , qud
Pplus haber actualiratis . Nam effe in adtu excladic
effe in potentia, ficur & vicifim. Ergo 4 primaad
ultimum fub@antia fpiricnalis ed plus “haber incelle:
ctiviratis & ncelligibilitatis intrinfece, qud plusha-
ber actnalicatis . Ergo fi fummam habear adtualita-
rem, fummam haber intellectivitatem & intelligibili-
tatem intrinfecam. Arqui Densfummam habet aGtua-
litarem ; nihil enim omnind porentialicatis in eoeft,
Ergo fummam habet intelle@ivitatem & intelligibili-
rarem inrrinfecam . Summum autem non exceditur
4 fumio, &fummum in ratione incellectivi tantum

eft in ratione intellectivi 5 quatitum eft in rarione
inteliigibilis id quod fummum ef in ratione incelli-
gibilis. Ergo in Deo proprer fummam ejus actuali-
tatem aquales funt inter fe intelle@tivicas & intelligi-
bilitas imtrinfeca , proindeque neceffe eft Deum fe
ipfum gam perfecté intelligere, quim perfectéintel-
ligibilis eft.

Prob.3. Illa cognitio eft comprehenfiva, que per-
fecté adzquat intrinfecam objecti cognofcibilitarem
tum intenfivé, tum extenfivé. Quid enim amplius re-
quiras ad cognirioncx_n comprehenfivam: Atqui cogni-
tio, qua Dens {e ipfum cognofcic, perfedte adzequat
cognofcibilitarem ejus tum intenfive, tum extenfive.
1. Adequar eamintenfivé,, quia Deuscognitione fuafe
iplum reprafentat tanca claritate, quanta ex fe exigit
reprefentari. 2. Adequat eam extenfivé, quia Deus
cognitione fua claré & diftincke reprafentac omnes
fuas perfectiones , omnelque earum paites & gradus
virtnales ; quod fecundum manifefté fequitur ex pri-
mo. Non enim poreft Deus cognitione fuaclaré & di-
ftincké non reprafencare omnes perfeétiones fuas, om-
nelque earum partes & gradus virtuales, hociplo quod
feipfum reprfentat tanta clarirare, quanta ex fe exigic
reprafentari. Quod autem fe ipfum reprefentet tanta
claritate, quanta exfe rcpm_‘fcnmricxigit, probatur ex
€0 quod fe ipfam cognitione {na reprafentet infinita
clatitate: cum nihil nifi infinica claritate reprafentet
proprer fuamin intelligendo infinitam aétivitatem, qua
carere non poteftens , auo nibil melius effe vel cogita-
ri poteft. Haec enim activitas & vivacitas infinita eft
perfedtio maxima , & melior ipfa , quim non ipfa .
Rationem hanc infinuat 8. Doctor a.3. ad 1. ub1 fic
ait : Sicut Dens dicisy effe in fe ipfos quia a aullo
exieriovi continetur § itadicitar comprehendi 4 feipfo,
quia nibil eft [ui, quod latear ipfurs. Dicit enim Au-
guftinm in libro de videndo Dewm , quod torwm com-
prebenditur widendo, quod ita videtur, ut nibil ejus
latent videntemw.,

Obf. ex S. Auguftino lib.83. quzft. q.14. Quod
comprehendic fe, finitum eft{ibi. Sed nequidem fibi
finitus efle, dici poteft Deus: cim fic omnibus mo-
dis infinitus. Ergo , &c. R. Cum S, Thoma ad 2z,
Deum dici non poffe finicum fibi, hoc fenfu quod
intelligar fe effe aliquid finitum ; fed eo fenfn quod
in ratione intelligibilis non magis excedat fe ipfum
in ratione intelleétivi , quam objedtum finitum ex-
cedit intelleCtum finitum. Finivus eftfibi, quarents
iracognofcit feiipfum, ut perveniat ad finem cogni-
tionis fui; & pervenitad finem cognitionis fui, quia
ira Ferfe&é cognofcir fe iplum, we nihil in eo fic co-
gnolcibile , quod non cognofcat , & quod proinde
{uperfit cognolcendum.

AT TG UL U'S IL
Utrsm Deus cognofear poffibilia cogritione propria.
ResronNsio L g

Eus cognolcit poffibilia.
D Prob. 1. ex Script. Nam Rom. cap.4. dicitur
de Deo: Vocar cas qua non funt s tanguam ea , que
funt. At fiDeustamvocat ea, quznon funt, quim
eaquz funr; ram n_ovitca, quz non (unt, qudr:;ca,
qua funt. Que enimnon cog_nofcunrur, vocari ne-
queunt. Preterea, cim Deusita vocet ea, quz non
funt, ut vocando faciar, uc fint, juxca illud Plal.32.
dpfe dixits @ fafla fune : ipfe mandavit, & treata
Junr y antequam effent 5 aut etiam futura f.:iTenr pro
ulla differentia temporis , €a certé cognovit ; prits
enim voluit eavocare, quam vocarer; nam abzrer-
no voluit ea vocare ; & ea non vocat , nifi in tem-
pote ; non potuir autem velle ea vocate , niﬁ prius
ratione €a , ut ita loguar , de nomine Cogngl_cu’n"t\ 5
Ergo res, qua aliquando funt, 1?CL]S‘ cognolcit prits
quam fururz fint pro ulladifferentia temporis, & con-
fequenter cognoicit illas utpofiibiles. Quod fi Deus
ves , que aliquando funt , cognofcit ut pofiibiles »
eognolcit etiam cxtera omnia, qug nuoguam f}lgt N
€

-

T




S

Difputatio V. Articulus II. 49

{ed effe polfent: cim hocipio quod effe pofiint, tam
apra fintad terminandam cognitionemdivinam, quart
res , que nliqmndp {unt, funt aptx pro illo priori,
pro guo nondum futura funt.

Prob. 2. Ratione S. Thome hic' q.14. art.3. Deus

erfectiflimé feipfum comprehendit , uc probarum eft.
%rgﬂ pcrfe&il’ﬁmc‘; co_mprehcndi: omniporentiam {uam,
ficur & alia omnia fua arcribuca. Ergo cognofcic ea
omnia, ad que fe extendit ejus ommpmcn_tia._ Ma:
nifelté enim repugnat VIICurem nﬁquzm pnrtcc’hﬂlmc
cognolci, quin cognolcantur ea omaia, ad que va-
let vireus illa. Atqui omnipotentia divina extendic
fe ad omnia poffibilia, hoc eft ; ad ca omnia, que
in {ua ratione non involvunt efle & non effe. Er-
go: [ perfeits aliqnidcognofcitar 5 inquit S. Doctor
in O. #eceffe eff z]r.:ad virtus ejus perfelte cognofta-
tur.. Virtus awtem alicujus rei perfelte cognofci non po-
teft, ;;é{;' mgﬂq,fi'mu-r:r ey ad que virtus e extendit.
Unde cim wirtns divina fe extendat ad alia, eo qxbd
ipfa r[f pn'm.z cm{fd q,fﬂ-f}iz;.z GWHLEIE EHEION m’tc,ﬁ'
eft s quod Deus alia a fe, nempe ea omnia, que pof-
[ebilia funt s cognofcar.

Prob. 3. Deus non poteft non cognofcere ea om-
nia, quorum habet ideas Ainmente fua. Atqui habet
in mente fua ideas feurationes omnium poffibilium.
Ergo, &c. Major patet experientia intellectus noftri,
quicngnofcil: €a omnia, quorum haber ideas; cogno-
fcit, inquam, vel adtu, quando ad illas ideasadver-
tit, vel falrem habitu , quando non adverric ad illas
ideas. Cum autem intelleétus divinus nunquam de-
finat advertere ad ideas, quas haber, quia {emper eft
in actu (uz virtuti adequate, femper acku cognofcit
omnia, quornm habet idcas.

Prob. ergomin. Deus habet in mente fua ideas rerum
omaium, quas porcht facere. Arqui poteft omne pol-
fibile. Ergo haber ideas omnium poffibilium. Minor
eonftat ex dictis de omniporentia divina, quam pro-
bavimus extendere fe ad illud omne, cui non repu-
gnat effe, fen quodin fuo coneepru nonimplicat cffe
& non efle. Prob.maj. Quia Deus non operatur ad
exeranifi per fcientiam , juxraillud Pfal.103. Omnia
in fapicntia . Unde $. Anguftinuslib.11. de Civ.
Dei c.7. dicit Angelos cognolcere creaturas in Dei
fapientia , velur arte, qua factz funt. Ec ratio eft ,
quia ctim Deus fic agens perfectiflimum, non poteft
agere ad extra, nifi modo perfectiflimo , quicft per
feientiam perfectiffimam agere. ErgoDeus non agic
ad extra, nifi per modum perfectifiimi artificis. Qui
enim operatur per fcientiam ,  operatur per artem ;
cun fcientia practica 8cars fine unum &idem. Qui
autem operatur per artems - eft arrifex . Atqui peritus
artifex habet ideas omnium: operum » quz poteft fa-
cere s artifexenim dicitur 5 qui operatut, vel eperari
poteft ad imitationem idearum. few exemplarium, que
habet in mente, & quibusopera (vaaflimilar, nifide-
ficiar in operatione {ua . Ergo Deus haber in meare
fua ideas, fenexemplanarerum omninm, quas poteft
facere ad extra. Quod erat probandum . Sed de ideis
divinig fufins adbuc agerur infrd fuo loco.

Obj. 1. exS. Auguftinoin lib-83. quaf. g. 46. Deus
nihil extra feipfum intuetur. Ergo,. &c. Refponder
S. Thomas art. proximeé citato, Deum nibil extra fe
iplum intueriin fe iplo, hocefts Dennnihil pracer
fe 1pfum cugnofc_er‘c_ pet fpeciem propriam, adequa-
tam ipfi cognolcibiii , quia omna alia a fe cogno-
fcit in faeflentia, immediaré, per fe, & noninalio,
aut per aliud cogpita . K. 2. S Augultinum. hic im-
pertinenter ad rem nebis objici: nibil enim aliud di-
cit, quam Deum habuifle & haberein mente (ua ideas
fen fpecies rerum omninm, quas condidie, &inillis
condendis non opus habuifle exemplaribus extra iplum
fubfiftentibus , que Intueretudy. & ad quorum imita-
tionem operaretut. Singula igitur, inquit . propriis
funt creata vagionibus . Fas anem rationpes wbi arbi-
trandumz eft effe,. nifi in ipfa mente creatoris ¥ Now
enim_extra fe quidquam pofitam intuebatar 5 ut. fe-
cuidim id couffitucre: , guod conffituchat : nam hoc
opinari facrilegum off.

Simonnet T beol\ Tom. I,

Obj. 2. 8i Deus cognofcit alia 4 fe, putd crearuras
poflibiles, aliquidalind 4 Deo erit perfeétio Dei: nam
intelledbum eft perfectio intelligentis : & ita aliquid
aliud 4 Deo erit nobilius Deo: nam id quod perficit,
nobilins efteo, quod perficicur. Abfurdum conf. Et-
go, &c. R. n,{eq. maj. Ad prob. R. cum S.Thoma
art. ad 2. proxime citato, guod intellelFuwm eft perfe-
Etio intelligentis 5 non Secundum fuam [ubffantian: ,
Sed fecundum (uam [peciem : fecundum quam eff in
sntelleitu, ut forma & perfectio ejus. Lapisenim v.g.
non ' eft in anima, fed [pecies ejus. Unde intelledtum
non eft perfectio intelligentis , nifi quando intelli-
gitur per {peciem propriam, ipfi adequatam, & ab
iplo impreffam intcllectui. Deus autem non fic in-
telligic alia ife, fedvel ea videtin (ciplb, ranquaim
in lpccufo, vel exinfinita fimpliciter perfectione in-
tellectus fui cognolcit ea ablque omni medio , hoe
iplo pratcisé, quod apra funt ad cerminandamintel-
letionem divinam. Unde Deus non rebus, quas ex-
trafe cognolcit, fed fibifoli totam intellectus i per-
fectionem debet.

Obj. 3. Intellectio fpeciem haber ab intelligibili, fi-
cut & omnis alius actus i fuo objeéto. Unde intel-
leétio ranto eft nobilior , quantd etiam nobilins eft
iplum , quod intelligicur . Ergo fi Deus prater fe
iplum cognol}:ir crearuras 5 inrelleétio divina Ipecicm
babet 4 creaturis. Quod repugnar. Repugnar enim
perfectionem inrellectionis divinz menfuran & afti-
mari ex perfectione creaturarum. R. Tunc tantimin-
telleétionem l'pec:icm habere ab intelligibili, quando
intelligibile velper fe, vel per [peciem propriam eft
puocipiumintelliectionis. Unde N.conieq.quiacrea-
turE , quas Dcuspreetcr fe ipfum intelligic , nec per
fe, nec per Ipeciem propriam {unt principipmintel-
lectionis divinz. Nam 1.vel videntur in effentia di-
vina, ratone prifs vifa, & runc non videntur per
{peciem propriam, fed per {peciem alterius, nempe
effentiz divine , qua fe ipfa zquivalenter eft fui &
creaturarum {pecies, quateniis eft per fe ipfam rario
incellectui divino videndi ipfain & creaturas, fcu qua-
teniis e ipfam & creaturas itaexhiber intellectui divi-
no, ut nihil amplitls requiratur ex parte objecti , ue
ipfa videatnr , & in ea vila tanquain in fpecalo vi-
deantur creaturz. Undetunc, non creaturz, fedefl-
fentia divina eft; non quidem formaliter, fed aqui-
valenter, principium intellectionis divinz, quz pro-
inde tunc 5 mon a creaturis , fed ab effentia divina
{pecificarur . Hanc dodtrinam tradic S. Thomas art.
proximé cirato ad 3. ubi dicit, gued, quando fcilicer
plura uno & codem indivifibiliter aétu telligunrur,
ita ut unum per fe intellecbum fic ratio intelligendi
alia , qua continet in fe cum quadam eminentia &
exceflu perfections , ipjum intelligere non [pecifica-
sur per ids qguod in alia intelligitar s [fed per privei-
pale dnrelleitum s inquo alin intellsgantur . Quod pro
bac fic. Jnrantum ensm ipfum intelligere [pecificarny
per objeltum [unm s in qHantum forma in elligitilis
{hoc eft, ipecies objecti) eff principium intellettualis
operationis . Nam omnis operatio fpcc,-ﬁm;;fr per for-
mamy que off principinm aperationis: fient calefaitio
per calorem « Unde per illam. formam intelligibilem
Jpecificatsr intellectualis operatio, que fucis intelledhum
an_atlu. Erhec ¢ff fpecies prineipalis intolledss Un-
de concludit inrellectionem, qua Deus fe ipflam in-
telligit, & in (e iplo intellecto creaturas, fpecifica-
1i, non dcreatutis, fed ab eflentia divina, que cft,
modo {cilicet 4 nobis explicato , fpeeies principalis
intellecti » nempe Dei 5 continentis 48 f¢ omnium
creaturarum pertectiones cum infinita eminencia, &
infinito perfeétionis exceflu , proindeque omnium
creaturatum [pecies proprias cuminfinita emincntia
& infinito pertectionis exeeflu in fe comprehenden-
tis . Unde in eo intelleéto non poffunt non intelli-
gi creature modo excellentiflimo.

2. Velvidenturd Deoin feipfisimmediace, hoceft,
independenter ab ﬂll]l?ii‘ﬂ(‘diﬁﬂ ratigne prigsvifo; &
tunc neque per propriam {peciem, neque perfpeciam
alrerius ?’idcgmrp. }.]Eu.nc e}r)mim nihil cg pe;rrc I:)hju{}i

D affigna.




50 Traatus I. de Deo Uno.

aflignabile eft, 3 quo intelle¢tus divinus derermine-
tur ad eas inrelligendas, feu quod it intellectui divi-
no ratio cas incelligendi , cim runc eas intelligat ,
non quia aliunde dererminatur , aut completur , fed
quia ex fe completus & dererminatus eft ad easineel-
hgendas, co quod elt impliciter infinitus in rarione
intelligentis; & incellectus fimplicirer infinitusinra-
rione intelligentis, non poteft hoc ipfonon effe ex
inrrinicca & propria perfectione, pracifo autfublato
f acumaque Co:‘t]plc; ENLO five ex parre po[cntix s
five ex parte objecti fe tenente, completus & deter-
minatus ad intelligendum omne intelligibile . Quare
fibi iple eft non foltim formaliter perfedtiffima visin-
relligendi omneintelligibile, fed eriam zquivalenter,
quidem modo quodam preftantifiimo, [peciesom-
nis incelligibilis. Unde tunc intelleétio divina nen a
crearuris incelleétis fpecificatur, fedab intellectusdi-
vini in intelligendo independentia ab omni medio
feu rarioneintelligendi fe tenente ex parre objeéti, qua
:nd..f_‘pcndcntia infinitam fimplicirer vim intelligendi,
& mfinitam fimpliciter inmodo intelligendi excellen-
f1am denotat.

R EsponNsio IL

Deus cognolcit poflibilia cognitione propria.

Prob. Poflibilia cognofci cognitione propria, eftea
cognolci fecundiim effe, quod haberent, fi produce-
sentur. Arqui fic cogpofcuntur 3 Deo. Ergo , &c.
Prob. min. duplici medio . Et 1. quidem fic . Deus
perfectiffimé comprehendic omnipotentiam fuam, Er-
go diftinété atringic omnia, ad qua illa fe extendit.
Non enim poteft virtus aliqua perfecké cognofci 5
nifi diftincké arringantur ea omnia, ad qua valet vir-
tus illa. ErgoDeus diftinété per inrelleCtionem fuam
atringit omnia poflibilia. Nam omnipotentia exten-
dit (e ad ea omnia, quibus efle non repugnat.- Ergo
Beus cognofcit omnia poffibilia fecundim effe pro-
})Li:l!'ﬂ > quod haberent , fi producerentur ; aliogui
non ea diftinété C(_}‘L]’HO{-' ec. Ergo, &c. 2. utpro-
barum eft, Deushabet in mente {uaideas, feuexem-
plaria omnium poBTI)U' m, dcquidem pr:rfcc,'ti{ﬁma.
Arqui intelleétus divinus , ut per fe manifeftum vi-
detur , non potelt non: diftinété & fecundum effe
proprium €a cngnoi’ccrc » quorum haber idcas&cxcm-
plm'ia pcl‘fc&é exprimentia ea , quorum funt exem-
plaria. Ergo, &c.

Oby. 1. contra probationem fumptam ex ideis divi-
nis. Idex, quas arrifex habet in mente fua, non re-
prefentant res, quarumfunt idee, quoad gradum in-
dividuarionis, a quo effentialiter pr:cf'cindnm. Ergo
Deus in ideis, quas habet in mente fna, non cogno-
feic poflibilia (ecundim gradum individuationis , fed
ad fummum fecundam gradum fpecificum tantum ,
& wa ad fummum cogoolcit {pecies, non verd fin-
gularia omnium poffibilium , proindeque non cogno-
fcir omnia poflibilia cognitione propria . Asnt. pro-
bari poteft inductione facili. Nam v. g, ideadomus,
quam habet archicectusin mente {ua, non reprafen-
rar hanc numerc domum , potilis quim aliam ejuf-
dem forme; [ed ntramque zqualiter reprefenrar fe-
cundim formam , precifo urivique gradu numeri-
co. Unde inreprzlentando univerfalis eft, nonfin-
gularis,

R. n,confeq. Non enim valer ab ideis humanisad
divinas, que multm ab illis differunt. Nam idea,
quam habet artifex, cft cantim idea forme operis 3
elt enim tantam idea rei, quam facic arvifex. Artifex
autem formam ranrim inducit in materiam , ex qua
facit opus funm; & arrefactum , non ab arrifice, fed
a materia, ex qua fir, habet individuationem fuam,
hoc elt, ur fit boc numero artefadtum. Unde ut di-
citnr réckeé in objectione, idea domus v.g. quam ha-
ber xdificators 'non eft fingularis, fed univerfdlis in
reprzlentando 3 nec eff tantim idea hujus numero
domus, hoc eft; domus ex his numero lignis & la-
pidibus conltantis , fed amnium , que eandem for-
main babere poffunt 3 & plures ac plures numero
effe pofunt ex pluribus & pluribus numero lignis

& lapidibus. Ex quibus apparet ideas humanas fequi
limitationem & impetfectionem artis humanz , quz
nunquam facit, fed femper (upponit materiam, ex qua
facit opus fuum, cuicribuere non poteft, ue fichoc,
fed tantum ut fit talis formz.

Aliud autem eft de ideis divinis. Nam neceffarid
correlpondent arti divine , que eft {cientia Dei pra-
dtica, ejulqueamplitndinem & perfeGtionem fequun-
tur. Unde ciim ars divina extendar {e ad omnesom-
nind perfectiones operum fuorum, proindeque non
folitm ad operum fuorum formas , fed eriam ad eo-
rum individuationes fele extendar , necefle eft ideas
divinas non folim formas omnium operum fupremi
Artificis ; fed etiam corum individuationes reprafen-
tare, hoc eft, reprafentare creaturarum omninm poft
fibilium non folum gradum {pecificum, fed etiam gra-
dum numericum, & itanon {olim reprafentare om-
nes {pecies poflibilium, {ed etiam omnia individua 5
vel potitis non reprafentare{pecies omnes poffihiles,
nifi in individuis poffibilibus diftinété & fingillarim
reprafentaris . Ex quibus apparet ideas divinas non
efle univerfales in reprzfentando, quod magnam im-
pi-L'rbt%ionelll involvit, fed fingulares; nec in mente
divinaynam ideam pluribusindividuis etiam ejufdem
{peciei communem exiftere , fed fingulorum indivi-
duorum fingulasideas, non quidem realicer, fed vir-
tualiter tantim inter fe diftinétas , Deum in mente
fua habere, in quibus, ut por¢ objecta fua Pcrfc&:‘t
& adaxquaté reprefentantibus , non poteft non pro-
pria cognitione fingula individua poflibilia perfectil-
fimé cognofcere.

Hzc autemplané confonant Angelico Doctori hic
q. 14. art, 11, in O. ubi probar eriam fingularia 4 Deo
cognolci, &dicit {cientiam Dei practicam extendere
fe ad idomne, ad quodfe extendit virtus divina, ac
proinde extendere fe etiam ad fingularitates ; cum
eriam ad illas virtusdivina fefe extendat. Undecon-
cludicDeum, qui ineflentia fua vider omniafibi pof-
fibilia, in effentia {ua, five quatenis eft principium
activam rerum, {ive quatenus eft earum f{imilicudo,
feu idea, cognof:crc omnia quz facit (.idem i'upp!c
deiis omnibus, que facere poteft) non foliimin uni-
verfali, fed etiam in fingulari. Addic denique quod
fimiliter arcifex non folum in univerfali , fed eriam
in fingulari omnia, que facic, cognofceret per ar-
tem fuam , {i per eam totam rem facerer , 8¢ non
tantum formam. Quafatis intelligunrur ex iis qua
4 nobis dicta funt.

Obj.2. Poffibilia non habent effe proprium. Etgo
non poflunt cognitione propria cognofci. R. pofli-
bilia non habere effe proprium atu & exercité , fed
habere poffibiliter , quia illud effe proprium poflibi-
linm poreft aDeo produci. Omne autem, quodpo-
teft 3 Deo produci, poreft ab eo cognoici, &cabeo
cognolcitur cognitione propria: alioqui fimul poffee
& non poflet ab co produci. Pofler quidem, ut fup-
p(mitm‘ ; 8 non poffer, ut facilé probatur . Deu;
enim, ut jam di¢tum eft, necoperatur, nec operari
poteft ad extra , nifi modo perfectiffimo, & confe-
quenter Nec operatur , nec operari poteft ad extra,
nifi per fcientiam perfectiffimam, & per modum per-
feétiffimi artificis, agentis ad imitationem pc;fe&if—
fii exemplaris, in ejus mente praexiftentis, inquo
perfectifiimé cognofcir id, quod intendit facere. Er-

o Deus nec facit, nec facere poteft ad extra, fifi
quod pcrfc&il’ﬁmt‘: f:ognofcit cngni_tigne pr:opria i_n
idea , quam habet in mente, & cui intendit affimi-
lare opus fuum , cum ad extra operatur . Unde fe-
quiturmanifefté , guamlibet crearurarum poffibilium,
hoe iplo qudd poffibilis eft , 11(:C_Eﬁ\ar_m .hnbfrc_ <:tTc
proprium objective & L'epr:"efentanve_m idea divina
fibi L'cfpondemc » & mternum arque 1nconrm?utab|‘!|-
ter in mente divina exiftente; & ira hoc iplo quod
poflibilis eft, five etiam exiftar, five non, non poffe
non cognolci & Deo cognitione propria , & fecun-
dim effe proprium.

AR-




Difputatio V.
A& R T 16 UL -5 I
Utrium Dens cognofear prafentia O pratevita.
Resronsio L

Eus prafentia omnia cognofcit. Eft de fide.
D Prob. 1. ex Script. in qua hxc veritas eviden-
ter exprimitur. Nam dicitar ad Hebr. c.4. Non eff
ulla creatura invifibilis sn coufpeltu cjus. Omunia an-
tem nuda O aperta funt oculis efus. Genel.c.1. Vidit
Deus cuntla 5 que fra‘mzr s O eranmt ?g!dc 507.',,!. Et
Job.c. 28. Ipfe (Deus) ﬁm’{ _Rmfzd'i intuetirs & om-
nias que fub fole funt 5 refpicit . 'Er ECF](?ﬁ:!ﬁ]C.] 23,
Omnia wider oculus illins..woouli Domini multo pins
Iucidiores funt [uper folem, civcumfpicientes omnes vias
bominum 5 G profundum abyffis & bominum cordain-
tuenzes in abfeonditas partes. Domino enim Deos an-
LEGUAT CTEAY ENENT > omiia [wnt agnita: fic & p_oj? per-
ffg‘}um reff’.ﬂic[rﬁmﬂfﬂ. Quibus 5:1'1E[llra:_rcxr1bus mi-
nuriffimorum etiam quorumlibet exiftentinm manife-
fte comprehenditur diftincta cognitio , gqua ulrerits
demonfrari potelt ex iis locis, quibus affericur Deum
etiam minimorum quorumque: providentiam habere,
ur ctim Maech. c. 10, Chriftus aic: Nonne duo paffe-
res affe wvanewnt » O wnus ex ilis non cader fuper
terram fine Patreveftro ¥ Feftri autem capilli capitis
omnes mumerati funt, Nolite ergo timere: multispafc
feribus meliores effis wos. Nam fi Deus rebus eriam
minutiffimis providet, quomodo hominum prafertim
(ibi amicorum providentiam non habebir 3 Cam an-
tem providentié » quam girca mimn_immn quzque
exercet Deus, non {it tantgm gcncmhs, qualcz_n Vi g
reges circa fubditos fuos excrcent _rnhs enim fu-

remo & petfectiflimo provilorn _nnmrm‘_ congruit 3
fed in fingula, quibus Dcu_s pm\rldet " 511_ﬂin&£ ca-
dat ; non potetlt effe fine diftincta cognitione ﬁngu—
lorum. Ergo, &c.

Prob. 2. Ratione. Intelleétus divinus poteftcogno-
fcere id omne, quod habet realem & intrinfecam co-
gnofcibilitatem . Nam hoc poreft ctiam incellcctus
creatus , ut experientia docet. Arqui omnia prafen-
tia habent realem & intrinfecam cognoftibilirarem «
Realis enim & intrinfeca cognofcibilitas eft affectio
omnis entis in actu . Ergo Deus poteft diftinéte co-
gnolcere omnia prefentia . E]"‘:{(‘) re i:’ll}’i omnia pree-
fentia cognofcic . Ingc!lcﬂ:ns enum divinus , cum fic
infinitas fimpliciter in genere telligentis, fic ucin
genere intelligentis nibil melius efle vel cogitari pof-
fit, femperelt inactu intelligendi id omne ;. quod po-
teft intelligere.

0#kj. 8. Hieronymus Comment.in Habacuc c.1. Deo
minutiflimorum exiftentium dittin&am cognitionem
apesed denegar. Sic enim loquitur: Sicuz in bominibus
etiam pev fingulos Deicurrir providentia, ficuncateris
animalibis generalem q.’s[dem difpofitionem & ordinerm,
curfumque verum intelligere poffumus. Perbi gratia ,
quomodo nafcarsr pifcium mattitnds & vivarin aquis:
quomada reptilin & quadrapedia oriantur intewra, &
auibus alantur cibis . Ceterum abfurdum eff s ad boc Dei
deducere maj.g@,irfm, nt eifsrpc?mammmﬁngzgiaq_ﬂgo;
;mfcg;:rw culices 5 guotque Mmoriantuy : que cimican:
@ pulicnm & mufcarum [t in terra multituds - quan-
ti piftesin aquanatents G qui deminoribus wajornm
prede cedere debeant . Non [imps tam farwi adulato.
ves Deiy utdum potentiam ejus etiam adima detrabi-
mns 5 in nos ipfes injuriofi fimus : eandem rationabi-
L 'qmm irrationabilism providentiam effe dicentes.
Ex quo liber ille apocryphus fInititie condemnandus eff,
in quo fcriptam ¢ quendam. Angelum nomine Tyri 5
preeffe reptilibus . Et in hanc fimilitudinem pifeibas
?m;qw &' arboribus & beftiis univerfis propriosin cu-
Jffodiam Angelos affignatos. Ergo, &c.

Refpondent fatis communiter Scholaftici, fic diftin-
guendoant. S, Hieronymus dencgar Deo minurifiimo-
rom exiftentium diftinctam cognitionem , conjunctam
cumamore & benevolentia, qua Deus homines profe-
quicur, eifque providet, C. ant. Dencgat fimpliciter,
N. ant. Hac refponfione excufatur S. Doctor : fed mens

Simonnet Theol. Tom. I,

Articulus III. ' S1

ejus, u vidertr nobis, fon fatisatringitue, Nam ,- ur
nobis videtur evidenter colligi ex textu, S. Hierony-
mus, & quidem recté megans eandem cffe hominum
& ceterorum animalinm providentiam, hoc difcrimen
conflituit in €0, quod Dei providentia currat per fin-
gulos homines, non item per fingula alia animalia,
ita ut Deus hominibus non foltim univerfaliter , fed
eriam fingulariter, ceteris verd animalibus non fin-
gulariter, fed univerfaliter tantim providear; feu ita
ut Deos non folum hominum multitudini, fed etiam
fingulis individuis hujus multitudinis, caterorum ve-
ro animalinom multicuding tanciim providear , & ita
{pecialem hominum, ceterorum verd animalium ge-
neralem tantiim curam gerat- Quod ut probet , alfe-
ritnon fine abfurdirate, & divinz majeftatis depreflio-
ne dici pofle, quod Deus fingulorum animalculorum,
imd & pilcium, ac proinde & czrerorum animalium
diftinctam cognitionem habeat , fine qua tamen di-
fiincta cognitione fingulorum animalium curam ge-
rere non porteft. Iraque videtur nobis hac in re la-
plum, ac deferendum effe S.Hieronymum,

S. autem Hieronymo refpondemus, ciim Deus fit
intimé prefens perinam immenfitatem omnibus om-
nind exiftentibus etiam minutiflimis, 8& omnia om-
ning exiflentia etiam minntiffima habeant intrinflecam
cognolcibilitatem , omnia emnind exiftentia etiam
minutiffima non pofle non diftinéé cognolci ab in«
tellectu divino 5 cujus vis in cognofcendo infinita va-
let ad fimul cognofcenda plura & plurain infinirum,
five magna fint , five minuta. Ncque ita fentiendo
de feicntia divina, eam ad ima derrahimus’, fed ex-
tendimus ; eum per hanc etiam ‘minutiffimorum di-
finétam cognitionem non impediatur aur rerarderur
d diftinéta contemplatione majorum aliorum quorum-
camque cognoicibilinm @ ficur neque potentiam divi-
nam elevamus , ciim eam extendimus ad productio-
nem , & confervationem , aur deftructionem etiam
minutiffimorum entium, quia hocexigic ratio primi
ac_fupremi entis, nec inde impediri aut retardari po-
telt dproductione vel conieevarione entium quorum-
liber aliorum nobilifimorun:. Similiter neque provi-
dentiz divinedetrahimus, cam afferimus Deumpro-
videre fingulis minucifiimis pro coram modulo, quia
inde ne minimim quidem poteft impediri vel ferar-
dari 4 {peciali providentia circa nobiliores fubftanrias
etiam fingillatim exercenda.

Resronsio IL

Deus cognolcit etiam omnia precerita. Eft de fide.

Prob. 1. €x Scri%)r. Nam 1. hec Apoftoli verba ad
Hebr. c.4. Non eff ulla ereatara invifibilis in confpe-
&l efus: omnia antem nuda & aperea funtocnlis ejus,
generalia funt, & generaliter accipienda; cimnulla
fit ratio ea reftringendi ; proindeque tam de praceri-
tis quam de prefentibus intelligi debent. 2. Dicitur
Pial.138. Ecces Domine, tucognovifti omnia, novif-
[fima @ antigna, hoc eft prererita, ErEcclefiafticic.39.
Opera omais carnis covam: ifloy & non oft quidquam
a fwi;'d.'rrem aboculis ejus: :‘zﬁ:m!a o) tﬁf{,‘:ff in facn-
lum refpicit 5 & nibil ¢ff mivabile in confpettn ejis.
Certé fiopera omnis carnis funtcoram Deo, fia fa-
culo ufque in fzculum refpicit, omnia five preeceri:
ta, five prafentia, five futura , femper & invariabi-
liger intuctur . Ec fi nihil mirabile efft in confpectn
ejus , certe qura nihil plané ignorat , aur ignorare
poteft ; admirario enin ignorantis eft. Hinc Deus
aliquando fingulis hominibus reddere poterit, & red-
detfecundim operaeorum. Hinc, uteodemloco pro-
fequitur Ecclefiatticus, non eft dicere: Quid eff hoc,
aut quid ¢ff iftud: omnia enim in tempore fio guaren-
tur 5 hoc eft ; 3 Deo ponderabuntur, & laude vel
vituperio , mercede vel pana digna afficiencur.

Prob. 2. Ratione, Nam Deus cognolcitomne co-
gnofcibile. Sed prererita funt cognotcibilia, ur doce-
mur experientia noftra. Ergo, &c. Praterea, Deusdi-
flincke cognoicit omnia prelentia, ut fuperiori Relpont.
demonftracum eft. Sed omne, quodfemel cognofcit,
femper & pro (emper eodem plané modo cognofcit.

D 2 Ergo




52 Tra&tatus I. de Deo Uno.

Ergo omnia, quealiguandafunt, diftinéé cognofeir,
m poftquam defierunr effe . Minor probatur ex
feientie divinz invariabilitare, qnam cleganter expri-
mit Si Augultinus lib, 11. de:Civ; c. x2. his verbis
Non q:wd ullo modo Dei [rientia varietnr, ut alind
¥t ¢o flants que nondums fant 5 alind que jam funt
lind que fuerunr. Nowenim wore noftraille, vel guod
wrnm efts profvicis ; vel quod prafens eff, afpicit;
vel quod prateritum eff, refpicit ; fed alio modo quo-
dam a noftrarum. cogitationwm confuetndine longe la-
erfa : ille quippe 5 won ex hoc in illuds co-
Gitatione mutata, [ed omniny incommurabiliter widet:
ita wtilla quidem, que temporaliter fiunt, @ futnra,
# s fints F prafentia, jam fint, & praterita ,
gam non finr: ipfevern hac omnia [Fabili ac (empirerna
pra{/’zr,‘ rehendat . o, nec aliter nunc 5 & aliter an-
diter poftea: quoniam son ficut noftra , ita s
cis quogae [cicntia trinm rempornnyy prafentis videli-
eers O prateriti, wel furwri, varietate mutatur : apud
quci nan eft immutatio', nec momenti obumbratio ,
Neque enim efus jutentio de cogitatione in cogitatio-
Bem rranfit 5 7 cujus incorporeo contuitn fimul ad-
fant contta gue nowir . Deus igitur ab mterno &
pro aernoe rcs omnes , aliquand T
commutabilicer vider prot :
ol nondum >, & pro polteriori
s effe, fi reipfa alignando definant effeg
ererita, fiene & furira cognofcit, quam

AR e ARSIV,
Jersem Deus cognofcat res omnes apfeluré [futuras,

"l'Otn . Abfolut¢ futurum dicirur illud omne ,
quod nondum eft , & aliquando eric . Dividi-
rur in peceffarinm & liberum. ?\kwﬁarium efl illud,
quod eric & caufa narutaliter & neceffatin pperante,
hoc eft, & caunfa, que in actn primo complera, ha
benlque omnia ad agendum prerequifita; non pores
rit non agere. Liberum eft slud 5 qued esir & caufa
agente £x pyoprin clectione, ac proinde acanfa, qua
pofitis omnibus ad agendum prarequifitis , poteric
agere vel non agere ex propria determinatione , &
1€ i_pl'a aget ; quia fe ipfa déterminabit ad agendum
potius quam non agendum' 5 aut ad agendum potits
ho¢, guam illud.

Nota 2. Futurum necefaripm duplex eft : unum
feilicer, quod erit & caufa neceffaria, naturaliver in-
tmpedibili, uc dies eraftinns; & alrernm, quod erit
a caufa neceffaria s nacuraliter impedibili , ur mors
fecurura ex tali motbo 5 qni tamen 3 perito medica
fanari poffer. Unde hoc futurum, quamvis: neceffa-
rium , dicitar contingens Jaté , quia fie eric & qui-
dem nécelario a canla fva non impedita, ur eriam
naturalicer poffet non effe, quia caunla ejus , quan-
tumvis neceffaria, poffer etiam ngruralicer impediri,
Hincabfoluté fururmm dividitur etiam in laté contin-
gens, & firicte contingens. Latécontingens eftillud

d cric dcaufa ad unum determinata, f(ednacuralis
rumpedibili. Swuické verd Con[irigms eftillud, quod
erit 4 caufa adkivé indifferente ad oppofita; & eft
adhpe duplex: unumnempe; quod penderafolo Deo,
qualia funt ea omnia que Deus folus ad exrra factu-
tus eft; & alinds quod non a folo Deo, fed etiam i
creatura rationali dependet 5 quales funt omnes actus
liberi voluntaris humana vel Angelicz, aliquanda eli-
ciendi, His prefuppofitis fic

R 29 pofistn I
b
{

Deus cogno
folo dependent.,

Prob. 1, exScript, Nam Eccl, cap, 23. dicitur: Do-

ing Leo 5 n:i’l."{'!].it;(ﬂ‘.‘- crearentur 5 emnia ﬁe’ﬁ:.’ zzgfz:'m R
ex S, Auguft. lib. 5. de Civ. cap. 9, ubi deDeo air:
mitabiliter omnia, qua futwra funr , &
#s¢f . 3. Ratione. Nam Den
no cognovit omnial

t omnia abfoluré farura, queeab co

abater-
(] C‘CC!'(‘{H, ac pmindu ab @ter-

10 COZnOVit €a omnia, que decrevit facerein tem-
pore. E‘rgo nihil ignorat corum , quz iple in tem-
pore facturus eft.

ReEsronsto IL

Deus cognofcit omnia abfolueé furura necefaria ,
five eriam laté contingenria fint, five non.

.Pro_é. Nam Deus pcrlbété_ cognofcit naruram, dotes,
energiam caufarum naturalium. Irem perfedté cogno-
fcit teriem & ordinem earum 5. climiple hunc ordinem
conflitueric, 8¢conftiturum conferver. Ergo perfedté
cognmci‘r omnes illatum caufarunyeffedtas furiros 3
cuim pcrre&_é cognolcar, quinam naturalirer impediri
poflinr, quinam vero non; &exiis, qui naturaliter
impediri poffunt, quinam fincreiplaimpediendi, qui-
nam veronon. Hzc enim ignorari non poflunt ab eo,
qui perfecté cognoleirnaturam, dotes, &cc. caufarum
naruralium, ur per (e manifeftumn cft.

Resraonwsio IIL

Deus perfecté cognofcit emnia abfoluré fururalibe-
ra & frick¢ contingentia, que abipfo fimul & acrea-
tura rationali dependent. Eft de fide.

Prob. 1. exScripr. Namdiciour Plal. 138, Zntellexi-
St cogitationes measde longe: femitammean, & fu-
niculums meum inveftigafti: O omnes vias meas pravi-
difti, Et Eccl. c.39. Operaomnis carnis coram illa,
& non ¢ff quiduam abjconditums ab oculis ejus. A fe-
eulo tifaue in feculum vefpicits @& nibil off mirabilein
confpettu ejus . Quibus verbis Ecclefiafticus Deo at-
tribuir claram & inrnitivam cognitionem operum om-
nis carnis 5 hoc eft ; omnium hominum non folim
prafentium, fed eviam praceritorum, & futurorum .
Et Danielis c.13. Dens aternes gui abfconditorum es

QHILOT 5 GUHE f/gf{ omnNiR 5 antequam fiant 5 i [cis
quoniam falfumoreftimonivm tnlerunt contra me. Qua
verba funt Sufanne, Deum alloquentis, ipfique ma-
nifefté atrribuentis certam cognitionem rernm om-
ninm fotorarum , & prafertim liberorum adtuum ,
feu bonarum & malarum actionum. Eodem pertinet
illud Davidis Pflal 138. Tw cognovifii omnia, novi
wa & anrigua. Que verba generalia funt, nee re-
ftrickionem patinntor.

Prob.2. ex predictionibus diviniss Nam Deus quam-
plurima per hriftum &Prophqt:{s e\:iqm minqratim
prenunciavit, qua poﬁcit t.:xac"uﬂsz_: impleta funt ,
quamyis eorumeventus i libera hominum derermina.
tione dependerer . Ergo quamplurima ab hominum li-
bera determinatione dependentia, ac proinde quam-
plurima libera abfoluré futura prefcivic. Non enim
prenunciavic, nifi que prafeivir ; nec diftin&tiffime
prenunciavity nifi que diftinétiflimé prafcivic. Nec
dic Deum conje@uraliter rantim pranunciafle, &ita
conjecturalicer tantum prefeiviffe. Deum enim conje-
cruraliter rantim prenunciare, & ira prenunciando
falli & fallere poffe, evidenter repugnat; alioquiDeus
non ¢eft ens, quonihil melius cffe & cogitari poteft.
Przterea, tot tamminuratim pranunciata, & ramen
exactiflimé impleta, quamvis non fine plurimis plu-
rimorum: hominum actibus liberis impleri potuerint,
conjeCturaliter rantim prenunciari non potuifie ,
cordatus quifque faciléagnofcer. Ergo Deus omnia
libera: abfolur¢ futura prefeic . Nam fi aliqua pre-
fcire negari non poteft , prefcire omnia conceden-
dus ¢ft ; cim nen fic potior ratio pro unis, quam
pro aliis; neque ex parte iplorum liberorum abfoluré
fururorum; fant enim ommnia @qualiter fcibilia™ ne-
que ex parte Dei; nam deintellectu divino di inon
poteft, quodad ror, & non plura, valeat przviden-
da; alioqui non eft illimitatus in genere intelligen-
tis. Ergo, &,

Prob, 3. argumento theologico. SiDeus non pre-
feir certo & infallibiliterlibera abfoluté furura, nonelt
Deus. Conf. manifefflam implicarcontradictionem. Er-
go , &c. Prob.leq.maj. Quia alioqui non poreft certd
& infallibiliter pranunciare liberaabfoluté futura, ut
patet ex terminis. Atqui poffe cerro & infallibiliter

prapunciare libera abfolurc furura , eft divinitatis ,
urica




Difputatio V. Articulus IV.

aut ita loquar , prErogativa » ita ut qui non poreft ,
non fit Deus, & qui poteft, it Deus. Ergo, &c. 1"705.
min. ex lfaiz c.41. ubi per Propheram fic loquitur
Deus iple : Accedant 5 & muncient nobis 5 quecumyne
wentnra (Wit . quaventsra funt 5 indicare nobis. An-
wnnciate que ventura funt in futwrum 5 O feiemwus
quin dii ¢ffis wos. Quibus verbis Deus petit 4 falfis
Gentilium Numinibus, 1.ut certd & infallibiliter pra-
nuncient futura : nam dzmones conjecturaliter pre-
nunciare poffuat & prznuncianc furura. 2. Ut pree-
puncient, non aliqua ranttim, fed omnia futura, ac
proinde ur prenuncient etiam & potiffimimea, qux
libere futura fune . Nam eriam homines ipfi aliqua ,
quzz nimirtin neceffario & inimpedibiliter futura {unt,
certd & infallibiliter prenunciant. Ergo Deus verbis
landatis certam & infallibilem liberorum abfolucé fu-
turorum vaticinationem affignat , tanquam certifli-
mum divinitatis indicium & pr:\:rogativam, ficut i
Gentilium numina libera abfoluté furura certd & in-
fallibiliter varicinari poffent , hoc iplo veri effe dii
probarentur; & quia non poflunc; hoc iplo falfiratis
convincuntur. Ergo, &e.

Recké igitur S. Anguftinuslib.s.de Civ.c.9. contra
Ciceronem difpurans, ait : Confireri effe Denm, &
negare prefcium futarorum, apertiffima infania eft .
Quua feilicechoc eft, fimul conficert & negare Deum,
negando divinitatis prrogativam, finequanon eft,
necefle poteft divinitas. Unde contra eundem S.Do-
¢tor fub finem capitis ficargumentatur: Aut Deum effe
negat . .. aut [t ¢ffeconfitetur Dewms quem negar prafcium
Jurgrovum , etiam fic dicit nibil alind , quam quod ille
dixit infipiens in' corde fuo, Non eft Devs. Qui enim
noneff prafeins omninm. futurorum, nomeffntique Deur.
Porro obfervat hic S, Doétor, Ciceronem, quamvis
ethnicum hominem, hoc vidifie, idedque in libris de
Natura Deorum, non in propria, ne le€torum offen-
fionem incurreree, fed in alterius perfona contra di-
vinitatem difputafie, & nullam effedivinant satutam
oftendere ; molicum efle. Aded claré in idea divini-
tatis elucer viscertd & infallibiliter prafciendi & pra-
nunciandi omniaetiam libera ablolute futura. Meritd
igitur cam S.Doctore hie nosur confitemnr fummarm
¢ verum Deum, ita voluntatew J/!:mmum{lmc parfﬂm
tems CF pmﬁ'ie)ﬂ:}im efus c‘orzﬁt:mur.

Obj. 1. Libera abfoluté futura non habent determi-
natam veritatem: non enim funtdeterminara ad efle,
quia non habent caufam determinatam. Sed quod non
habet determinatam veritatem, non poteft cognolci.
Ergo , &c. R. n.maj. Nam libera abloluré furura
nondum quidem determinata {unt ad effes fed deter-
minabuntur. Similiter caufa illorom nondum eft ad
agendum deterinata, fed fe ipfa determinabir. Un-
de decerminaré verum ¢ft dicere: Talis canfa fe ipl’a
determinabit ad talem adtum, & hinc ralis actus habe-
bit effe pra talt tempore . Qnod eft actmn liberum
abioluré fururum habere determinatam verivarem, ac
proinde veram cognolcibilitatem faltem relaré adin-
tellectum divinum, quem, urpoté in fupremo gradu
intelligentis confticutum 5 nulla veritas determinata
fugere poreft. s

Obj.z. Si Dens prefcit libera abfoluté furura, vel
ca Pm-{'ci( quia futura funt, vel non. Itemvel ea prae-
{cit neceffario, vel contingenter tantim . R. ad 1.
libera abfolute futura non efle futura, quia 2@ Deo
prafcinntur futura; fed écop[r:‘.prm'ciri futura, quia
futura fune. Hic autem to quia non fignificacalignam
objecti caufalitatem, fe':l meram tllius i efle veri pree-
fuppofiionem , quatentis Deus non p_m:fcir rem ali-
quam effe futuram 5 quia prafciendo 'mcit itlam effe
futuram 3 fed qui:: a]iund_c verum eft _1!!:1m effe furu-
ram, &ita prafcicntia divina fupponit fururitionem
rei imefle veri, ut ipfa fivin effe rei. Unde prafcien-
tia ret fururz nen dependet ab cjus fururitione , fed
folim connexa eft cum illa , ut logicé in effe veri
priore, quatenés & ratione prius elt, verum effe ,
rem cffe tuturam , quam prafciatur 4 Deo'; & hoc
ipfn quod vernm eft rem effe fururam, non poteftnon
prafciri a Deo certd & infallibilicer,

Simonner Theol, T om. L.

53

R. ad2. Deamlibera abfoluté furura prafcire necef-
farid, non abfolucc, fed ex hypothefi, quddfunt ab-
foluré furura; quatenus ita prafcit effe futura, utnon
prefciret, {i non effent furara, & ita funtfurava, ut
poffent noneffe furura, cimfine furura contingenter
& libere. Ar ubire ipfafurara funt, non poffunt non
prafeiri ab co, quem nulla veritas lacere poteft, pro-
prer infinitam ejus 1n intelligendo vim & amplirudi-
nem , que omnia omnino icibilia complecticur, &
complectendo contemplarur.

Dices. Ergo daturin Deo fcientia contingens. Diff.
Dacurin Deo ferentia contingens contingentiaimpu-
tabili objeéto, cnjus eft fcientia, C.Contingens con-
tingentia impueabili intellectui divino , N. Nam in
Deo prelcientiarei future non eft contingenseo fen-
fu, qudd, criam fuppofita rei futuritione, poffit in-
t!,‘Uchjttl? divinus eam prefcire, vel non pl‘x:(circ; in-
tellectus enim divinus ex propria perfectione fummé
determinatus cft ad intelligendum omne verum 5 fed
folum contingens eft hoc alio fenfu, quod, quiares
futura fic' eft turura, ur poffet non effe futura, fic
Deo ab aterno ut futura praefeicur , quia re ipfa fu-
tura eft, ucfi non effec futara , aliter 2 Deo prafci-
retut , nempe ut non futura. Quod magnam dicit
imperfeétionem in objecto , quod prafcitur ur futu-
rum, & ex fe indifferens eft ad exiftendum, vel non
exiftendum; maximam vero perfectionem in intelle-
ctu divino, quem falli, & res alirer, quamfunt, re-
prafentare, ablolut¢ repugnar.

Dices. Ergo Deus poteft carerealiqua perfectione,
quam haber nunc. Nam fi res non effet futura, Deus
non haberer futuritionis illius prefcientiam , quam
nunc habet. R, n.inftanc. Namfi res eft futura, ab-
folute impofiibile ¢ft, Deum non prafcire futuritio-
nem ejus- Ad prob. ‘R. In hac hypothefi Dens non
prafcirer quidem rem effc futuram, acnon ided dici
poreft, ‘poffe carere aliqua perfectione, quam nunc
babet , quia in hac ‘hypothefi prafcientia rei ue fu-
ture, non effer perfectio , fed imperfeétio magna ;
effer erim error. Exeo autem, quod non poflic Deus
carere actu aliquo prafcientiz , nifi eo cafu 5 quo
actus ille effer wnpetfectio, & adtus falius, conclu-
di rantim poteft, quod fic incapax omnis imperfe-
ctionis & erroris,

Diges. Saltem Deus nunchaber aliquem actum pra-
fcienti 5 quem pofler non habere. K. dift. Quem
polict non havere fimpliciter, & quoad entitatem
N. Quen: poffer non babere fecundnm quid, C. Ita-
que Deus actum v. g. quo nunc prafcit peccatum
Antichritti effe faturum, non potcit non habere fim-
plicites ; feu quoad entitatem, quia hujus actus en-
tias eft iplamer jubftantia intellectus divini: ar po-
teft illum non habere fecundiim quid, quarcnus in-
tellectus divinus fic fe ipfo eft perceptio peccariut
faruri, quia re ipfa furnrum eft, ut non effer perce-
prio peceari ut fururi , fi non cifer futurum, Novs.
In Deo perceptio peccati Antichrifti ur furari, eft
ceiam in reéto intellectus divinus, non fimplieiter,
fed cum addito, quodelt purus fatus, nempeintel-
leétus divinus fe iplo vitaliter tendens fic in pecca-
tum Antichn

ti.

At inguies. Ergo Deus mutari poteft. R. N. Nam
abloluté implicar intellecbum divinum non folim ab
una entitate ad aliam’, aut 4 non entitate ad entica-
tem, fedetiam abunoftaru adalium, aut dnon ftacu
ad ftatum tranfice. Intellectis enim divinusab aterno
& pro zrerno uno & eodem actu invariabiliter inrel-
ligu omne in:clligibilc, & quidem omnimodo, quoe
fine imperfectione intelligi poteft: vel, fivis, intel-
lectus divinus ab @rerno & pro @terno cft fe ipfo in-
variabiliter perceptio omnis intelligibilis omni modo,
qui mtelle¢tumiafinicé perfectum non dedecer. Non
poteft igitur non femper & pro femper habereeun-
dem ftatum, & maodum fe-habendi. }:1'80 PL‘OISI‘I.S in-
variabilis eft, & incapax omnis murtationis : cum om-
nis mutatio fita fic eflencialiter in aliquo moru feu
tranfitu ab uno ad aliud.

Obj. 3.91 Deys prafciret libera ablolucé futura, cffent
3 liberé




54 Traétatus I. De Deo Uno.

¢ futura, & non effent . Effent, ut I’u.ppm‘zirm',
on effent , quia prafcientia diviva, ncpotc ablo-
infallibilis, neceffiratem illis imponerer aliquan-
do exiftendi. Conl. implicar. Ergo , &¢. R. n. [eq.
maj. Illa enim libzra abloluté furura , qua pr.'a:{ciu:f—
tut & Deo, tam funt furura libecé , quam {1 a Deo
non prafcirentur. Ratio eft, quia prafcientia divina
nec in fururitionem , oec in modum fururitionis re-
rum , quas praicit Deus,” ullatentis influit: cumenim
tes, quasDeus przicit, non fint fururz, quia Deus
eas preicir effe faruras, fed ¢ contraDeus eas effe fir-
wuras praiciar , quia funt furure ; fimiliver cim res
ille, quas prefcit Deus, -noa finr tali modo, necel-
{arid [eilicer vel liberé futurz, quia Deus prafcitcas
rali modo fuzuras efle, fed écontra Deus eas tali mo-
do fururas effe prafciat, quia tali mado futura funt,
prmfcipnti:i divina przfupponit & futuririonem & mo-
dum futuritionis rerwm quas Dens prefcit , & ia
nec fururitio , nec modus fururitionis rerum , quas
Dens prefeir, ullatentisdependere A przfcientia divi-
na poteft, velur a canfa. Nam implicar caufam cffe-
Stym faum prefupponere.

Nota. Prafcienta divina eftadtus Deo immanens,
mere {pecularivus, pibil ad extra five immediaté fi-
vemediaté operans, quointellectus divinus puré con-
templarur objectum fibiexhibitum, & quale fibi exhi-
berur. Unde pralfcientia divina (e haberadinftar {pe-
culi reprafentantis ¢a que fibi objiciunur , & ¢
pi;mn‘:_m_mdu » quo Dl:jiciunrur 5 n!_|||oqu<_'- P.’!do in-
fluentis 10 ¢a que reprelenrar; & prefcienta divina
non magis nocet liberrati furyrorum, que prafciun-
tura Deo, quam fpecnlum, hominisanteipium ftan-
tismorus reprefenrando, nocer corum libertati. Spe-
culum antemnonimpedir liberratem motunm, quos
reprefentat , quia illos fupponic , nec ullatenis in
illos influir. Similiter pricientia divina, fupponens
uturiionem rerum, nec ullatends in eam infAuens,
neque iﬂ:.i‘cdit > Beque impedire poreft cjus liberta-
mo verdeft mviétiflimum 1llius argumentum,
Ciim enim Deus non folim prefeiac fururitionem
Ferym; led criam modum- hujus furaricionis , & ita
res, que liberé fient 3 crearura rationali , prafciac
efle liberé fururas , ram necefle eft, ur res illznon
foliim fanr, fed eriam liberé fant aliquando , quam
impafiibile et Detm falli, prefciendo illas non fo-
Im fucuras, fed eriam liberé fururas aliquando. Ira
docer Sanctus Auguflinus lib. 5. de Civ. cap.9. Fo-
luntates noffre , IDQUIT o Ffantum -valent , :;.‘,-m;:;zm
Deus easvalere voluit, argne. prefciviz: & jdeo quid-

| valen e valents & [ixmd f::ffm’rc Sunt
#rd funt s guig palitnras , arque

factnr cufus prefrientia falli non
poteff.
Dices, Si Deus praleit v, g, peccatum Antichrithi

fururum, Antichriftus non porerivnon peccare, Ergo
neceffarid peccabit. Eigo pre(cienria divinaimponic
neceffitatem rebus pravif n. feq. ant. Probab
Si° Antichriftus poterit hon peccare, vel poreric non
peccare in fenfly compofito prefcientiz de peccato ,
vel in fenfu divilo, qui fitin ejuspoteftare, Neutrum
dici poteft. Non primum. Alioqui Antichriftus pos
ECrit ‘:Ol?'lpﬂn(“!'f‘ TTCE_:!"'.C‘I!L'H'! P{,‘CC'J{'I cum }31';E:ifi(fn[iﬂ
le peceato , & ita facere , ur Deus prafciverit tan-
quem fururum, quod non fait furnium, hoc eft, ur
Deus preiciendo crraveric . Quod repugnar . Non
criam fecundum . MNain Aorichnftus non poretic tol-
lere aur mutare prefeientiam de fuo pc(:cfuo_ Ergo,
¢, R, p,min. Erdico quad Antichriftus potericnon
peceare n fenfu divilo prefcientiz de peccato 5 8¢
quod (enfus jlle divifus eric in cjus poreftare . Non
quia poterittolliere, aur murare prelcientiam de pec-
cato: hocentm implicar 3 ciim intellectus divinus fit
efientializer invarigbilis, & non poflitnon habere ab
ELeIno & Ppro @rerng agtum aliquem, hacipfo.quod
fuppanitur illum aliquando. habere : fed quia indire-
ke poreritimpedite, ne unquam fuerit illa-prafcien-
t!a, (eiplum determinando ad non peccandum. Nam
finon pecearer, nunquam verum fuiffer iplum pecca-

1065

turum, fed ¢ contra femper verum fuiffer ipfum non
peccaturum, & itanunquam 3 Deo pravifus fuiffer,
ut peccaturus fed é contra chprr a Deo prafcitus
fuiffer, urnonpeccacurus, Ergo fe ipfum dererminan-
do ad non peccandum, indire¢te .impediter , ne un-
quam fuiffer prefcientia de fuo peccaro. Ergo poteft
indirecté illam impedire, neunquam fuerir, fiedam
ex illius hypothefi poteft fe ipfuin determinare ad non
peccandum. Quodautem hoc poffic, patetex eo quad
prefcientia, criam l’uppoﬁm exiftere, nihil plang im-
mutet inobjecto, de quo aliquid prefcitur. Unde An-
richrifftus etiam in fenlu compofito prefcientiz defuo
peccato, tam poterit fe ipfum dererminare ad peccan-
dum, vel non peccandum, quam fiwihil de iplo 3
Deo prelciretur.

Dices. Inhoc enthimemate: Deus prafcit Anrichri.
ftum effe peccarurum : ergo Antichriftus peccarurus
elt: confequentia neceflaria eft. Nam confequens ita
connexum el cumantecedente, ugveritatem antece-
dentis ftare cum falficate confcqucnrjs, abfolute repu-
gnet. Ergo in hocenthimemate confequens neceffa-
rium eft , proindeque Antichriftus non poterit non
peccare, fi Deus prelcit eum effe peccaturum. R.n,
confeg. Alind enim eft veriratem confequentis infe-
parabilirer connexam cfle cum veritate antecedentis ,
& aliud conlequens effe neceflarium. Nam, non ob-
ftante hac connexionc, fianrecedens contingenseft,
ut accidir in allato enthimemate, confequensnon po-
teft non effe contingens. Sicur ergo Deus contingen-
ter pralcir Antichriftum peccarurum effe; nonenim
Deus independenter ab omni bypothefi praefcic Anti-
chriffum effe peccaturum; ita Antichriftus contingen-
ter peccaturus cft , & conringenter pecearurus cft ,
quia liberé peccaturus eft .

Preterea, cum confequens non fit, quia antece-
dens eft , fed ¢ contra antecedens fit , quia confe-
quens eft , confequens nullam neceffitatem fumere
poteft ab antecedente, fed & contra antecedensnecel-
fitatem, fi quam habet, fumit 3 confequente. Etve-
16 Deus non neceffario preefcit Antichriftum effe pec-
caturum, nifiexhypothefi, quadd Ancichriftus reipfa
peccararus eft . Unde in allaro emhimemal._c conle-
quens nullam haber neceflicatem, nifi 3 fe ipfo , fi-
ve ab exercitio propria: liberratis, & ita vel nullam,
vel non nifi confequentem neceflitatem haber , qua-
rentis ex hypothefi quod Antichriftus fic peccarurus,
non poteft non effe peccaturus , quia implicat eun-
dem pro eodem rempore fimul effe peccaturum &
non peccaruram.

Denique do inftantiam. Si Dens prafcic Antichri-
flum liberé peccarurum effe;, liberé peccaturus eft, Alio-
qui falfaeffe poffer pra(cientiadivina. Acqui Deus prae-
{cit Antichriftum hiberé peccaturum effe, Deus enim
non foldm prelcit actus fututitionent, fed etiam ejus
modum , & fides docer Antichriftum liberé peccatu-
rum effe. Ergo Antichriftus liberé peccaturuseft. In
hoc l'y":iogi.'rnto confequentia neceffaria e, & confe-
guens ira connexum eflt cum antecedente 5 ut non
}';uﬁ]t non effe verum, {uppofita vc_rimt(:= anteceden-
tis. Unde apparer, non modo prafcientiam divinam
non officere liberrari actus ADeo prafciri, fedécon-
tra ex prafcientia illa per confequentiam neceffariam
actus 4 Deo prafcici libertareminfersi, &citapralcien-
tiam divinam non efle impedimentum, fed 1nvictiffi-
mum argumentum libertatis atuum creaturxrationa-
lis aDeo pralciorum. Unde confidentercums. Au-
cufline loco citato, liberorum omp%um abfoluté fu-
turorum prefcientiam in Deo agnofcimus. Nectime-
wmus e ideo voluntate mon faciamus, quod wvoluntate
facimusy quia idnos fatturosille prefvivits cujuspre
atia falli non poteflf.

Queres1. urrum Deus cognofcat non entia , hoc
c{i?TmlmﬂihiEm & entiarationis, qua habent rantlim
effe objective in intcliectu creato,

R. affirmativé, Nam Deus perfeété comprehenidic
intelle¢tum creatum, Ergo Deus perfedté cognofeit
cogitationes omnes » quas habet , vel habere potelt
i cctus crearus . Ergo Deus perfecte cclgrl_mcit

4 objecta




Difputatio V. Articulus L 55

objecta cogirationum ouinium , quas habet, vel ha-
bete poteft incellectus creatus. Sed 1ptcl!e&Lls crearas
fingere potelt, & {epc fingic, reprzfentando fibi mul-
ta ut encia, qua tamen nec {unt, nec c_[fc po{Tth ’

ueque proinde non ppﬂ“u_n[ »alu’er exiftere , quam
ob';cc}iv& & rcprmicmauvcm mtcllc\c‘m. Ergc? Deus
impofiibilia 8¢ entia rationis petfed cognoaicit, nec
idcired dici poreft facere entia rarionis . Aliud enim
eft repraefentare per modum exiftentis , id quod nec
exiftic , nec poteft exiftere , uc facit intellectus crea-
tus, qui idcircorecté dicicur facere entia rationis; &
alind cognofcere actum reprazfentantem per modum
exiftentis, aliquid , quod nec et , nec po:cﬁ_ci_fc 5
ut facie intelletus divinus, qui proinde non facic ,
fed folim cognolcit entia rationis. :

Ouzres 2. utrim Deus cognolcat omnia mala. R.
affirmativé. Nam 1. cognofcic omnia mala culpe :
punic enim omnia, & tamen omnia punirenon pol-
fet, nifi omnia cognolceret. 2. Cognpfc;mmnm ma=
la peenee ¢ infligic eni}n omnia , ur_z_pl"c te&atur in
pluribus Scriprurz locis . 3. Cognofcit omnia mala
pature. Mala enim nature {unt monfira. Arqui om-
nia monfira cognofcuntur @ Deo : omnia enim pro-
ducuntur a Deo; ciim fint entia realia. Ergo, &c.

AL AT LA A AL LTS A T AEAPAPATATSACATATATAL
O1FPE ST IO IIL

De medio cognitionis divine circa ipfum Denm s
poffibilia » O res omnes aliquando
exiffentes.

BROET-C WL Sead
Usratm Deus videat fe ipfum in aliguo medio.

Resronsio L

DEus non videt fe ipfum per fpeciem impref-
fam.

Prob. Nam fi Deus videret fe ipfum per {peciem
impreffam ; . daretur 1n Deo compofitiorealis exin-
telleétu divino & fpecie illa: quod repugnar fummaz
fimplicitati divinz . 2. IntelleCtus divinus ad intelli-
gendum compleretur per aliquid fibi realiter fuperad-
ditum : quod repugnat fumma cjus perfectiont. 3.
Daretur accidens perfeété & adequatd repralentati-
vum divinitatis, 8¢ quod proinde effer fimpliciter in-
finitum in repr::fcntando : quod repughat creaturx.
4. Deus dependerer dependentia propri¢ dictaab ente
€reato: quodrepugnat enti a fe, & primo resumom-
nium principio, &c.

Prezterca, fublara omni pr‘cic i'mprcffa, Deus ha-
ber quidquid requiritur, ut feiplom perfedtiffimeé &
comprehenﬁvé intelligat. Nam 1. intellectus divinus
ex fe fumme completus & determinatus cftad incel-
ligendum ; unde nen indiger aliquo, a4 quoadintel-
ligendum compleatut & dererminerur. z. Effentia di-
vina eft fummé intelligibilis , unde non indiger ali-
quo » per quod intelligibilis fiac. 3. Eadem effentia
divina cft perfectifiime praeflens intellectui divino per
identitatem perfectiffimam ; unde non indigetaliquo,
per quod cum intelleétu divino conjungatur . Ergo
fnblara omni {pecieimpreffa, Deusfe ipfum perfects-
fimé & comprehenfivé intelligic. Vide Relp.6.art.1,
Queft. 1. ubt demonftratumelt Deum nihil plané in-
telligere dependenter a fpecie impreffa ; aut motive
quovis propri¢ dicto.

Resrponsio IL

Deus ad perfetam 8 comprehenfivam fui cogni-
tionem non indiger medio, in quo ratione prifs co-
gnito fe ipfum cognofcat : im0 ne¢ tale medium co-
gnitionis {uk habere poteft.

Prob.1. pars. Nam 1. Deum, adfe ipfum perfecdté
& comprehenfivé cognofcendum, indigere aliquo alio
a {e, manitelt¢ repugnat rationi Entis, quo nihil me-
lius cfle vel cogitari poreft, & quod proinde omnis
indigentia dedecer. 2. llind medium , quo Deus in- _

Simonnet T beol. T oms: 1.

digerer, vel indigerer alio medio, in quo ratione prits
coguito ipfum cogpolceretur, velnonindigerer. Neu-
trum dicipoteft. Non primum. Alioqui admittendus
eft proceffus in infinitum in mediis cognofcendi: quod
eft abfurdum. Non fecundam. Nam i medium illud
per fe immediaré cognofei pofler, & cognofceretur,
a fortiori effentia divina poreft per fe immediaré co-
gnofci, & per feimmediaté cognolcitur abintelleétu
divino, cuiperfectits conjuncta eft, quam efiec me-
dinm illud s in quo perfe 1mmediaté cognito cogno-
fcererur, & infuper nec minus intelligibilis, minufve
intellectui divino proportionata dici poteft.

Prob, 2. pars. Nam medium, in quoratione prids
cognito Deus fe ipfum perfecté & comprehenfivé
cognofceret , aut effer aliquid perfectus , quam ef-
fentia divina , aut aliquid xqut perfectum , aut ali-
quid minns perfetum. Nihil horumdici poteft. Non
primum, autfecundum. Densenim eft Ens fummum.
Summum autem nec fuperati , nec zquari poreft .
Non tertium . Non enim fine manifefta abfurditate
dici poteft, quod aliquid minds perfeCtum, ratione
prits cognitum ,(pofﬂr effe ratio perfecté & com-
prchcnﬁy(‘: cognofcendialiud perfectius. Sic v.g. fal-
50 & abfurdé diceretur, ternarium cognirum effera-
tionem perfecté cognofcendi fenarinm , animal co-
gnitum effe rationem perfeété cognofcendi bominem,
&c. Er verd objedtum aliq\uad, ut cognitum, cae-
nas poreft effe ratio perfecté cognofcendialiud, qua-
tenus in eo cognito clucere poffunt omnes perfe-
Ctiones alterius. At in mintis perfecto , quantumvis
precognito, perfectiones omnes alterius perfectioris
clucere repugnat. Nam in eo neque formaliter , ne-
que eminenter, nequezquivalenter conrinentur oni
nes. Supereft igitur , ur dicamus Deum fe ipfum in
feiplo, hoc eft , fe ipfum per fe immediaté , & ab-
fque ullo medio perfectd & comprehenfivé cogno-
{cere.

Dices. Creaturae, utrarione prids perfecte cognitz,
poffunt effe ratio cognolcendi idomne, ad quod ha-
bent habitudinem tranfcendenralem : nen enim pof-
funt cognofci perfecte , quin cognofcantur perfecté
earum habitudines; nec perfeéké cognofei poffunt ea-
rum . habirudines, quin diftincté cognofcantur termi-
ni habitudinum illarum. Arqui creature omnes habent
habitudinem ' tranicendentalem ad Deum , ut primum
principium , ideam objectivam , finem uleimum re-
um omninm, & conrinentem excellenter omninm
entium perfectiones. Ergo creatura, ut ratione pritis
perfecté cognitx , poflunt effe ratio cognofcendi
Denm, ut primum principium , ideam objetivam,
&¢. Sed Deus perfectiffimé comprehendit creariiras
omnes. Ergo poflunt effe & func Dee ratio cogno-
fcendi fe ipfum, ut primum principium, ideam ob-
jectivam, &e.

Re1. Inftantiam hanc non effead rem. Nam, quod
nobis fufficic, folum hie volumus Deum nec habere ,
nec pofle habere extra fe medium, inquo, unrratione
pritis quantumvis perfecté cognito, fc ipfum petfes
¢k & comprehenfivé cognofcar. Quod autem Deus
non poffic faltem perfecté 8 comprehenfivé cogno-
fcere fe iplam in creaturis , etiam ut rarione prius
ab ipfo pertectiffimé comprehenfis, patet ex o, quod
creature non habeant habitudinem tranfcendentalem
ad omnes perfecHones divinas , fed ad aliquas tan-
tiim. R.2. Deum eodem indivifibilicer adn fe ipfum
comprehenfivé cognofcere, in fe ipfo comprehenfi-
vécogniro perfectiflime cognolcere creataras omnes,
S&comnes earum habitudines, & inearam habitudini-
bus perfedtiflime cognitis fe iplum cognofcere ut pri-
mum principium, ideam objeétivam, &c. ut docent
Recentiores nonnulli , nec videtur efieinconveniens.
Non enim inde fequitur, quod Deus habear cognitio-
nes {ui inadequatas & precifivas. Quiain Deo co-
gnirio, qua {eipfum cognofcit in crearuris ue primum
principium , ideam objectivam , &c. eft cadem illa
cognitio, quaomnes {uas perfectiones fimul cogno-
feic , & fe ipfum perfedtiffimé comprehendit , ut
pater ¢x didlis, Quid , fi quis maller dicere Deum

Ir = cogno-

e e




=

56 Traétatus I. De Deo Uno.

cognolcendo  ereatutas 8¢ earum habirudines in fe
ipfo , ut objecto ratione prids cognito, folim co-
gnolcere fe a ereaturis per illas babitudines , ur ra-
tione pritiscognitas, cognefci pofle ut primiuum prin-
cipium, ideam objeftivam , &c. Sed quidquid fir ,
maner femper intaéta afferrio noftra, ut fuprd obfer-
vatum eft.

AVRCT TG E e NS

Utrsm Deus in aliquo medio ratione prises cognito
cogaofeat poffibilia.

RIS RS PO G 1y

¥ % Eus in fe iplo, ut objetto ratione prius cognito,
cognofcir poflililia
Prob, 1. ex Dionyfio lib, de divinis Nominibus ci7.
Se ipjam ergos INQUILs cognofiens divina (apientia ,
wovit ominia . Et pauld fuperils, dicit Deum nonper
fpecien: fingula confiderare 5 fed uno caufe complexs
emnia (cire, 2. Ex Auguftino lib. 6. de Trinir. ¢.10.
ubi de Verbo dicir » quod fic ars quedam omunipoten-
vis arque fapientis Dei 5 plena omninm vationym vi-
wentitm sncommutabilivm ; timpoft aliquot verbahac
addit ; Jbi novit omnia Deus 5 que focit per ipfam
Er lib. 11, de Civ.c. 10, ubi de pientia Der loquens
aics Negue enim multe, feduna [apicntia off 5 in qua
funt impenfi quidans atque infiniti thefasri reram jn-
iinm s in rj::if.’-‘z.r Sunt omnes invifibiles . atque
utabiles vationes verums o etiam vifibilinm &
mutabilinm s que peripfam fake funt: quoniam Dews
non aliguid nefciens fecit, quod nec de guoliber homss-
ne artifice reéte dici poreff. Quibus pofterioribus ver-
bis, Quomiam , . aperté fignificar 5. Doctor, Deum
in rarionibus illis, quas haber in mente fua, omnia,
poteflt, cognofcere ; ranquam in  perfectiflimis
m omnjum factibilium exemplaribus, quzintue-
v, cum munddm conderer : runc enim , wr ait
5. Doctor lib. 83. quelt. 9. 46. Deus mon extra ﬁ'ffrm'd—
quars pofi intuehatyr, wt fecundum idconffitrieret,
od ebar : nam hoc opinari. fucrilegumeft. 3.
i.x S. Thoma hic q. 14. att. 5, in O Deas, inquit ,
e ipfum videt in [z ipfoy guia (e ipfum widet peref-
fentiars fuam . Aligautem a (e videt, noninipfis, fed
in feipjo s in quantum effemia fna continet. fimility-
dinem aliorum ab ipfo, 5
Prob, Ratione. Quia effentia divina, perfecté co-
gnim » pOI_Cii elle pluribus modis ratio cognofcendi
ompia poflibilia . Arqui Deus perfeciflimé compre-
hendir effentiam f{uam, Ergo 5 &c, Minor fuo loco
demonfirara eft, Prob.maj, Nam 1.eflentia divina
erfecte cognita, porteftefferario cognofcendi, diftin-
¢té [cilicet , omnia poflibilia , ut cft caufa illorum
productiva; quia ut eft cavufa productiva rernm pof-
fibilium, habet ordinem tranfcendentalem ad omnes
illarpm perfectiones, & cum illis connexa eft ; qua
connexio & habirndo cognita non poreft

h.\

@it
et

t non effe ra-
tio c‘ngnmccndi id, ad quod eft connexio & habirudo,
de illad S. Thoma lib, 1. contra Gentes cap,49.
cinium: Effectus cognitip fufficienter babetur per
tioner: [uq caufe. Ipfe autem Deus ¢ff per fuam
tiam canfa effendi aliss . Com igitup (uam effen-
pleniffime cognofcar 5 oportet ponere quod etiawm
alia cogrofcat. ¥

2. Effentia divina ; perfecté cognita , potelt efic
medium diftinété cognolcendi omnia poflibilia , ut
lorum omninmratio &idea propria objedtiva, Nam
1, ut dicit 5. Thomas hic q.14. art. 6, ad 3. Divina
eflentia eff aliquid excedens omnes creaturas : unde
pateff aceipi e propria vatiouni Cujufque 5 fecandum
quod diverfimode ¢ff participabilis 5 wel imitabilis a
diverfls creaturis o 2. ldea fey ratio propria objectis
¢ta , pericétd copnira , non poreft non efie medium
fecke cognofcendi rem , cujus eft ratio & idea .
in rei propria eft propria illins imago , pro-
us exemplar, Remautem diftinété cognolci
propeia. & exemplari illius, quisdubirac?

as hib.1. comiza Gepr. cap. 54. fic ar-

gumentatur : E(fentia divina in quantum eff abfolure
perfeita » poteff accipi e propria ratio fingulorum :
unde per eam Deas propriam cognitionem de ommibus
babere poteff + Idem S, Auguftinum fentire , conftat
ex locis laudatis.

3. Effentia divina , perfecte cognira s poteft eflc
ratio diftinété cognolcendi omnia pofiibilia, urcon-
tinens in fe fecundiim modum quendam cxcellentem ,
omnes & fingulas perfectiones omnjum creaturarum .
Nam inde (e haber ad creaturas omnes, ut actus perfe-
¢tus ad imperfectos. Actus autem perfectus eft fimili-
rudo actuum imperfectorum, quos in {e aliquo mode
continet , & eo perfectior illornm fimilirudo , qué
perfeétins illosin fe continer. Unde in actu perfecto
perfecté cognito, non poflunt non perfecte cognofci
actus imperfecti, & ed perfedhilis cognofcis quo per-
fectiis in illo conrinentur . Nam cognita iragine,
non poreft non cognofci res, cujuseft imago; &co-
gnita imagine , res » cujus cft imago , e perfectits
cognoftitur, qud perfectits per imaginem reprafen-
ratur 3 & co perfectils per imaginem reprafentatur
quo praflantior eft imago, hoc eft; quo praftantio-
ri modo continet perfectiones rei, cujus eft imago,

Cum igitur effentia divina continear modo excel-
lenciflimo omnes omnium creaturarum perfectiones,
fe haber ad omnes crearuras ut actus excellenriflimeé
perfectus ad impetfectos 5 & fic fe habet ad omnes
creaturas, nt excellenciflima illarum fimilicudo quz-
dam & imago . Unde apparet effentiam- divinam
perfecté & comprebenfivé cognitam, non poffenon
effe Deo rationem perfectiffimé cognofcendi creatu-
ras omnes f{altem poffibiles, & Denm in effentiafua,
purr:{-é't:‘: & comprehenlivé cognita, poffibilia omnia
perfectiffimé cognofcere , ranquam in excellentiffi-
ma quadam illorum imagine & fimilirndine. Hanc
doctrinam tradic S, Thomas hic queft. 14. art.6. in
0. & ad 1. hec habet : Dens per id 5 quod in fe
£pfo continet yes 5. Cognofeit eas in propria natnwra ,
G tanto perfeities , quanto perfeitins eff rm!«,rﬂquod~
que inipfo. Quibus verbis S. Door contrahit, quz
a nobis fufills expofita funt, & ipfe fufiis exponit
in corp, art.

Obf. Dens non prilis cognolcit v.g. omniporentiam
fiam, qudm creaturas potlibiles. Ergonon cugﬂofcic
Creaturas ppfﬁbilm In omnipotentia fua, ut inmedio
prilis cognito. . S

Ad folutionem objectionis nora . Poteft aliquid pritis
cognolci, quamaliud, n}}ﬂ:ipl_icitcr, nempe prits teni-
pore, prilis natura, pritis ratione ex parte {ubjecti »
& prius !‘a['mnc ex parte ob;c;}:. l)iccauteml)et}l‘n
neque prits tehipote ; Neque prius Aatura, nequeprills
racione ex parce {ubjecti cognofcere effentiam fuain ,
five ut canfam rerum omnium produckivam , five ut
illarum ‘ideam , & fimilitudinem , quim crearuras
poffibiles. 1. enim Deus pro quoliber inflanti zter-
nitaris cognofcit; quidquid cognofcic. Ergonon co-
gncvki{ pritis pnul'imtc temporis eflentiam fuam , quam
res poflibiles . 2. In tantum Deuns cognofceret effen-
tiam fuam Prifm prioritate naturaz, quamres lI)Dmbi-
les, inquantum in Deo cognirio effentiz divine of-
fer realiter caufa cognitionis peflibilum, five, quod
idem cft, in quantum Deuns percognitionem effentie
fue realiter determinarcrur ad cognitionem poflibilium.
At in Deo una cognitio nec elt, nec effe poreft rea-
lis caufa alterius: hoc enim non effer fine mulriplici
imperfeétione, Unde Deus & effentiam{vam, & pof-
fibilia » & quodlibet aliud intelligibile cognolcic ab
wrerno & pro.xrerno una & eademrealiter cognitio-
ne . 3. Prioritas rationis ex parte fubjecti nihil aliud
eft, quim priotitas necefficaris, fen lpriuriltas rationis
fundara in majori neceffitate : ita uc illud dicatur prius
ratione €x parte fubjectt, (I“Od ab .in[(‘.‘”(l‘a:ll CD!‘I%‘ipi‘
tur priis inefle fubjecto , quia i magis neceflarid
inelt . At cognitio omnipotentiz in Deo non haber
privritatem nec is refpectu cognirionis poffibi-
litt: cim enim omnipotentia & poilibilia fint inter
fe

o3 correlativa, non magis neceffarium et Denm
omniwotentem, quam creaturas effe pulﬁinlcs b
1

& i




Difputatio V. Articulus 1II.

& ita in Deo cognitio n_u_mipormt_i; non magis‘nc-
ceflaria eft qv_im_cogmrm pnfﬁbnlmlp . Intellectus
igicur nnnrhahﬂf _ri_mdmmmlm 1 majori nve‘cefﬁtat‘c
concipiendi cognitionem omnipotentix prius inefle
Deos quim Cogmt_lon:_-n_po{ﬁ!aihlillp VErgo, &c.
Porro nulla ex hisp ranbusrequn‘lmt‘? urcjﬁ'cn_—
ria divina cognita, fit Deo medium cogpok‘:cr_nil poi-
ibilia. Ad hoc enim fufficic , ut effentia divina co-
gnolcatur 4 Deo prits ratione ex patte objecti, quim
poffibilia; hoc eft, ut ef "nFia divina éx 5?{1fﬁbilia1tn
i Deo cognoicantur per .thq_urn‘j'l f‘ﬁgﬂlﬂmﬁ_@\lﬂ T L
wnun, nempe ()HVL‘HEIJ. divina , 4t ummeadiacius cons
junctum intellectui divino, quaim alia, ncmpe pofli-
biliay ita ur effentia divina per (e immediatc & dire-
&é, poffibilia verd mediaré tancum , indirecté, & per
cﬂ':nt'iam divinam atringantur ab intellectn divino
Nam tunc effentia divina, ut cognita, eft vercintel-
a nedium cognofcendi poflibilia
indivifibiliter cognirio:}cm > quaipfa
coenofcicurs & intellectus nofter cum fundamento in
re ‘.';r,ncipir:‘i entiam divinamy 11 c_ngnitam, per mo-
dum caufz realis 5 realiter determinantis ingelleCtum
divinum ad cognofcenda pofiibilia. Quod eft, eflen-
riam divinam cognofci prilis ratione ex parte objecti
ab intellectu divino, quim poffibilia.

RV CUEYS TIT

Utrum Dens in aliquo medio ratione pr,e'ic: cognito
cogriofcat creaturas exiffentes.

P25 poNs o

Eus in fe ipfo, ut objecto ratione prius cognito,
D cognofcit omnes crca;urasexﬁhnrcs.

Prob. 1. ¢x S. Dionyfio lib. de divinis Nom. ¢. 7.
Neque anter 5 INQUIL, ¢4 gud funis e bis qua fwr
difzens, noftit divina mens, fed ex. fe @ infe pov cas-
[ perum omenintia COGLIONEN 5 [Cientiam 5 effentiam-
que anticipatam & ante comprehenfam habet , now quod
per [pecicu fingula confideret, fed quod unocanfecom-
plexu omnia fesar isenfe # f:mﬁ ergo ‘{'ogmﬁe;fj d;'-.w'fr.z
[apie rér;,noyiz_omni;z. lebL‘m vc‘r_‘.ﬂs ]_)cum_ infe iplo,
ut medio cognito, omnia exiftentiacognofcere, tam
claré docet , ut nullum rergiverfationi locum relin-
quat . Unde quod aliqui conantur, illum interpre-
rari de cognitionc non aliunde accepra, feu de cogni—
rione planc independente arebus cognitis, non fatis
verecundum eft,

Prob.2. ex S. Auguftino, de: cujus mente dubita-
ri non poreft . Nam 1. phlu*ibus [qcis diferté afferic
Angelos videre creaturas exiflentes in Verbo, utr ob-
jedto cognito. Sic v.g. lib. 4. de Gen. ad litt, c. 24.
de Angelis loquens, ait: Proculdubiouniver(ans crea-
tiram > i1 que SPfE [ine. principaliter conditi 5 inipfo
Perbo Dei privs woverunt , inquo funt cmnings, etiam
quse rfmpqr,;t.{rer alta Sunt 5 wtorne rationes , tan-
quam in eoper quod fata funt omnia: ac deindein
ipfa creatsras quam fic noverunt, ranguam infrade-
(picicates, camque referentes ad illins landems in cu-
jus incommutabili verstate vationes 5 fecundsm quns fa-
aeft 5 principalirer wident . Ecce S. Do&or dupli-
cem in Angelis rerum i Deo creatatum cognitionem
diferté agnofcie: unam minis perfeftam, qua cogno-
fcunt res creatas in fe ipfis per proprias {pecies crea-
tas ; &¢ alteram pcrl‘cﬂ:iorcm » qua cognofunt illas
in rationibus #llarum exiftenribus in Verbo , princi-
palicer cogpitis. Quod etiam exprefs¢ docet lib, 11,
de Civ. c. 29. ubi de rebus 3 Deo conditis fermonem
habens dicit : Qmnia hec aliter in Ferbo Dei cogno-
fenntur ab Angeliss ubi babent canfas ratione/que fuas,
id eft s fecundum quas failafunt , incommutabiliter per-
manentess aliter in [e ipfisy iliic clariore 5 hic obfea-
riove cognitione. At i Angelivident creaturas exiften-
tes in illarum egxemplaribus , in mente divinaexiften-
tibus , & ratione prids per modum principalis objecti
cognitis 5 quantd magis Deus ipfe, cum hac exem-

57

plaria perfeétc & comprehenfive cognofcar, quodnon
poffunt Angeli?

2. S. Auguftinus directé afferit Deum res ife con-
ditas videre in illarum rationibus , quas habet in-
commutabilicer apnd fe , tanguam in fpeculo prits
vifo , ut patet v, gt. ex lib. 6. de Trin. cap. 10. ubi
poftquam dixit Verbum divinum efle arrem quandam
omnipotentis atque fapientis Dei, plenam incommu-
tabilibus' & vivenribus rationibus rerum omninm crea-
bilium, addit poft pauca, ibi, nempeinarteilla Deumn
omnia poffe, que fecir per ipfam . Quod autem $.
Doétor de notitia rerum exiftencium non folumgqna
poflibilium 5 fed etam qua exiftentium loquatur, {a-
tis ciarum eft , ur probatione non indigeat , & ta-
men adhuc' oftenditur . Lib. enim 11. de Civ. poft-
quam c. 10; dixit Deum , anreguam  crearuras con-
deretr, eascognoviffe in invifibilibus atqueincommu-
tabilibus illarum rationibus ; quz lunt in immenfis
atque infinicis, thefauris rerum intelligibilimm , quos
haber divina fapientia ; quod faltem ihrc!\igi debet de
cognitione creaturarum , utr poffibilium ; c. 21+ lo-
quens de creaturis & fe condiris, qudrtalibus, ficait:
1bi exrgo widit bonum effe 5 guod fecit s ubi bonum effe
widit, ut facerer. Igitur ex S.Doctore Deus ibi vidic
creatutarum a fe conditarum bonitatem in effe aGua-
11 & exercito , ubi vidic eam in effe pofiibili & in-
telligibili . Sed fic vidit eam in illarum rarionibus ,
quas habuir incommutabiliter ab zterno in immenlis
atque infinitis chefauris rerum intelligibilium , in divi-
na [apientia reconditis. Ergo, 8cc.

Denique quod Deus omnia praterita, prafenta ,
& futura, omnind incommurabiliter videat , 8 ftabi-
li ac fempiterna prefentia comprehendat, fic ut ejus
feientia trium temporum, prafentis videlicer, 8 pra-
teriti 5 vel futuri varietate minimé mutetur , & in
ejus incorporeo contuitu fimul adfint cunéta , que
novit, probar S. Doctor ex eo, quod Deus omnia,
non folim poffibilia, fed etiam aliquando exiftentia
videat in rerum ipfarum rationibus (}cu ideis quas ha-
ber in mente fua. Parer ex lib. 6. de Trin. ¢. 10, ubi
poftquam dixit , quod in Verbo divino fic ars que-
dam omnuipotentis atque fnpiemis Deis plcna omnium
rationum viventium incommutabilium, ubinovirom-
nia , que fecit per artem illam- ; Ratim fubdit : Ez
ideo eum decedant & [uccedant tempora, non decedit
aliguid 5 wel fuccedie (vicarie Dei . Et re@€ quidem
fic logquitur. Nam ur ipfe aic lib. 83. queft. q.46.
ide illz , quas haber intellectus divinus apud fe ,
in divina fcilicer cffentia , fibi per fummam identi-
tatem conjuncta , {unt. forme quedam , vel rationes
verum o [fabiles atque incommurabiles , que ipfe for-
mata pon. funt 5 ac per bov aterne, ac [emper eodem
modo fefe habentes : cum, utinterpretatur S. Thomas,
in re nihil aliud fint s quam ipfa divina effentia , uc
participabilis & imitabilis pluribus & pluribus ininfi-
nitum modis.

Prob. 3. ex S.Thoma hic q. 14. 2.3.in O, ubi lo-
quens de creaturis non folim poflibilibus, fed eriam
aliquando. exiftentibus, duplicem tantiim eas cogno-
{cendi modum agnofcit: unum (cilicer, quo res in
fe ipfa cognolcitur per propriam fpeciem ipfi ada-
quatam , hoc eft, iplam non excedentem ; alterum
verd , quo res cognolcitur in alio prius cognito ,
quocumque tandem modo illud alind, urcognimm,
fic ratio. ipfam cognolcendi. Dupliciter , inquit , ali-
quid cognofcitur , une modo in [eipfo, alio modo in al-
tero. In fe ipfo quidem cognofcitur aliguid 5 quando
cogiafCitur per [Peciems propriam s adaquaram ipfi co-
gitofcibili: ficut cim oculns videt bominem per (peciem
hominis . dn alio antem wvidetur ids quod videtwr per
[peciem continentis agficup psms-pars videtnr in toto per
[peciem torins 5 wel cim bomo videtur in [peculo per
jﬁm’em [peculs wel quosumque. alio modo contingat ali-
quid ip alio wviders. ‘ _

Ex his autem duo concludit , 1. Deum videre fe
if);'um in fe ipfo , quia vider fe ipfum per efflentiam
uam , tanquam per {peciem propriam , adzquaram
1pfi ‘cognolcibili, quatenus cffentiadivina refpectu fui

ipfius,




e e

58 Tractatus L

ipfius  excellent quodam modo, & feclufis imperfe-
<tionibus omnibus, vices agit propriz fpecieiimpref-
{z, ipfi adzquarz, fe ipfam per fummam fuam intel-
ligibilitatem, & cumintelleétu divino conjunétionen
exhibendo perfetiffimé videndam, & comprehenden-
dam. 2. Deum omnia alia i fe , five poflibilia , five
exiftentia, videre in fe iplo; climenimrepugneteum
videre alia i fe in fe ipfis, hoc eft, per proprias fpe-
cies impreffas , adequatas ipfis coghofcibilibus 5 ta-
lium enim f{pecierum colleétio locum habere non po-
teft in Deo; fupereft, ur videat omnia alia ifein fua
effentia, feu per (uam effentiam , qua , ciim omnes
omnind perfectiones omnium entium creabilium fe-
cundiim modum excellentem contineat , non potelt
non continere in fe fecundiim modum excellentem
fimilitudinem omnium entium creabilium, ficut fpe-
cies totius continet virtualiter {peciem partium , &
{pecies actus perfeti {peciem adkuum imperfectorum,
vel {pecies fpeculi fpeciem hominis s qui videtur in
fpeculo. Unde ficur homo videtur infpeculo vifo, &
ficur pars vel actus imperfectus cognofcitur in toto
vel actu perfecto cognito; ita creaturz omnes, tam

offibiles, quam aliquando exiftentes, non poffunt
%co non perfecté fecundim effe proprium, five pol-
fibile, five actuale & exercitums, intelligi in effentia
divina, perfecte & comprehenfivéintelleéta, tanquam
in pecfectifiima & excellentiffima rerum omaium ima-
gine, & fimilitudine. Unde ficut modo explicato rel-
pectu fui ipfius vices agit fpeciei impreffe, fibi ade-
quarz, ita & perfecté arque comprehenfivé cognira,
refpectu omnium alioram intelligibilium fungicur mu-
nere propriarum fpecierum impreffarum , ipfisintelli-
gibilibus adequatarum, per quas ab intellectu creato
in {e ipﬁs poffunt intelligi. Sic iginnry inquit §. Do-
€kor , feiendum eff 5 quod Deus fe ipfum videt in fe
ipfo > quia fe ipfum vider per effentiam fuam . Alia
autem 4 [e vider, non inipfis, fedinfeipfo, inquan:
tum effentia fua continer fimilitudinem aliorum abipfo .

Prob. 3. Ratione. Siintellectus divinus haberet ipe=
cies impreflas omnium creaturarum exiftentium, illa-
rum reprefentativas fecunddm effe actuale & exerci-
tun, eert¢ cognolcere pofier, 8 cognofceret per ejuf-
thodi (pecies creaturas omnes exiftentes ; & quidem
ut exiftentes pro ea remporis differentia, Pro qua exi-
ftunt. Tunc enim ad hanc cognitionem nihil ei deef-
{ee neceffarium. Arqui intellectus divinus in effentia
divina, ipfi per fummam identitatem conjun&iffima,
haber mquivalenter & eminenter {peciesimprefas om-
nium crearuraram exiftentium, illarum fecundim effe
aétuale & exercitumreprafentativas. Ergointellectus
divinus creaturas omnes exiftentes, & quidem ut exi-
ftentes pro ea temporis differentia, pro quaexiftunt,
cognoicere poteft , & cognolcit per divinam effen-
riam, & quidem ut ratione prilis cognitam : non enim
viderur efitnua divina aliter caufalitatem & niunus
fpeciernm impreffarum abique imperl'cc':i:ionefuppicre
pofle reipectu intelledtus divini.

Prob. min.'Nam eflentiam divinam fpeciebus im-
preffis rerum exiftentium , & illarum fecundim effe
actuale & exercitum reprzfentativis xquivalere, eafl-
que emincnter continere, eft perfectio magna , nec
exclufiva alterius melioris , vel zqualis , proindeque
tio fimpliciter fimplex. Atquicffentia divina
complectitur omnes perfectiones fimpliciter fimplices;
cum it effentia Entts, quonihil melius effe aur cogi-
tari poteft. Ergo, &c.

Dices, Effenria divina cum erearuris exiftentibus ,
qua exiftentibus, non eft neceffarid connexa : poffer
enim effe fine creaturis exiftentibus. Ergonon poteft
effe intelleétni divino ratio cognelcendi crearuras exi-

tentes, quaenftentes: namnon potef effe intelledtui
divino per modum objecti cogniti ratio cognofcendi,
nifi eay quibufeum fic connexaclt, ur fineillis non pol-
fit efle, K. n. confeq, Sicut enim ex adverfariis intel
Jectus divinus ex fe indifferens eft exrra omnem hypo-
thefim ad intelligendas vel non intelligendas creaturas
ut exiltentes, & ramen ex hypothefi quod exiftant
non poteft non intelligere illas uy exiftentes, quia cx

de Deo Uno.

fe fummé determinatus eft ad intelligendum omne in-
telligibile omni modo, quo intelligibileeft; itacflen-
tia divina, licér extra omnem hypothefim ex feindif-
ferens ad reprafentandas incelleSui divino , vel non
reprafentandas creaturas at exiftentes, non poteft, ex
hypotheli quod exiftane, illas ut exiftentes non repraz-
fentare intellectut divino , quia ex fe lummé determi-
nata eft ad reprafentandum incelletui, eam pcrfe&?z
cognofcenti, omne intelligibile omni modo, quore-
preefentars poteft. Unde licét eflentia divina non fit
neceffario connexa cum creaturis exiftentibus, &ita
pofier effe,, etiamfi nulle creaturz exifterent, proin-
deque nullas creaturas ur cxiftentes reprafenraret ;
non poreft tamen illas non reprafentare ur exiftentes,
ex hypothefi quod exifftanc: ficue intellectus divinus
non poteft non inrelligere creaturas ur exiftences ,
fuppofito quod exiftant , licée non ficneceffario con-
nexus cym creaturis exiftencibus, & ita adhuc effet,
ctiamfi nulle exifterent, & fic nullasueexiftencesin-
telligeret .

Confirm, Quod effentia divina, ut cognita, poffic
reprafentare , & €x fe fic lummeé complera & deter-
minata ad reprefentandum omne intelligibile , omni
modo quo reprefentari poteft, hoc eft, ad reprafen-
tandum ut poffibile, quod eft poffibile , ur exiftens,
quad exiftit, &cc. tameft perfectio fimpliciter fimplex,
quam quod intelle¢tus divinus poflic intelligere , &
ex fe fir fummé completus 8¢ determinatus ad incelli-
gendum omne intelligibile omni modo quo inelligi
potett, hoc eft, ad intelligendum ut poffibile, quod
cft poffibile , urexiftens, quod exiftic , &c. Arqui hoc,
nempe quod inellectus poflic, &c. eft perfectio fim-
pliciter fimplex seut docent ipfimer adverfarii . Ergo
& illud , nempe quod effentia divina , ut cognita ,
poflit reprefentare, &c. eft eriam perfectio fimplici-
ter fimplex. Ergo tam effentia, ut cognita, haberuc
poflic reprafentare , &c. quim intellectus divinus 5
fecundiim adverfarios, habet ut poffitintelligere , &c.
Et confequenter effentia divina tanta neceflicate re-
prefentar creaturas ur exiftentes , ex hypothefi quod
exiftanc , quanta intelleétus divinus ex eadem hypo-
thefi incelligic illasexiftere. Illam autem perfectionem
habet effentia divina , falcem qui in fe fecundum
modum quendam excellentem continet omnes omni-
nd {pecies impreffas poflibiles, rerum quocumgque mo-
do reprefentarivas : {ic enim continet omnia omni-
no entia poflibilia . Unde fit 5 ut eflcnda divina fit
perfectifiima quaedam & excellentiffima rerum omnium
fimilitudo  illarym, ut funt, reprafencativa , proinde-
que illas repralentans ur poffibiles tantiim, fi 1'L!nctan-
rum poffibiles, ur exiftentes prorali temporis differen-
tia, {i pro tali differentia temporis exiftuAt, ut prace-
ritas vel futuras pro eo temipore, pro quo praterira
vel future funt.

Prob.4. Effentia divina, cognita ut potentia pro-
duckiva & idea objectiva crearurarum, applicara & de-
terminaca per decrccum divinum ad illarum produ-
&ionem, poteftefle, &:_cﬁ intellectui divino ratio per-
feété cognolcendi illas wm_mdﬁm effe proprium , &
quidem ut attuale & exercitum . Erg_o ets v?dt_‘t exi-
ftentia omnia, & quidem ur exiftentia, infeiplo, ut
medio ratione prits vifo, Preb. ant. Nam 1. effentia
divina cognita ur potentia productiva, & ideaabje-
&iva creaturarum , diftinctiffimé reprefentac intelle-
¢tui divino omnes illarum rationes , & confequenter
totum effe proprium illarnm. 2, Cognita ut applica-
ta & determinaca ad illarum productionem, fummé
certificat intelletum divinum de realicare & actuali-
tate illarum . Ergo effentia divina cognita ut caufa
produc‘ti\'a & idea objectiva creaturarum , appEic_nm
ac determinata ad illarum produ&lonem > reprefen-
tar illas intellectui divino fecundim effe proprium ue
actuale & exercitum .

Porrd ex dictis evidenter eonfequitur Denm eriam

reterita & furura videre in fe ipfo, urmedio ratione

pritis vifo. Nam hoc ipfo quad effentia divina cogni-

ta, eft ab zrerno & pro zterno imel\e(SEU} divino Fatio

cognoflcendi creaturam aliguam [ecundom effe pro-
: prium




Difputatio V. Articulus IV. 59

le & exercitum pra talidifferentia tem-
non potelt non effe imul &
& pro zterno intellectui divi-
na ratio crearuram tlam cugno(’ccndi ut futuram pro
tempore , pro quo. nondum elt, ue prafentem pro
tempore, Pro quo eft , ut pracericam pro. tempore 5
Pro‘quo non ¢ft amplins . Hactenus autem a_lid:l:ll}gy
bis, ut probaremus Deénm in fe ur medio ratione prius
vifo videre pLEterita, pralentia & futura, . de s fal-
tem quz 2 folo Deo in produci & conlervari depen-
dent, imo & de iis qua eriam dependent 4 caufis fe-
cundis, fed naturaliter agentibus five impedibiliter fi-
ve immpedibiliter, intelligenda effes non eft difficul-
tas. Superelt ut agamus de czteris , qua, ut fint,de-
pendent & creatura raunopnli » fe ipfam liberé derermi-
nante ad corum productionem.

A R TGRS S NG

Utrstme Deus in aliquo medio vatione priss cognito
cognafcar attus liberas creatura rationalis
aliquando extituros.,

Risponsio L

Eus non cognofcit actus creature rarionalis, libe-
ré futuros, in ipl':L creaturarationali, confidera-

ta in adu primos ' five remoto, five etiam proximo.
Prob. Ngm caula, quantumvis cognita ut caula,
nen potelt effe ratiq cognofcendi certo , nifi eos effe-
&us, quibuleum n:ccﬂlu'iaz_n hach connexiotem : fi
cuE principinm, qUantumyis cognitum ur principium,
non pateft effe ratio cognolcendi certd, nificascon-
clufiones, quibulcumncceffario connexumeft. Arqui
creaturz rationalis. actus primus, {ive remotus, hoc
eft , virtus agendi , five proximus , lr.jg cﬂ » VIFtus
agendi cum omnibus adjunckis & prarequifitis ad agen-
dum, non habet neceffariam connexionehl cum actu
{ecundo creature racionalis liberé futuro: adtus cim
rimus creatura rationalis, fiveremorus, five ctiam
proximus, relaré ad adtum (EFﬂndu_ll‘l litxcgé t“umr_um .
eft plang indifferens ad oppofita. Ergo ackus primus
creature rationalis, five remotus, five etiam proximus,
quantumyis cognitus , non poteft effe Deo ratio cogno-
{cendi certd actum fecundum crearurz rationalis libe-
té farucum , Ergo, quod idem eft; Deus non poteft
Ccertd cogno(cerc actus creatura rationalis libeté fucu-
tos in ibfa creatiza racionali confiderata fecundum a-
étum primum, five remotum, f{ive ctam proximum,
& coﬁ(uqucmsr nullo modo cognolcitactus creatura
rationalis liberé {ururosinipfacreatura. rationali con-
fiderata fecundtim actum primum - five remotum, Rve
etiam proximum. Nam [i aliquo modo cognofceret,
cum non. poffic certd cognolcere , cognofcerer ran-
clim conjeckuralirer. Atcognitio conjecturalis, utpo-
& errori obnoxia, repugnat Deo. Proprer eandem ra-
tionem Deus non cognofeit actus creaturz rationalis
liberé futuros in fna omnipotentia, quantumvis per-

fedke & comprechenfive cognira.

RespoxNsto IL

Deus non cognol‘cir in.ﬁlis decretis actus nagurales
creature rationalis liberé fururos: ar cognpl‘ci:fupcr-
nartirales .

Prob. 1. pars. Namdecretadivina, ut bic fupponi-
tur, refpectu nc',hmm nam_r.'_\'!_mm crearturz rationalis,
funt disjunckiva, quibus fcilicer creature rationali ,
('luam&m ad actus liberos , omniporentia divina ve-
luc per modum habitus appllc;u:ur ad_ bunc vel illum
agtum disjunéivé. Unde decrerumdisjunctivum non
magis imporeat futuritionem unius adtns, quam alte-
rius 5 fed aqualiter ucrumque actum relpicic . Ergo
decrerum disjunctivum non poteft effe Deo ratio co-
gnofcendi-bune actum ur futurum, poritls quim alte-
ram Ergos 8.

Prob. 2. pard. Nam decteta divina, ut etiam hic fup-
ponitur; {unt predefinitiva refpegku actuum {uperng-
tatalium cieaturerationalis, hocelt, decrera,quibus

Deuns vultabfoluté 8¢ efficaciter, urcreaturarationalis
tales actus cliciat, & liber¢ eliciatintempore: unde vi
horum decretorum Deus. determinatus eft ad dandain
tempore creature rationali auxilia gratia:, quibufcum
pet infallibilem-fcientiam futuribilium, prafcic crearn-
ram rationalem tales actus elicituramefie. Arqui ejul-
modi decreta habent neceffariain connexionem cum
predefinitis ackibus creature rationalis ur futuris, &
liberé futuris. Nam Deum velle abloluté & efficaciter,
ut aliquid fiar & rtali modo fiat, & tamen illud non
fier1, vel non eo modo fieri, quo Deus vult, ablo-
luté repugnac. Ergo decrera divina poffunceffe Deo
ratio cognolcendi actns [upernaturales creaturz ratio-
nalis liberé fururos. Ergo Deus re ipfa hosactus co-
gnofcit in fuis decretis.

Resronsio IIL

Deus atus omnes creaturz ractionalis, tamnatura-
les, quam fupernaturales, liberé fururos cognofcicin
effentia fua, uc perfectifiima fimilicudine omninm in-
celligibilium , fecundim effe proprium, quod habent,
five poffibile rantum, five ctiamactuale & exercituni,
pro quacumgue temporis diffcrentia habeant .

Prob. Nam Deus in ellentiafua , ut perfecté & com-
Frchcnﬁvé cognita, perfectiffimé comprehendic quam-
iber crearuram rationalem exiftentem. Arqui ad hane
perfectiffimam creature rationalis exiftentis compre-
henfionem requiritur ur cognofcatur claré fecundim
omnes rationes {uas intrinfecass & confequenter non
folum fecundum 1d omne quod poteit five neceffarid
five liberd facere, fed etiam fecundiim id omne quod
re ipfa five neceffario five liberé factura eft pro qua-
cumque differentia temporis ; imd & fecundum id
omne quod fadtura effetinquacumaque hypothefi pol-
fibili; uz fuo locooftenderur. Ergo Deusin efientia {ua,
ur perfedté & comprehienfive cognita , claté cogno-
fcic quamliber creaturam rationalem exiftentem, non
folum fecundiim id omne, quod potelt five neceffarid
five liberé facere, fed eiamiecundim id omne, quod
re ipfa five neceffario five liber¢ fadtura eft pro qua-
cumgque differentia temporis. Quodeft, Deuminfua
effentia cognolcere omneés oninino actus creature ra-
tionalis etiam liberé futuros.

Prob. 1. maj. Nam Deumineffentiafua, ut perfecté
& comprehenfive coguita, poffe perfedtiffimé com-
prehendere ommiaaliaafe, five, quodidemeft, effen-
tiam divinams ur perfecté & comprehenfivé cognitam,
pofle omnia alia 4 fe fufficienter exhibereintelledtuidi-
vino ad perfec iffimam eorum comprci]enﬁoncm, cft
perfeftio magna, 8cmelioripia, qudmnonipfa. Ergo
non eft neganda cfentiz divine .. Er verd ficut intelle-
¢tus divinus eft fimpliciter infinitus in reprefencando
per modam potencie vitalis, ira' & effentiadivinaelt
fimpliciter infinita in reprefentando per modum obje-
¢ti: non enim minds valereflentiadivinaad repracfen-
tandum per modumobjecti, quiamintellectus divinus
ad reprelentandun per modum potentix vitalis . Atqui
effentia divina non eft fimpliciterinfinicain reprafen-
tando per modum oojecti, {i perfecké & comprehenfivé
cognita non reprafentat intellectui divino omniaalia
a e, quanuim oporter ad perfectiffimam corumcom-
prehenfionem: ficur inrellectus divinus non efetfim-
pliciter infinitus in reprafentando per modam poten-
tiz vitalis, {i nonomnia alia ife perfecti limé compre-
henderer. Ergo effentia divina , perfecté & compre-
fivé cognita, reprefentacineellectui divino omniaalia
i fe, quantum oportet ad perfectiffimameorum com-
prehen(ionem.

Prob. 2, min.Nam 1.ur ait §, Thomashicq. 12. art.
7. in O.illud comprebenditur , quod pcrfec’f& cognofitur:
perfelte antem cognafCitur 5 quod tantsm cognoftirur,
quantsm et cogno[esbile. Arquicreatura rationalisnon
cognofcitur, quantim eft cognofcibilis, finon cogna-
feitur etiam quantim ad ea omnia, quzliberé actura
eft pro quacumque differentia temporis : eft enim eriam

wanem ad hzc omnia cognofcibilis, Ergo, &e:2.
%rmtum rationalis exiftens non comprehenditur, nifi
pecfedie cognofcatur virtus ejus. Arqui virtus crea-

ture




S AN

6o Traétatus I. De Deo Uno.

turz rationalis exiftentisnon eognofcitur perfecte, nifi
cognofcantur caomniaad quz fefe extendit . Exgo crea-
tura rationalis exiftens non comprehenditur, nifi co-
gnofcantur ea omnia, ad qua fefe extendit virtus ejus,
Atqui virtus fefe extendic non foltim ad ea omnia,
quz poreft agere, fed ctiam ad ca omnia, qualibe-
ré aétura eft pro quacumque temporisdifferentia. Ee-
go creatura rationalis exiftens non comprehenditur ,
nifi cognolcantur caomnia, qua pro quacumque tem-
poris differentia actura eft liberé . Hoc argumentum
fuggeric S. Thomas hic q. 14. art.5+in O. ubihzcha-
bet; §i perfeite aliquid cognafeitur s neceffe eff 5 quod
wirtus ejus perfefte cognofcatur . Firtns autems alicajus
wei perfelte cagnofei non poteft, wiff cogmofantar ea 5
ad gue virtns fe extendit.

Dices. Effentia divina non eft neceflarid connexa
cum actibus crearura rationalisliberc funwis. Ergonon
potcft offe intelleétui divino ratio illos cognolcendi.
&. n. confeq. Nam eft zquivalenter 8 eminenter fpe-
cics impreffa cujufcumque actus eujusliber creaturz
ationalis libere futuri : cim enim non folim virtna-
liter, fed etiam aquivalenter & eminenter contineat
totam collectionem fpecierum impreffarum omnium
actuum 4 crearuris rationalibus aliquando eliciendo-
rum , poreft non folim fpecies illas producere , fed
etiam per [¢ ipfam modo guodam excellenti 5 & fe-
clufis imperfectionibus , preftare , quod ille prafta-
rent, fi intellechui divinp adeffent: preftac autem,in
fe ipla y velur in fpeculo quodam lympidiffimo 5 ex-
hibendo videndos intellectui divino omnes actusillos.
Et hoc dicir 8. Themas hic q. 14. art. 5.in O. climait,
Deum alia a fe videres non in ipfis, fed in fe ipfos
in quantum cffentia fun continet [twilitudinem aliorum
ab ipfay hoc eft, in quantum effentia divina zquiva-
lenter & eminenter continetin fe [pecies omnium alio-
ram i fe, & ira eftfecundiim quendam modum excel-
lentem fimilitudo & imago omnium aliorum i fe 5
quecumque illa fint , perfectiflimeé reprefentans illa
fecundum effe quod habere poffunt, vel habent, vel
habuerunt, vel habitura func.

ReEsrpoNstio IV.

Deus omnes .actus cujufenmque creature rationas
lis liberé futros, ab @rerno & pro wmterno videt in
effentia fua ratiéne pris vifa, ut exiftentes pro ea
temporis differentia, pro qua reipfa exiftunr.

Prob. Nam quidquid effentia divina intellectui di-
vino, eamab eecrno & pro@terno perfecté cognolcens
ti, reprafentar, ab wrerno & prozterno reprafentar:
fi enimintellectui divino, eam ab zrerno & pro xterno
perfecté cognolcenti,. inciperet, aur defineret aliquid
repraelentare , non effer in reprafentando prorfus in-
vatiabilis & incommurabilis, contraillud Jacobi ¢, 1.
Apud quem non eff tranfmutatio, nec viciffitudinis obum
bratio. Ergu vel nunquamintelleGtui divino adtus libe-
1¢ futuros crearure rationalis reprazfentar ut exiftentes
pro co tempores pro quo exiftune; quod effe falfum
fagis fuperque conflar ex fupra dictis; vel illos ut exi-
ftentes pro co tempore, pro quo exiftunt, reprefen-
tat ab mterno & pro @rerno.

Praterea, effentia divina eft ab aterno & pro e
terno perfectidima fimilitude omnium omning intel-
ligibilium, illorum pr:rtb&ifﬁmércpr:cihm:nivn fecun-
dum roram inrelligibilicatem , quam habent : nam
quidquid clt effenna divina, ab zterno & pro xterno
et proprer fummam fuam incommutabilitatem : un-
de vel non ¢ft ralis fimilitudo 5 quod tamen falfum
effe pater ex dictis; vel eft ab xterno & pro@tetno
talis fimilicudo. Ergo effentia divina eft ab @rerno &
F:‘o zterno perfectitiima fimilicude omnium actuom

iberé firarorum cujulcumque crearnve rationalis, il-
los ab mrerno & pro wrerno perfectiffimé reprafens
tang lecundum rotam inelligibilirarem, quam habent.
Atqui ctiam antequam fing, & poftquam defierung
efle, funt intclligibiles ut exiftentes proco LEMpOre 5

ro quo re ip(d exiftunc: femper enim verum eft il-
0s exiffere pro eo tempore, proquo reipfaexiftune,
five tempus 1liyd nondum advenerir, five jam prare-

rierit, Ergo cffentia divina eft ab zterno & pro zters

no perfectillima fimilitudo omnium a@uum liberé fu-
turorum cujufcumque creature racionalis , illos ab
@rerno & pro xcerno perfectiffimé reprefentans ut
exiftentes pro €o tempore, pro quo te ipla exiftunt,
hac eft, ab xterno & pro zterno perfectiffimé cerri-
ficans intelledtum divinum de illorum exiftentia ut
actuali & exercita pro tali differentia temporis ; &
hoc ipfo quod intellectum divinum perfedtiffime cer-
tificat de illorum exiftentia ur actuali & exercitapro
tali differentia remporis, enm quoque fimul & indi-
vifibilirer cerrificans perfectiffimé de illorum abfolura
faturitione pro anteriori tempore, & prateritione pro
fubfequenti .

Ex his claré apparet omniaomniné praefentia, pre-
terita, & futura, five neceffarid, fiveliberé, effe Deo
ab @terno & pro xrerno perfetiffime prefentia in ef-
fentia fua, velur in fpeculo ea perfectiffimé reprafen-
tante fecundiim effe actuale & exercitum, qued unum-
quodque habet pro fuia temporis differentia, & ita Deum
uno & codem ac fimplicifiimo adtu, ab @terno & pro
wterno perfedté & comprehenfivé videre effentiam
fuam, & in effentiafua, fic perfecté & comprehenfive
vifa, fimul & indivifibiliter omnia omnind prafentia ,
preeerita, & futura, five neceffario , fivé liberé, perfe-
&affime incueri fecundim effe aGuale & exercitum ,
quod unumquodque habet pro fua temporis differentia.
Et hoc eft; quod dicit §. Thomashicq. 14, art. 13.in
O. ubi loguens de fricke conringentibus, feude liberé
fururis 5 ficair: Denus mgzwﬂir ominia contingentia , non
[olsim prout funt in [wis caufis » fed etiam prout umum-
quodque ecorum eft ally in fe ipfo. Etlicercontingentia
flant in atty fucceffive , non tamen Dews fucceffive co-
gnofcit contingentia prout funt in fuo effe 5 ficut nos 5
Jed fimul : quiafuacognitiomenfuratur aternitate, ficue
etiam [unm effe. fternitas antem tota fimul exiffens,
ambit totnm tempus. Unde omnia, qua funt intempo-
ves funt Deo ab aterno prefentia, non folsm ea vatio-
#e s qua habet vationes verum apud fe prafentes 5 fed
quin efus imtwitus fertur ab aterno fupra omnia, prout
Sunt in fua prefentialitate . Unde manifeffum eff > qHod
contingentia infallibiliter 4 Deo cognofcuntir , in quan-
rum fubduntur divino confpeltui fecundsm fam prafen-
tialitatem s & tamen [wnt fatwra contingentias fwiscas-
Jfis comparata.

Igitur cx S. Doékore Deus videt omnia liber¢ futu-
ra, non folim prout funtin caufis fuis, hoceft, prout
poffunc effe vel non effe , fed etiam prout funt actu
in e ipfis pro cali differentia temporis; videt, inquani,
non fuccelfive, ficut nos videmus, prout fcilicet fuc-
ceflivé exiftunt, fed fimul . Nam fcientia Dei imita-
tus ejus xrernitatem. Unde ficar @terniras tora fimul
exiftens , ambit omnes temporum differencias , non
quod omnes temporum differentiz fimul realiter coe-
xiftant @ternitaci; tam enimimplicar eas fimul coexi-
ftere xternitati , quam implicaceas fimul exiftere; ciim
non pof‘ﬁnt fimul alicui coexiftere, qllin‘ﬁmul exiftanr;
fed quia mrerniras ablque ulla ex parte fui fucceflione
coexiftit omnibus temporum differentiis pro eo tunc,
pre quo funt, & fic tota fucceffio fe tener ex parte
spfarum remporis differentiarum,quarum una poft aliam
exiftic: ita Icientia divina omnialiberé furura fuo ve-
luti finu complectitur, non qm‘:d omnia fimul coe-
xiftant fcientix divinz ; alioquin omnia fimul exifte-

" rent, quod repughat; aut pracisé quia illorum ratio-

nes feu idex objective funt ab zrerno & pro ternoin
mente divina: fed quiafcientia divinaab @rerno & pro
zterno abfgue ulla ex parte fui {ucceflione omnia in-
tuetur ut exiftentia pro caremporis differentia, pro qua
reipfa exiftunt. Unde licét non omnia fimul exiftanc,
fed unum poft alind exiftat, omnia tamen fimul pre-
fentia funt fcientie divinz (ecundiim effe proprium ;
& quidem ut actuale & exercitum, fed folimpro ea
differentia temporis, pro qua re ipfa funtactu & exer-
cité. Ex his antem colligit S, Doctor prafcientiam di-
vinam cirea libera omnia abfoluré futura effe abfoluté
infallibilem : cum enim illa omnia attingar ut actu
cxiftentia pro €o tempore, pro quofunt, & itaratio-
nec




Difputatio V. Articulus V. 61

ne prius actu cxiftant pro eo temporc, guém .i_Deo
pr::fciuimn‘a ram uupn‘ﬁﬂlbﬂe cﬁPmlmcnnmndwmam
falli, quam implicat ilia non exiftere pro rali rempo-
re, fuppofito quod pro mh;c:upprc exiftant. Hoc an-
rem abloluté repugnat, quia ablolute repugnat idem
Gmul effe & non effe.

Denique ex dickis claré intelligitur, quomode Deus
invariabiliter & incommurtabilicer omnid pPraferitd 5
prg:l'curia, & furura, five neceflario, ﬁ\vc E:bg:rc » COgno-
fcar quantim cognodcibilia funt : cim enimomnia il-
la fimul ab @zterno & pro ®rerno in c_ﬂ'cmmlu;:, velut
in fpeculo s & psrw’cc%irtﬂnm arque in reprefentando
}’!I'D[!’LIS invﬂ'i'iai)i.:l ?ll];]gl[]c Clal'!rﬁ[]ll! 1nmearur!ecm}‘
divm effe proprium , & quidem ur actuale’ & exerci-
temporis differentia, pro qua rc ipfa funt
¢, & confequenter omnia illafimulab
xrerno & 10 in effentia fua perfetifime uno
8¢ eodem @ ci intuitn cggnofcm e cxil't_cnri;t
pro €o tempore , pro quo reipfa exifh.mt 5 ur futura
pro anteriof€ , Ut PrEterita pro pofteriore ; 1mpoﬁ'-
bile eft Deum ab una cognitione ad aliam tranfire ,
{ficut nos tranfimus, utmodoremunam, modo aliam
contemplerur; clim omnia fimul intuearur abzrerno
& pro =ternos aur ut poftquam rem eandem profpe:
xit ut futuram , ut prefentem afpiciat ; & Prjﬂqu:}:ﬂ
afpexit ut prafentem , ut preteruam refpiciat - cum
illam uno acu ab :srcruo_& pro ®Ererno ue futuram
profpiciat, afpiciat ut prefentem, ut praceriram refpi-
ciar. Irem impoffibile eft {cientiam divinam incremen-
tum fumere, cim res incipinne effe ; aut decremen-
tum pati cam effe definung ; qunidcm .CL‘L‘D inci-
piunceffe, nonincipitaliquid de novo, aut idemnovo
modo, & cum majori claritare & certitudine cogno-
feere; & ciim definunt effe; nnn definic aliquid, aut
idem eodem modo, & cum eadem claritate & cerriru-
dine cognofcere 3 fed femper & pro: femper: eadem ,
codem modo, & cum infinita claritate & certitudine
intelligit. i 3 - 7

Ita docer S. Auguftinus pluribuslocis, quefuperius
allegavimus, & ipoprimislib. 15, de Trin. c.7. ubi lic ait:
Quic hominim poteffiffam fapicntiant s qua novit Dens
i ita Hb MEC Ca QUT dCHitny Praterita s ibi pre-
ity siee ea Qe dicantur futuray quafi defint s ex-
niant 5 fed prateritn & futura cum pra-
3 21 pr‘a, 'i?f£ﬁ€1 nec ﬁﬂg:'#t’.,l f@_‘{;"fﬂﬂ[!(?’ >
a cogitands tranfeatur, [ed inuno con-
[pettu fimul praffo fint univerfa: quis, inquain y bomi-
wim comprebendit iftam fapicatian:: Lib.6.c. 10.dixe-
gar: Cume decedant & [uccedant temspora non decedit
aliquids wel fuccedit fcientia Dei

tam PL‘D e:
acku & exerc

A T T C UL XIS <V

Utratm Dens ompiad alia a fe cognoftar etiam immediate

in fe ipfis .

Ora. Poreft aliquid dici cognofciimmediaté infe

ipfo in duplici_I'cn!’u._r.quxdcm fi dicarur cogno-

fci per {peciem propriam, intellectni cagnofcentrim-
preffam, & ipfi cognolcibili adequaram. 2.Sidicatur
C[}gngrci izylcpemknrcr ab omni mc_dlo, in que, aut
quo cognofcatur, itaut & foliim terminer cognitionem
dire@e, & rota preter ejus cognolcibilitatem objecki-
vam ratio illud cognolcendi fic virtus intelle@iva intel-
lectus cognofccntis; ita utad illund cognofcendum non
alind ex parte illius requiragur, (lllilﬂ _Cogno!"cibi]ims
objeckiva , feu mera capacitas rerminandi cognitionem.
Prumum tanetim res alias @ Deo immediaré in feipfis co-
gnofcendi modum videtur agnoviffe S. Thomas. Un-
de confequenter videtur docere, Deum res alias 4 fe
non aliter cognofcere, quam in (e ipfo, urmediora-
tione prilis cognito. Cum S, Dottore libenter quidem
removemus a Deo primum modum cognofcendi res
alias i fe immediaté infe ipﬁs, quia hic modus cogno-
feendi muleiplicem involvir imperfectionem . At de-
negare {ecundum non poffumus , quia nullam imper-
fectionemdicit, imo tante pecfectionis eft, ut cadere

re non poflit, nifi inintelleum infinicd perfecbumin
rarionc intelligentis. Sit itaque

REspPoNSIO.

Deus omniaaliadfe, tam poflibilia, quimaliquan-
do exiftentia, cognofcir aliqua cognitione immediaré
in feipfis, hoceft, indcpcndcnrcr ab omnimedio, five
in quo, five quo cognofcantur ab co.

Prob. Intelledum divinum effe ex fe lummé comple-
tum & dererminacum ad cognofcendum omne cogno-
{cibile , hoc iplo pm‘cisd quc‘ld el cogl‘lofcibi\c, five
hoc ipfo precisé quod poreft effe objeGtum cognitionis,
elt perfectio fimpliciter fimplex. AtquiDeus non po-
telt non habere omnes perfedtiones fimpliciter fimpli-
ces. Ergo revera incellectus divinus ex fe fumme com-
pletus 8 determinatus eft, &cc. Ergo revera cognolcit
omne cognolcibile, aligna cognitione independente ab
omui prorsis medio cognofcendi. Prob. maj. Namin-
telle¢tum divinum effe ex fe completum, &c. 1. eft per-
fectio, & quidem maxima: arguit enim infinicam in in-
telligendo vivacitarem. Unde repugnataliquemintel-
le@tum creatum cfle fic complerum ad intelhgendum 5
quia omnis intellectus creatus effentialicer eft finicx in
intelligendo activitatis. 2. Eft perfectio melior ipfa
quim nonipfa, quianon cft incompofibilis cum alia
perfectione five zquali, five eriam meliore.. Et vero non
opponitur modores alias 4 Deo coghofcendi in ipfo
Deo, ut medio ratione pritis cognito : non enimrepu-
gnat Denm una & eadem realicer cognitione; fed virtua-
liter multiplici, cognofceie omnia aliadfe & mediaté
ac indirecte in effentiafua, utmedio pracognito, &
directé in fe ipfis independenter ab omni medio : itautsfi
per impoffibile defineret ea cognofcerein effentia fua,
non ﬁn‘lp!icircr defineret ea cngnofccre, fed adhuc ea
cognolcerer immediate ac direcké, & tantum define-
rep ea cognofcere mediaré & indirecté . Ergo, &c.

Obj. 1. Parres docent Deumomnia alia afecogno=
feere in feiplo tantum . Ergo doctrinanoftra repugnat
Pacribus. K. Patres duo tantimvelle. 1. Quod Deus
omnia alia & fe cognofcat in fe ipfo, ut medio priiis
cognito. In quo extoto eis affentimur . 2: Quod Deus
nulla alia a fe cognolcat per proprias {pecies, ipfis cor
gnmcibﬂibus adequatas, adillorum cognirionem cum
meelleétu cognofcente concurrentes: quod ctiam com

Jarribus dicimus « Urrim autem Deus onmia alia a
fe cognofcar immediaté & diredté aliqua cognitio-
ne, ab omni medio pror{usindependente, & virrua-
lirer diftincta ab ca cognitione, qua illa cognalcie
mediaté & indirecte in {ua effentia, ficut nos hic af-
{erimus , non attingunt Patres » Unde hanc noftram
{CHICI‘J[.[IHH non coutcra, fed Pl’(fff[ corummenrem dﬂ—
fendimus, {i tamen prarer cotummentem: unanimi-
miter enim {entiunt, nilil fimplicis perfectionis Deo
{ubtrahendum effe.

Obj. 2. Implicat quidguam i quoquam intellectuin-
telligt , nifi per fpeciemaliquam reprefentetur. Ergo
modus ille cognofcendi res alias 2 Deo independenter
abomnimedio, quematcribuimus Deo, eft plané chy-
mericus. R. negando ant. de intellectu infinire perfecto
in ratione intelligentis, qualis eft incellectus increatus .
Probabis tamen ant. Ex inrelleétu & objeéto , media
fpecie , conftitnitur adequarum principium  cujslibet
intellectionis. Ergo finelpecicnon poteft effe adzqua-
tum principium intellectionis , & ita fine fpecienon po-
teft effe intellectio. R. n. an. fumptum univecfalicer .
Nam hoc axioma, Ex intelledtué objecto , &c. quod
relace ad intelleétum creatum, viribus naturalibus reli-
Gum, verum eft juxta communem fententiam, juxta
quam intelle¢tus creatus , faltem non elevatus, indiger
concutfu objecti adilludintelligendum, eo quodexfe
effentialiter ad id incomplerus eft & indeterminatus fi-
ne objecti fpecie, falfum eftrelare ad incellectum divi-
num propeerracionem oppofitam : quatentis ob infini-
tam virtutis lue eminentiam ex fe lummeé complerus &
dererminatus eft ad inre]figtndum omne intelligibile,
hoc ipfo pracisé quod aprum eft ad terminandam intel-
lectionem. Unde fit, urrelpectu intellectusdivini fu-
pervacanea it fpecies objedti.

0Obj. 3.




62 Tractatus I. De Deo Uno.

®4j. 3. Si vera elt noftra fentencia, duplex erit in
Deo creaturarum cognirio , quarum una erit perfe-
¢tior altera. Abfurdum conf. Ergo, &c. R.dift. fequel.
maj. Duplex erit in Deo creaturarum cognitio, qua-
rum una cric altera perfectior ex parreobjeéti, C.ieq.
maj. Quarum una eric perfectior altera ex parce adtus,
M. feq. maj. Iraque fecundim nos duplex eft in Do
CIeatlrarunt cognicio, quartm unacognofcuntur me-
diaté & indirecte in effentia divina , uc perfedté &
comprehenfivé cognita; & altera cognofcuntur dire-
€te 1n fe ipfis, independenter abomnimedio, Prima
haber pro objecto primario effentiam divinam , & pro
{fecundario creaturas: fecunda verd creaturas pro ob-
jecto primario, & ea, qua in creaturis cognitis co-
gnm'ci poflunt, pro fecundario. Unde rpanirbﬂum eft
objettum primariyn prime cognitionis effe aliquid
melius, quam objeum primariam (ecundz cognitio-
nis, & fic cognitionem primam effe aliquid{ecunda
malius ex partc objecti. Inquo noneft inconveniens.
At neurra eft aleera perfedtior ex parte adtus , quia
neuter modus tendendi in creaturas perfeétior cft al-
zero. Tante enim virtutis eft, Deum omniaalia 3 fe
cognofcere directé & immediac, hoceft; indepen-
denter ab omni medio, quantz illa cognofcere indi-
recté & mediaté in effenniadivina, ratione priiis per-
fecké cognita . Nam ad utrumque requiritur vireus
fimplicicer infinita in rationgintelligendi, & exutro
que xqualiter arguitur intellectus fimplicicer infini-
tus in rationc inteiligentis. Et verd quid in ratione
intelligendi melius cogitari poteft, quam pofle co-
gnoﬁ:cre, 8 fumma neceflitate cognelcere fimul &
cum infinita claritate omnia omnind alia 4 Deo, Loc
ipfo precisé, quod poffunteffe objectum cognitionis 2
Hzc igitur prerogariva pertinere non potelt , nifi ad
sneelleCtum infinite pereétum in ratione intelligentis,
8¢ fuperavomnemin intelligendo adiviracem aliquare-
nis limitatam.

Obj. 4. SiDeus aliqua cognitione cogholcir directé
& immediaré creaturas, aliqua Dei cognitiofpecaﬁcn-
tur 3 creacuris. Abfurdum conf. Ergo, &c. R.n. feq.
maj. Nam, uc docet S. Thomas hic q. 14 att. 5. ad
3. in tantum objeétam aliquod fpecificat cognitionem
fui, in quantim eft illius caufa, & ad illam vel per
fe vel per fpeciem (ui vicariam concurrit cuminrel-
lectu, 3 que cognofcitur. Ar crearurx cognitionem
illam, qua & Deo diredté & immediard cognofcun-
tur, nullatents caufant , fed puré terminant . Ergo
non fpecificant cognitionemillam, quai Deo cogno-
feaneur diredke & immediaté in fe ipfis. Hecagtem
cognitio , cum non aliam fui caufam agnofcar, quam
fummam intelleCtus divini perfetionem in rarione
inelligendi, roram fuam fpeciem 3 fummaintelleGus
divini in ratione intelligendi perfectione accipit 5
proindeque ex ea fola menfurari & =ftimari potelt.

0bj. 5. Bonitas creata non poteft direéé & im-
mediate terminare adum volunracis divinz . Ergo
nec veriras creata ackum intellectusdivini. R.m.ant.
Nam voluntas divina duplici virtnaliter ad&u amat
v. gt. greaturas poffibiles , uno feilicer mediaté & in-
direckeé propter bonitarem preamatam cffentiz fuz ,
cujus fune imitationes quaedam & patticipationes pof-
fibiles ; altero vero dire@é & immediace proprer ea-
yum propriam bonitatem & amabilitatem intrinfe-
€am non repugnanteim; ita tamen ue illud, propter,
nullam creacunts poffibilibus in adtum illum divi-
num, quo direGé & immediaté amantut, caufalita-
tem agtribuar, fed meram aptitudinem ad rerminan-
dum adum amoris , qua prafuppofita,, non poteft
yolungas divina non habere aGum fimplicis compla-
centip, qua fibi in creaturis poflibilibus direté &
smmediat¢ complaceat . Unde direéta illa & imme-
diata Dei complacentia circa creaturas poflibiles , non
ab ipfis creaturis pofiibilibus, fed i voluntatis divine
periections (pecificatur , & ex ca fola menfurari &
eftimari poteft & deber,

QW ECS T 0y
De Scientia futaribilinm.

Ota 1. Futaribile dicirur illud , quod futurum
effet, fi futura effer aligua conditio, & confe-
quenter quod effer, (i poneretur aliqua condirio . Fu-
turibile duplex el , unum fcilicer neceffarium , &
alterum non neceffarium , f{ed contingens . Neceffa-
rium eft illud, quod neceffario futurnm effer, fifury-
ra effer aliqua conditio. Tale eft lamen duplo majus
ex hypothefi Solis duplo majoris. Nam f f)cns ali-
quando producturas effet Solem duplo majorem, ne-
celfarid fororum effer lumen duplo majus . Quia fi
Deus aliquando Solem duplo majorem producerer , Sol
ille lamen duplo majus neceffario protunderet . Quod
verum effe » & ad objedtum (cientiz fimplicis intelli-
gentiz pertinere, extra controverfiam eft. Fururibile
contingens feu liberum eft illud, quod liberé fururum
effer, f1 futura effec aliqua condirio. Talis fuic peeni-
rentia Tyriorum ex hypothefi pradicationis Chrifti ,
& miraculornm ejus, Nam i Chriftus pradicaturus
fuiffer, 8¢ miracula patrarurus apud Tyrios, Tyrii pee-
nitentiam acturi fuiffenc , quia fi Chriftus apud Ty-
rios pradicaffer , & miracula patraffer , Tyrii peeni-
tentiam egiffent, ut Chriftusipfe exprelsé reftarus eft .
De hoc faturibili hic agitur, & quariturutriim a Deo
certd prafciatur. Sed
Nota 2. Futuribile liberum duplex eft, unum fcili-
cet futuribile cantim 5, & alterum fururibile & fury-
ram. Futuribile rantim eft illud, quod quidem furu-
rum effet, fi furara effer aligua conditio ; non eft ta-
men fururum, quia illa conditio non eft furura: vel 5
quod idem eft, quod aliquando effer, fi effer aliqua
conditio; nunquam tamen erit ; gnia nunquam erit
illa conditio . Talis fuit peenitentia Tyriorum pro tem-
pore antecedente adventum Chrifti. Nam peenitentia
Lyriorum futura fuiffer, fiapudillos fuiffer futura pre-
dicatio Chrifti, quz tamen futaranon fuic, unde nec
furura fuic Tyriorum peenitentia: quia, ut Chriftus iple
arteftarus eft, {i Chriftus pradicaffer apud Tyrios, Ty-
rii converfi fuiffent , qui tamen converfi non fune »quia
Chriftus apud illos non pradicavic. Fucuribile fimul &
futurum eft illud, de quo verumeft dicere: Futurum
effer, fi futura-efer talis conditio ; Futurum eft, quia
furura eft talis conditio: five, quod eodem redit, de
quo veré dicitur: Effet, fi eﬁ"c; talis conditio, & re
ipfa erit, quia erit talis conditio. Talis fuic negatio
Chrifti facta a Petro: nam pro tempore antecedente
pallionem Chrifti veré dici potuit: Fururum effet, ue
Petrus negarer Chriftum, fi fururam effet, ur Perrus
tali modo rentaretur; reipfa fururum eft , ur Petrus
neget Chriftum, quiareiplafuturum elt, ut tali modo
tentetur: vel, quodidem eft, pro cempore anteceden-
te paflionem Chrifti ver¢ dici potuit: Perrus negaret
Chriftum , f rali modo tentaretur; reipfa Perriis ne-
gabit Chriftum, (Ilti:l\l’c 1pfa fqii modo tentabirur .
Iraque futuribile tantim excludit abflutam futuritio-
nem, unde vocari poteft futuribile exclufivam . Fu-
turibile verd fimul & faturun, folim prefeindit, qui
futuribile, a futuritione abfolura: unde appellari po-
teft futuribile pracifivum. De ucroque aurem illo fua-
euribili hic agitur, & utrumque ex zquo complecti-
tur {cientia futuribilium, pro quabic pugnamus.
Nista 3. De futuribili exclufivo dua veré poffunt enun-
ciari, nempe quod poffibile fir fub tali conditione,
quod futurum effet, i furura _dﬂ“t :alllsAcomiitio; vel
fi vis, quod poffer efle fub rali COI\f:ilthi'IC., & quod
re ipi'a effet , fi eflet talis conditio. Prima veriras eft ne-
ceffaria, fecunda verd contingens: nam futuribile fic
facurum effec, fi furura effec talis conditio, ur poffer
non effe futurum eriam in fenfu compofito talis condi-
tionis ut furure. Prima cft prior, quim fecunda,in
fubfiftendi m(cqum[ia. Nam valer: Effe, fi ponere-
tur talis conditio: ergo pofiee effe, ﬁPOIlt‘l etur talis con-
ditio. At non valer: Poffer effe’(ub rali conditione:
ergo re ipfa effec {ub tali conditione . Igitup diverfe
funt ha duz veritates, & peitinent ad diverfas {cien-
tas.




Difputatio V. Articulus L 63

tias. Fururibile autem pracifivum, prater has duas ve-
ricates rerriam fibi vindicat, nempe quod reipfa futu-
rum fit, quia futu_rar eft ralis con_ditic 5 _ﬁ_vc quod re
ipfa erit, quia re ipfa ponetur talis conditio ; qua tet-
ria veriras fané diverfa eft & duabus prioribus . Na;_n
& eft magis dependens, ciim pendeat A conditione in
re ponenda; & eft poftrema in fubfiftendi conlequen-
tia. Nam valet ab ea ad fecundam & primam : at non
viciffim ad cam valerafecunda, & multo minisa pri-
ma. Valer enim: Erit: ergo eflet, fi, &c. Ergo po-
celt effe, fis &c. Ar non viciflim valet: Poffet efle ,
elfet fi, Sccoergoeric. Unde neceffe cﬁ‘hanc tertiam
veritatemad tertiam aliquam fcientiam, a duabus prio-
ribus, adquasduz prioL‘cs veritatesarrinent, que_nam

errinege . Lx quibus apparet _[’mcnuam Il.‘ltl.l].'l|?11lllllﬂ >
ad quam pertinet E'.sc_uynda veritas, al:_am‘cﬂ'c a feien-
tia, cujus [unpofiibilia, 8zabea, cujusfunt aliquan-
do exttura. 7

Nota 4. Ciim dicitur fucuribile liberam efie illud,
quod contingenter & liberé {umtum €'ﬁ-FE 5 {i futura
effer aliqua conditio, intelligitur conditio, qua effet
caufa furnritionis ablolute, " aut faltem occafios vel pre-
{uppoﬁtio quedam ad ipf:m} pertinens » quia _ad eam
conduceret, Unde propofitiones, quarum veritas in-
greditur objectum feientie futuribilium , funt illz om-
nes & fol, quibus enunciarur, vel enunciari poteft
aduum cujufcumque liberi agentis contingens 8¢ libe-
ra futaribilitas fub conditione alicujus fc habentis per
modum cauls aut {altem occafionis , vel prafuppofi-
tignis cujuldam ad rem pertinentis: five, quod idem
eft, quibus cmmciqtur, vel enunciari Poteﬂhbt;'n oc
contingens connexio, quam :u:hl_s cujufcumque liberi
agentis habent cum aliquo_fuppollro ut futuro _vcl §
quod eodem redit , fuppofito ut exiftente pro aliqua
tempotis differentia, & fe habente per moduim canlx,
aut faltem occafionis vel prafuppofitionis cujuldam
ad rem conducentis. Tales fuerunc pro (uo tempore
hz pmpoﬁrianes: St David remancrer Ceilae, Cei_l'im:
illum Sauli traderent: Si Chriftus predicarer Tyrils »
Tyrii pacnitentiam agerent ; Si Pecrus rali modo ten-
rarerur, negaret Chriftum:- Si Petrus lapfus t_nh dona-
retue gratia, cenverteretur, &c. Tales funtifte,qui+

1 rquivalent: Sifurarum effer ue David Ceile

1 > ~ ey + ~ -

remanerer, futuram effer ut Ceilite ilum Saulitrade-
rent: Si Chriftus predicaturus effec Tyriis, Tyrii pee-
nitenciam actori effent ¢ Si fururum effer 5 ue Pecrus
rali modo tentarenir, Chriftumnegaturns effer: Sifu-
curum effet, ue Pecrus poft lapfum rali gratia donatetur,
fururum effet, UL convertererir.

Notas. Scientiz futuribilium, ur liquet ex dictis
liackentls, objectum funt, I.omnesactus cujulcumque
liberi agentis contingenter & liberé fururibiles fub con-
ditione alicujus fe habentis per modum caufx, aut fal-
tem occafionis vel prefuppofitionis ad rem perti-
nentiss. uc tales precisé : five (unt omnes actus cujul-
cumque liberi agentis contingenter & liberé connexi
cum aliquo {uppofitoatfuturo, vel eriam ut exiftence
pro aligua differentia temporis, & fehabente per mo-
dum caunlz, aut faltem occafionis vel pr.'x:fu pofitionis
ad rem conducentis, qud talespracise. 2. Propofitio-
nesomnes, quibus przcisé cnuuuiatl}r, vel enunciari
poteft hzc fururibilicas 5 fen connexio COf'ltil"IgE‘ﬂS &
libera quorumlibet :\@tu_um eujuslibet agennshbcri afic
eamen ur hzc fururibilitas feu connexio immediaits
pertineat ad {cientiam fururibilium, quim veritas pro-
pofitionum illarum; cam enimveritas propofitionum
tllarum fupponat illarum objectum s quod eft fururibili-
tas contingens & libera fucaribilium, & itaratione pritis
fic, objectum illarum propofitionum F[ﬁ: zale_, quale
enunciacur, quim illas effe veras; ratione Pr”‘s,"&’
cognofci fururibilitatem contingentem & liberam furu-
ribilinm, quﬁm cognolci veritarem prppoﬁuonum}l-
larum, quibus enunciatur hac futuribilitas ; & hec fu-
curibiliras ratione pritis cognita, cft Deo feclufis im-
perfeétionibus, ratio cognofcendi veritatem propofi-
tionumillaram, quibus enunciatur . Ex hisfcientia fu-
taribilium in Deo recte defcribitur: Scientia, qua Deus
przcisé novit, 8 quidem cercd & infallibilicer , quid:

quid quodlibet agens liberum contingenter & liberé
acturum effer, vel {ivis, agererin quibuslibet circum:
frantis poflibilibus, & ad rem aliqua ratione pertinenti-
bus & conducentibus, fiveillud reipfaadurum fic, G-
ve non: quod noffe pertinet ad fcientiam rerum aliquan-
do exiftentium; ad eam enim perriner icire quidquid
quodiiber agens liberum aliquando acturum eft , &
confequenter [cire quidquid nunquam acturum eft.
His przfuppofitis fic

ART1C U LALS: L

Scientiam fururibilium in Deo exiftere offenditur authori-
tate Scripiure s Hm deteris , il nova .

1. JTaque lib. 1. Regumec, 23.dicicur: Ezair David:
Domine Deus Ifraels andivit famam fervus ruus,
quod difponar Saul venive inCeilam , ut evertarurbem
rapter me: [i tradent me viri Ceile inmanns ejus, &
[k defeender Saul 5 fiout audivit fervus tuss 2 Domine
Deus Ifraels indica ferva tuo . Et ait Dominus : De-
[cendet . Dixitque David: Si tradent me viri Ceile,
&' vires qui [unt mecum y inmanus Sanl? Et dixit Do-
minus: Tradent. Surrexit ergo David 5 & wiri ejus
uafi fexcenti, & egreffide Ceilas huc atque iiluc vaga-
zpzmur incerti . Nunciatumqne off Sanlis guod fugiffet
Davidde Ceila, @ falvatus effer: quam obremd i finsir
lavit ire . Ex quibus Scriprure verbis habemus tria.
1. Davidem Deum interrogafie, non de pericnlo,aug
periculi magnitudine, non de prefenti Saulis difpofi-
tione, quam nonignorabat, fed dedefcenfu Saulis, &
Ceilicarnm proditione, utrum fcilicet, fi ipfc cum fuis
Ceile remaneret, Saul eo defcenfurus effer, & Ceili-
2 eum cam fuis prodiruri effent . 2, Deum fimplici-
ter & abfoluté relpondiffe Saulem ad obfidendam Cei-
lam defceaiurum, & Ceiliras ad vitandam urbis fuz
everfionem Sanli prodituros Davidem cam fuis, fi Cei-
le remaneret « 3. Neque Saulem defcendiffe ; neque
Ceilitas Davidem cum futs prodidifie; ed quod David
cum fuis alid migravic. Addo verba Scriprure lauda-
ta in proprio & obvio fenfut accipienda effe: ciimne
leyis quidem ratio {uadeat ea alirer accipienda, Qui-
bus prafuppoficis

Sic argumentor, Dens certd & infallibilicer ovit,
quod pradicit. Atqui Deus pradixit, Saulem delcen-
furum Ceilam , & Ceilitas prodituros Davidem , fi
Ceilz remaneret . Ergo Deus certd & infallibiliter
novit, Saulem defcenfurum Ceilam, & Ceilitas pro-
dituros Davidem, {iCeile remanerer. Sed qudd Saul
defcenfurus effer Ceilam, & Ceilite prodituri effent
Davidem , {i David Ceile remaneter, erat futuribile
contingens & liberum, pro quo cert¢ non eft rario,
cur cognofcererur a Deo potitis quam alia omnia fu-
turibilia contingentia & libera. Ergo Deus certd &
infallibiliter novic omne fururibile contingens & li-
berum , & confequenter Deus haber fcientiam futu-
ribilium.

Confirm. Ciim Deus Davidi interroganti refpondit,
Saulem delcenfuram Cetlam, certé afiquid refpondic
de defcenfu Saulis. Ergo vel refpondit, quod Saul pofier
defcendere: vel refpondit, quod periculum effer, ne
defcenderer, & quod defcenfum meditaretur: vel ref-
pondit fore, ut re ipfa defcenderet, five David Ceilz
remanetet, five non : vel denique prcisé refpondit fore,
ut defcenderet, {i David Ceile remanerer. Non primum.
Sciebar enim David Saulem pofle Ceilam defcendere ,
neque & Deo querebat, utrim Saul poffer defcendere
Ceilam ,annon, Ergo Deusnon refpondic Saulem pof-
fe Ceilam defcendere. Nifi velis Davidemalind i Deo
quafivifle, & Deum aliud Davidi querenti refpondife.
Non fecundum. Nam David probe norar periculum
effe ne Sauldefcenderec Ceilam, fi 1bi ipfe remaneret s
& audiverar, quod difponerer Saul venire in Ceilam,
ut everteret urbem propeerillum, 8, ut cap. cirato di-
citur, refciverat, guod prapirares ei Saul clam malm
Unde David non interrogavic Deum de periculo , aut
prefenti difpofitione Saulis , fed utedim Saul confilium,
quod meditabarur, effer reipfa, Ceilamdelcendendo,

execu-




e

64 Tractatus 1. De Deo Uno.

executurus. Unde vel Deus non refpondit de periculo
defeenfus , & prafenti Saulis difpofitiene , vel non
zefpondit ad rem, &fic elufirinterrogationem: quod
Deco plan¢ indignum effe, nemo non videt. Non ter-
tium . Alioqui Deus fallum refpondiffer ¢ nam Saul
non defcendic Ceilam: ciim enim, ur air Scriptura,
nunciatum effer Sauli, quod fugifier David de Ceila,
diffimulavir exire, Ergo quartum dicendum eft, nem-
¢ quod Deus precisé relponderit, fore uc Saul Cei-
Jam defcenderer 5 fi David ibi cum fuis remaneret :
quod pracis¢ quafierar David , Ergo Dens vel opi-
nabatur , five conjicicbat , vel certd & infallibiliter
noverat, fore ur Saul defcenderer Ceilam , £ ibi-re-
manerer David cum fuis. Non primum . Nam opi-
nioni & conjecturz falfum fubeffe poreft, & qui opi-
natut, vel conjicit, non eft nec potefl effe plané cer-
tus. Unde nec opinio, nec conjecturalocum habere
poffant in intellectu divino, quem dubium efle, aut
falli repugnat : cum fir inrelleétus entis > quo nihil
melius effe, vel cogicari poreft. Ergo fecundum, Er-
go D_cug, antequam inrerrogaretur 4 Davide, certd
& infallibiliver noverat futurum fuiffe, ur Sanl Ceilam
defcenderer, (i futurnm fuiffer uc David Ceile rema-
neret . Sed quod Ceilam defcenfurus fuiffer Saul , fi
Ceile David remanfurus fuiffer, erar fururibile con-
tingens & liberum. Ergo darur in Deo feientia futus
ribillum, & in Deo dart non dubitavit David , quan-
do Deam de congingenti & libero furaribili pracisé
intertogavit
. Reg. ¢, 11, dicitur: Rex antem Salomon
adamavit mulieves alienigems ... Super quibns dixit
Dominus filiis Ifracl: Non ingrediemini ad easy ne-
gue de illis ingredientar ad weffras : cortiffime enim
avertent corda wvefbra, ut fequamini Deoscarum. Ex
quibus verbis fic argumentor . Deus pradixic Ifracli-
ris, fore ut, fi uxores alienigenas ducerent , ab illis
certiffimé averterentur 4 cultu veri Dei . Ereo Deus
sliqua fcientia certiflimé prafciebar fore , ut fi uxores
nigenas ducerenc Ifraelitz , ab illis 3 cultu veri
averterentur. Sed hzc fcientianon cft alia, quan
fcientia futuribilium, Non enim ef feientia poffibi:
bnm precisé qud poffibiliam , ut per fe paret : nec
fcientia rerum aliquando exiftentium , qui exiften-
tium, que radone pofterior erat prohibitionefactaa
Dea Iraclitis, ne ingrederentur ad mulieres alicnige-
mas, & confequenter ratione pofterior erar fcientia
prelucenti prohibitioni & praedidioni divinz Iiracli-
tis fadte. Ergo, &
Confirmatur & declaratur amplins hzec ratiocinatio .
eus pro[mibui; Ifraelitis , ne uxores alienigenas duce~
rent , 8¢ pradixic illis fore uc ab illis 3 culen veri Dei
averterentur, fi casducerent. Arquihuic prohibitioni
& predictioni divinz prelugic {cientia aliqua certa &
is: non enim Deus czeo modo, aut opinans
vel conjectans, prol lixir. Ergo
k f bitioni & predictioni divine preluxit vel
fola fcientia poifibalium uc vel fcientia aliquando
¢xiftent fic; vel denique fcientia aliqua , ime-
inier utramques quz alia effe non poteit, quam
enria futuribliom. Non primuem. Nam Deusnon
probibuir liraclitis , ne alienigenas ducerent quia
pracisc poterant averti @ nec prcisé pradixit Iiaeli-
vis, quod poffent averti ab uxoribus alienigenis, fed
guad certiffime forurum effee, ut avereerentur ab eis,
{i eas ducerent. Non fecundun . Bh:nlﬁ-ac\itmpow—
rant non dncere alienigenas in fenfu compofito pro-
hibitionis & predictionis divine, & i forrioriin fen-
fu compofito fcientiz, prohibitioni & pradictioni di-
viax prelucentis . At non poterant eas non ducere
in fenin compofito (cientiz exiftentiam ut Gic: hoc eft,
in fenfn compofito fcientie , qua Deus pranoveratil-
lorum enm mulieribus alienigenis connubia, ut exi-
ftentia pro tali differentia temporis ¢ alioqui poruil:
eat ducere & non ducere fimul mulicres alienigenas
pro eadem remporis differentia : quod rq.\u;nmrﬁ Su-
perelt igitur lIIVItl'tl'LllTE digatur, nempe qul‘:d prohi-
bitioni & predictioni divine Ifraelitis facte preluxe-
sit feientia ; inter {eicnriam: po(Bbilium , qua Dens

buit & pra

tim

noverat Ifralitas 3 mulieribus alienigenis poffe averti,
& fcientiam exiftentium, qua Deus noverat Ifraclitas
gevera averfum iri ab uxoribus alienigenis; medium
quendam locum tenens, qua Deus noverar futurum
efle, uc liraelite averrerentur a mulicribus alienigenis,
fi fururum effet, ut eas acciperent uxores : qu:} cer-
¢ fcientia erar object contingenter & liberd futuribi-
lis. Ergo datur in Deo {cientia fararibilium.

Ec vero dici mon poteft, qudd Deus Ifraclitas rane
tlim admenuerit pericoliaverfionis, aucquod tantim
preprer periculum averfionis ‘prohibucric connubia
alienigenaram . Nam hxc verba , certifime averrent
covda weffra , manifefié fignificant , non periculum
averfionis tantiim, fed ipfammer averfionem: (ub rali
conditione liberé furnribilem, & confequenter mani-
fefé indicant , non {cientiam periculi tantim , quam
quiliber Ifraclitarum habere poterat, & habebar , fed
fcientiam certam & infallibilem, qua Deus iplammer
averfionem prafcicbat ut liberg fararibilem fub tali
conditione: nifi tamen dicatur Deus cum exaggeratio-
ne locutuseffe. Sed hic modus loquendi graris Deo at-
tribuererur hoc loco , & fine ulla neceffitate verba
Scriprure ad fenfam improprium 8 metaphoricum
detorquerentur. Quod non eft rolerandum.

3. Matth. c.11.Chriftus Judzos objurgar his verbis :
Ve tibi Corozaim , vatibi Bethfaida: quiz fiin Tyro &
Sidone faleeffent virtutes , que facta funt in vobis , oli
i cilicio & cinere peenitentiam egiffent . Hic exprelsd
Chriftus atteftacur Tyriis, quod peenitentiam egiffent,
fi apud illos predicaffer, ficur pro:dic;wirapudjudﬁ:os,
& confequenter futnrum fuiffer, ue Tyrii converteren-
tur, fi futurum fuiffer, ueChriftus apud illos pradica-
rer. At Chriftus non acceftabatur, nec acreftari poterat,
quod ignorabat. Ergo fcicbar fururnm fuife e Tyrii
converterentur, fi fururum fuiffer, ut ipfe apudiilos

pradicaret, E

Ergo fciebat vel fcientia conjecturali tan-
tim, vel fcientia cerra& infallibili, Non primum . In-
juriolum enim eft Chrifto, afferere quéd habuerit co-
gnitiones aliquas, quibus falfum fubeffc poterar. Ergo
fecundum. Arqui quod fururum fuerituc Tyrii conver-
terencur , fi futuram , &c. fuit futuribile contingens
& liberum . Ergo Chriftus habuir (cientiam faruribi-
lium certam & nfallibilem.

Nec dic paenitentiam Tyriorum fuiffe merd poffibi-
lem, ac proinde verba Chriftiaccipiendaefie , nonin
fenfu proprio, fed in fenfu aliquo meraphorico . Nam
fallumeft, quod fuericmeré poflibilisin hypothefi prae-
dicationis Chrifti. Er verd inter meré poflibile & futu-
rum , aut aliquando exiftens, darar medium s nempe
futuribile, qualis fuit penitenria Tyriorum in hypo-
thefi pradicationis Chrifti: non enim foliim potuit effe,
fed etiam reipfafuiffer, {iChriftus Tyriis pradicaffer;
quamvis re ipfa nunquam fuerit, quia Chriftus nun-
quam Tyriis prazdicavic. Nullum igitar fufficiens fun-
damentum eft , hic accipiendi verba Chrifti in fenfu
improprio & metaphorico .

Obj. Chriftus, Matth.cap. citato, ficait: Sisn So-
domis | es, quefalle funt intes forre
wwanfiff wic diem . Ergo Chriftus loco 4 no-

bis laudato locutus tantim eft fecundiim conjecturalem
{cientiam. R.n. confleq. Nam hec vox, foree, 3 Chrifto
additacft, vel adincrepandum, ucdicit S, Auguftinus
tract. 37.1n Evang. Joannis, vel ut oftenderet per {fnam
pradictionem non. ledi _lihcrturcm humanam , juxta
S. Hieronymi interpretationem, Namin cap. 26, Hier.
hac habec: Uerbum ambiguum , forfitan jeffari Do+
i nont poteft convenire : fed noffro loguirs !
Liberum hominis fervetnr arbitriam S.verd Auguftinus
loco ‘citato fic loquitur: file qui ommia fCit s quando
dicits forfieansnon dubitat, fed increpar .. Aitende etina
guomodo increpative dicatur ipfum forfitan 5 quod vide-
vir effe verbum dubitationis § fed dubitationis vert
gffy quando dicizur ab i)am{:w ideo dubitante s i
[iente. Cum vers dicitnr @ Deo werbum dubitationis,
citm Dewm nibil utique lateat 5 illa dubigatione argime
rur infldelitasy non opinatur divinitas.

Dices. He interprerationes violenta (unt; nam revera
dantur in Deo cognitiones conjecturales & probabiles

tan.




Difputatio V. Articulus II.

aftiimi. K. 0. Probabis. Deus inScriptura aliquaper
fe vel per Prophetas pradicic , qua non (11!_1: infgllibi-
liter furura 5 & qua proinde non pradicic, nifi ex
{cientia conjeturali. R. n. Nihil enim Deus five per
fe five per Propheras pradicit, quod non fic infallibi-
licer futurum co modo , quo futurum effe pradicitur.,
Notz. In predictionibus divinis aliquando nullacon-
ditio fubintelligitur , & tunc id quod pradicitur ,
fcmper eft pro co tempore, pro quo efle }?:L‘:’lidici[l.ﬂ" :
Aliguando verd fubinrelligicur aliqua condirio: fic:in
predidionibus comminatoriis communiter fubintelli-
gitur hze conditio : Nifi peccatores refipifcant : &
tunc id, quod pradicitur 5 quandoque eit , quando-
que non ¢ft pro eo tempore , pro quo cffe pradict-
tur, quia conditio fubintellecta quandoque ponitut
quandoque non ponitur: fed ea pofira, certiffimé fic
id, quod predictum a Deo fuit.

R s e Sk O R Uy
Dari in Deo [cientiam futuribilinm probatur ex
8. Augaftino.

Anétus Do&or libro de dono perfeverantiz c, 9°
S de juftis, qui ante mortem labuntur , & in pec-
cato moriuntut, fic ait: Certe porerat illos Deus pra-
[eiens effe lapfuros 5 antequam id fieret , auferre de
hac wita . Et lib. de correprione & gratia c. 8. Re/f-
pondeant 5 ft poffunt ( Maffilienfes ) cur illos Dens
cim fideliter, &' pie wiverent s non tunc de vite hujus
periculis rapuits ne malitia mutaretintellectim corum,
& ne fiftio deciperet animas eorum . Utruwm hoc in po-
teftate non babuit, an eoram 5 mala fatura nefcivir?
nenmpe nibil horwm 5 #ifi perverfiffimes arque infaniffi-
me dicitwr ; (Ecce aperte S. Doctor agnolcit in Deo
{cientiam circa reprobos s qua prafcivic corum lapfum
futurum , & mala farara , i diorids viverent , qua
ftante potuit eos rapere antequam laberentur, 8 pec-
carent, & tamen noluit. Arquuhzc fciencia elt feren-
tia futuribilium . Ergo. S. Auguftinus apert¢ agnoyi
in Deo (cientiam fucuribilium,

Prob. min. Nam hec {cientia vel eft (cientia merd
pofibiliumy vel{eientia s futurotum s& aliguando ex1-
ftentium,.yel denique feientia fururibilium . Non pri-
mum . Nam juxta §. Do&orem hac {cientia non eft
ea, gua pracisé Deus {cichat reprobos poffe labi &
malé agere, fed gna prelciebar eos lapluros & malé
*acturos, f{i diutigs viverent . Non fecundum ; Nam
ftanre (cientia, -qua Deus prefcicbar laplum & mala
opera réproborum uc futura, & pro tali tempore cxi-
fientia, nomn:potuit eos rapere; quia non potuirvelle
eos rapere,:Non potuit autém:s flante feientia illa ,
velle cos rapere, quia (cientia illa-fupponebat in Deo
voluntatem abfolutam & cfficacem permittendi lapfam
& mala opera reproborum , & cum voluntate abfo-
dura & efhicaci permittendi lapfum & mala opera re-
proborum , nou potuit effe volunras abfolura & effi-
cax Pr:gvmicnr.ii lapfum dltum 5 & mala illa opera ,
ut per fe-manifefum ef:. Ergo tertium dicendum
cft, nempe quod in Deo fit feientia cerra & infalli-
bilis circa reprobos , idem dic de’ pradeftinaris, qua
Deus ab zterno pralcivic illes lapluros & peceararos
effes - diuritss viverent; praefcivicy inquam, ratione
pr'u‘ls qu&m vellet aur noller eos rapere 5 corumque
lapfum & peccara‘pravenire, ac proinde ctim adhugc
poterat. alteruerum. pro arbitrio velle +  Arqui hee
{cientia et ca, qua Deus przcisé noverar futurum
ele uc reprobi laberentur & peccarent , fi futurum
effer, ue diucitis viverent 5 feu qua Deus pracisé ne-
verat 1a}3fL1n1& peceata reproborum , ut contingenter
8¢ libere furaribilia {ub tali conditione. ErgoexS. Au-
guflino, non nifi perverfifimé atque infaniflimé de-
negatur Deo fcientia futuribilivm .

2. 5. Augnftinus inter actus meré poflibiles , &
ackus f“‘l‘FOS > ac exiftentes aliquando , agnovir a-
¢tus contingenter & liberé fururibiles, feuaus qui
conungenter & liberé fururi fuiffent, fi futura fuif
fer aliqua conditio . Ergo agnovit eriam in Deo
icienuiam cefram & infallibilem horum aGuum con=

Simonnet T heol. Tom, I,

65
tingenter 8¢ liberé fuml‘ibi_limn ',_niﬁ tamen dicatuc
fenfiffe, Deum aliquas veritates ignorare poffe . A
quo errore quantiim abhorrueric 5. Doctor, pater
ex track. 37. in Evang. Joannis, ubi exprefsé docer,
Deum nihil latere.

Prob. ant. ex lib. de dono perfev. cap. 9. ubi ab-
furdifiimum errorem Maflilienfium, afferentium ho-
mines' judicari poffe non folim fecundiim meritadc
demetica futura & aliquando. exiftentia, fed eriamie-
cundim merita & demerita futaribilia tancum , hoc
eft, lccundum merita & demerita, que quidem nun”
quam firura fuerunt, aur exorerunt, fed qu futura
fuiffent, & aliquando excitiffent, fihomines diorits
victuri fuiffenc , & vixiffent , refellic argumento. ex
Tyriis & Sidoniis defumpro: Ne¢ damnarentur in-
quit » Tyrus & Sidon 5 quamvis remiffins 5 quam
ille civitates , in quibus 5 mon credentibus , a Donsi-
2o Chriffo admirabilia @ figna funt fafta: quoniam
ot apud illos faéla effent-; in cinere & cilicio peeni-
tentiam egiffents ficut f¢ habent eloquia weritatis, Bt
adhuc inferils: Porro fctiamfecundnm faltas quafa-
Euri effents [Fwiverent 5 mortui judicantur 5 profetlo
quia fideles futnrs erant 3t (. Tyrii fcilicer & Sy-
donil) ff eis cum rantis miraculis fuifler Evangelinm
predicatum 5 non fimr ntigue pumiends. Vides S. Au-
guftinum opinienem Maffilienfinm refellere , non. ne-
gando rcontingentem & liberam fururibilicatem meri-
torum Sodemeritorum, quam affesebant, & qua abu-
tebantur , ut argumentorum , quibus premebantur ,
vimeluderent ; fed ¢ contra cumeis futuribilicacem il-
lam f{upponendo, ur clar¢ expreflam in Scriprum {a-
cra: 8i apud illos 5 inquit, fatta effent ( figna, )
incinere O cilicio peenitentiam egiflent  fient fe habent
eloguia veritatis, & invigiffime probatam tettinonio
ipfinfmer Chriffi : nam ioferius eod. c. fic aic: Num-
quid poJumus dicere T'yrios & Sidonios talibus apud. [2
wirtutibus fallis credere noluiffe s ant credituros non fuif-
[e5 fi fievent ¥ ciom eisipfe Dominns arteflersr 5 quod
aituri ¢fent magna humilitatis panitentiam s fi in eis
Sfaltaeffent divinarnm il figna wirmewm . Supponen-
doigitur cum Maflilienfibus contingentem & hberam
futuribilicatem meritoram & demerirorum; ¢am con-
tra eosretorquebarin Tyriorum & Sidoniornm exem-
plo 5 qui can bonis meritis fururibilibus judicabun.
tur & damnabuntur in die judicii, quamvis. remif-
fits quam Judazr: Chrifto increduli , ut iple teftatur
Chriftus, Matthic.11.

Oby.- 1ishze verba S, Auguftini lib, de Predefti-
natione Satctorum . cap. 12.. Unde hoc. talibus wviris
( Maffilienfibus ) in menrem wvenerit nefcio 5 ur fu-
tura 5 que non [wat. futura, puniantur s ant honoren:
tur merita parvujormm o Sed his verbis S. Doétor
negat merita, five bona, five mala, cumingcnrcr&:
liberé furnribilia . Ergo ejufmedi futuribilium fcien-
tiam in Deonon agaovit. R.neg. min. Namloco lau-
dato folim mirarur , quod in-mentem Ma(lilienfinm
venire potuerit » Deum in ordine-ad puniendum vel
honorandum habere - rarionem méritorum, quz nun-
quam futura fuerunt; quamvis futurafuiients fi fuss
tura foiffer aliqua condirio: clim per fe norum fics
operabona, vel mala, quee nunquam (unt, licée ali-
quando effent, fi poncretur aliqua conditio, nullius
cffe confiderationis in @fimatione prudentiin ordi-
ne ad penam vel premium.

Obj. 3. Eodem lib.c.14. interpretans illud Sapien-
tiz, Rapms-efts ne malitia mutarer intellecinm ejus,
fic loquitur: Ditfum e fecundum pericalz vite by
jus 5 non. fecundum prafcientiam Dei 5 qui boc pra-
Seivit 5 quod futuram erat o now quod futaram non
erat 5 id eff » qguod ci mortem smmaturam fueras
largiturus, ut bemationum [ubtraberetnr incerto , non
quod peccaturus effer , qui manfurns in tentatione non ef
Jfet. Sed his verbis fignificat S. Doctor, fe non aliam
in Deo agnolcere prefcientiam , rR:ﬁm praflcientiam
fusnrorum. Ergo &c. R. neg. min. Nam folim afferic,
hoc, Rapeaseff, @e. non effe diGkumfecandim pre
fgicnri:zm Dei abfolutam , qua Deus prelcir-ea tan-
tiim, quz re ipia fitura fync, qualia non funt ea,

E de




65
de quibus tantiim dici poreft: Futura effent , fi fu_mf
ra efler aliqua conditio; fed fecundiim pericula hnjus
vita, in quibnps feilicer per fcientiam fururibilinm cer-
to prenoverar Deus juftom illum lapfurum effe,, i
diurins viverer . Boniras hpjus 1-dponﬁnnis pater ex
fupra didtis, & adhuc magis oftendi poreft ex hoc
cap. quad nobis objicitur , ubi contra Maffilienfes ex
rexea Sapientiz laudaro fic argumentarur ;S judica-
rentur hgmines pro merits fue vite, qae non haberent
marte pravenientes ﬁ‘d habituri eﬂem > [F viverent ;
nihil pradeffet eis qui rapeaseff 5 ne malitia mytaret
intelletiym efus . &mre autem: nihil prodeffet , nifi
quja, quamvis raprus antequam malitza muraffec in-
rcllectum ejus, nihilominas proprer mala opera, que
non feciffer , fed facturus foiller , i diurgs vixiffet ,
condemnarerur 4 Deo, quem nihil larer, quique pro-
inde novir non folim omnia qus furura func, fed
gtiam omnia , que furara fuiffent , fi futura fuiffer
aliqua conditio? Unde perinde condemparetur, poft-
quam €x pura miflericordia raptus eft , ac fi raprus
non foiffer , & ita jnﬂum mpi > anrequam malitia
mutarjr intellectum gjus, non erit bepeficium. Quod
non loltim diving Scriprure , fed ¢riam narutali ra-
rioni repugnat,

0bj, 3. bze §, Auguflini verba lib, 1. de anima ,
& ejus origine c, 12, Quid quod ipfa exinanitur omni-
no préfrientiay fi quod prefciturs non erit ? Quomody
enim refte dicitur prefeivi fxmmm, q:md nat eff furs-
rum 2 Quomode ergo punisntur Peccatas que nullafunt,
id ¢ff 5 que nec vita iffa nondum incipiente commifla
Junt ante carngm, nec warte praveniente poff carnem?
Ergo S. Doctor nullam nifi fururorum agnolcir pra-
feientiam, R. n. confeq. Nam hoc loco S, Doctor
non de qualicumqug prelcientia Joquitut , fed de
prmfcienua, quz prelucet voluntati divinz, prepa-
ranti peenas vel pramia , Hec antem prafcienria
non ¢ft, nifi fururorum y & aliquando exiftentium
banorym & malorym operum, Red&c igicur ait S,
DPadtor hane prefcientiam, ex parte Dei ad punien-
dum & premiandum requifitam, exi‘nan.iri, fi quod
pralcitur, non erit, quia hec przlcientia non cﬁ_,
niff futgrorum 3 ciim non nifi fururorum 5 & ali-
quando exiftentiym malorum vel bonorum operum
rario haberi poffir in ordine ad infligendam poenam,
aut przmium rerribuendom, Quod autem nunguam
erit, futurum non efty & ita nullum eff in zftima-
ione prudenti , quamvis effet , i effer aliqua con-
ditio, Unde notitia illins in Deo, five ur poflibilis,
five etiam uc fururibilis 5 eft notitia nullius in =fi-
matione prudenti ; & ira nec eft, ncc effe porelt
prafcicntia illa, qua Deus movetur ad praparanda
lupplicia, vel premia, Bonitas hujus refponfionis pa-
ter ex eo, quod §, Auguﬂinus lib. de bono periev,
¢, 9. expre(s¢ agnofcat n Chrifto prafcientiam pee-
nitentiz Tyriorum & Sidoniorum , yr contingenter
& liberé futuribilis fub conditione Pra:dic_arionis &
& miraculorum Chrifti.

Q4. 4. S. Avguftinus lib, 2, contra duas Epiftolas
Pelagianorum ¢. 7. fic loquitar : Quomeda prefeivie
ea futgray quay ilis jn in}}mn'a mariturisy quia pre-
[eientia ejus falli non poreft s prefcivit povins non f;f-
pura? Ergo §, Auguftinus re(puit fcicntiam futunb‘la
lium. R, n, confeq. Nam 8. Doctor non aliud hic
ait, quém dici non poffe, quod Deus prafciat ut fus
tura bona vel mala opera hominum in infantia mo-
sientium . ficue dicebant Pelagiani Deum prafeivifle
ut futuea opera Jaceb & Efan, & idcircd unum di-
lexiffe propter bona opera previfa ur furura, alterum
verd odiffe propeer mala apera , fimilirer pravifa ut
futura, Hoc autem dicebant, ur refponderent Augu-
ftino , qui, ut contra illos probarer pradeftinatio-
nem & reprabationem ncganivam rejiciendas effe
in beneplacicam Dei y qui cujus vule miferethr ; &

aems it induraty ufus erar poft Apoftolum exem-
plo Jacob 8 Efau , quoppm primum dilexit Deus ,
alrerum verd edio habuit ,; antequam quidquam bo-
ni cgifient, aur mali,

Porrdur Pelagianorum refpondentium Jacobd Deo

Tra&atus I. De Deo Uno.

dilectum, & Efau odio habitum fuifle anthuamquid-
quam egiffenr, non antequam quidquam acturi pre-
vifi effenr , contumaciam frangeret , oppoluir illis
exemplum duorum parvploram, in infantia morien-
tium, quorum unus cum baptifmo, alter fine baptil-
mo moritur , ac proinde quorum unus & Deo eligi-
tur, alrer vero rejiciomr; nec tamen dici poreft cum,
;iui eligitur, eligi quia prefciunrur bona ejus opers
utura; vel eam, qui rejicitur, rejici quia prafciun-
rur nnala ejus opera furura. Cum enim Deus ab zret-
no prefciverit , eos ad xtarem adultam nox effe pet-
venruros, bona vel mala , quz in adulta zrate fecif-
fent, opera, mon ut futura, fed & contra ur non fu-
tura praicivic ab rerno. Ex quo manifeté evincitur
in negotio pradeftinationis & reprobationis negativa
recurrendum effe ad beneplacirum Dei, qui ex dupgbus
hominibus , in eadem damnarione proprer curiginaic
peccatum verfantibus , pnum jufto judicio rel}nquit
in maffa perditionis , & alternm ex hac maffa exipit
ex pura milericordia . Uz wobis auferretur , inquit S.
Doctor ad Pelagianos, emnis veftre caliginisiatebra,
Proprerea gemings tales propofui 5 qui neque parentum
meritis fuvarenturs & amboininfantie primordio unus
baptizarus y alter fine baptifmate morerentur 5 ne dice-
retis Deum o ficut de Jacob & Efau contra Apoffolum
dicitis 5 opera eorum futura prefcifle : guomoda enim
rmfcivit ea furara , que illis , @e. Hoc igitur fo-
um vule 5. Doctor in exemplo parvulorum a fe
leam » non poffe Pelagianos confugere ad pra-
cientiam fururorum, ficnt confugicbant in exemplo
Jacob & Efan,

ARTICULUS IIL

Desm habere [eientiam futuribilium probatur
ratione,

Cientia fuenribilinm eft ea, qua certd & infallibili-

ter cognof:i:ur, quid qucdlibcr agcnslihci‘um fa-
cerer vel non facerer fub quacumque conditione pof-
fibili, & ad rem pertinente. Atqui Deus haber hanc
fcientiam , Ergo, &c, Major pater ex definitione
fcientiz futuribilivm, fuperits data & expofita. Min.
prob. facilé, Nam fcire certd & infallibiliter , quid
quodliber agens liberum faceret ‘vel non facerer fub
quacumgque conditione poflibili, & ad rem perrinen-
te, eft perfectio maxima, & melior ipfa, quam nor
ipa, quia mon cft incompoffibilis cum alia xquali ,
aut meljore, Sic v. gr. fcire certd & infallibiliter
quid Tyrii adturi, vel non acturi effent, fi Chriftus
illis praedicarce, eft fan¢ perfectio , & perfectio me-
lior ipfa, qudm non ipfa, qua proinde Deus non po-
teft carvere,

Confirm, Si Chriftus praedicaflfer Tyriis , vel con-
verfi fuiffent, vel non foiffent converfi . Nam ficut
inter converti 8 non converti fimpliciter non darur
medium, ita nec darur inter convertl & non conver-
ti, i ponererur a[iqun conditio ad rem pettinens .
Ergo hzc propofitio: Tyrii conver(i fuiffent, {i Chri-
ftus apud illos praedicaffer : eft vera vel falfa derermi-
naté: vera quidem, fi Poﬁm conditione, Tyriicon-
verfi fuiffent ; falfa verd s fi non fuiffent converfi .
Ergo contradictoria: Tyrii non fuiffent converfi, f
Chriftus apud illos pradicaffer : eft etiam vera , vel
falfa determinaré : vera quidem , fi prima et falla;
falfa verd, fi prima el vera. Arqui Denm nulla ve-
vitas latere poteft : aliogui intelle&us divinus non
eft id, qua nihil melins effe vel cogitari poteft in
rationg intclligentis . Ergo Deus cered & infallibi-
liter novit , quenam cx his duabus propofitioni-
bus fit determimnaté vera , quznam determinaré fal-
fa. Arqui ad hoc requiriturs ut Deus ratione prits
certd & infallibiliver noverit , quid Tyrii adturi,
vel non acyri fuiffent , fi Chriftus apud illos pra-
dicaffer . Non enim poreft cognofct conformitas
vel difformitas propofitionis cum objecto , quin
faltem rarione prilis cognofcatur iplum objedtum ,
& cognofcatur, ita fe habere, vel non ita {e habere,

it




Difputatio V. Articolus III 67

ut enunciatur . Ergo Deus certd 8 infallibiliter no-
vit , quid Tyl acturi, vel non a&t.m fuiffent, fi
Chriftus apud illos pradicaffer . Manifeftum autem
eft, quod hic de Tyriis dicitur 5 dici pofle de quoli-
ber alio agente libero , in guibufcumque circumftan-
tiis poflibilibus, & ad rem perrinentibus , fuppona-
tur. Ergo Deus certd & infallibilirer novit , quid
quodliber agens liberum , liberé acturum , aut non
acturim effec, vel fuiffer, in quibulcumque circum-
ftaniis pofiibilibus , & ad rem pertinentibus (uppo-
natur cffe, vel fuiffe. Ergo, &c. 22

Obj. 1. Non eft potior ratio, cur Deus potius co-
gnovetic v. g. peenitentiam Tyriorum futuram fuilfe,
fi futurnm fuiffer uc Chriftus apud illos pradicaret ,
quim non fuiffe fumr:tml, & viciflim . R. N Nam
potior ratio ex parte Tyriorum cft, quia Chriito apud
illos pradicante revera peenitentiaim agere vn!'ms’{'m{,
& cgiffent; cx parte verd Dei, quia intellectus di-
vinus ita ex intrinfeca perfectione completus & de-
erminacus eft ad cognufcr:ndum omne verum , ut
nec ignorantie ullins ; nec wllius erroris fir capax.
Unde non poteft non cognofcere omnia, ut funt,
hoc eft, poffibilia effe, que poffibilia funt; exiite-
re, que prefentia funt; extinffe, quz preterierunt
futura efle , que aliquando erunc ; fururibilia effe ,
que effent aliquando , fi ponererur aligua conditio.
Et verd qm‘)d Tyrii converterentur, fi Chriftus apud
illos praedicaret, fuppolito quodrevera, Chrifto apud
illos pradicante; converterentur , eft aliquid enu v
ciabile per propofitionem determinaté veram . Arqui
quod eft enunciabile per propofitionem determinacé
veram, cognofcibile eft : habet enim veritarem obje-
&ivam, & omnis veritas objectiva apra eft ad rermi-
nandam cognitionem aliquam. Ergo quad Tyrijcon-
verterentur, fi Chriftus apud illos predicarec, fuppo-
fito quod revera, Chrifto apudillos pradicante, con-
verterentur, eftaliquid cognofcibile, proindeque non
poreft non cognofct & Dec, qui vel cognolcit omne
cognofcibile , vel non eft fimpliciter infinitus in ge-
nere intelligentis« "

Obj. 2. Actus contingenter & liberé futuribilis ,
qua talis, non eft dererminatus ad effe pro ulla diffe-
rentia temporis. Ergo qua talis non eft cognolcibilis.
Ri- A, conleq. Nam ut :Lliqllid fic cognofcibile, ne-
ceffe non eft, ur fit dererminatum ad effe pro aliquo
empore: alioquun ea :an;:unch’cnrcognol'cibi‘ia, que
aliguando exiftunt.: quod eft manifefté falfum. Iraque
actus conringenter & libere fururibilis , qua talis, cft
cognofcibilis & Deo licét noa fir decerminacus ad
effe pro ulla differentia temporis , quia de illo , qud
tali, veré poreft dici: Effer contingenter & liberé, fi
effer ralis conditio : futurns effer contingenter & li-
beré, fi furura effer talis conditio . Unde habet veri-
tatem objectivam , nempe quod effe , fi effer talis
conditio 5 quod futuens effer, fi furura efer ralis con-
ditio. Nulla autem veritas objectiva Deum fugere po-
teft , ficur mec veritas formalis ullius propofitionis 5
qua fir, aut fieti poteft.

Dices . Actus quantumvis contingenter & liberé
fucuribilis, noo poteft verificare propofitionem . Er-
go non haber veriratem objeétivam, ac proinde non
et cognofcibilis . Prob. anr. Nam ad verificandam
pmpoiitioncm requiritur €x patte objeéti aliquid atu
& realiver prefens . R. m. ant. & cjus probationem
univerfaliter famptam, Iraque ad verificandam propo-
fitionem requiritur & fufhicic ex parte objecti, urde
illo polfic aliquid veré enunciart. Adtus antem con-
tingenter & hiberé futuribilis, effet ; i ponererur ali-
qua conditio . Ergo de illo veré enunciari poreft;
quod effer, fi effer aliqua conditio » ac proinde ha-
bet 1d, quod requiritur ad verificandam propofitio-
nem. Haber igitar veritatem objectivam.

0bj. 3. Si darur {ciennia fucuribilion , fupponit fe
}Pfﬂm . Fallum & abfurdum conl. Ergo, &c. . n.

eq. maj. Probabis . Si darur {cienda fururibilinm ,
{}}Ppomt ommnia , qua includyntur in conditione ,
fub qua actus funt contingenter & libere futuribis
les, & confequenter fupponit ur in ftatu conditio-

Simonnet Theol, Tom. [T E

nato pofita ea omnia, fine quibus-actus futuribiles
non elfent re ipfa in ftatu abfloluto . Arqui unum ex
his, fine quibus actus futuribiles non cifcat, nec pol-
fent effe in ftaru abfoluto , fecundum nos eft ipfa
feientia fururibilium , que Deum in iis omaibus,
qua quocumque modo decernit circa agentia lihc_ra_,
ut libera, dirigic. Ergo, &c. R. Scientiam fururibi»
lium fupponere quidem omnia, qua includumgr in
condirione, fub qua adus funt contingenter & liberé
furribiles: at inde fequitar tantum, quod fupponat
ur pofira in ftatu conditionato ea, finequibus actus
non effent re ipfa contingenter & liberé fururibiles,
hoc eft, ea, fine quihus 1 ftatu conditionato po-
fitis, non effer verum dicere de ackibus: Effent, fu-
turi effenc. Arqui feientia futuribilium non eft unum
ex 1ts, fine quibus in ftatu conditionato pofitis, non
effer verum dicere de actibus, Effent , futuri effeat.
Ad hoc enim ut verum fit dicere de actibus, Effent,
futuri effenc; faris eft i ponanturlin fatu conditiona-
to omnes caule proxime actuum. Scientia autem fu-
turibilium & decretum divinum funt rangun caafz
remote & mediatz, quarum proinde fola poflibilitas
ad ackuum furaribilitatem requiricur . Unde lequitur
tantini, quod icientia fucaribiliom {upponar pofibi-
litatem fui ipfius, ficut & decreti divini poffibilicarem.
Quod neon cft inconveniens.

Res declararur exemplo . Adus v. gr. quo Deus
cered & infallibiliter novic, quod Tyrii peenitentiam
egiffent, i Chriftus eis predicaffec, {upponitrantum
ca, que, & co rantim modo , quo fupponic hec
veritas, Tyri peenitentiam cgiﬂ"m.t, fi, &c. Arh®c
veritas fuppooit ur pofita in farn conditionato ca
tautim, qua proximé concurriffent in ftacu abfolu-
to ad peenitentiam [yriorum , nempe voluntatem
Tyriorum , eandem fpecie & intenfione gratiam ,
quam acceperunt Judai, paratim omnipotentiz con-
cutfum , pradicationem Chrifti , & cjus miracala .
Hazc enim in ftacu conditionato pofita , pracila
quocumgque alios habent veram, licér contingentem
& liberam, connexionem cum hac veritate : Tyrit
peenitentiam egiffent. Unde his raneim in ftarucon-
ditionato pofitts , quod fieii porctt , quia poffunt
fupponi, pracifo decreto divino cum fcientia illius
directiva, ftatim fequitnr hec veriras : Tyrii peeni-
tentiam egiffent; qua proinde non fupponit ut pe-
fita in ftatu conditionato decretum divinum & (cien-
tiam illius directivam , fed tantum ur poflibilia ,
quarents fine 1llis nec fuiffent , nec effe poruiffent
in ftatu abloluto ea, qua, in facu abloluro pofita;
re ipla proxiné concucriffent ad realem peenicentiz
Tyriorum exiftentiam.

Dices. Aétus futuribilis fupponit ut pofita in fta-
tu conditionato €a omnia, que fururus {upponit uc
pofita in ftacu abfoluro. Atqui actus futurus fuppo-
nit ut politas in ftatn abfoluto omnes caulzs non io-
lim proxinas, fed eriam remotas. Ergo, &c. R.n.
maj. Ratio difparitatis eft, quia actus non eft furu-
rus nifi de]?endc-mcr i caufis proximis , ut policis
in ftatu abioluto pro aliquo tempore, qui Ratus fup-
ponit Deum ab wterno ex directione fcientie furu-
ribilium decreviffe , ur caufe ille revera efient pro
dliquo rempore . Unde actus ut furutus fupponit
non foltim caufas proximas, ut re ipfa exrituras pro
aliquo tempore, fed eriam decretum ab mtecno exi-
ftens, quo Deus ab xterno ex directione feientiz
fururibilium voluic ut pro aliquo tempore exifte-
rent . At verd uc actus fic fucuribilis 5 fufficic uc
caufz proxima ponantur in ftatu conditionato pro
aliquo tempore, & canfz proxima polfunt poni &
efle in ftacu conditionato pro aliquo tempore, pras
cifo omni decreto divino cum fcientia 1llius dire-
¢iva. Unde actus uc fururibilis , fupponit tancim
caulas proximas in flatu conditionato proaliquo tem-
pore polfiras, ac protnde decretum divinum cumfcien~
tia illius direétiva non fupponic, nifi ad ummum ur
pofibile; quia, fi non effcr poflibile, caule proxime
non poffent poni in ftatu abloluto, & ira actus non
poflet eife fururus, unde non poffet nifi abufive dici

2 fueu-

s 5]




nem, quam haberer cum
onditionato pofitis.

Si Deus voluiffer Chri-
& miraculafacere, quz
mecriorent gl’.".T]ﬂ‘.T}-.

F
ftum apud T
fccir apud Judxos, atque ¢
quT [udeis dara eft, dare ]
riffent, vera eft . I
t dependenter non folim d caufis proximis ,
ut pofiris in ftarn conditionato , fed eriam i decreto
diving, ur in codem Maru pofico . R. 1. hoc toro
concello, nnnl"qmmcamcm cns, nem-
pe quod {eientia fururibilinm fe 1pfam (upponat : nam
decrerum divinum poni porett in ftacn condirior
cifa ia illa, fine cujus directione non poffet
effelin Raru luto. R, 2. Pracilo eriam decreto di-
vino , prtznr"hm'n Tyriorum adhuc fuiffe futuribi-

m vera ¢ft hzc propofitio: i Chriftus pre-
apud Tyrios , & apud illos miracula fecif-
fer, qua fecit apud Judeos, Tyrii cum eadem in-
eriore gratia, quam habuerung Judei, peenitentiam
cgiffents & ifta z ilens: Fueura fuilfet Tyriorum
paenitentia pro talt tempore , fi pro tali tempore fu-
warum fiffer, uc Chritus apud illos pradicarer , ta-
lia figna facerer, & ralem intcriorem grariam habe-
rene. Imo prima propolitio vera non eft , nili quia
he due petteriores vere funr . Unde manifeftum eft
Tyriotnm peenitentiam habuiffe fururibiliarem {uam
r:ldcpcnd:nm i decreto divino , ur pofito in ftaru
J‘t)!hhriut‘ 1ro. Contrariunr tamen fentienti, negorinm

'Suenrn futuribilium non pn:eﬂ: effe cerra
lis. Ergo pon poreft convenire Deo . R,
n. ant. Probabis . Objectum bujus [cientie contin-
gens cit & fallibile, Ergo & 1pl1 fallibilis eft. R.n.
conl, Nam fcientia dl\n.a non fumit infallibilitarem
fmm ab objecto, ficut fcientia creatas fed habeteam
\L‘*nrmc intellectus divini , qu: cum habeat nfi-
nitam fimpliciter in intelligendo perfpicaciam , non
folim neceffaria , fed eriam (m‘.!il gentia & libera ,
nr, eadem certitndine & infallibilitate cognolcit;
wmpia enim, ut funt 5 five neceflaria , five contin-
enria & libera , infinita claritate cognolcic . Deus
sumn per fcientiam fururibilinm fumm‘ﬂcutmdmc&
\t yfalliblitate Lnﬂnn!ut omnia contingenter & liberé
fururibilia , & (cientia fururibilinm Iumi‘mm habet
certitudinem & infallibilitatem ; quantumvis objectum
£jUS, pLuur ad illam pn:lu‘mommr, fit contingenter
& libere, ac proinde fallibilirer futuribile , D"(l au-
rem, prout ad illam prafupponictne ;s nam ratione prius,
quam ab illa cognolcatar, eft rantim fallibiliter futu-
tle; unde per 1II1m cognolcitur directé uc futuribite,
ibilizer tantim, At ratione pmfr_uu'., quam ab il-
{a cognolcitur , eft certd & i ter mmubﬂc 7

fanta enim certitudine & in io-

inftanti foruribile eft, quar ¢ infal-
libilitare cognofcitur effe fururibile: unde pro hocra-
rionis inftanti per eandem illam fcientiam reflexé co-

L_\\O\f‘h ur ut fururibile certitudine & infallibilirare fums-
+ Scientia igitur faruribilinm ()la]\c:mn tuum dire-

gognolcir , 8¢ quidem certd & infallit 1lxrcr pra-
€is€ ut conringer

ibiliter thturibile,

& In
5. Abfurdum
hyporheticnm d

eft & inutile formare judicium
jua , quando de eadem illa re
emus jud im0 mente . Sic ineptus
eliery qlLl vid lem lucere, dicerer; St fol luces
1er, viderem illum , Atqui Deus in cujus conlpeétu
omnia auda funt & aperta, habet judicia ab sfoluta de

chus ompibus, Sic ab eterno videt abfoluré Perrnm
seatum negare Chriftom . Irem abfo-
L-l't- vider Tyrios non agere nmrm"mn-n, & .lpur:i
F_rs‘ non fieri miracula, qlm, 'Lpud _'.l.w.".‘ s facta funt .
biurdym cft & inutile , Deo atmribuere judicia
ica, quibus judicer, quod fi Petrus incerro-
ancilla , negarer Chriftum, & quo( Tyrii
ntut , i hru"[ apud illos miracula ; qua
d Judzos,

Tra&tarus 1. de Deo Uno.

R. 1. Deum non formare judicia » five abfolura,
five hypethetica: nam hic modus intelligendi multi-
plicem invelvic imperfectionem , quatum nulla 1a
Deum cadere poteft: f{ed ﬁmphu ineuicn cormoiulc
veritatem ;udicrol um, five h»pgtluuomm, five ab-
folutorum. Non eft autem inconveniens Dewm fimul
intuerl veritatem judicii abfoluri & |1‘-[)Otllt‘t!(‘}, quz
formari poflunt circa rem eandem. Imo Deus intuens
veritatem judicii abloluti, quod formari poteft circa
rem ﬁlqu'\m, non por(_ﬂ non intueri fimul vericatem
judicii hypothetict , quod citca rem candem formari
poceft: nam veritas ilbins judicii connexa eft cum ve-
ritate illius, & hec tam cognofcibilis cft, quamilla.
fnc v. g. Deus intuens veritacem bujus judicii ablolu-

;. Perrus interrogarns ab ancilla negabic Chriftum ,
non pntJt non intueri fimul veritatem iftins: Si Pe-
trus interrogaretur ab ancilla , negarer Chriftum
nam veritas lecundi connexa eft cum veritate primi.
Nec veritas primi periori jure cognofcibilis eft, quam
veritas fecundi.

R. 2. dift. maj. Abfardum eft & inutile formare
judicium hypotheticum circa rem , circa quam habe-
tur judicium ablolutum , fi hoc judicium habearur an-
recedenter , tranfeat maj. Si habearur confequenter
tantiim, N, maj. At judicium hypotheticum , quod
Deus haber de re aliqua, co feilicer modo quo ha-
bere poteft , pm:fu]munit-u' judicio luro , quod
habet de eadem re eo mado quo: habere poteft . Sic
Peus prius ratione cognolcit veritatem hujus prope-
ionis conditionalis : Si Perrus interrogetur ab an-
it Chriftum : quim cognolcat veritatem
bfolure ; Perrus 1nm|09.mmu ab ancilla, &
cognitic prime veritatis in

iltins a
negabit Chriftam . Nam
Deo prafupponitur decreto, quod prefupponitur co-

gnitioni fecunde veritatis; & lecunda veritas depen-
det 4 decreto divino, A quo piam mdcpundens et
F llﬂ'!. \.Lllt"ls-

o R I R 18 R M

Utrim fcientia fursribilivm dependear 2 decretis ab-
folutis ex pavte aftus , & condirionatis ex
parte objeffi.

Y Oca . Duplex diftingui poteft decretum condi-
venarum : unum {cilicer condirionatum  ex
parte lub)u‘}l & alterum conditionatum ex parte
objecti tantiim . -Decretum conditionatum ex
fubjecti eft illud, quod non eft, fed effer, fi
qua conditio. Porelt fic exprimi ; Vellem producere
duplo plures Angelos, fi vellem creare alterum mun-
du Dcuuum conditionatum ex parte objecti ran-
r']m, eft illud qumi re pn exiftit \mm dicitur abfo
lutum ex parce ackus 5 fed eft de re tancum facienda
¢_|L|:Lnd{m;1 ab aliqua cond licione , unde dicitut con-
ditionatum ex parte objecti. Poteft fic exptimi: Vo-
lo ut Judas falvetur , fi perleverer in gratia. Agno-
fcenda effe ejuimodi decreta, que reiplaexiftunt, fed
funt de re tanctum implenda fub cumhrioﬂr a creatura
pes adente, apud Catholicos indubitatum eft. Taliseft
volunras falvandi omnes homines, ﬁrcch. utantur me-
diis, fibi & Deo dandis; non delendi Sodomam, fiin
€a reperti fuerint triginea viri jufti; exhibendi Chrifto
plus qlmm dLnUJ(‘CUﬂ legiones Angelo; um, fi iple ro-
u\‘JQ“[ 5 G“Li‘lul ]D’L P:LDI‘TH‘.II 1 (i‘. ﬂ(!n'\oli‘- v ELh‘l‘l']llT,
fi (epries terram hafta percuflifiee 3 donandi polteros
omnes Adami juftitia originali , fi ipfe non pecca-
ety e De hu;ufmudn aurem decreris hic non agi-
tur , fed de aliis » thus Thomiftz dicunt Deumn
u‘mm» res 111(111*15 tancam faciendas fub conditione
1(] 12 pendente a lolo Deo , & nunquam implen-
. Tale eft decrefum, ur ajunt, qur‘ Deus decre-
vit praedeterminare Twoq ad p(ummmm, i Chri-
ﬂlnn ad illos muzuLt s quem ain ad illos non
mirtere decrevic -+ De  iftinfmodi qum decretis
hic agitur, & quumu, uuum {cientia fururibilium
ab illis depcnddr tanquam  cawla fururibilitaris
adtuum




|

Difputatio V. Articulus IV, 69

aduum liberorum circa quam occupaturh.xcfcier!-
tia. Relponfionem negativam probabimus fequenti-
bus Pamgmphis. Siv itaque,

6 eli

Probatur ex Scriptura [cientiam futuribilivm non
dependere a decretis conditionaris in_[enfw
T}Jﬂmgﬁ:’fa.

Matth. c. 11, dicitur ; Pz tibi Corozaim 5 ve tibi
Bethfaidas quia fi in T'yro & Sidone faite effent vir-
HHres s que faﬁm [unt in wobis, olim in ;i!z_'o & cine-
re penitentiam egiffens . Quibus ‘.:crtels Chriftus ex-
prnbr:zt s & jnﬂé cxproi)rat Judzis impeenitentiam
eorun; cofque objurgar, & jufté objurgar prz Ty-
rifs & Sidoniis , quia nempc¢ peenitentiam: egifient
cum iifdem gratiz auxilifs tum externis  tam in-
ternis; que Judzi acceperunt; & quibnfcum peeni-
tentiam agete potuerunt, arque re ipla cg]ﬂ'cnt, fi
voluiffent . Nam fi Tyrii & Sidonii non fuiffent a-
Guri peenitentiam, nifi cum majoribus auxiliis ; &
a fortiori 5 fi non fuiffent peenitentiam acturi , nifi
cum auxilio praedeterminante ad peenitentiam, & con-
fequenter cum auxilio , quocum Judzi ipfi infallibi-
liter peenitentiam egiffent , imd quocum Judei ipfi
non potuiffent non agere peenitentiam in fenfu com-
pofito, certé objurgatio Judzorum pra Tyriis & Sido-
niis, facta 4 Chrifto, nec jufta fuiffer, nec feria. Et
verd num jufte & ferid dicere potuiffer Chriftus: Ve
vobis, o Judei, qui me pradicante & miracula’ pa-
trante peenitentiam non agiris | Nam Tyrii & Sidonii,
fi apud illos praedicarem, & eadem fignafacerem , poe-
nitentiam agerent cum uberiori interioris gratiz auxi-
lio , quod acciperent; vel: Nam {i predicarem ; &
eadem figna facerem apud Tyrios & Sidonios; peeni-
tentiam agerent , ad eam agendam phyficé predeter-
minati 4 Parre meo, qui pro fuo beneplacito decre-
vit illos ad paenitendum pradeterminare , fi ad illos
me mitterer. Potuifferne fine rifu aliquo talis objur-
gatio excipi? Ar jufte & ferio dicere poruir Chriftus:
Vx vobis, o Judei, qui, me praedicance & talia figna
faciente , pcenitentiam non agitis , qui fi pradica-
rem, nec majora ant plura figna facerem apud Tyrios
& Sidonios , cum @quali vel etiam minori interioris
gratie adjutorio , magna humilicatis poenirentiam a-
gerent. Ex his aucem

Argumentor fic . Objurgatio Judeorum pre Tyriis
& Sidoniis, facta a Chrifto, fuir jufta & feria: Ergo
Judei ad peenitentiam agendam babucrunc eadem ,
vel etiam majora gratiz auxilia , * quam Tyrii & Si-
donii habuiffent , qui tamen cum iifdem , vel etiam
minoribus gratiz auxiliis non {olim potuificar agere,
fed etiam re ipfa egillent peenitentiam. Ergo Tyrii &
Sidonii peenitentiam agere potuiflent, & egiffent fine
auxilio predererminante, quo certé auxilio carnerunc
Judzi : nam fiillud accepiffent ; pecnitentiam cgif-
fent . Ergo decretum illud , quo dicunt Thomilte
Deum Tyrios & Sidonios ad peenitentiam phyfice pre-
determinare voluiffe , fi Chriftum ad illos mitterer 5
gratis: confictum eft.

Nec dicy 1. grariam pradeterminantem fe tenere
ex parte actus fecundi tantiim . Nam five fe teneat
ex parte actus primi, ut nonm difficilé probari pof-
fet, five fe teneat ex parte actus fecundi tanoin ,
femper eft virtus & auxilium, diftinGum ab omni-
bus aliis ad actum falutarem concurrentibus . Unde
femper fequitur, quod fi Tyrii & Sidonii non actu-
ri fuiffent poenirentiam fine gratia pradeterminanre,
qua Judei caruerunr , non fuiffent aduri peeniten-
tiam cum aquali aut minori adjutorio , fed cum
majori tantim 5 quocum ipfi etiam Judwi peeni-
tentiam egiffent . Quo pofiro, nec julta, nec fe-
ria potuit effe objurgatio Judeorum pre Tyriis &
Sidoniis.

Nec dic, 2. Judzos caruiffe quidem gratia prade-
terminante, fed fua culpa caruiffe , quia potuerunt
eam habere, eamque habuiffent, nifi gratiz prave
niennt rechitiffents vel, fi vis, fi fefe a gratia pra-

Simonnet Theal. Tom, I,

veniente moveri fiviffent . Traque propter tefiften-
tiam, non poﬁtiva:n, fed negativam, gratia prade-
terminante privari funt, proindeque hanc privatio-
nem {ibi imputare debuerunt. Nam 1. hec refiften-
tia] negativa eft plané inineelligibilis 5, & videtar
merum effe (ubzcrfuginm. 2. Dicere, qu‘od in pore-
ftate libera. hominis fit accipere vel mon accipere
gratiam efficacem , quam efle gratiam predetermi-
nantem volunt Thomifte, € diametro pugnat cum
dodtrina S, Augultini , juxta quem graue efficacis
collatio pendet ex mero beneplacito Dei, qui cujus
vule milererurs & quem vult indurat, & confequen-
ter unum, quia vult, vocat quomodo fCit ei con-
gruere, ut vocantem non refpuat 3 & aliom , quia
non vult, non fic vocat. Sed de his alias.

Denique fic adhuc argumentor contra Thoimiftas.

Tunc nec jufta, nec feria eflt objurgario unius pre
alio, cum is, qui objurgatur, fe vimpcmbilcm red-
dit in iis circumftantiis , in quibus alter' fe wirupe-
rabilem redderer , & @ contra fe laudabilem redde-
ret in iis citccumftantiis , in quibus alter (e reddic
laudabilem . Pater ex terminis . Atqui in [yltemate
Thomiftico Judzi fe vituperabiles reddunt in iis
circumftantiis, in quibus fe etiam vituperabiles red-
derent Tyrii & Sidonii , & ¢ contrd fe laudabiles
reddunt in iis circumiftanmis , in quibus fe redderent
laudabiles Tyrii & Sidonii. Nam Tyrii & Sidonii non
magis egifient peenitentiam , quim Judei, fi parti-
ter deftiruti fuiffent gratia pradeterminante 5 & €
contrd Judei tam egiffent peenitentiam, quim actu-
ri erant Tyrii & Sidonii , fi pariter grate prade-
erminantis auxilio infiructi fuiffent . Ergo in fyfte-
marte Thomiftico nec jufta nec feria effe poruit ob-
jutgatio Judzorum pre Tyriis & Sidoniis, proinde-
que hoc fyftema deferendum eft , & rejiciendum
illud decrerum, quo Deus dicitur voluiffe Tyrios &
Sidonios predeterminare ad peenitentiam , fi Chri-
ftum ad illos micrerer; preferrim: cim cjufmodi de-
cretorum nullum in Seriprura , auc Pacribus exter
veftigium,

()Zj. 1. Ex his Apoftoli verbis 1. Cor. c. 4. Ouis
e difcermit r{!sid babes 5 z]uﬂd uon accepifts @ olten-
ditur primam radicem difcretionis, qua is qui bené
operatur , difcernitur ab illo; qui mualé operarur ,
effe ipfum Deum , non liberum hominis arbitrium.
Arqui adauffa fcientia futuribilium , independente 3
decreris ablolutis ex parte actus, & conditionatis ex
parte objecti, homo , non Deus , eft prima radix
hujus dilcretionis in ftatu conditionaro . Ergo , é&cc.
R. n. min. Nam in (tatn conditionato nec datur ,
nec dari poteft dilcretio unius ab alio , tanquam bo-
ni d malo. 1. Enim ex ‘eo quod unus conyertere-
tur, & aleer non converteretur, fi ponercrur aliqua
conditio, non fequitur quad unus fic bonus, & al-
ter malus; fed rancum quod unus effer bonus , & al-
rer malus poﬁm aligua conditione , & ita quod ,
pofita aliqua conditione , unus ab alio difcernerecur.
2. Quiconverteretur, {i poneretar aliqua condirio 5
non converteretur , i poneretur alia ; & ¢ con-
trd qui non converteretur , {i poneretur conditio,
qua pofita, convertererur alius ; converteretur » fi
poneretur alia conditio , qua pofitaalius non conver-
tecetur . Unde quandiu hereeur in ftacu conditiona-
to, neuter potits eft bonus, quim malus, aut po-
titis malus, quim bonus; & ita quandiu h:rrer_ur in
ftatn conditionato, neurer ab alio difcernitur, fedeft
xqua utrinfque condirio . 2. Ex duobus , quorum
unus bené agic, & alius malé agit, unus ab alio di-
{cernitur, tanquam bonus & malo ; & tamen qui be-
né agic» malé ageret, i non adjuvarerur tali auxilio,
& ¢ contri qui malé agit , bené agerer , fi alio ay-
xilio adjuvaretur. Ergo unius abalio, tanquam boni
i malo, difcretio non fit in ftatu condirionato , fed
in abfoluto tancim.

Praterea, etamfi concederem, in ftatu conditio-
nato fieri aliquam difcretionem unius ab alio, ran-
quam boni 4 malo , tamen in mea hypothefi hac
difcretio non cffet a4 voluntate humana fola , fed 3

g 3 volun-




70 Tractatus 1. De Deo Uno.

voluntate ‘humana , & graria : effer enim 2 condi-
tione , conditio autem prarer volunrarem huma-
nam includit gratiam . Imd heze dilcrerio ita effer
2 voluntare humana & 4 gratia, ut in illa primas fibi
partes jure merito vindicarer gratia : nam conditio
wncludic volunrarem , ut canfam inferiorem , fubal-
ternatam, nec adtyram nifi premoram ; gratiam ve-
td ut caufam fuperiorem , fubalternantem , & non
movendam , fed moruram, pofita conditione , Un-
de hzc qualifeumque diferetio , effet rantim i vo-
lyntate ur caufa inferiore , fubalrernata, &c. effet
verd 4 gratia ut caufa fuperiore, fubalrernante, non
movenda, fed motura, & ita narura prigs influxu-
ra in aftum falurarem , pofita condirione . Unde fe-
quitar, quod in mea hyporhefi difcretio illa , in fia-
tu conditionato exiftens , effer a gratia , tanquam i
prima radice .

Dices. In noftra hypothefi homo in ftacu condi-
rionato pofitus , primo transferrer atum bonum 4
ftatu mere  poffibiliratis ad ftatum aliquem  futuri-
tionis , nempé ad fururitionem conditionatam, Er-
go in illo ftatu fe primo difcernerer. R, n.anr, Nam
1. fi in Ratu conditionaro ficrer aliqua translatio &
ftatn mere pofibilifacis ad ftacum aliquem fururi-
tionis, hxc rranslatio , vr parer ex modd dickis ,
effer primd a gratia , non ab hominis vuluntare ,
quia effer 3 gratia ur caula fuperiore , fubalternan-
te , non movenda , fed motura , & conl’equen:cr
{r natura Pl'jl\ls influxura, pofita conditione. 2. In
ftatu condittonato nulla fic translatio , Nam fi fit,
vel actione poffibili, vel atione aduali, vel actio-
pe fururibili, Non primum ., Nam rransferre actione
pofibili, nihil aliud eft, quam poffe transferre. Non
fecundym, Nam in ftarn conditionato pendet con-
ditig, que adtioni actuali prefupponitur . At pen-
dente condirione, actioni actuali prefuppofita, nec
eft, nec potelt effe actualis actio. Non rerrium. Nam
trangferre actione fururibili , nibil aliud eft , quam
translacurum effe, fi aliquando ponenda effer aliqua
conditio.

3. Itaque independenter ab omni translatione, qua
fit velsab homine , vel 4 Deo per decrerum ablolu-
tum ex parte actus, & condinonatam ex parte ob-
jecti , ackus aliquis non folum poffibilis , fed etiam
futuribilis € 5 bhoc ipfo quodd verum eft dicere »
Non folim poffer effe , fed etiam effer , i pone-
retur talis conditio 3 vel 5 fi vis, hoc iplo precisé

udd 5 pofita conditione , non foliim poffer eflc ,
?ed eriam revera effet , Sic ug pegnitentia Tyriorum
effer furoribilis , neceffe non [l:li[ ur 2 ftaru mera
poflibiliratis ad ftacum aliquem fururitionis transfer-
recur vel 4 Tyriis ipfis ; vel a Deo decernente il-
los ad peenitentigm  predeterminare 5 aur quocim-
que alie modo efficaciter movere ; fi Chrilftum ad
tllos mitterer 5 fed fatis fuit , quod , Chrifto apud
Tyrias przdicante , & figna facicare , quz fecerat
apud Judzos, Tyrii non folim potuiffent , fed e-
riam Te ipfa voluiffent agerc panitentiam; hoc ipfa
enim verym eft, fururnm fuiffe; ue Tyrii peniten-
yiam agerent , i futurum fuiffer , ue Chriftus apud
illos predicaret; & veré dici poteft: Furtara fuifler
peenitentia Tyriorum 5 fi futura fuiffec apud illos
pradicatio Chrifti ; & & contrd non nifi falsd di-
eereryr : Peenitengia Tyriorum non fuiffer fatura ,
epiamfi predicatio Chriftt apud illos fueura fuiffer .
Quod eft , Tyriorum peenirentiam non folim poffi-
bilem, fed etiam futuribilem fuiffe , & ira non fuife
meré paffibilem .

0Obf, 2. In hypothefi fcientiz futuribilium , inde-
pendents & decrero abfoluto ex parte actus , & con=
dirionata ex parte objecti , falfum eft illud a Chrifta
dictum Joan, ¢, 15, Now was me elegiftic y fed ega
elegi was « Atqui hoe non poreft admicei . Ergo ,
&¢. Prob, maj, In hac enim hypothefi Deus , ante-
guam eligat Petrum ad converfionem ,  deber inde-
pendenter ab omni decreta fuo actu cxiftente preevi-
deve , qudd Petrus converteretur 5 fi praveniretur
tali auwilio gratiz . Atqui converfio illa Peui , in-

dependenter ab omni decreto divino actu exiftente,
& fub fola conditione ralis gratiz futuribilis, et ele-
¢tio quedam, qua Petrus Deum eligit convertendo
fe ad 1llum , & qua proinde priis eligit Denm in
fawn conditionato , quim ab eo eligatur in faru
abfoluto . Etgo falfum erit , quod (g.'hri&us dieir
Non wos, .

R. 0. maj. Ad prob. N. min. Nam per illam con-
verfionem , independenter ab omni decrero divino
acku exilftente , & fub fola conditione rtalis gratiz
furpribilem , Petrus nullarends adtu converritur ad
Deum. Alind enim eft acku converti, & alind con-
verfum iri, fi ponererur aliqua conditio : quandiu
enim pendctAcondi:io, tandiu pcndct effectus ejus,
& 1ra quandin nec cft , nec fotura cft conditio ,
tandin nec eft , nec fururus eft effectus ejus. Pro
illo autem priori ad omnia decrera divina, pro quo
.veram eft dicere, Converrererur Petrus 5 fi rali gra-
tia preveniretat , ac proinde pro quo Deus pravi-
det, quod converteretur Petras , fi tali gratia pre-
venirerur, adhuc pender conditio, nec ¢ft, nec fu-
rura eft conditio . Ergo pro illo priori adhuc pen-
det converfio Petri, nec eft, nec furura elt conver-
fio Perri . Ergo pro illo priori , pro quo eft folus
ftatns condirionatus, Perrus non c]igir Denm, imo
nce electurns ef, Sed ab utroque prefcindit faltem,
ficat faltem prefcindic & converfione fua, non fo-
lam. uc prefenti, fed etiam ut furura. At verod pro
pofteriori inftanti, pro quo funt decreta divina, ac
proinde pro quo, ur {upponitur , Deus datarus eft
ralem gratiam Perro , fururum eft , ne Perrus con-
vertarar, & ira fururum eft, ur Perrus per conver-
fionem fuam eligat Deam , Sed quia non conver-
tetur; nifi quia a Deo ex pura mufericordia prave-
nietur tali gratia, nec prazvenicrur tali gratiaa Deo,
nifi quia 3 Deo ex pura mifericordia- ab zrermno ad
converfionem electus fuir, non eft pris electurus
Deum per converfionem fuam , gnim ab eo ad il-
lam eleétus fuerit 3 imo non eft electurus Deum
pet converfionem f{uam, nifi guia prids & Deo mi-
fericorditer ad cam electus eft,

064, 3. Decreta abfoluca ex parte adtus, 8 condi-
rionara ex parte objecti , funt omnind confentanea
facris Scripruris . Ergo convenienter dicitur 5 fcien-
riam furoribilium niti decretis ejufmodi . R. facris
Scripmrisgané confona efle decreta abfoluta cx par-
te actus, condirionata ex parte objecti, quz funt
de re aliqua rantum ponenda {ub conditione penden-
tc A ereatura; quale eft iftud: Volo falvare Judam, fi
perfeveret in gratia. At decretorum abfolutorum ex
parte actus , & conditionatorum ex parte objecti ,
gue funt de re aliqua tancum ponenda fub condi-
tione pendente i folo Deo, & nunquam implenda,
quale fingitur iftud: Volo predererminare Tyrios ad
peenitenuam , fi mittam ad illos Chriftum meum ;
nullum unquam repericrur  veftiginom in Scrip:tlri<
dwvinis , nec ab exiltenria aliorum concludi poteft
ad corum exiftentiam ; ctim fint difparata » nec ad
rationem providentiz pertingant , ficut alia , & ad
extra nihil plan¢ operentur , nifi quod utcumgque
fubveniunt Thomiftis laborantibus 1 eludenda ar-
ghmentorum noftrorum_efficacia.

§ IL

Prabatur ex S, .Auguftino dari in Dea feientiom fi-
turibilinm o ab omni decreto aitu exiffente
independentem |

S. Augofiinus lib, 1. ad Simplicianum q. 2. fic
loquitur de iis, qui vocati nan veniunt, hoc eft ,
qu vocaoni refiftunt: Sz wellet etiam ipforum i
[fereriy poffer ira vocares q.'w.'mado illis aptun effers ut
& moverentur 5 irfrffit'gcr':'?ft » & fequerentur.
Et pauld poft de iis, qui vocationi confentiunt : Ezff
wmultos vocer 5 eorum tamen miferctur 5 quos ita vo-
car 5 q:zamada eis vacari apium eff 5 ut ﬁzf.'mmw H
& inferitis : Cujus miferetur > fic enm vocat 5 quo-
mwodo (Cit e CongrueEre 5 WL VOCANIENE Hol rquﬁi.zf o

S nac




Difputatio V. Articulus IV. 71

Unde fic argumentar . Ex 8. Augaftino Deus cered
& infallibiliter novit , quomodo guilque vocandus
fit, ut vocantem non refpuar, fed ur & movearurs
& intelligat, & fequatur . Sed hzc cft fcientia futu-
ribilium independens ab' omnt decreto d‘zv_ino,‘?:é}u
exiftente . El‘go ex'S. Auguftino datur in Deo fcien-
tia fucuribiliuny, ‘ab omni decrero divino , actu cxi-
fiente, independens.

Tora difficultas eft in minore , & prob. Nam 1.
hzc (cientia , qua Deus certo & im'al‘;ibili:cr_ fo-
vit quomodo , &c. vel el fcientia fimplicis ;n_tcl—
ligentie , vel fcientia vifionis , vel denique Icien-
tia futuribilium . Non primum . Nam {cientia fim-
plicis intelligentiz verfatur tantim circa Po!il'm_!m
uc fic , & neceffario fueuribdia fub aliqua conditio-
me includente caufam neceflariam , cum effectu fuo
neceffarid connexam . Unde fcientia fimplicis in-
telligentiz non verfatur circa vocationem congru-
am , & confenfum voluntaris liberum, nift ur pof-
fibiles . Non fecundum . Nam fcicntia vifionis eft
feientia rerum exifténtium ue fic. Unde verfatur cir-
ca vocarionem congruam & confenfum voluntatis,
ut exiftentia pro aliqua differentia temporis . Praz-
terea , [cientia vifionis fupponit in Deo decretum
abfolutum vocandi congmé , & ab eo fuo modo
depender . At fcientia, de qua hic agitar , prafup-
ponitur huic decreto, illudque divigit , prater quam
quod elt in Deo eriam refpedtu illorum, quos non
decrevit Deus vocare congrue ; cft enim in Deo
criam refpectu illorum , qui vocari noa veniunt .
Ergo terrium dicendum eft , nempe quod hac (cien-
tia, qua Deus cerrd & infallibiliter novit 5, quo-
modo quilque vocandus fit, ur vocantem non ref-
puat, fic [cientia futuribilium, qua feilicet Deus cer-
to & infallibiliter novit confenfum liveré ac proinde
contingenter futuribilem effe fub conditione talis vo-
cationis ; five , quod idem cit, qua Deus cereo &
infallibilirer prafcic , hominem liberé & contingen-
ter fecuturum effc vocationem, fi tali modo voce-

‘tur . Hze enim fcienria non eft feientia s qua Deus

novit vocationem ira congruere homini , ur vocan-
tem non pofiit refpuere , vocantem non pofiit non
fequi ; fed qua przcisé novit vocationem homini
ma CE‘!”nglCIL s WL » ﬁ 1fa vocCetur s vocantem non
fir contemptutus, vocantem fit fecururus; quamvis
pofler, f vc_iiu:, non fequi, & refpuere.

2. Hec fucucibiliom fcientia , fecundim men-
tem S. Doctoris , eft plané independens ab omni
decrero actu exiftente . Nam fi dependet ab aliquo
decrero actu exiftente , vel & decrero abfoluto tum
ex parte fubjecki , tum ex: parte objecti, quo Deus
€os , quornm miferetur , decrevit vocare , quomo-
do eis aprum cft, ut vocantem fequantur ; vel &
decrero abfoluto ex parre fubjedti , & condiriona-
1o ex parte objecti s quo Deus decrevit fub aliqua
conditione , ab ipfo folo pendente , & nungquam
ponenda , cos , quorum non mileretur 5, & fub
aliqua conditionc, wem ab iplo folo pendente, fed
ponenda aliquando , eos, quortim miferetur , vo-
care , quomodo illis aprum eft, ur fequancur vo-
Cangemr. NE“I['U.I'H d{ci OTEﬂ. Nﬂi] Primum. N"IHT
tali decrero 5 juxta S: ctorem , fetentia fururibi-
lium prazlucet , cique proinde prafupponitur. Pre-
terea , ex codemr Doctore {cientia illa eft in Deo
etiam relpectu eorum -, quorum non milererur Deys,
ac proinde refpectu edrum , ad quos tale decrerum
non perriner . Non' etiam fecundum . Nam decre-
torom de re ponenda fub conditone aliqua, i fo-
lo Deo dependente , five aliquando , five nunquam
poneada , nullum in S. Auguftino veftigium repe-
rics . Adde ejulmodi deerera fore plané immilia, &
rquc&u corum , quotnm Deus non mifererir, quia
nihil circa illos operarentur ; & refpectu illorum ,
quormmn miferecur Dens , quia illis fufficic decrerum
abfﬂlurlm_l. Deinde ponete in Deo decretum de dan-
da vocatione fub conditione aliqua, ab ipfo folo Deo
pendente, cum decrero abloluto de eadem vocatione
danda, faris frigidum & ineprum eft.

Simonnet Theol. Tom, I,

Przterea , hac futuribilium fcientia , fecundiin
Auguftinum ," cft ea, qua Deus cercd & infallibili-
ter novit , homini, {i ita vocetur , vocationem fic
aptam fore , ur vocautem fir fecucurus : eft enim ,.
quod idem eft , fecundum Auguftinun , {cientia,
qua Deus certd & nfallibilirer novit , quomodo
homini vocark aprum eft , ut vocantem liberé fe-
quatur. Ergo, fecundum Auguﬂinum » hujus [cien-
tie fururibilinm objeGtum et libera connexio con-
fenfus voluntatis cum ralitate vocationis , ur pofice
in ftaru conditionato ; vel fi vis, eft talitas voca-
cationis , poﬁr:c in ftatu conditionato , liberé con-
nexa cum confenfu voluntatis , unde refultar hzc
veritas : Si homo ita vocaretur in talibus circum-
ftantiis , hzc vocatio ira illi apta effer , & con-
grueret , ur vocantem hberé fequeretnr : cujus ve-
ritatis , uc per fe manifetum eft, conditionem fe-
quitur {cientia futuribilium , qua circa illam oc-
cupatur ¢ ita ur fi hezc veritas dependeat ab ali-
quo decreto atin exiltente , ab eodem dependeat
fcientia futuribilium 3 fi verd hec veritas fic inde-
pendens ab omni decreto actu exiftente , a nullo
pariter fit independens feientia futaribilium . Ex his
autem

Argumentor fic . Scientia futuribilinm , quam S.
Augultinus agnofcic in Deo , non magis dependet
ab aliquo decreto adtu exiftente , quam hxc veri-
tas , S1 homo ira vocaretur , &c. Atqui hzc veri-
tas 4 nulllo decrero actu exiftente depender. Ergo
nec {cientia fururibilium , quam agnofcir S. Augu-
ftinus . Prob. min. Hec veritas , St homo ita vo-
caretur 5 &c. fundatur in talitare , few aptitudine
vocationis  vi cujus talis vocatio, in ftacu condi-
tionato pofita , connexa eft cum confenlu volun-
tatis humanz . Ergb hzc wveritas , St homo ira
vocarerur , &c. non magis dependet 4 decreto ali-
quo acky exiftente , qu;‘zm talitas illa feu aptirndo
vocationis , qua pofita , fequeretur confenfus vo-
luntatis humanz . Arqui talitas illa feu aptirudo vo-
cationis 5 &c. cft plané independens ab omni de-
creto actu exiftente , non quidem gquantum ad exi-
ftentiam , de qua hic non agitur , fed quantum ad
rationem & veritatem objectivam . Sive enim Deus
decernat aliquid vel abfolutc , vel condirionaté cir-
ca hanc vocationem, five non, [emper cft ralis vo-
catio, {ic apta vocatio , ‘ur ea pofica, liberé fequere-
tur confenfus. Ergo hzc veritas, St homo ita vocas
retur , &c. ab omni decreto actu exiftenre omnind
independens eft, & conlequenter ipfa fcientia , qua
circa illam verfatur , &, ea (o modo exiitente, non
poteft in Deo non effe.

Nec juvar dicere, vocationem, quam novit Deus
fic homini apram fore, ut fi ita vocaretur, vocantem
fequercrur, effe, in mente S. Auguftini, vocationem
ex natura {ua efficacem, Nam 1. hoc repugnat do-
érinz Thomiftaram , qui cfficactam vocationis 5
non in ipla vocarione ; fed in auxilio et {uperaddito
confticunc. 2. Vocario ex narura fua efficax , fuir
ignora S. Auguﬁino > ut f{uo loco oftenderur . 3.
Vocatio illa ex natura {ua efficax, vel eft neceffarid
connexa cum confenfu, vel contingenter tantim &
liber¢. Si primum. Hec vocatio non eft gratia ab
Aungultino, fed a Luthero & Calvino afferta, & cons
fequenter vocatio, quam Deus feir homini ica con-
gruere , ur fi ea vocarerur , vocantem f{equeretur ,
non eft fecundim Auguftinum, fed fecundam Luche-
rum & Calvinum vocario ex natura fua efficax . Si
fecundum . Pugnantia dicuntur . Nam vocationem
effe ex natura {ua efficacem , & ramen non effe con-
nexam cum confenfu volunratis, nifi contingenter &
liberé , inter fe manifefté pugnant. Si enim voca-
tio illa eft ex natura fua efficax, tam repugnat non
exiltere confenfum;, illa exiftente, quam repugnar il-
lam fimul exiftere, & non exiftere; vel fi vis, quim
répugnat illac fine natura fna , hoc eft , fine fc ipfa
exiftere. Nec dic vocarionem illam dici ex nawurafua
efficacem, quia morali necefficare conjunéta eft cum
confenft, Nam 1, hiec moralis necefficas vel caliseft,

E % ut




€a nunghlam conjungatur r_?itfenm;_{s: tunc
ipfa ncceilitas phylica, nec eft moralis necel-
firas, nifi voce tenus; vel talis eft, ur cum ea dit
fenfus poffit conjungi, & quandoque conjungatut,
quamvis difficilé, & runc non impedit quidem con-
ungenrem & liberam connexionem vogarionis cum
confeniu , led nen nifi abufivé dicitur confltiruere
vocationem ex nacura fua efficacem, & femper ha-
bemus inrentum noftrnm, nempe qubd 5 Augufti-
pus agnoverit in Deo independentem ab ommi de-
crero actuali fcientiam furyribilium, quaDeus certo
& infallibiliter novic , quid (]Uiiibt‘[‘ homo contin-
genrer & liberé acturns aur non acturus effer, urrum
licer vocantem fe us - an nen lecuturus effer,
| vecatione VoCarcrur, quLlntll[ﬂVIS (iC vacatus
poffet vocantem fcqui , vel non fequi pro arbitrio
criam in fenfu compofito vocationis.

Obj. 1. S, Auguftings lib. de prad. Sanct. c. 10,
fic loquitur : Predeffinarione quippe Dens ea prefci-
wit, que fuerat ipfe faffurns. Arqui S. Doctor hic
nomine pradeftinationis ineelligic decretum abiolu-
rum cx parte actus, é\ condirionatum ex parte obje-
¢ti 5 & nomine pralcientiz , qua dicic Deum pra-
feiffe que fuerar ipfe facturus, intelligic fcientiam ,
qua Decus dependenter ab hoc decreto novir actus
hberos fururibiles. Ergo, &c, R, n, [1:!:11::1113[11111 quoad
urramque parcem. Nam 1, S. Dedfor nomine pra-
deftinationis inrelligic abloluram & efficacem ‘pra-
parationem mediotum , que electis dantur in tem-
pote 5 & quibulcuym falutem cecro & infallibilicer
confequunwur, Hanc enim predeftinationem lib. de
bono perlev, c. 14. Praftientiom & praparationen:
beneficiorum Dei 5 quibus certiffime liberantur  qui-
cnmgue liberantur , definit, & docer pertinere ad {o-
los clectos : fic enim profequitur : Ceaters auten »
nempe non eleéti , wbi #ifi in perditionis ju-
ffo diweno judicio r squinturs wbi T'yris velichi funt
@ Sidonii , qui etiam credere porverynr (- fiquidem
te ipla credidiffent, ) £ mira illa, &e, Iraque jux-
ta 8, Dodtorem, teprobi, puta Tyrii& Sidonii, ad
I Yinarionem illam , df qua practar lib, de pred.
Sanct. & lib. de bono perfeverantie, 11115].1tcnflspt:i‘--
tinent, aut perrinuerunt, & tamen fecundium Tho-
miftas peenirentia Tyriorum & Sidoniornm a Deo
decrera fuerar (ub conditione. Unde flequitur mani-
fefi¢, pradeflinationem illam, de qua. traétat S, Au-
gnl’hmq libris citatis , aljam prm‘l’us effe 3 decretis
abfolutis ex parte actus , & conditionatis ex parre
objecti, ad qua confugiunt Thomitte.

2. S. Auguftinas nomine prafcientiz, quam fun-
dat in predeftinatione, intellesic preefciennam abfo-
hutam, qua Dens ab zterno prafcivit, que fuitipfe
facturns in rempore , nempe opera falucaria electo-
rum, que facir, faciendo. ur fiant ab electis: nam,
pt 5, Dodtor ibidem docer , Deus facic noftra bo-
na opera, faciende , ur ea faciamus ; facit autem ,
juxta mentem 5. Doctoris, ut pater ex verbis ejus
ad Stmplicianum iupriz laudaris, facig, inquam , ut
faciamus, vocando nos, quomodo nobis aprum cft
ue velimus facere, & faciamus . Hanc porro abfo-
lutam prefcienriam bonorum operum fundat in pya-
dettinarione S. Dodtor , guia in tantum 4 Deo ab-
folué prafciuntur bona opera » in quantum futara
funt ; in tantum fotura funt , io quanmm a Deo
funt mifericorditer praparata & predeftinata , hoc
eft, in quantum ex ipeciali & puré liberali erga cle-
€tos benevolentia ¢leckis pm‘pamvir & prdeftinavit
Dens vocationes congruas, & auxilia gr:».[i:r effica-
cia, quibufcum fidei & aliarum virturum actus fa-
lutares exercituri funr in rempore,

Ex hac antem doérina duo efficit 5. Doétor. 1.
Deum non de moftro , fed de fuo przicire opera
noftra falugaria, hoc eft , Deum prefcientiam ope-
yum noftrorum faltariom , quaim haber , non de-
e nobis, fen viribus arbitrii noftri, fed fibi, fen
wite fuxe pradefiinarioni, qua arbitrio noftrode
1d bonum faciendum infufficientd, milericarditer
paravir auxilia, non qualiacumque, fed congrua

> Tracatus I De Deo Uno.,

& ecfficacia. z. Et ita opera noftra faluraria effe do-
na Dei, utpoté ab eo non tantam abfoluté prafci-
ta , fed eriam preparata & prezdectinara in @terni-
rate , & 1n tempore fadta tanquam i faciente per
vocationem congruam ut faciamus : ciim € contra
mala hominum opera fint 3 Deo prafcica tantum ,
non predeftinata , & ita Deus mala nofira opera
prafciar abfolure, non de fuo, fen de fua praedefti-
natione, fed de noftro, feu de noftro arbirrio libe-
¢ 4 regula mornm defecturo » Deo illud ad defi-
ciendum neque predeflinante in @ternitare , neque
impellente in tempore . Unde nebis, & nullatenus
Deo, imala noftra opera impurare debemus.

Dices . Verba illa, que fuerat ipfe fatturns , ma-
nifefté fignificant S. Doctorem loqui de operibus ,
non fueuris , fed fururibilibus, & confequenter non
de {cientia abfolura, fed de conditionali. R.adhanc
inftant . S. Auguftinum per hzc verba , gue fuerar
ipfe faflurus, 1dem intelligere, ctimait: Predeffina-
tione Deus ea prefcivits quat fierar ipfe fatturuss ac
intelligic , cum inferius codem cap, dicit: Quando
promific Dews Abrabe in femine ejus fidem gentinm,
s 5 Patrem multarine gentium pPofui te «... pro-
mifit 5 quod ipfe fallurus fuerat . At bic manitefté
per illud , z';aoaf ipfe fabturus fuerar , im:]ligit rem
abfolu¢ faruram , nempe converfionem Gentilium
ad fidem, per Chriftum faciendam . Ergo, &c. Si-
militer cum ait: Predefinatione Deas ex prefeivit,
gie fucrat ipfe fatburus 5 inelligic opera clectornm
falutaria , abloluté forura , urporé 4 Deo praparata
& predeltinata; quare flatim (ubjingic : Unde dilkum
t. Fecir s que futara fune . Denique ciim S. Do-
Cror dicit , Pradeffinarione Deus ea prafcivit , que
fuerar ipfe fatlurus, perinde eft ac fi dicerer : Pre-
deitinatione Dens ea prafcivit, que iple decreverat
facere. At certé, qua fimpliciter decreverat facere,
& que re ipfa erat facturns » quia {impliciter de-
creverar ea facere, erant non conditionaré, fed ab-
foluté furura.

Obj, 2. S. Auguftinus eod. lib. de przd. Sand,
c. 9. referens illud, quod in lib. contra Porphyrium
dixerat, videlicet zunc volus(fe bominibus apparere Chri-
Slum, U’ apad eos prddi:.zr:l dottrinam {uam quan-
do [ciebar , & ubi fcivhar effe , qui in eum fucrant
greditari; hec addit: Cernitis me fine prajudicio la-
tentis confilii Des, aliavumque canfarsm , hoc de pre-
[rientia Chrifti dicere voluiffe, quod convincende pa-
ganorin infidelitati, qus banc objecerant 7514&'0?15)7.’,
Sufficere videvetur? _O__Eid enim eft werins, t[!rém pre-
Jeille Chriftum 5 gui 5 & quando o & quibus locis in
cum fuerant credituri 2 Sed utrnm , predicato fibi
Chrifto ., 2 fe spfis habituri effent fidem 5 an, Deo
donante » _ﬁ-;mp:m’i; id et 5 wiram tantummods cos

pr o an ttiam predeftingverir Deus quarere
ac aifferere tunc neceflarinm nor putavi , Ex his

aucem :

Hoc eruitur argumencum. S. Aug, in lib. contra
Porphyrium, cum feriberet , tunc voluiffe apparere
hominibus Chriftum, quando [ciebat, &cc. intellige-
bat conditionalem fcientiam, qua Chriftus noverar,
quinam, quando , & ubi in eum credituri effent ,
{i eis predicarer. Er ut ipfe reftarur in lib. de prad.
Sanét, ¢, 9, verbis laudatis, hoc fcribebar fine pra-
judicio latenris confilii Dei . Atqui S. Auguftinus
per illud latens confilium Dei, cui prajudicare non
intendebar , intelligic decretum abfolutum ex parte
actus, & conditionatum ex parte objectt, quo fub
conditione 3 fe ipfo folo pendente decreverar, qui-
nam, quando & ubi phyfice pradeterminandi eflent
ad credendum, & ira quinam, quando, & ubi el-
fent credicurt in Chriftum . Ergo fenfic 5. Augufti-
nus fcientiam conditionalium feu futuribilium pen-
dere ab hoc dectero.

K. n, min, Jraque S. Auguftinus , five loquatur
de icienria conditionali Chrifti, five , quod verius
eft, de abloluta, verbis landatis ex libro contra Por-
phyrium, per latens illud confilium, cui przjudica-
re non intendit , cered certius intelligic praedeftina-

fionem




g :

Difputatio V.
tionem illam, qua ab wterno & ex pura milericor-
dia PI’;‘CP:IL‘J\-’i[ Dens eleétis media ad falutem con-
fequendam efficacia , proindeque ftaruic eos vocare
ad fidem , quomodo I[cicbat eis congruere , ur Vo~
cantem non refpuerent , {ed ur & MOoVErentur 5 &
inrglligf_’i'eﬂt, & fequerentut, amplectendo doctrinam
evangelicam, cateris omnibus relictis in mafla per-
dirionis. Nam ut probet fe fine przjudicio latentis
confilit Dei dixiffe , tunc voluiffe homigibus appare-
re Chriftum, & apud eos predicari doctrinam [fuanms
qmﬂaia [eiehat o & ubi fciehat ,7"’5 in enm ﬁ:f'r‘d{it
credirurs 5, oblervar cap. citato 1;?3. de prad. S:md:.
fe tunc querere & differere noluifle, wtrum, predi=
cato fibi Chrifto, a fe ;'p/z'.r babituri ¢ffent fidem s an
Deo donanre [ampture, id eft, utrum tantummodo eos
préfcieric, an etiam predeftinaverit Dens; &, quod
fubiacelligi deber , multd Flninf!\‘ afleruifle , quod »
pradicato [(ibi 1lto, a fe ipfis fidem habicuri el
{ent, non Deo ante fumpruri, & quod cos ran-
tummodo praicieric Deus, non eriam pi‘:ttlt‘ﬂin:we-
ric . Unde concludit id quod- dixic , relpondendo
rune woluiffe hominibus apparere Chriftum 5 & apud
eos predicari dollrinum [uam qumxdﬂ feiehat , &
ubi (ciebat qui in ewm fuerant credituri , non pu-
gnare cum latente illo confilio; quo Deus ab zter-
no milericorditer elegit , prazdeftinavit, & liberare
ftatuit eos, qui reipla credunt Evangelio , & cre-
dentes {alvantur, cateris omnibus julto fed occulto
judicio in maffa perditionis relictis. Unde fante ve-
ritare- relponfionis fuz, adhuc refponderi potuiffet ,
tunc voluiffe hominibus apparere Chriftum , quan-
do fciebat 5 & ubi fcicbar effe cos, quos Deus ab
xterno. elegerat, & a mafla perditionis liberare fta-
tuerat, donando eis fidlem, & in fide, qua pet di-
lectionem operatur, perfeverantiam, arque ad bhunc
finem illis ab @rerno milericorditer praparaverat con-
grua grari@, auxilia tum interna tum externa, ac
proinde & ipfam doétrine Chriffiane pradicationem,
Proinde quod dixi 5 inguic S, Dockor , tunc weluiffe
hominibus apparere Chriftum, & atud eos predicari
doilrinam [uam Quande [ciehats & ubi (cicbat effe,
qgui in evm fuerant credituri; poffet etiam fic dici 5
tune. voluife hominibus apparere Chriftum s & azp.kd
eos pradicars doltrinam fuam , r{.'«.-mda feiebat 5 @
ubi fr:'.‘lt’![b':'i- effes qui-elefti fuevant in ipfo, antemun-
di confbitntionem . Ex quibus poftremis verbis vides
latens confilium Dei, cui noluit prajudicare S.Do-
&or in libro contra Porplryrium , ‘quod “expreflic
Apoftolus , ciim dixic Ephel. c. 1. Elegit nosinipfo
( Chrifto ) ante mundi confEitutionens 5 ut effemns
faniti O immaculari in confpettuejus, juxta S. Doéto-
rem electionem effe. Hac autem electio eft gratui-
ta yoluntass qua Deus abloluté & efficaciter voluit
certos homines , cateris in maffa - perditionis. reli-
&is , ad fanitatem , & wvite puritatem , cum finali
perfeverantia conjunétam pervenire , ut ipfe Augu-
{tinus interpretatut.

Dices, apud Auguftinum, Deun folummodo pra-
{civiffe fidem hominum fururam, & homines illym
habitaros efle 4 fe; item homines non habere fidem,
nifi Deo illam donante; & Denm corum fidem non
folim prefcifle, fed etiam pradeftinafie, quiconver-
tuntur . Arqui homines nec in ftacu abloluto nee in
conditionato fidem habent aut habituri fune i fe
1pfis, fed in urrogue ftatn -habenr aur habituti func,
Deo donante . Ergo in utroque flatu non folum
prafcitur eorum fides 5 fed criam predeftinarur , &
ita in utroque ftarn non prefcicur, nifi dependenter
d decreto abloluto tum ex parce actus, tum ex par-
te objecti pro faru abfoluto, item abfoluro ex patte
aftus , fed conditionato’ ex parte objedi pro ftara
conditionaro .

K. I.c.min, quantiim ad fatum abfolutum. Nam
revera multi homines habent & habiturj funt in fta-
tu abioluro fidem . Unde illam habent & habicuri
funt vel a fe, hoc eflt, ex folis arbitrii viribus, vel
Deo donante, hoc eft, ex viribus gratiz congruz,
tllis ab zterno gratuitd & milericordicer preparate

Articulus 1V. 73

a Deo, iliofque in tempore vocantis & vocatura: ad
fidem, quomodo eis apram eft, & erit ur credant.
Primum autem fidei repugnar. Superelt crgo ut di-
catur homines nec habere, nec habituros effe fidem
in ftarn. abloluto, nifi Deo donante , hoc eft , nifi
quia Deus ex pura mifericordia facit , & facier ur
credant, ex pura mifericordia vocandoillos ad fidem
quomodo icit eis congruere , ur vocanrem non re-
fpuant, fed credendo jequantur. Unde fequitur, fe-
cundim Aungultinum, & rei veritatem, fidem , &
alia opera falutaria in ftatu-abfoluto , hoc eft , ab-
folur¢ fyrura 5 non modd prefeita effe 4 Deo , fed
ctiam pradeftinara, & prelcira effe a Deo, quia ab
€o funt predeftinara, Nam, uc dicic S, Doctor lib.
de bono perfev. ¢. 17, fi fides & alia opera falura-
tia negancur effe & Deo pradeftinaca, #ec dantsr 2
Deos aut ea fe datwram effe nefcivie . Quod fi &
dantur, & ea fe daturim effe prefeivity prafecto pres
deffinavit . Sed

R. 2. n. min. quancim ad flatum conditionatum .
Nam quantim ad hunc flarum, eft de fubjecto non
fupponente. Homines enim necc habent, nee habi-
turi fune fidem, aur alia opera faluraria in ftatu con-
ditionato, quia in ftatn conditionaro nihil veré ac-
tribui poteft hominibus 5 nifi {ub conditioné 5 tan-
diu pendente, quandiu in ftatu conditionato fifticur:
nifi enim fiar tranfitus 4 fatu conditionato ad ab-
folurum , non ponitur conditio pro ulla temporis
differentia, & randiu penders quandin pro nulia dif-
ferentia temporis ponirur . Quandin aurem pender
conditio, fub qua aliquid effer,: aur futurum effer ,
tandiu nibil eft 5 aut futuram cft , & nihil pracer
hanc veritatem obje&ivam habetur: Hoc effer, aut
futurum effer, fi effet, aut fururas effec talis condi-
tio . Unde quandiu fiftitur in ftatu conditionato. ,
homines nec habent , nec habere poffunt fidem ,
Deo donante, fed folim de illis veré dicitur : Ha-
berent fidem Deo donante, {i eos tali modo voca-
ret ad credendum; habituri effent fidem Deo donan-
te, fi Deus predeftinaret illos ad credendum , hoc
eft, fi Deus prepararet illis talem vocationem. Ex
quibus apparer conditionalem feientiam 5 quz circa
has veritares conditionales occupatur , five s ‘quod
idem eft, fcjentiam operum falurarium hominis ut
fururibilinm , aur nullatenis pendere & pradeftina-
tione divina, aut ad fammum non pendere a pre-
deftinarione divina, nifi ur poflibili & fuppofira e-
xiftere , fen, quod idem eft, a pradeftinatione di-
vina, nifi ut poflibili, & in ftatu condirionato con-
fiderata.

Obj. 3. Tllud Dei propofitum, pro quo S, Augu-
ftinus tam acriter pugnavic contra Semipelagianos,
eft faltem ‘decrecum ablolutum ex patte actus , &
conditionatum ex parte objecti , quo nititur icien.
tia fyruribilium . &. nihil alienum magis 3 mente
5. Doctoris excogitari potuifie. Nam ut manifeftum
eft ex-libris de coer. & grat. & ex libris de pred.
Sanét.. & de bono perfev. propoficum illud , pro
quo contra Semipelagianes pugnar S. Auguftinus ,
pertinet ad folos pradeftinatos , & eft voluntas ab
folura & efficax , qua Deus ab zterno ante previ-
fionem ablolutam omnium meritotunr & demetito-
rum pcrfon.ﬂium » & poft folam originaiis culpz
ablolutam prezvifionem, quos voluit, ex pura mife-
ticordia {tatuit liberare & maffa perditionis, reliquis
amnibus in eadem-maffa reliis, hoc eft, quos vo
luic, ex pura mifericordia elc'gir, ur eflfent {ancti &
immaculati in conlpedtu ejus, & quidem {anéticate
& puritate, per finalem perfeveransiam confumman-
da, cereris negative rejectis y feu non electis , in
vindictam culpz originalis. Hec aurem dodtrina pla-
rimiim- difplicebac Maffilienfibus, ut Auguftino nar-
rat Profper in {ua ad eum epiftola, que extar ante
lib. de prad. Sanct. Muiri, 1nquic, fervorum Chri-
iy qui in Maffilienft wrbe confitunt, in Santhitaris
fue ,Z?‘Jf"if s que adversis Pelugianoes haeretivos con-
didifti 5 contrarium patant Patrum apinioni 5 & ec-
clefiaftico fenfii » quidquid in eis de wocatione ecle-

orum




74 Tratatus 1. de Deo Uno.

Forum fecundpum Dei propofium difpurafti . Et infe-
riis fic profequitur : Hier ipforam definitio ac profef-
fio eff .. . . hoc propofitnm vocationis Deis fuo velan-
te mundi initinm , vel in ipfa conditione generis huma
#iy eligendorum O reficiendornm dicitur falta diftre-
2io 5 ut fecundins gaod plaguit Creatoris alii vafa ho-
worisy alis vafa contamelic fint creati; & lapfis ou-
ram refurgendi adimere, O fanitis occafionem tempo-
vis afferre , @', Ex his vides-quale fuerit illud pro-
poficum, de quo tam acris Auguftinum inter 8 Pe-
lagianos conrroverfia, & quo tantoperé offendeban-
tur Maflilienfes, nempé beneplacicum voluntatis divi-
nz abfolutum ex omni parte , quo ante mundi con-
fticurionem efficax fa&ta eft difcretio certorum homi-
num, qui electi vocantur , 3 czreris , qui dicuntur
reprobi, vi cujus difcretionis , primi in tempore ita
vocantur, wc fiant vala honoris, ceteri verd non ita
vocati , & in hoc fenfu neglecti & tejecti , permit-
tuntur effe vala contumelie.

Obf. 4. 5. Auguftinus improbavit in Semipelagia-
ni {cientiam fururibilium , independentem ab omni
decreto actu exiftente. R. hoc effe manifefté falfum.,
Nam Auguftinum inter & Semipelagianos numquan
quafitum fuit , uerim fcientia fururibilium fuppone-
ret in Deo aliquod decretum actu exiftens, an non.
Nunquam enim Auguftinum inter & Semipelagianos
controverfia fuit de objecto icientie furaribilium, aut
de modo, quo hec fcientia objectum fuum attingir .
5. igitur Augaftinus non iplam furaribilium fcientiam,
quam iple tam exprefséagnovit, fed quod longé alind
elt, abufum reprobavit .

Porrd in duobus calibus abufi funt Semipelagiani
feientia futuribilium , & 1. quidem ur rarionem red-
derent, quare € duobus parvulis, quorum unuscum
baprifino, alter verd fine baptifmo moritur , unus i
Deo fuerit pradeftinatus ad gloriam, & alternon fue-
l’it: ad hﬂnc enim inl’f['['egﬁ[i()ﬂen'l l‘CJ})OndElJElIl[ 5 te-
fte Prolpero in fua ad Avguftinum epiftola , zales
p(“r‘di 5 m!rf(guc [falvari, quales futuros illos in annis
majoribus, JE ad attivam [fervarentur atatem , [cientia
divina previderic. 2. Ut rationem tedderent, quare
Deus hoc tempore & non alio , his nacionibus &
non aliis voluerit Evangelium predicari: re{pondeimm
enim ad hoc quafitum , ur idem Profper tcftatur ibi-
dem, querum aliquande non mifertus ¢ff ( Deus ) nunc
aurem mifereatnr 5 pravifor 4 Domine creditwros ( i
aimirum illis pr:cdicarcturEv.'mgclinm,) & ad unam-
qumgur gentetn ita difpenfara tempora ac minifferia
saagiftrovum, us exortura exat bonarum credulitas vo-
luntarym ; & eos quibus non eft prdicarum Evan.
gelium; & in infidelitate permanferunt , inexcufabi-
les effe, quippe qui @ ad wwins veri Dei cultum pa-
therint inftrui ;'iirct'fsg:'mé;; #aturali , & .E'maffgeia'!f
ideq non andierint quiz nec fz:smm receprars :

At inquies. S, Auguftinus has Semipelagianorum
evafiones: explofic, afferendo & probando fcientiam
futuribilinm fupponere decretum pradecerminativum,
abfolytum ex parte actus , & conditionatum ex par-
te objeéhi, R. hog effe falfum. Et dico S. Do&orem

rimam cvalionem refutare lib, de prad. Sanét c. 12,
ex verbis Apoftol, Rom. c. 14. ubi de Apoftelo hac
habeg: Air enim : Omaes fFabimus ante tribunal Chri-
Mis wr veferar wnnfquifgue fecandim ea qua per cor-
pus geffies five bonwms five maluwm . Geffir, inguit 5
won agjunxity vel geffurus fuit, @o. Er ¢ 13. hac
ratione s Homindm futura, Gz mon funt futura, pro-
enldubio. nnlla fint merita, & hoo videre facillinum
¢ff ; hoc et opera five bona , five mala, que furu-
ra effent; fi furura effer aliqua conditio , fed quz re
ipfa non funt futuza, quia conditio fub qua futuribi-
lia fune, non eft futara s nullins in zkimarione pru-
denri gonfiderarianis fint in ordine ad peenam , vel
premium, Et ¢ 14, hac Sapientiz textu, Rapensefty
e maliiia mintaret iniellefium ¢jus. Ex quo fic argu-
mgneqtus: Sé judicaransur homines pro meritis fuz vi-
#@,y gua pon haberent morte preveniente, [ed habirari
effent o i viverents nibil prodeffer oi, gui vaptas eff 5
#e malitia vearavet intclleétum ejus 5 mibil prodeffer eis

qui lapfi morinntur , [i ante movevensuy Quuod nullus
diceve Chriffianns andebir. Er lib, debono perlev.c. 9.
exemplo Tyriorum & Sidoniorum . Porro s inquit 5
Ji etiam fecundum fatta, qua falturi effent , fi vive-
vent o moytui judicantur 5 profefts quia fideles fururi
erant iftiy [ efs com tantic mivacalis fuiffet Evange-
linm pradicatum s non funt utique puaniendi : panien-
thr autem.

Secundam Semipelagianorum evafionemm explodit
lib. de bono petfeverantiz c. 14. codem exemplo Ty-
riorum & Sidoniorum s adjunéo Judzorum exemplo,
qui, pradicato fibi Evangelio, non crediderunt; ciim
¢ concra Tyrii & Sidonit credidiffent , fi predicatum
illis faiffer Evangelium. Unde colligit, quodaliis pra-
dicetur Evangelium, aliis non pradicetur, item quod
ex his, quibus Evangelium pradicarar , alii credant,
alii non credant , recurrendum effe ad beneplacitum
divinum, feu ad gratuicum decrecum abfolutum & effi-
cax, quo Deus alios ab @rerno elegic s uc effent fan-
&ti & immaculati in conlpedtu ejus, alios verd non
clegit. Unde aliis, qui non fuerunt eledti, non prz-
dicatur Evangelium, aut fi predicatur, non datur ut
credant , quia non vocantur , quomodo  illis aptum
eft, ur credanc; aliis verd, qui fuerunt electi, & pra-
dicatur Evangelium, & datur unde credant, quia vo-
cantut, quomodo illis congruit , ut credant.” Hinc,
ut hoc loco ait S. Dactor, wec éllis ( Tyriis & Sydo-
niis ) profuit quod poterant credere ( potentia ad a-
&um reducenda , fi predicarcrur illis Evangelium )
guia predeftinati now erant, ab eo , cujus inferutabilia
Junt judicias & inveftigabiles vie: nec iftis ( Judais)
obfuiffet quod mom poterant credere ( quia obfirmato a-
nimo id nolebant ) /i ira pradeffinati effent , ut eos
cecos Deus slluminarers. @ induraris cor lapidenm vel-
let auferre. Manferunt igitur Tyrii & Sidonii in fua
infidelitate , ficut & in fua incredulitate Judzi , &
1ta nec illi, nec ifti ad Chriftum venerunt per fidem,
quia nec illis , nec iffis fuit datum ut venirent , &
non foit datum’, quia nec illi , nec ifti in ipfo Chri-
fto ante conftitutionem mundi eleéti & pradeftinati
fuerunt , ur effent fanéti & immaculati in confpectn
cjus. Nam, ut hoc eod. loco aitS.Do&or, neminens
wvenive ad Chriftum, nift cui ﬁserit Aatums , & eis da-
viy qui in illo elelt: funt ante conflitationems mundsi
proculdubio confiterur y @ quo wom fuvdis anvibus cordis
eloquivm divinam awribus carnis andirar . Quid ergo
perpetud opponir Semipelagianis 8. Doétor @ Gratui-
tum illud decretum ablolurum & efficax , que ab a
terno proprer merita Chrifti voluit abfoluté & effica-
citer , non omnes, fed cerros tancim homines i
maffa perditionis liberare per fanctitarem finali perfe-
Y’El'ﬂﬂfiﬂ COﬂ[lIl‘ﬂl'ﬂﬂ.Udﬂ.l'ﬂ; & CUH[L‘CIL!EI'H'Cf non om-
nibus , fed certis tantim hominibus praparavic abfo-
luré 8¢ efficaciter beneficia , quibus certiflimé libera-
buntur, & qua cum in tempore accipiunt, credunt,
& in fide , qua per dilectionem operatur , ufque in
finem perfeverant , Deo illis donante unde eredant ,
8 in fide, que per dilectionem operatur , nique in
finem perleverent, Deo, inquam, illis donante per
beneficia illa in zternirate preparata, & in tempore
collata plané gratuito & mifericorditer. De decrero
autem predeterminativo, abfoluro ex parte adtus, &
condirionato ex parte objecti, quod futuribilium fcien-
tiz prelupponi volunt Thomifte , vel per fomnium
5. Doctori unquam occurriffe, nunquam verifimilicer
oftendere poterunt.

Ul N AU

Scientiam futaribilinm independentems effe ab omn:
degreto aitu exiffente, probarwr ratione.

Nora 1. Saltem fupponi poreft non exiftere decre-
ta, abfoluta ex parre actus, & conditionata ex parte
objecti , que fcilicer funt de re aliqua ponenda, fub
conditione a folo Deo pendente , qualia Thomifte
propugnant : cum enim ex hypotheli qudd exiftant ,
liberé exiftant 5 ex hypothefi qudd exiftant , ira exi-
flunt ue poffent non exiftere. Quod autem fic exiftir,

fuppo-




Difputatio V. Articulus 1V. 75

fupponi poreft non cxiftere, ut per fe clarum eft.
Supponamus €rgo ejuimodi decreta non exiftere.

Nota 2. In luppofitione fadta adhuc fieri poffunt
hx propc[itioncs conditionales contradi¢torie, qua-
rum una cft vera , & alrera falfa dererminace : Si
Chriftus praedicaffet Tyriis, peenitentiam egiffent ; Si
Chriftns pradicaffer Tyriis, peenitentiam non egif-
fent. 1. Autent qudd ’Poﬂinr hz propofitiones fieri
etiam in {uppofitione facta , negari non ]_mteft: ca-
ram enim pef'ﬁbi]itas 5 ficut & rerum- aliacum qua-
rumliber poffibilium , eft independens ab omni de-
creto divino adn exiftente . 2. Quod fint conditio-
nales coneradidoriz, pater ex eo quod una’pracisé
negat, quod altera affirmac, 3. Quod ex illis una fir
yera 5 & alrera falla determinaté , facilé probarur..
Nam Tyrii , Chrifto apud illos pradicante , vel re
ipfa pcsnitcmiam cgiﬂ’cnr,‘ vel non _cgi[f(_:nt : ficut e-
nim non datur medium inter peenitentiam agere &
non agere, ita nec intet peenitentiam agere & non
agere, Chrifto pradicante. Ergo Tyrii re ipfa, Clu'if
fto apud illos pradicante , vel egiffent vel non egil-
fent peenitentiam . Si primum. Prima propofitio ve-
ra eft determinaté, fecunda verd falfa. Si fecundum.
Secunda determinaté vera eft, falfa verd prima. Er-
go ex duabus propofitionibus in {uppofitione facta
formaris , una eft vera determinaté , altera derermi-
naté falfa.

Nota 3. In fuppofitione fatta adhuc habetur con-
tingens 8¢ libera faturibilitas actuum, putd peeniten-
tiz, vel impeenitentie Tyriorum. Hoc ipio enim ha-
betur contingens & libera futnribiliras actus, quod
veré dici poteft, Effer, fi cffer aliqua conditio ; fu-
turus effet, fi futura effer aliqua conditio : namaétum
effe futuribilem, aliud non eft , quam illum verifica-
te-pofle propofitionem hujufmodi, quia hoc iplo ha-
bet veritatem objedtivam, qu eft cjus faturibilicas .
Atqui in fuppofitione facta, ur patet ex not. 2. de al-
terutra, hoc cft; de peenitentia vel impcenirentia'l'y-
riorum , vere dict pc:cﬁ » pro rempore anrecedente
adventum Chrifti: Effer, fi ponererur talis conditio;
futura effers i furura effer ralis condirio . Ergo in
fuppofitione facta adhuc haberur conringens & libera
fucuribilitas peenitentie vel impeenitentia , feu volun-
tatis vel involuntaris agendi peenitentiam in Tyriis ,
Chrifto etiam apud illos praedicante, & eadem figna
faciente, que fecit coram Judeis . Quod autem hic
dicitur de peenitentia vel impeenitentia Tyriorum ,
manifeftum eft convenire innumeris actibus liberis
creaturarum rationalium poffibilibus fub aliqua con-
dirione poflibili, & ad rem perrinente: tam enim de
illis 3* quam de peenitentia vel impeenitentia Tyrio-
rum, veré dici poteft in fuppofitione facta : Effent,
{i ponererur talis conditio; fururt effent, fi futura el-
{er talis conditio. His praefuppolitis,

Siv breviter argsmentor . Objectum feientix furu-
ribilium non ‘dependet a dickis decreris . Ergo nec
ipfa fcientia. Conieq. patet . Nam ({cientia futnribi-
fium non poreft dependere & dictis decretis , nifi ra-
tione objeti fui. Prob. ant. Objectum fcientiz fury-
ribilium eft contingens & libera futuribilitas adtyum
crearurz rationalis . Atqui hac furaribilitas 3 dictis
decreris nullatenus dependet. Ergo, &c. Maj. parer
ex dickis fuperits. Prob. min. lllud nullatents depen-
det & didtis decretis, quod adhuc babetur , etiamfi
fupponatur decrera illa non exiflere. Atqui ex not. 3.
etiamfi decreta illa fupponantur non exiftere , adhuc
habetut contingens & libera fururibilitas attuum crea-
tura rationalis. Ergo, &c.

0Obj. Ut aliquis actus fic objedtum fcientiz fururi-
bilium:, debet excrahi ¢ ftatu merz polibilitatis ad
ftatum aliquem futuritionis . Sed hoc fieri non po-
teft fine decreto aliquo actu exiftente ; & propor-
tionato fueuritioni ad quam aétus cransfertur, proin-
degue conditionato ex parte objedti . Ergo nullus
adtus liber porelt effe obje¢tum icientiz futuribilinm
fine decreto abfoluto ex parte altus, & conditionaro
ex patte objecki. R. n. maj. Iraque gratis requiricur
bic ab adverfariis aliqua extractio feu translatio ab

uno ftatu ad alterum , ad hoc ur aliquis actos liber
fir obje¢tum (cientix futuribilium: adh hoc cnim fuf-
ficit mera veritas objectiva , vi cujus de actu aliquo
veré dicitur, vel dici poseft: Effec, i poneretur ta-
lis conditio; futurus effer, fi furura effer talis condi-
tio. Haoc aurem veritatem objectivam ab ommi de-
creto actu exiftence plané independentem effe 5 de-
monftravimus .

Dices . Aéus fururibilis haber aékualitatem ali-
quam, quam non habet actus meré poffibilis . Irem
Deus aliter fe haber ad aétum furaribilem , quam ad
ackum meré poflibilem . Irem actus futuribilis , qua
talis, eft in poteftare Dei . Irem actus fururibilis ha-
bet actu futuritionem aliquam . Atqui horam nihil
verum effe poteft fine aliqua translatione ab uno ftatu
ad alterum, fadta per decrerum aliguod actuexiftens,
& huic translationi proportionatum . Denigue fine
tali decrero nullus acus effet potits futaribilis, quam
non futuribilis. Ergo, &c.

R. ad 1. N. Nam aétus futuribilis fupra actum
meté poffibilem folim haber objeltivam aliquam ve-
ritatem 5 quacenus de illo veré dici poteft : Non fo-
lim poffec effer , fed etiam effer , i ponercrur talis
conditio ; non folum poffct efle fururus , fed ettam
re ipla futurus effet 5 G futura effec talis conditio .
R. ad 2. N.Nam folim Deus aliter fe-habiturus effet
ad adum futuribilem, quam ad mete poffibilem, i
futura effec conditio, fub qua actus fururibihs eft. X,
ad 3. Acum futuribilem , qua fucoribilem , non
magis effe in poteftaie Dei quam’ atum meré pofli-
bilem , qua meré poffibilem . Uterque enim , qua
talis)y dicit meram veritatem objectivam, ab omni
actuali decreto independentem . R. ad 4. N. Aliud
enim el fucaribiliras, & aliud futuritio etiam condi-
tionara, exaété loquendo; nec actus futuribilis, qua
talis , futurus eft , fi volumus exadté loqui, fed fo-
lam futurus effec fubaliqua conditione . Unde operam
perdunt & olenm adverlarii, vim facientes in hac vo-
ce, futaritio. R. dewigue ad 5. N. Nam ad hoc ur
adtus fic potilis fururibilis, quim non fururibilis, fuf-
ficic ut de illo veré dici pofiit ;- Furarus effer , {1 fu-
tura effer ralis conditio ; nec de illo nifi falso dici pof-
fit ; Fururus non effer , {i fucura effec talis conditio .
Ad hoec autem ut unum veré, alcerum non nifi falsd
poflit dici , nullum prarequiritur decrerum actu exi-
ftens, ut demonftratum elt.

0bj. 2. Debet admitti medium, in quo Dens co-
ghofcat actus contingenter & liber¢ futuribiles . Sed
medium illud non potelt alind effe , quam decrerum
pr:cdctmﬂinativum 5 ablolutum ex paree actus, &
conditionatum ax parte objecti . Ergo, &c. R. I.
incellectum divinum non indigere medio, inquo , aut
quo cognolcat contingentem & liberam fururibilita-
tem actuum 3 quia cum fic infinité perfectus in ge-
nere intelligentis , ex fe fumme complerus & deter-
minatus eft ad cognolcendum omne cognolcibile ,
hoc ipfo pracisé; quod terminare poteft cognitionem
aliquam, vel, quod idem eft, hoe ipfo precisé, quad
habet veritatem objectivam; ackus autem contingen-
ter & liberé futuribilis , qua talis , haber verirarem
objectivam; qua talis enim habet unde verificer hanc
propofitionem : Effer , i ponererur bhec conditio ;
futnrus effec, fi furura effec hee conditio. Ergo hoc
iplo quod actus aliquis eft contingenter & libere fu-
turibilis , fublato , aut faltem precifo omni medio ,
in quo, vel quo cognolcarur, fumma neceflitate co-
gnofcitur ab intellecru divino.

R. 2. Ad aflignandum medium i quo contin-
gens & libera furaribilitas actunm a Deo perfectifli-
m¢é cognofcarur, nos non indigere decreto pradeter-
minativo: habemus enim effeatam divinam , in qua
vifa ut continente zquivalenter & eminenter (pecies
impreffas omnium vericarum tam formalium, quim
objectivarum , Deus perfeétifiimé cognofcit non fo-
lim omnia quz facere poreft , ommnia que facit aut
factura eft in aliqua temporis differentia creatura ra-
tionalis, fed omnia qua facerer five factura effer fub
quacumque conditione poflibili , ad ICLI‘.PEI‘(I{!CIII‘E.

uod




76 Tractatus I. De Deo Uno

Quod fic demonftratur. Nihil melius cffe , vel co-
gitari poteft in reprafentando , quam effentia diyi-
na: ficot nihil melins effe, vel cogitari potelt in
cognoﬁ:cndo, quam intellectus divinus : neque el
fentia divina' minds perfeta eft in ratione repra-
fentantis, quam intellectus divinus in ratione inzel-
ligentis. Ergo effentia divina reprafentare poteft &
reprafentat intelledtni divino » ipfam perfeété com-
prehendenti, quamliber creaturam rationalem fecun-
dim ea omnia, fecundim qua cognofci poteft, &
exigit cognofci ad perfectam fui comprehenfionem,
Arqui quzlibet crearura rationalis cognofci porteft ,
& ad perfectam fui comprehenfionem Exigit cogno-
{ci non folum fecundim ea omnia quz faccrepot:ﬂ:,
que facit aut factura eft, fed eriam fecundum ca om-
nia, quz fadtura effet & faceree fub quacumque con-
ditione peflibili , ad rem perrinente . Ergo effentia
divina reprefentare poteft , & reprafentar intellecui
divino quamliber creaturam rationalem etiam fecun-
diim ea omnia, que factura effec & facerer fub qua-
cumque conditione poflibili, ad rem pertinente. Hoe
argmmentum plané confentaneum eft doctrinz SS. Pa-
grum, fuperitis fuo loco expofite.

Dices, Edentia divina non eft neceffarid connexa
cum contingenti & libera futaribilitace adtnum . Er-
go non poteft efle medium , in quo cognitc cogro-
fcatur. R. effentiam divinam , ur eft principium &
caufa rerum omnium , non cffe neceffarid conne-
xam cum futaribilitace actuum liberorum, at effe, ut
continet in (e quivalenter & eminenter {pecies ve-
¥itatum omnium , non quidem neceffitate abfolura ,
fed hypothetica , quatenus ex hyporhefi quod actus
aliquis liber fit faeuribilis fub aliqua conditione, ef-
fentia divina non poteft non effe =quivalenter & emi-
nenter {pecies ills ur contingenter & liberc futuri-
bilis fub tali conditione . Quamvis igitur effentia di-
vina, uc eft principium & caufa rerum , non poilic
effe medium , in quo cogniro cognofcatur fururib
gas actuum liberorum , at poteft effe , & eft , in
quantum eft xquivalenter, & eminenti quodam mo-
do fpecies reprafentativa ompis omnino veritatis .
Ex diGis apparet Deum duplici modo cognolcera
continoentem & liberam fururibilitatem adkuum, in<
direété fcilicer & mediaté in effentia fua ur obje-
&o , ratione priis cognito , & diredté ac im-
mediaté in fe 1pfis , hoc eft , cognitione indepen-
denti ab omni medio five in quo, five quo ad hanc
fururibilitatem rerminata, i

PLI 1 0 T AV O R G e e
Utrsem feientia fururibilivm independens ab omni dee
greeo alku exiffente , repagner doltrine S. T home .

R EsPoONSIO.

F Y A£c fcientia non modd non repugnat , fed &
I— contra omnind confentanca eft dodtrinz S.
Thoma,

Preb. Nam 8. Thomas hic q. 14. a. 9, in O fie
loquitur : D iF OWINia - Z;ma's:mqw [ine quocum-

gue modo. IN autens probibet eas qua nan funt fim-

-;J&'.

pliciter, aligeo mode effe, Simpliciser enim funt , que
at Wty 6a UEro Gue non Sfuns allu, funt in potentia

wel ip fins Deiy wel creatura 3 five in parentia attiva,
[iwe in paffiva; five in potentia opinards, vel imagi-
nandi, wel quocumque modo fignificandi . Quecumque
gitar lt}aﬂ.?aiz; per creaturam fievi 5 wel cogitari s wel
diti_y € etiam quacomque ipfe facere poreft 5 ommia
cognofcis Dens, eiiam/f ailu uon fint. Er pro tantodis
i potefts gusd habet evian: non entium [cientiam . Et
8 4. in O, Qum formare ermnciabilia fit in poreftare
jmieliegtus noftei 3 Deus antem [tir qudquid e in po-
tcflare fua vel cyeasura s neceffe ¢ff quod Deus fciat om-
wia enngeiabilia, qua formari poffune. Ex his autem
Argamenter fic . Ex S, Thoma omnes propofitio-
nes , que ab homine vel Angelo formari poffunt,
cognolcuntur 4 Deo cum fua veritate vel falfitate .

Atqui , ut art. precedenti demfonfiratuin eft 5 ctiam
fupponendo nuilla dari decrera abfolura ex parte actus,
& conditionata cx parte objecti 5 adhuc ab homine
vel Angelo formari poffunt propofitiones conditiona-
les contradiétoriz de contingenti & libera futuribili-
tate adtuum cnjufcttmquc creatiire rationnlis , qua-
rum una cft dererminace vera , & altera falfa derer-
minaté. Ergo ex principiis S. Thomz, etiam fuppo-
nendo anlla dari decreta abfoluta ex parte actus, &
conditionata ex parte objecti, qualia admitcunt Tho-
mifte, adhuc Deus cognofeit veriratem vel falfitatem
fnumcerarum propofitionum conditionalium contra-
ditoriatum de comringenti & libera futuribilicate a-
dkuum creaturarum rationalium. Erge ex principiis
S. Thomz etiam in fuppofirione facka , f)ms co-
gnolcit quid quelibet creatura rationalis actura vel
non actura effer {ub quacumgque conditione poffibili,
ad rem pertinente. Erge ex principiis S, Thome Deus
habet {cientiam futuribilipm , independentem ab om-
ni decreto aétu exiftente.

Confirm. Idem Doltor Angelicus 3. p. q. 1. a. 5.
ad 2. refert hze S. Auguftini verba ex lib. de bono
petlev. c. 9. Nunguid poffumus dicere T yrios ¢ Sido-
wios talibus apud fe wirtutibus fattis credere noluiffe 5
aut credituros non fuiffes fi fierent: cim ipfe Deus at
veftetsy eis, quod atkuri effent magne bumilitatis peeni-
reatiam 5 fi in eis falla effent divinarnm illa figna
virtutum @ wnc fic profequitur §. Doctor refpon-
fionem adaptans, Proinde ut ipfe Augnftinus folvens
[ibdie { c. 11. ) fieur Apoffolus aity pon eff volentis,
neque cirrentiss [ed miferentis Dei, qui hisy quos pre-
widits [i apud eos fatta effent 5 fuis miraculis creditin
vass quibus volwit fubvenit « alizs anters now fubuenit 5
de quibus in [aa predefinatione occults quidem 5 fed
alind jufte judicavit. Deus igitur , ex S. Thoma poft
S. Auguftinum , ratios:e pritis quim quidquam abfolucé
8¢ efficacirer Ratueret circa falutem hominum lapfo-
rum, hoc eft, ratione prilis quam ex hominibus la-
pfis alios eligerer & pradeftinaret 5 alios verd negati-
vé reprobaret, fciebat gquinam inter homines eflent
credituri 5 fi pr:cdicnrctur illis Evangclium clim
hanc habuerit Icientiam non {oliun circa eos, qui e
ipfa credidernnt , quia Deus efficaciter vaoluit illis
Evangelium pradicari ; fed etiam circa alios , qui
nungquam crediderunt , Deo illis non procurante ef-
ficaciter predicationem Evangelii, €o guod cos ne-
gative reprobarit occulto quidem , fed jufto judicio .
Unde Deus ex 8. Thoma poft S. Auguftinum, 1.
prafcivit, quinam, pradicato fibi Evangelio, effent
credituri, quinam verd non, ‘2. Etam ex iis, quos
praicivit , andito Evangelio ;- credituros foiffe 5 ali-
quos ex pura mifericordia elegit & predeftinavic , ce-
teros occulto fed julto judicio neglexit , & negari-
ve reprobavit. 3. lis, quos elegic & pradeftinayicin
frernitate, procuravit andirum li\';mgciii in tempore;
iis verd quos non pradeftinavit , Evangelii pradica-
tionem non procuravit. 4. Et ita ex iis, quiaudito
Evangelio credituri fuerant , aliqui crediderunt, ce-
teri non crediderunt. Ergo S. Thomas poft S. An-
guftinum agnovit in Deo {cientiam actuum contin-
genter & liberé fururibilium ; independentem ab omni
decreto adtu exiltente.,

Nec juvat dicere S, Thomam agnovifle in Deo ta-
lem fcientiam independentem ab ommni decreto abfo-
luto tum ex parte adtus, tum ex parre objeéti , non
verd independentem ab omni decreto aétuali condi-
tionato ex parte objecti. Nam 1. hoc effer efficacirer
probandum . Quod tamen nunquam fiec . 2. Cim
{cientia illa conditionalis , quam cum S. Auguﬂino
ﬂgnovir S. Thomas 5 verfetur non folim circa eos ,
qui non credunt ; quia Evangelium non audiunt ,
fed etiam circa illos, qui te ipfa credunt, quia audi-
unt Evangelium , proindeque cirea illos , quos Deus
ad credendum clegit & pradeftinavit, & circa quos
prater efficax & ex omni patte gblolurum illud decre-
tum, quo fuerant eleéti, non nifi nugatorié¢ admittes
recur decrerum aliud - conditionatum ex parte obje-
¢k in fenfu Thomiftico, & ratione prius exifiens ;

plang




Difputati() V. A]'ti_culus V. 77

confirendum éft conditionalem illam fcien-

quan; -agnovic S. Thomas poft S. :\uguth—

plané
ram » ;
nmn, muc;wm{umcu'i eile ab omni proriusmd. creci
aétnali, etiam conditionatocx parte objcctt 10 fen-
fu Thomiitico: nifi tamen dicatur, quod ablurdum
eft , el partim dependentems & partim indepen-

dentem :i.pcndcutcm, qmtenﬂs clt n:,‘tu‘.‘ L
bilium rantum; independentem; quatenus eft actunm
furnribilium & fucurorum. X

Obj. 1. S; Thomas hic q. 14 a..9. in O. fapra
cirato , dividit adequatd fcic riam divinam in [cicn-
riam fimplicis incelligentz & (cientiam  vilionis .
R. {copl;m 8. Doctoris loco citato effe 5 mon ut
exadtam feientiz divine divifionem tradar, fed ut
prober Deum habere fcientiam non encium, hoc ¢ft 5
rerum gliz non exiftunt pro ulla temporis diﬁfct'cntm?
five pnflim exiftere in rerum natuea , five non pol
finr nifi habere ¢ffe objedivé in intellectu creato 3
& ira preter ca omnia, qua alignando exiftunt, &
qua Deus dicitur fcite per fcientiam vifionis, (“ﬂ'lcmA
finita alia , que , licér nunquam fint , tamen fcmn.-
tur 4 Deo per fcientiam , quaidcirco dicitur fimpli-
cis intelligentiz. Hoc antemut oftendat, ponitprin-
cipium, ex quo manifefte eruitur fcientia futuribilium
independens ab omni decreto actuali.

Olj. 2. S. Thomas variis locisdocer propofitioni-
bus de fururo contingenti nullam inefle dererminatam
veritatein , quia nimirum faturom contingens non
habet effe determinatum in fui caunfis liberis. Sicin
1. fent. dift. 38. q. T.a.5.ad 2.ait: Faturum contingens
non eft determinate verum 5 antequam fiat ; quia noi
babet caufam determinatams. R. in doétrina S. Tho-
mz, liberum abloluré futurum confiderari poffe du-
pliciter , fcilicer fecundum effe , quod habet i}\ (ua
caufa proxima, confiderara in attu primo, & fecun-
dum effe, quod habet pro aliqua temporis differentia ,
quz nondum eft; fed erit. Si primo modo confide-
racut, non elllnlc:crminaté futurum, fed indetermi-
naté tancim ," vel , uc loguiur S. Doctor, contin-
genrter tantim , quiat caufa ejus -proxima , in actu
Primo {umpta, plané indiiferens eft ad ejus produ-
¢tionem, vel non productionem pro tempore con-
fequente, & ita de illo confideraro fecundum effe,
quod habet in: caufa fua proxima , in actu_ primo
fumpra, folim dici poteft: Poterit effe, potericnon
effe: fortaflis: erit, fortaflis non erit. Sub hac igitut
‘prima_confideratione nec eft, nec poteft effe derer-
winaté verum ut farurum ;- ficur nec cft, nec poreft
effe dererminaré verum ut non futurum. Eft igicar
aliquid indeterminatum , 8¢ meré contingens. At ve-
1o fi confidererur fecundo modo , hoc eft, fecun-
dim efle, quod haber in [c, vel fi vis, fecundium
effe ; quod haber per canfdm firam proximam , ia
actu, fecundo, fompram, -pro tempore aliquo confe-
quentg, €ft dererminaté fururum , & de illo deter-
minaté verum eft dicere 5 Etit 5 quia de illo. detcr-
minat¢ verum cft dicere pro tempore confequente,
Eft , caufa eft ad illud ponendum determinata, cau-
fa ponit illud . Hinc propefitio de futuro libero, non
eft determinaré vera quoad nos, qui prelentia tan-
tim vel precerita libera fcire poffumus ,; furura ve-
ro non novinus, nifi conjecturaliter: ac eft derer-
minaté vera non folim quoad fe, fed etiam quoad
Deum, cuojus; fcientia menfuratur ®ternirate, & cu-
jus proinde intellectui ab mrerno & pro zrerno om-
nes temporum: differentiz 5 & omnia, qua in 1s
finne , tam prefentia (unc,  quam {i ab mterno. &
pto mterno exifterent realiter.

Hzc dodrina, que non juvat adverfarios, facilé
aptatur fucuribili libero & independenti ab omini
decrero actu exiftente. Itaque fururibile liberum po-
teft duplicicer confiderari , oempe fecundum efle ,
quod habet in canfa fua proxima , in actu primo
lumpta,. & fecundum e, quod haberer in fe, vel
fi vis, per caufam fuam proximam, in actu fecun-
do fumpram, fi poneretur aliqua conditio ad rem
pertinens. Primo modo confideratum , non eft de-
terminaté futuribile, f(ed indeterminaté; vel fi vis 5

forari-

« LK

non eft magis fururibiles, qn;}m non futuribile ; aunt
cofitra, ettam fupponendo , quod futura fic condi
tio , quia caula cjus proxima, in acku prumo fum-
pta, etiam fupponendo: conditionem extituram eife,
plané indifferens ¢ft ad oppofita. Unde de illo fic
confideraro dici tantum porcf‘r- nofler elle futurum ,
poffer non effe fucuram: foreaflis effet fururum, for-
taflis non effer futurum. At {i fecundo modo con-
fidererur, jam eft determinace fururibile, & de illo
determinaré verum eft dicere: Futprum effer, {1 fu-
tura eflet talis conditio ; qnin de illo determinacé
verum eft dicere, Effer pro tali tempore , caufa il-
lud poneret pro tali. tempore , fi pro rali tempore
poneretur conditio. Hinc propofitio de futuribili li-
bero non eft quidem dererminaré vera quoad nos,
qui in caufa proxima futuribilis liberi , fumpra in
aétu primo, & in conditione , nihil videmus, guod
fit. neceffarid connexum cum ¢jus. futuribilitate: fed
¢ft dererminaté vera non folum quoad {e, fed eriam
quuad Deum, qui ficut omnia, qua aliquandoe funt,
vider efle pro ea temporis differentia, pro qua funt;
ita omnia, qua aliquando effent, fi ponererur ali-
qua conditio, non poteft non vidr__'rc, quod effent,
poﬁra mr_ldinnne, pro ea le:l'gqtm temporis, pro
qua re ipla effent, pofira conditione . Deus enim
omne verum, five exiltar, five non, five exricurum
fir, fivenon, five fit neceflfario connexum cum ali-
quo exiftente aut extituro, five non, tum directe &
immediaté in e ipfo , tum indirecté 8 mediace in
effentia fua, ranguam in {peculo intuerar.

0Obj. 3. S. Thoma prncipiom elt, quod rem efe
futuram, fic denominatio extrinfeca, peritaexactuali
determinatione caufz ad ejus productionem. R. hoc
ad rem impertinenter objici. Nam aliud eft rem cffe
fururam ;. & aliod effe futuribilem. Nam, uc jamto-
ties dictum eft, futuribile non et fururnm, fed foldm
effec futurum, i futura effet aliqua conditio . Sed up
hanc §. Thoma: doétrinam intelligas:

Nota 1. Juxta Doctorem Angclicum aliquid po-
teft dici fururum ducbus modis, nempe fucurum in
caufa , & fururum in eventu , nt oblervarunt nf-
gnes Thomifte. Fututum in caufa dicicur, quod ha-
ber caufam determinatam ad ejus productionent pro
npore confequente. Futurum in evenru, vel, guod
idem eft, in {e, dicicur illud, qu:ad non exifhit tem-
pore prafenti, fed quod exiftic, & ponitur i fua
caufa tempore confequente . Unde aliquid ¢ffe fucu-
fum in caufa, nihil aliud eft, quam caulam ejus cfle
determinatam ad ejus produtionem, & ita futuririo
rei in caula, eft extrinieca denominatio, petitad cau-
{a, dererminata ad pmdu&mmn‘l rei, dicitur fu-
tura. Aliquid vero effe futurum 1o fe, leu i eventu,
nihil aliud eft, quim illud non exiftere tempore pre-
{ente, fed esiftere & ponia caufa (ua temporz con-
{equente; & ita fururitio rei in evenru et denomi-
natio intrinfeca rei, petita ab enritate rei, quanon
eft tempore pr:xl‘:_‘utr:, fed eft, & i caufalua poni-
tur tempore conlequente. Sed

Nota 2. Juxta S. Doctorem alia func dererminaté
futura in eventu, & nop determinaré futura in cau-
fa; alia determinaré futura in caufa, & non determi-
nate futura in eventu; alia denique futura determi-
nat¢ 1 caula & in eventu. Nam quod haber cau-
fam determinatam ad illud ponendum tempore con-
fequente 5 inimpedibiliter , eft determinaté futurum
in caula & in eventu, & ita duplicem habet futu-
ritionem , incrinfecam [cilicer & exrrinfecam. Quod
baber caufam determinacam ad illud ponendum ctem-
pore confequente, fed impedibiliter, elt derermina-
té futarum in caufa rantim, fi cauly ejus impedia-
tur , & fic haber foliun fururicionem excrinfecam .
Quod déenique non haber caufam dererminatam- ad
illud ponendum rempore confcquente , fed ramen
exiftit, & liberé ponitur a caula tempore confequen-
te, eft dererminaré furnrum 10 evenru tancim s 82
folam haber dererminacam fururitionem incrinfecam.
Tale et omne & folum liberum abfoluté fucurom.
Haxc autem doctrina facilé accommodacur fururibili.

Nam




78 Tractatus I De Deo Uno.

Nam futuribile #eceffarium inimpedibiliter, eft futu-
ribile in caula & in eventu, Fupwibile neceffarium
fed impedibiliter , & cnjus caufa impedirerur , eft
rantiun fururibile in caufa . Denique fururibile libe-
ram, de quo folo hic agitur , eft _rap_rfuu fuc}irlb}lc
in evenru; unde foltyn haber fururibilicatem intrin-
fecam ; quia , pofita conditione , non haberet can-
fam determinatam ad illud ponenduni , fed tamen
exifterec; & liberé ponerctut 4 caufa.

Obj. 4. S, Thomas docet {cientiam Dei effe prio-
rem rebus . Irem feientiam Dei non menfurari a re-
bus quantium ad veritarem & certitudinem , fed po-
titts effe illaram menfuram & regulam . Irem f{cienti-
am liberorum abfoluré fururorum fundari in decreto
pradeterminativo , Irem non ided res fci_ri 3 _Dco 5
quia fucure funt; fed ided futuras effe, quia fcmnmr
3 Deo . Irem predeftinationem cerram effe non folum
certitudine prafcientiz, fed eriam certitudine caufali-
tacis, Denique fecundiim principia 8. Doctoris , de-
bent admitti decrera abfolura ex parte aftus, & con-
ditionata ex parte objecti. s

R. ad 1.S. Thomam loqui de rebus aliquando exi-
ftentibus, quibus prior eft non foliim fcienria fimpli-
cis incelligentiz, (ed eriam [cientia futuribilium, qua
ratione prior eft, quam decreta , quae prafupponun-
fur exiftentiz rerum. R. ad 2. S. Thomam hoc tan-
rum velle, qudd intelleckus divinus ex fe habeat , ur
ver¢ & certo reprafenter res omnes, ut (unt, fic ut
veritatem & certitudinem cognitionum fuarum non
accipiat ab objectis cognitis, led utramque fibidebear.
Sed quid inde: Nam feientia futuribilinum non magis
ab objecko {uo verirarem 8¢ certicudinem fuam emen-
dicat, quam v. g. prelcientia futurorum a fuo, . ad
3. hoe dici quident, fed hactenus non effe probatum,
R.ad 4. 8. Doétorem loqui de furucis abloluré . Unde
guod ibi dicie, convenit feienriz futuribilinm . Nam
Jibera abfoluré furura non funt caufa fcientie futuribi-
Jium, fed é conrra fcientia fururibilium eft canfalibe-
rorum abfoluté fururorum, dirigendo decreta divina.
R. 2d 5. Prazdeftinationem certam efle certicudinem
caulalitatis, quia eft efficax prazparatio beneficiorum,
quibus certiflime liberantur eleéti. Quod autem hac
beneficia fint auxilia predererminantia; nullibi docer
8. Thomas. R. ad uit;N. de decretis abfolucis ex par-
te actus, & conditionatis. ex parte objecti, quiunt
de re aliqua ponenda {ub conditione pendente a folo
Deo , & nunquam ponenda. Nam de ¢juimodi de-
eretis nihil plan¢ apud §, Dotorem legitur, Deillis
tamen hie agitur, :

0Obf. 5. 5. Thomas explicans concordiam liberra-
tis noftrz cum divinis decretis , recurrir ad infini-
tam cfficaciam divinz voluntatis , aptingentis non
folim fubRantiam , fed eriam modum libertatis in
noftris eperarionibus . Irem reducit contingentiam
& libereatem rerum ad voluntatem divinam , tan-
quam ad primum  liberum'. R. ad 1. nos cum S.
Doctore infinitam illam divinz voluntatis efficaciam
agnofcere: fed addo, fecundim mentem ejus, divis
naim voluntatem eatentls infinité efficacem effe, qua-
tc_nfss haber m poreftate fua plura & plura in infi-
pitum media, de fe 1‘cpudiabi]i3, qnibul’cum ramen
Pe _ui_l_nus ad operandum movere efficaciter & in-
fallibiliter, quia per feiengiam futuribilium cerram &
infallibilem novit Deus, faturum effe ue operaremur 5
fi fogurum effee , ue per talia media ad operandum
moveremur, Hoe aperé fignificar S, Doctor hic q.
i40 8 8. in O, ubt fic ait : Effeftus woliti @ Deo
evciinne contingenter 5 quia Deus woluit eos contin-
Kenier evenire, & idcirco contingentes canfas ad eos
praparavit . Quare crgo actus liberi liberé finne 3
Juxia 8§, Themam non folum fiunt, fed criam libe-
¥¢ fipng quia Peus voluir eos non folum’ fieri ,
fed criam libesd feri ; unde praparavit illis caufas
contimgentes , hoe eft, eaufas, d quibus fient qui-
demy ded ira ue poffing ab illis non fieri : per caufag
oM congngentes manifelt inrelligic caufas , cum
eppofitc cffectus , ad quem deftinantur , compofii-
biles 5 ira ue poffint effe caufe illz , & non opes

rari effectum , ad quem deftinantur .

R. ad 2. 5. Thomam reducere contingentiam &
libertatem rerum in voluntatem divinam, tanquam
in primum liberum , quia ficut caufe liberé non
{unt, nifi quia Deus liberé vule eas effe ; ita nec li-
beré operantur, nifi quia Deus liberé vult eas libe-
ré operari 5 & liberé mover eas ad operandum
quomodo eis convenit nen folim ur operentur, fed
etiam ut operentur fine intrinfeca dererminatione ad
unum. Hoc autem nec praftat , nec preftare poteft
Deus, nifi adhibendo media de fe repudiabilia & con-
jungibilia cum oppofito ad quod dantur, fed quibufl-
cum per certam & infallibilem {cientiam pravidet
caufas liberas effe operaturas . Que fcicnria non eft
alia , quam fcientia fururibilium , ab omni decreto
adtu exiftente independens . Hanc porrd feientiam
deinceps Scientiam Mediam vocitabimus , ob ratio-
nem infrd dandam , & de ea {ub hoc nomine quz-
flione fequenti, quam conrra Jan(eniftas infticuimus,
& alios ab illis {pecie rents diffentientes, queEremus,
1. Utram detur non folim pro ftatu naturz innocen-
tis, fed etiam pro ftatu navure laple . 2. Utrim de-
fenfores cjus fint Pelagiani aur Semipelagiani. 3. Ad
quid fit urilis, Sit itaque

ooy ndin cden adiandia ndia dduaceion cden adeacilia
S gk S A

De Scientin Media.

A RT T GBI DES I,

Utriens detur in Deo Scieutia media » non folim pro
fPatn nature innocentis, [ed etiam pro ffarn na-
ure lapfe circa allus falutares.

REesronNsio I

Atur in Deo Scientia media.

Prob, Nam Scientia media eft fcientia futuri-
bilium, ‘independens ab omni decreto ‘actu exiftente.
Non aliam fcientiam nomine (cientiz medie intelli-
gimus . Ataui dari {cienriam futaribilium , ab omni
decreto :l&uquc}illcme independentem 5 Queelt, pre-
cedenti aceuraré probatum eft . Ergo datur {cientia
media 5 qua {eilicet Deus antecedenter ad omne de-
cretum actu exiftens, certd & infallibilicer cognofcit,
quid quzliber creatura rationalis liberé agerer , vel
non ageret fub quacumque conditione poffibili, ad
rem- pertinenre, Sed fic

ResrponNsio IL

Datur in Deo {cientia media pro ftatu naturz in-
nocentis , non folim circa actus malos , fed etiam
circa bonos & falutares.

Habemus hic confentientes Janfeniftas , & alios,
qui {c Auguftinianos ']"hecrlngos no_min:'mr, & facilé
probatur. Nam pro ftaru innocentiz, i quo homo
Ptcna & integra liberrate fruiturus erat, ablque omni
dererminatione antecedenti five ad malum per con-
cupil'centimn , five ad bonum per gratiam : fi in eo
conderetur, independenter ab omni decreto actuali 4
verum fuir dicere : Si Adamus tali modo tentaretur ,
{eipfum determinaret ad peccandum ; fi Adamus rali
modo illuftrarerur , fe ipfum dererminarer ad bene
operandum , &c. Arqui Deum nulla vg—rims larere po-
teft. Ergo Deus independenter abomni decreto actua-
li preevidic certd & infallibiliter , Adamum contin-
genter & liberé peccaturum effe in ﬂ.m_i innocentiz 5
fi tali modo tenrarerur: Adamum contingenter & li-
beré opus bonum & falurare facturum effe in ftaru
innocentiz, fi rali modo illuftrarerur: Adamum con-
tngenter & liberé perfeveraturum eife in ftatu inno-
centiz , fi rali modo adjuvaretur , &c. Arqui hzc
pravifio neque eft fcientia fimplicisintelligentiz, que
eft rantiim de poflibilibus , aur neceffario futuribili-
bus; neque foientia vifionis, qua fupponit exiften-

tiam




Difputatio V. Articulus I.

ciam decrerorum > & eft tanedm de rebus exiftenti-
bus ue fic. Ergo fupereft uc fit fcientia ingec urram-
que media, quz non eft nege{faria. 5 ur prima , ne-
que libera Deo, utfecunda;fed meré conringens 5 €o
quod haber pro objecto contingentem & liberam fu-
curibilitatem ackuum creature rationalis . Ex dictis
aperté colligitur Deum habere eandem fcientiam cir-
ca ackus five bonos five malos Angelorum ut fu-
curibiles . Non enim eft porior ratio pro homine in
ftary innocenrtiz confiderato , quam pro Angelis .
Nee difficebunrar it , quorum hac qualtione doctri-
nam impugnamus .

IIT.

Datur in Deo fcientia media pro flatu nature la-
f@, & circa actus malos & circa falutaces. 3

Prob, 1. Contra Janieniftas. Si non {cientia
media in Deo ‘etiam pro ftatu naturz lapie_ circa
actys hominis five bonos , five malos , cerié quia
actus hominis pro ftaru nature lapfe non juat con-
tingenter & liberé futuribiles , fed foruribiles necef-
{ari0, ut mali fub conditione concupifcentiz prado-
minantis s ut boni fub condirione pradominantis cae-
leftis delectationis ; unde fit , ur adtus hominis five
boni five mali pro fiacu natwrz lapfe 5 qua foturibi-
les , non fint objcd:um fcientize cnntingcntis 5 led
neceffariz , nempe fcientiz fimplicis intelligentie .
Atqui hzc doétrina eft heretica . Hareticum enim
eft , dicere hominem in ftatu nature laple carere
indifferentia activa , & femper fubjacere nmeceffitati
relative vel ad malum, prxdominancc concupil’cm-
tia, vel ad bonum , przdominante caelefti delecta-
tione . Ergo Janfenifte ex principio bzretico ne-
gant dari in Deo fcientiam mediam circa actus ho-
minis five bonos; five malos ; qui futuribiles s pro
ftaru nature laplz .

Prob. 2. Contra alios , qui fe ur Apguftinianos
Theologos venditant. Si non dacur (cientia mediain
Deo pro ftatu narurz laple circa actus hominis five
bonos , five malos, certé quia homo in faru natu-
rz laplz, & quoad bonum & quoad malum , fubja-
cet alicni neceflitati antecedenti ., Nam fi home in
ftacu namre laplz nulli neceflitari antecedenti 5 in-
trinfeca feilicer, nam de rali agicur 3 (i nulli, in-
quam , neceflitari antecedenti {ubjacer , manifeftum
¢fty adtusejuss fivebonos, five malos, tam effe con-
tingenter & liberé futuribiles, fub aliqua conditione
ad rem pertinente , pro ftatu nature laple , quim
fuerunt pro ftatu innocentiz, & ira ram effcin Deo
{cientiam mediam circa illos 5 qua futuribiles , pro
ftatu nacure lapfe, quim pro ftatu innocenriz. At-
qui confequens falfum cft. Ergo, &c.

Prob. min. Si homo in ftatu narture laplz fubja-
cet alicui neceffirari antecedenti & quoad bonum &
quoad malum vel hazc neceflitas eft phyfica , vel
moralis tantum . Neurrum dict pote& . Non pri-
mum. Nam hzc neceffitas relativa antecedens phy-
fica cft harefis Janfenii 5 & ante Janfenium fuir Cal-
vini & Lucheri . Non etiam fecundum . Nam hzc
neceflitas moralis , qualis ab adverfariis admitcicur,
ealis eft, ut homo non poflic ¢i aliter refiftere, quim
vir fanz mentis potet velle fe ipfum jugulare , duc
¢ domus altz faftigio in pavimentum fe pracipitem
dare ex morivo infufficienti , pura ad exercendam
libertatem fuam . Atqui hzc neceffiras non eft mo-
ralis necefficas , nifi nomine tenus; & eft re ipfa
necefliras phyfica, proindeque re ipfa ¢t neceffitas,
quam docuit Janfenus, fub voce neceflitatis moralis
palliata, Ergo hi pretenfi Auguftiniani negane effe
in Deo fcientiam mediam pro ftatn naturz laple cir-
ca actus hominis tam bonos , quam malos ; quia
voce tenus recedunt & doctrina Janfenii, quam in re
fequunrug,

_ Confirm. Datur in Deo f(cientia media pro ftamn
innocentiz circa actus hominis & bonos & malos ,
quia, ut dicune ipfimet adverfarii polt Janfenium ,
actus hominis five boni , five mali; crant contin-
genter & liberé fucuribites pro ftaru innocentiz o

ReEsroNstio

79

Atqui actus hominis , five boni , five mali, fune
etiam contingenter & liberé futuribiles pro (tatu na-
tore lapfe . Ergo , &c. Prob. min. Actus bominis,
fiveboui, five mali, erant contingenter & liberé fu.
turibiles pro ftaru innocentiz , quia homo deliberaté
aCuros in ftatn innocentiz , aéturus erac fine ante-
cedenti determinatione intrinfeca, five ad bonum ,
five ad malum, Atqui pariter homo deliberaté agens
in ftatu neture laplz, agit fine antecedenti derermi-
natione intrinfeca, {ive ad malum per concupifcen-
tiam , five ad bonum per dclectationem vickricem ¢
agens enim deliberat¢ eriam in ftatu narurz lapiz ,
five bené agat , five malé , agit cum expedita facul-
tate ad utrumliber, ur docent Cacholici. Ergo actus
hominis, five boni, five mali , funt eriam pro flatu
nature lapfe contingenter & liberé futaribiles.

Okj. 1, Homo in ftata namura laple ad aéns falu-
tares indiger gratia ex nacura fua efficaci . Sed necef-
fitas graux efficacis ex natwra fua non. poreft ftare
cum icientia media circa actus falurares pro eo ftaru,
pro quo ad actus falutares gratia ex narura {ua efficax
neceffaria cft . Ergo, &c. Prob. min. Nam non ad
fcientiam mediam pertinet , fed ad {cientiam fimpli-
cisintelligentiz, noffe futuribilitacem actus falucaris (ub
conditione grane ex natura fua cfficacis . R n. maj.

relertim in fenfu eorum , quos hic impugnamus,

am fecundiim illos gratia-ex natura fua efficax con-
fiftic in indeliberara dele¢tatione ccelefti, phyfice pre-
determinativa voluntaris ad actuam f{alutarem , Talis
autem gratia , cum 4 Deo nobis infundatur indepen-
denter 4 nobis , & fc renear ex parte actus. pris
mi , manifeté voluntatem antecedenter obligac ad
alteram parrem contradictionis , - & ita imponit
illi fimplicem geceflitatem , quamvis non ablolu-
tam , led relativam tantum., nec aliam ei relin-
quit liberratem , quam {pontaneitaris . Quod eft
contra fidem.

Nec dic , multos ex iis, contra quos pugnamus
hic , delectationi ceelefti ;. concupifcenriz pravalen-
ti, tribuere tagtum vim pradeterminandi moralirer
voluntacem ad bonum, Nam, ut jam oblervarum eft,
hzc moralis praedeterminatio non eft nifi nomine
tenus moralis, & cft in re phyfica prazdeterminatio :
ut enim ipfi explicant , (ub illa morali przdetermi-
natione ad bonum , tam impoffibile eft voluntau
nolle bonum , qu:‘un impoffibile eft homini fanz
mentis velle fe iplum jugulare ex motivo infuificien-
ti. At hoc non folum moraliter, fed etiam phyficé
impofMibile ¢ft, quia voluntati impoflibile eft, velle
malum precisé fub ratione mali .- Ergo , fecundum
adverfarios, non foltun moraliter, fed eriam phyficé
impofibile eft volunrati nolle bonum fub delectatio-
ne ceelefti, concupifcentiz prevalenti, & confequen-
ter voluneas fub hac deleétatione ad bonum phyficé
pradeterminara eft,

Et verd fe ipfi produnt adverfarii , cliim dicunt
futuribilizatem aétus falutaris fub conditione ceeleftis
delectationis , concupifcmria: pradominantis , non

ertinere ad {cientiam mediam , fed ad fimplicem
mntelligenriam . Nam fic contra illos efficaciter ar-
gumentor. I. Si futuribilitas actus falutaris {ub con-
ditione cceleftis delectationis , concupiicentiz pre-
dominantis , non pertinet ad obje¢tum fcientiz me-
diz , certé quia actus falutaris non eft contingenter
fucnribilis fub illa condirione : fi enim fub illa con-
ditione effer adhuc contingenter futuribilis »  tam
Fertincret ad objectum [cientiz mediz, quim attus
aluraris futnribilis fub conditione gratiz, utloquun-
tur , verfatilis & indifferentis pro ftarn innocentizx.
Arqui actus non contingcnrcr faturibilis (ub aliqua
conditione s eft neceffario & quidem neceflitate an-
tecedenti fucuribilis fub illa conditione : fola enim
antecedens ncceffiras excludit contingentiam . Ergo
fi fucuribilicas actus falutaris (ub conditione ceeleltis
deleckationis , concupifcentiz prazdominantis ; non
pertinet ad objectum fcientiz mediz ,-certé non
pertinet 5 quia adkus faluraris neceffarfd neceffitate
antecedenti futuribilis ¢ft fub illa conditione , & ita

futuri-




8o Traétatus 1. de Deo Uno.

futuribilitas aGus falutaris fub ' conditione ceeleftis
deleationis , predominantis concupilcentiz , non
pertiner ad objectum fcientiz mediz, quia delecta-
ctio ceeleflis, 1 re pofita; quando concupilcentie
pradominatur , antecedentem necefllitatem imponit
voluntati ad actum falurarem, proindeque illam ad
actum falutarem phyficé predeterminat.

2. Fururibilitas actus falutaris fub conditione gra-
tiz ex natura fua efficacis, non poteft pertinere ad
objectum fcicntiz medix, fed neceffario perunet ad
objedtum ﬁmpiiris imclligcmi:& > Quia fion pereft
efle objeGtum cognitionis contingentis, hoceft, co-
ghitionis quam fic Deus habuir ab- zterno & pro
#rerno , ur ab @rerno & pro mterno potuerit illa
carere , co quod objeCtum illius aliter fe fe¢ habere
poffer . Atqui quod non poteflt effe lobjeGum ca-
gnitionis contingentis, fimpliciter neceffarium eft ;
unde fit ut non poffic efle’ objeckusn nifi cognitio-
nis {fimpliciter neceffariz, qualis eft fimplex intelli-
gentia . Ergo futuribilitas actus falucaris' {ub condi~
tione grarie cx natura f(ua efficacis, fimpliciter ne-
ceffaria elt ¢ ficur fimpliciter neceflaria eft fucuribi-
litas duple majoris laminis fub conditione folis du-
plo majoris , qua proinde nonnifi' cognitionis fim-
pliciter neceflatiz objectum effe poteft . Ergo gra-
tia ex natyra fua efficax , fen deleGario ceeleftis )
rerrenz predominansy, - fécundim adverfariorum do-
&htinam 5 neceflitatem ‘imponic voluntati ad adtum
falucarem, 5

Diicentne imponere’ rantiim  neeeffitatem confe-
quentem? At hoc evidenter falfum eft . Nam necel-
fitas illa, quam imponic, antecedit omne exescitium
libertatis, & peritur ab alic};o fc tenente cx parte actus
primi , & quod & folo Deo nr moralicer agente
peadet in effe 8 in confervari, fiempe ab ipla na-
fura gratiz. Dicentne imponere tantim necellitatem
gelativam & variabilem @ At hoc effugium heretico-
fum ¢ft . Dicentne imponere tantiim meceffitatem
moralem ? Ar neceflitas vi cujus actus cumi canfa
fua ira connexus eft, ur hzc connexio non poflit
efic ocbjeCtum cognitionis contingentis, fed fit obje-
£hum eognitionis’ fimpliciter neceffatiz 5 non eft
moralis neceflitas: neceffitas enim moralis aliquan-
do fallic , quia aliquando carct effedtu fuo : unde
non impedit contingentiam connexionis efectus cum
caufa , " At necefiitas illa nec fallit, nee fallere po-
eelt unquam ; quia nec carer , nee carere poteit uns
quam effeCtu fuo de potentia ordinaria :* unde cft
sneceflicas proprié¢ & fricke dicta, & vi illivstamim-
poflibile eft non praduci adtum falucarem ex hypo-
thefl grariz ex narura fua efficacis , feu ceeleftis de-
jectationis , concupi:cemim prevalentis , quﬁm -
poflibile effer non*profundi lumen duplo majus ex
biypothefi folis duplo majoris :  afferr igitur phyficam
impoffibilitatem ad oppofirum , & confequencer cft
phyfica neceffitas. Dicentne fub hac neceffizate vo-
funtatem adbuc effe liberam ad atum falutarem 5
quia adhuc oppofitum potelt in fenfu divifo ¢ At
fenfusille divifus inurlis &k ad falvandam libercatens,
quia non eft in poreftate volunratis : ciim enim coe+
leflis deledtatio , operante Deo , prevaler €oncupi-
feentiz , non eft in potefare voluntatis aum fuum
fulpendere, donec augeatur concupifcentia, ‘aur cae-
le€tis deleétario minuatsy aut tollatar 2 Deo . Di-
centne ad libercatem fufficere , ut voluntas velic fub
judicio. indifferenti 2 Ar hoc Janfenianumeft. Dicent-
ne eandemm difficultatem folvendam effe Thomiftis 2
At dicere non poffunt cum Thomiftis , gratiam ex
patura fua cfficacem fe habere rantim per modum
concuefus , & ita fe tenere tanrim ex paree aétus fe-
eundi, Adverfarii igitur non negant fcientiam medi-
am pro flata nagure laple , nif evertendo hominis
lapii jibereatem y & incidendo , velint, nolint, in
Janfenii fengentiam de graria in ftatu nature laplene-
coffagia ad actus {alurares producendas, Quod ut ad-
hue amplitis paceat, : :

§iv grgumentor. 3y Vel abus falutaris poreft non
efie peo {taru nature laple in fenfu compefito caele-

flis delectationis pradominantis , ficur poterat non
efle pro ftaru innocentis naturz in fenfu compofito
gratie, ut loquuntur, verfarilis & indifferentis ; vel
nen pqtci’: non effe, Si primum. ' Actus falutaris 5 ut
futumbilis, tam pertinet ad {cientiam mediam pro fta-
tu nature laple, quam pro ftaru nature innocentis .
81 fecundum, Actus faluraris, ur furaribilis, non per-
tiner quidem ad fcientiam mediam pro ftatu nature
lapfe , fed neceffarid neceffitate ancecedenti fururibi-
lis eft pro ftatu nature laple, & ita pro ftaru natu-
s laplz non eft amplifs liber. Quod facilé fic often-
ditur . Actus faluraris non poteft non cffe in fenfu
compofito ceelelis deledtationis przdominantis . Er-
g0> quod idem eft, non poteft non effic ex hypothe-
fi celeftis deletationis przdeminantis , in re exi-
ftentis. Sed hzc hypothefis eft antecedens : eft enim
independens ab omni exercitio libertatis humanz .
Ergo non poreft non efle ex hypothefi antecedenti.
Ergo fimpliciter neceffarius eft neceflitate anteceden-
ti; hypothefis enim antecedens affert neceflitatem an-
tecedentem .

Dicentne a&tum falutarem ex hypothefi celeflis de-
lectationis predominantis non pofic non effe poten-
tia‘ad actum aliquando reducenda, fed pofie non effe
Porcn:ia ad adtum reducibili , quamvis nunquam re-
ducenda ad actum 2 Sed contra eft. 1. Undé habent,
quod hze porentia nunquam reducatur ad actum ,
fuppofito, quodad adtum fic veré reducibilis} & vi-
citlim unde habent , qudd hzc potentia fic veré re-
ducibilis ad actum , fuppofitc’ quod ad a&um nun-
quam reducatur? 2. Ut ipfimer docenr, potentiailla
non eft magis reducibilis ad attum , quim in homi-
ne fanz mentis porentia volendi efficaciter fe. ipfum
jugulare ‘ex motivo ! infufficienti , putd precisé ad
excreendam libertatem . Acqui hee potentia non eft
reré reducibilis ad actum, nec eft vera potentia, fed
vera impotentia; {icut porentia volendi malum, pra-
cis¢ ‘qud malum, non eft potentia, fed imporentia .
Ergo-advetfarii negant in Deo fcientiam mediam pro
ftatu nature lapfz , quia cum Janfenio fentiunt bo-
minem per culpam griginalem (poliatum effe indiffe-
rentia activa, 8 facultate fe iplum determinandi ad
actus falutares cum graria verfatili, ot ajunt, & in-
differente, hoc eft, cumgratia ex ferepudiabili, pro-
indeque in ftarn nature lapfe indigere gratia, feu coe-
lefti delectatione , ipfius voluntarem ad bonum pre-
determinante.

Dices . 5. Anguftinus contra Pelagianes defendit
neceflitatem grauz ex natura fua efficacis pro fig-
tu narwe laple . Ergo , &c. R. n. ant. Itaque ,
ut fuo loco accuraré oftendetur , non neceffitacem
gratiz ex nawura fua efficacis, fea, ut intelligunt
advet(arii , neceflitatem victricis delectationis , vo-
luntatem ad bonum pradererminantis , fed necefli-
tatem infpirarienis pro- ftaru nature laplz defendic
contra Pelagianos §. Auguﬁinus > in quantum con-
tra illos , & quidem recte cnrhohcéque contendit,
homini laplo , ad bonum falutarirer operandum ,
prater gratiam legis & dodtrinz, qua contenti erant
Pelagiani , imd & prater internam gratiam fuper-
naturalis illuttrationis , neceffavium effe immediatum
voluntatis adjutorium fupernaturale ; quo voluntas
immediaté ps:tvenintur, praparetur cxcltcmr‘,jri:
gawur , corroboretur contra languorem £x or;gmah
peceato contradtum ; hoc eft 5 conrra_mordlpams
efftznis concupifcentiz morus . Quod immediatum
volunratis adjutorium, quando perfedté fanar volun-
tatem, confiftic in coslefti guadam delectatione, qua
volunrarti ob ccncupifccmix merbum naufeanti bo-
num fuave efficicur » boc eft , in indeliberato aliquo
& fupernaturali amore 5 vel defiderio boni faluta-
ris ,’quo bonum falutare fuaviter placer » & qua
velur pondere voluntas versis bonum falurare in-
clinatur quidem: & trahicurs acrad: illud ampte&cm
dum & profequendum minimeé pradererminacur, Tali
enim predererminatione nan indigee voluntas, quamy
vis @grota, quia non amifit indifferentiam activam,,
& wvim le iptam 'dererminandi ad bonum , vel ad

na-




Difputatio V. Articulus I. 81

malum: licér 5 ut ad bonum fefe dererminer ; qbin_-
ficmiratem ex otiginali peccato contractam , indi-
gear porentiori gratia, nempe infpiratione, fub qua
iiJi'am il'liiTlC(‘llElE(_:.pr:.mvCﬂlCﬂ[c.,rp;:xi:):\ra[][c, a‘__{JuV;m.
te , &natura pris induente , fe iplam dererminer ad
opus falutare. e : .

Obj. 2. Dari in Deo (cientiam mediam circa actus fa-
lutares pro ftatu nature laple, fuit dogmaPelagiano-
rum & Semipelagianorum . Ergo , &c. K. n. ant. Froba-
bis . Namhac [ctentia Pelagiani ufi funt, 1.ad redden-
dam rationem, quare antequam nari effent Jacob &
Efau, aut quidquam boni egiffentvel mali, Dens unum
dilexerit, & alterum odio habuerit, ucteftacur §. Au-
guftinus epift. 105. qux eft ad Sixcum. 2. Ut teftatur
8. Door cadem epift.ad reddendam rationem , quare
ex duobus p:u:vuiis ante aniulmn}_mtat:‘m morientibus,
Deus unum faciat mori fine baprifmo, & alterum cum
bapti(mo. Similiter Semipelagiani eadem (cientia ufi
funr, non foltim ad reddendam rationem cum Pclagm—
nis, quare ex duohps p:u'vuh; unus fine baptifimo , alter
cum bzpti{mu moriatur, S itaunus falv;tm—, alter ve.
1o pcrdatur‘, fed eciam {\d l'cd_d::nda_m rationem, quare
hoc rempore & non alio, his nationibus & non aliis
pradicatum fit Evangelium, ut referc Profperin fuaad
Auguﬁmmn Epiftola. ; e i

R. 1. falfum effe ; quod Pelagiani ufi fing feientia
media ad  reddendam rationem de Jacob & Efau,
quare {cilicer unus fuericdilectus, 8calterodio habitus
i Deo, antequam nati effent, aut qmdquagn bont vel
mali egiffent . Nam ad hoe ufi funt prafcientia abloluta,
feu (cientia vifionis, ur manifeftum eftex S. Auguftino
lib. 2. contra duas epift. Pelag. c.7. ubiPelagianis ref-
pondemihus Jacob, antequam natus effer, dilc_chun
fuiffe 2 Deo proprer bonaejusopera futura & abfolurd

tzvifa; Efauverd, antequam effer natus, odiohabi-
tum proprer mala ejusopera furura & pr:;vnfa abfolurc;
opponit duos geminos ex merctrice genitos, & utab
aliis colligerentur, expofitos, quorum unus moritur
baptiza:us, alcernonbaprigatus, deq1}1b11srelpand61'1
non potefts quodunus fueric i Deo electus proprer bo-
namerita, altervero rejectus proprer mala merita futu-
ra & abloluté previfa.

Porrd cadem prafcientia abloluta eriam abufi fune
Semipelagiani contra gratuitam pradeflinationem 5
cum hoc ramen difcrimine , quod Pelagiani vellent eos,
qui falvantur, ex pravifioneabloluta meritorum natu-
ralinm & finalis perfeverantiz , ex folisarbitrii viribus
pmfc&x, ad gloriam fuiﬂ’c pradeftinatos : Scmipcla.
giani verd ex fola pravifione al_»folura naturalis crc‘duli.
tatis & fidei, quorquor eleéti (unta Deo , elettos fuifle
ante mundi confticutionem docerent, & ita bonaom:-
niaele¢toram merita effe effectum concederent eleétio-
nis, cut fola credulitas & fides naruralis in abfolura pre-
fcientia prairer . Parer ex S. Auguftino lib. de praed.
Sandt. ¢, 19-ubidePelagianisloguens, ficaicz Jpff pu-
tant, ACCEPLis presepris, jam per nos ipfos fleri libere
woluntatis arbitrio [anttes & immacnlatos n confpeitu
ejus in charitate: qﬂ!adf  Faturnm Deus quoniam prafeivit,
inquinnt idev nos ante munds Conftiutionem elegic &
preadeftinavit in Chriffo. Dum polt paucaad confuran-
dos Pelagianos (ubjecta, fic deSemipelagianis loquens,
proli:qui:m‘ : Nas autem dicitans 5 inquinnt 5 noffrum
Deum non prafciffe niff fidems qua credere incipimus,
& idennos elegiffe ante mundi confFitutionem , ac prede-
frinaffes ut jam ﬁmﬂ_i & immacnlati gratia atgue ope-
ve ejus effemus. Ex bis aucem,

R. 2. Conceffo antecedente quoad reliqua, N. conf.
Sicutenim non valer: Pelagiani & Semipelagiani abufi
funt pracfcientia abfoluta ad tuendos errores {uos: ergo
prafcientia abioluta fuir dogma Pelagianorum & Semi-
pelagianorum: itanec valer: Pelagiani & Semipelagia-
ni fcientia media abufi func, &c. Abufus igitur, non
fubftantia urinfque [cientiz 5 fuic dogma Pelagianc-
rum. NamPelagianorum & S emipelagianorum dogma
fuic, exduobusparvulis unum falvari, &alterum dam-
nari, quia, fiadadultam perveniffent ztatem , unus
bent fanétéque viyiflfer, alver malé ; item ex duobus
adultis ethnicis uni prazdicari Evangelium, & alterinon

Sémoniet Theol. Tom.

pradicari ; quia unuscrediturus erar, &alternon cre-
diturus - erat ;. pradicaro fibi Evangelio: ficut dogma
Pelagianorum elt , homines pradettinari ad gloriam pro-
prer merita naturalia , abloluté futura ; & Semipela-
glanorum, homines ad fanckitatem & puricatem vite
eligi proprer credulitatem naturalem, velinchoaram ‘ﬁ~
dem, egfolis arbitrii viribus conceptam abfoluté fu-
turam. Unde dogma Pelagianorum & Semipclaginuo--
run eft, quodex parvulis morientibus alios voloerit,
efficaciter , alios non efficaciter voluerit baprizari ,
quia pravidir alios bené victuros effe, alios malé, fi
pervenirent ad @rarem adultam; item quod ex pluribus
adultis , aliis efficacicer , aliis non efficaciter volue-
rit Evangelium pradicari , quia prenovit alios cre-
dituros 5 alios verd non credituros effe, pradicato
fibi Evangelio ; ficut Pelagianorum dogma eft, quod
Deusinter hotnines eos ad gloriam przdeflinavit, quos
abfoluté previdic, exfolisarbicrii viribus precepta di-
vina fervaturos, &inhac praceptorum divinorumob-
{ervatione perfeveraturos ; & IScmipclagi:murmu s
quod Dens mter homines eos ad falutana opera, & vi-
t:trpm-imrcm elegeri: » quos abloluré prz:vidit s pro-
polito fibi Evangelio, credere velle & credere incepru-
ros effe folis viribus nature . Ecce autem abufum utri-
ufque {cientiz, non fubftantiam. Abufum itaque dam-
namus ; {ubffantiam verd retinemus-.

Dices. S.AuguRinusin Pelagianis & Semipelagianis
damnavic non {oliim ufum , fed etiam fubfantiam fcien-
tie mediz pro ftatu nature lafpe circa actus falurares -
Ergo, &c. R.n.ant. Probabis. 8. Auguftinus contra
Pelagianos & Semipelagianos docuit ; Deum pro ftatu
naturz lapfe nullum prefcire pictatis opus, quod non
abfoluz¢ decreverit in nobis operari. ErgoS. Augufti-
nus contra Pelagianos & Semipelagianos docuit, om-
nemin Deo operum faluratiam prelcientiam pro ftate
naturz lapfe fundariin divino decreto, quo Deus om-
nia operafalutaria pro illo ftaca mifericorditer prapara-
vit, pteparando hominilapfo graviam ad bonum prz-
determinativam. R. ad ant. tunc S.Do&orem loqui
de prefcicntia abioluta operum pictatis abfolucé futuro-
ram 3 quam prefcientiam reété catholicéque docer
contra Pelagianos & Semipelagianos fundari in prade-
ftinatione divina , quaDeus abzterno ex pura miferi-
cordia clectis(nis pro ftacu nacure laple preparavit gras
tiam , hon predeterminantem , ut adverfarii volunt
cum Janfenio, fed congruam, hoc eft, ur ipfe Augu-
ftinus docer lib. 1. ad Simplicianum q. 2. gratiam feu
vocationem; quam per fcientiam conditionalem, &
decretis divinis ratione priorem , novit ita voluntati
aptam fore, i homo itavocetur s ut reipfa vocantem fe-
cutura fit ex propria determinatione . Per cjulmodi
autem auxilia, in zrernitate mifericorditer prapara-
ta, Deus in tempore operatur in nobis omnia noftra
pietatis opera , non pradeterminando nos per victui-
cemdelectationem , fed per eam fimul & illuftrationem
vocandonos, quomodo nobis congruir, ut vocantem
non relpuamus .

Dices . Scientiamedia; quantiim actiner ad actus {a-
lutares, eftfcientia, quanovitDeus adtum falutarem
fururibilemeffe, fub conditione interiotis gratiz verfa~
tilis & indifferentis. Sed dari ralem fcientiam in Deo
pro fatunarurz laple, eft dogmaPelagianorum& Se-
mipelagianorum. Ergo, &c. R.1.n.maj. deverafcien-
tia media, & qualem in Deo agnofcimus. Nam hec
fcientia, quantim atrinet ad agtus falucares pro ftaru
naturzinnocentis, et ca, qua Deus novit actum {alu-
tarem effe futuribilem fub conditione ralis itluftrationis
fupernaturalis, in ralibus circumftantiis infufz ; & pro
ftacu naturz laple, eft ea, quaDeus novir actum fa~
lurarem fururibilem effe fub condirione talis infpiratio~
nis, previa rali illuftratione. At nequeilluftratio pro:
ftatn naturz innocentis, mequein(piratio cum illuftra<
tione, pro flacu naturz laple ;s eft gracia verfarilis & in-
differens. Nam illuftratio pro ftatu nature innocentis;
& infpiratio cumillultratione pro ftatn naturz lapfx eft
caufaneceflaria, & ex fe dererminaraad producenduam
effeétum falutarem,ad quem d:ﬂina:m‘,q uamvis non in-
impedibilirer, quia ex fe repudiabilis eft;& conjungibilis

F cum




82

cum Dppoﬁto aCtus ad quem deftinacur . pnde volun-
tas pro activaindifferentia, quam habuitin fatunatu-
innocentis, & quam reriner in ﬂatummm]a?fx‘,
infirmatam ramen & inclinatam proprer peccarum ori-
ginis : P“mi[ & poreft, non in dw‘er[as partes \_'e::(a_
re, non dererminare vel non determinare pro arbitrio,
ed repudiare interiorem gm[iam prevenientem , &
cum €a componere negarionem confenlus faluraris ,
ad quem exp;‘imcndum data fuit, vel datur. Quando
autem volungas in prafenti ftatn hanc przvenientem
gratiam non repudiat 5 tunc graria pra:veniens habet
effeétum fuum, cum voluntate operando confenfum
falutarem, non quia verfatyr in hanc parrem, autad
c potiis quim ad illnd dererminatur 3 voluntate ,
i quia volunras ab camifericorditer preventa & pre-
parara, [e iplam dererminat {ub ipfa graria eam nonfo-
1iim excitante, fed eriam contra rebellantem concupi-
{cenniam cotroborante, & corroborando narura Priﬁs
influente in dererminarionem ejus.

K. 2. N. min, nam 1. Pelagiani nullius interioris ad-
jurorii voluntatem immediacé afficientis neceffitatem
agnovere pro ffarn naturze iapf:l: , & conftanter docuere
externam legis & dockrinz graviam (ufficere, nec in-
ternam aliquando illuftrarionis gra[imn admifere, nifi
ad mgiliﬁs poffe. Unde {fecundim Pe{agimos , [lcienria
media, quantumartiner ad opera falutaria pro ftatu na-
fure. iapf%i: 5 fuirea, qua Deusnovir operum falutarium
fururibilitatem {ub conditione legis & dectrine in ra-
libus circumftanriis,  vel exterids pﬁrprrdicatmnel‘n,
vel inrerits perilluftrarionem propofire . Quam feien-
tiam fpiffe mernm Pelagianorum commentum confite-
mur, 3. Semipelagiam pullias fimiliterinterni adjuro-
rii immediaté voluntatem afficientis neceflitarem con-
fefli funt pro fide initiali etiam in ftaty narure laple, &
quoad hoc Pelagianis plané confenferunt . Undefecun-
diin Semipelagianos, {cientia media, quantim attinet
ad fidem inchoaram pro ftatu narurz lapfe , finit ea, qua
Dens novit fidei inchoate futuribilirarem fub condirio-
ne ]::t'a’dicarionis E,v:mgclii , feu qua Dens novit hos in-
cepruros fuiffe , illos vero non fuiffe incepturos crede-
se, fi pradicarerar 1llis Evangelium. Quam (cicnriam
ur falfam, ‘& principio beretico nixam explodimus .
Quantim vero fpt‘c_t 1 ad operafalutaria, in quoram
pumero fidem inchoaram pon computabant , viden-
tur confenfifle 5. Auguftino, & cum eo confeosel-
fe neceflitatem inrerioris grarie pro ftaru narurz lapla,
volunfatem immediaté praevenients & praparantis ,
nec probari poffunt voluilfle gratiam illam effe verfari-
tem & indifferencem . Sed de his fuo loro fufits. In-
rerea ex dichis fans apparer; quod perperam impura-
rernr Maffilienfibus (oienria, qua dicurumrDeuspr:&
feiviffe operum falurarium fururibiliratem pro ftatu na-
eura lapfe (ub conditione interioris gratize verfatilis &
indifferentis,

Diges . Saltem feientia media pro ftaru nature lapflz ,
et eaqua Dens dicitur prafcivilie pro illo fatu operum
falutarium fugoribilitatem (ub conditione ralis infpira-
tionis, praviaraliillofiratione, ex ferepudiabilis, &
compefibilis cum negatione confenfus faluraris , ad
guun exprimenduminfunderetur. Arqui hzc (cientia

elagiana eft; nam fundatutindogmate Pelagiano . Er-
g0, &c. R.n.min.& prob.¢jus. Comtra, Hze {cientia
E]Ppﬂnit vo!unm{gmleumanau‘l non amififfe per pecca-
tum originale vim {eiplamdeterminandiad bonum, &
waeam 10 ftatn IL‘,EU‘I‘.‘EIHPL‘I] adhuc poffe bene & fauta-
riger agere, fe iplam ad opus falutare decerminando fub
preveniente gratia, nempe {ubinipiratione iplam qui-
demelevante , excitante, & corroborance, fed non de-
rerminante . Atqui voluntatem humanam non amififfe,
e eltdogma Pelagianum ; Ergo , &c, R. n,min,imd
contariam , nempe quod voluncas humana “amiferit

er peccatum ariginale vim fe ipfam determinandi ad
AN, 1taut fub preveniente gratia, hoc eft; (ubillu-
ﬁrmO{m & infpiratione s vel , 11 vis, caelelti deletatio-
ne, iplam prevenientibus, excitantibus, & corrobo-
rantibus, non poffic fe ipfamdererminare ad adkum fa-
luyrarem, neque fub 1”153 quantzcumque fupponantur,
unquam bene & [alutariter agar in prefenti ftatu, nifi

Tra&atus I. de Deo Uno.

etiam ab eis predeterminetur ad falutarem volitionem,
eft dogma ver¢ Janfenianum. Ex quo adhuc amplilis
apparer, €oscontraquos hic agimus, ex principio he-
retico impugnare [cientiam mediam, qualem defendi-
mus circa a?tus lahl:ml'{:s pro ftatu natura lapl .. Certé
hzc fcientia {upponit tantim duo , nempe indifferen-
tiam activam voluntatis humanz infirmatam quidem
effe’ per peccatum originale , fed non penitis extin-
étam , & immediatum voluntatis adjusorium , puta
ceeleftem deleCtationem, ad exercenda operafaluraria
abloluté nuncneceffarium propterinfirmitatem ex ori-
ginali culpaconrractam, effe ex fe repudiabile , proin-
deque voluntatem{ubille poffe proatbittio exercere vel
non exercere opusfalutare, ad quodexercendum mo-
vewur. Athanc doctrinam at Pelagianam aut Semipela-
gianam traducere, hereticam eft, & abEcclefiapro-
feriprum in quarta Janfenii propofirione.

ACREE U] ST

Utrsem qui defendit feientiam mediam 5 qnan defends-
s pro [Latu nagure lap/e circa attus (alutaress
[it Pelagianus el Semipelagianus .

REsronNsio.

Ui defendit fcientiam mediam pro ftatu naturz

laple, qualem defendimus etiam quoad actus fa-

Jurares, non poteft nifi per calumniam dici Pelagianus
aur Semipelagianus .,

Prob. Nam, ut patet ex dictis art. precedenti, hec
fcientia eft ea, quaDeus dicitur, cerra & infallibiliter
prelcire pro ftaru nnrurmjapﬁu operum faturarimn_ con-
tingentem & liberam foruribilitatem fub cond_mqn_c
non modo ralisillultrarionis, fed eriamralis infpiratio-
nis ex (e rePudiabilis » & compo(ibilis cum negarione
operis faluraris ad quod ‘daretur. Sed qui hanc [cien-
riam defendit, non porelt nifi calamniosé rraduciut
Pelagianns aur Semipelagianus. Ergo; &c.

Prob.min. Nam {i poteft, vel quianegar neceffita-
tem phylice pr.‘cdttcrmina:ionis ad actus {alurares , pro
ftatu natura Lapi'.}: » qualem propugnant Thomifte . At
hoc non. Hanc enim necefliratem explodunt ipfimet,
contraquos hic pugnamus , & eamnegari poffe {ine no-
ta Pelagianiimi auc Semipelagianifimi , facentur infignes
Thomitte, & nullo negotio demonftrarerur . Vel quia
negat neceffiratem infpirationis voluntatem pra:d;tet:
minantis pro eodem ftatu. At hoc non. Nam Pelagiani
& Ssmipctngiani errarunc, non ncgando pro [‘mr_u na-
rure laple necefliratem infpirationis praedeterminati
vz, fed przcisé negando neceflitarem infpirationis,
Pelagiani quidem ad guodcumque opus falutare , Se-
mipelagiani verd ad fidem inchoaram, & alia quedam
initia bonorumoperum. Prarerea necefliras infpiratio
nis predeterminativa pro ftatu nature eft dogma Jan-
fenianum, & laple nature circa aétus i-];lmrales_reliua
quit folam libertarem cna&ionc,_ quod eft h:ﬁrctlcu_m.
Vel denique quia afferit veluncati lapfz liberratem in-
differentie circa bonum & malum, cum poreftare re-
fitendi infpirarioni, purd ceelefti delectationi, in (en-
fucompofiro, Athoc non. Alioqui Concilium Triden-
tinum fuic Synodus Pelagianorum & Semipelagiano-
rom: ciim {efl. 6. c. 5. foquens de homine reipfa cnnf?n-
tiente infpirationi, exprefsé doceat, illum banc infpi-
rationem abjicere poffe. Quidautem eft hominem abji-
cere pofie infpirationem, nifi poffe eirefiftere in fen-
fucompofito, hoceft, cum ea diffenfum componere?

Obj. Qui defendit fcientiam mediam pro:ftatu nacu-
rz lapfz , qualem defendimus , excollit liberum hominis
arbitrium more Pelagianorum.. Irem more Pelagiano-
ram extenuag vim gran. ¥tcm facir gratiam \'.ohmr. -
tis pedifequam , & primas in confeniu (alucari pares
ateeibuit volunrati, more Semipelagianorum. Irem fi-
cut Pelagiani & Semipelagiani faciebant; de medio tol-
Jit omneém graruitam electorum 4 reprobis difcretio-
nem . lrem cum Pelagianis tollit diftinétionem ftatuum,
in quorum uno voluntas ante peccatum robufta fue-
ririn ordine ad vicandum malum & faciendum bonum,
in altero vero poft & proprer peccatum xgra Iﬁr & im-

pECilia




Difputatio V. Articulus II.

pecilla i ordine ad urrumque . [rem cum iifdem negat
noftrabona merita effe dona Dei. Irem cum illis contra
Doctorem grati® negat gratiam,, qua 4 nullo duro cor-
de rcl’puimr » qua Deus iﬂFlt ut velitnus & faciamus »
qua creditur 5 {peratut, dﬂigimr, &ec. chxquc‘cuny
Pr:l;!ginnis s Scmipciagianig convenit in notione liber1
arbitcii ctiam pro ftatu prefenti. Ergo talis mgnc(‘: Pe-
lagianorum 8¢ Semipelagianorum gregi accenferur.

R.ad 1. N. Nam Pelagiani extollcbant liberum: ar-
bicrium, negando neceflicatem interioris gratie, & ma-
Timé im'pirarionis, ad operandum bonum, & malum
yirandum in prafenti ftatu, & volcndn_ad utrumque
fufficere externam gm[inm legis & doctrina ,ad quam
tevocabant exempla Chrifti ; 8¢ fi tandem aliquando
vifi fanr admictere internam illuftrationis gratiam , non
“ad poffe fimpliciter , fr.id .tﬂlltltlll‘l ad t::cxlem_poﬁc ad-
miferunt . Extollebant igitur liberum arbitrium Pela-
giani, docendo illud tantas nunc habere vires, quan-
tas habuit in prima fui conditione ; & nunc » propofi-
ta fibi lege & dodtrina , per fe folum valere ad exer-
cenda quEcumque opera falutaria, & totam peccato-
ram colledtionem vitandam etiam toto longioris vite
decurfiu. At, quafo, quid hzcinfandadoctrinacom-
mune habet cum fcientia media, quam pro ftatunaru-
rz lapfz defendo , & qua [upponic liberum bominis
arbitrium, non'quidem excinctum per peccatum ofi-
giuis, fed viribus artenunarum, & inclinatum, ut lo-
quimrTridmriﬂum » Bunc ad bonum operandum &’
malum virandum f{alutariter , indigere interna gratia
non folim illuftrationis, fed etiam infpirationis » proin-
deque indigere imniediato adjutorio meré gratuiro ,
ipfum erigente, excitante, corroborante, &z adjuvan-
te immediate: At gniest Extollebant liberum arbi-
trium, negando illud etiam i_n prafenti ftatu 1_nd1gcrc
interna iﬂ(’pirmicmis gralia iplum pl‘_:edcpe|'|1alnante_,
& afferendo illud adbuc habere vim (e iplum derermi-
nandi ad opera pieratis fub graria repudiabili. &.hoc
totum effe mérum Janlenii commentum.

R. ad ». N. Nam Pelagiani vim gratiz exrenuabant,
non aliam agnofcendo, praterlegem, doctrinam, &
exempla Chrifti, ad falutariter operandum neceffariam
eile gf—ntiam: fi tamen ut neceflariam agno\cabant\. Unde
non aliam vim gl'.‘trix concedebant, qu&m EXterills conl-
minandi, adhorrandi, pracipiendi, fuadendi. Arqui
defendit fcientiam mediam, qualem detendimus  ciim
ad opera (aluraria in hoc ftatu exercenda agnofcat ne-
ceffariam effc internam gratiam illuftrationis & ipl‘piya-
tionis, gratie adoperandum falutariter neceflarie vim
tribuit non foltim intrinfecusintelleétum illuminandi,
ejulque tenebrasineffabili modo dileutiendi, fed eriam
voluntatem ipfam, eammodo pariter ineffabili unme-
diaré & intimé afficiendo, erigendi, exitandi;corro-
borandi , fanandi, & cum Deus efficaciter vulrillam
bonumoperari, tangendi , & movendi, quomodo il
congrnit_, ut benum velic opererur . At inguies: De-
neear inlpirationt vickrici vim pradeterminandi volun-
tatem , & in hoc contradicit Auguftino. K. hancvim
pr:ttetminandi ml_ungat_cm i_n inlpiratione victrici ,
excludere omnem 1ndifferentiam activam voluntaris,
& hanc przdtrmmin‘.mldi vim denegando prevenienti
gratiz, von conrradici Anguftino , fed Luthero, Cal-
vino, & Janlenio.

R.ad 3. N.utramque partem. I\_T:uu 1.Semipelagia-
D1 gratiam voluntatis pedilequam .ta.m‘cbant, quatentis
piam credulitacem, & alia L_]_ua;dam mniria bopqrum ope-
rium, Prar,vjo folo E_v;mgciu preconio, ex \_’m_huq natu-
rx pmt‘cﬂ:n , premiceebant Iargmrml INECrIOrs gratia ,
cujus neceffitatem non fohim ad perficienda, fed ctiam
ad incipienda omnia opera lalutariaagnofcebant . At
qui defendit fcientiam mediam , qualem defendimus,
piam credulitatem, fidem inchoatam, orationem, &
alia gjufmodi, que Semipelagiani ex operum falurarium
catalogo expungebant, & folinature relinquebant, in-
ter opera falutaria computar, qua volunras noitra in
prefenti ftata non folum non perficere, fed nequidem
incipere potelts mili preventa & praparataab interiord
grariailluftrationis & infpirarionis, quam cum largirue

eus» gratis omnind & ex puramilericordia largitur .

Simennct T heol, T om. &

83

2. Qui tuerur’fcientiam mediam, qualem defendimus
Ppro faru nature lapfie, tener confenfum falurarem effe
a voluntate le ipiamr determinante {ub inipiratione tan-
quam caufa l'uperiore, actu ip[’:uu ad confcentiendum
movente & corroborante, & itanarura prits influence
in confenfum. Unde primas partesin confenfu (alutari
attribuit gratiz, non voluntati, quz quidem eft caufla
libera confenlus, fed inferior, fubalternara, & natura
pofterits 1 illum influens, non quiz ad confentien-
dom prn:d_utermin:unr a grartia, fed quia gz‘ari;tip[am
ad opus falurare allicienti ex propria determinatione
oblequitur, dependenter ab ipfa gratia, ut eam actu
elevante & corroborante etiam phyficé. Unde gratia
habet rationem caufz , & confequenter prioritatent
caufaliraris , non folim refpectu confenfus falwraris ,
fed etiam refpectu ipfinimet voluntatis, quafeipfam
determinantis ad confenfumfalurarem . Juxta hancigi-
tur fententiam 5, non voluntas gratiz , fed é contra
gmti:\ iuA omnibus preit voluntari, & itanon gratia
voluntatis , fed & contra voluntas gratiz in omnibus
pedifequa. eft. .

R. ad 4. N. Nam fi de medio tollic omnem gratui-
tam electorum a reprobis dilcretionem, cerré quia ex
hypothefi [cientiz mediz , qualem defendimus pro ftarn
naturz lapfe circa actus falutares, fequitur aut Denm
non preparaffe ab @terno, necin tempore largiri gra-
tiam , mifi intuitu aticujus actus naturalis ; aut primam
rationem, quareexduobus adultis, quibus v. g. Evan-
gelium pradicacur, unuscredat, alternon credar, pe-
tendam effe 4 libera dererminatione voluntatis ueriafs
que; aut denique Deum non pl‘.rpm'AHC ab zterno, &
ira nec in tempore largiri gratiam, nifi quia previdit
contingentem & liberam futuribilitatem adus faluraris
fub conditione talis graria ; itaut Deus ab hac fururibi-
litate previfa moveatur, ad preparandamin ®ternicas
te, &ad dandam in tempore talem gratiam. Arquini
hilhorum dici poreft. Non primum, quod evidens eft
nullam habere connexionem cum fcientia media, qua-
lem defendimus. Non fecundum. Nam primaratio ,
quare ex duobus adultis ; qui Evangelium audiunt, unus
credat, alter non credat, in hypothefi noftra perenda eft
a gratia, qua unum vocat , quomodo illi aptum eft; &
alterum non vocar, quomodo illiapram eft, ut vocan-
tem non refpuat; vel, i vis, 4 Deo, qui praiciens, quid
quilibet homo ageret, vel non ageret in faru naturz
lapfe fub quacumque conditione ad rem pertinene,
uni, quia voluit, praparavic; alteri verd, quianoluit;
non praparavit internam vocationem congraam ad fi-

em . Namin noftrahypothefi , graruica praparatio gra-
tiz congrua prafupponitur cjus largicioni gratuite, &
gratmira largicio gratie congruzx prafupponitur liberz
determinationi voluntatis ad credendum, & voluntas
unius non te dererminat ad credenduni, nifi dependen-
ter 4 gratia, natura pris influente in bane determinatio-
nem. Undein noftra byporhefi pritis quim unus volen-
docredere, fediicernatabalio qui non vult credere 4
ab eo duplici gratuira difcretione diferecus eft & Deo,
nec fe ipfe poftea diicernic per liberam voluntatis
fuz determinationem folus, fed cum gratia, juxea il-
lud Apoftoli, 1. Cor. cap.15. Non ego [ed graria Déi
mecum: fic tamen ur hujus difcretionis primas partes
fibi vindicer graria, ranquam caufe fuperiori, [ubal-
ternanti, & narura prits influenti. Non deniqueter-
fium . Nam in noftra hypothefi contingens & libera
futuribilitas actus falutaris fub conditione talis gra-
tiz, ut prafcira per fcientiam mediam , non magis
movet Deum ad prazparandam vel largiendam talem
gmti:uu » quimmovet in hyporheﬁ adveriariorumactus
faluraris fucuribilitas, vt prefcita per [cientiam (im-
plicis intelligentiz. Scimus enim, & cum Angulting
contra Pelagianos & Semipelaganos docemus , aGuum
contingenter & liberé faruribilium , qui talium, nul-
lam in zflimarione prudenti haberi poffe rationemin
ordine ad pramiandum aut puniendum. Igitur con-
tingens & libera futuribilitas attus faluraris fub condi-
tione talis gratie, uc pravifa per fcientiam mediam;
vel melius, Icientia media, qua Deus certd & infallibi-
liter novic actum futncibilem effe fub conditione ralis
- j gra-




84 Tractatus I. De Deo Uno.

gratiz , non mover Deum, fed folim dirigie illumin
preparanda & dandarali gratia porilis quam alia, qua-
cum homo actum [alutarem nen eliceret.

R.ad 5. N. Imo verd fcieotia illa ;. quam defendj-
mis, maxime [uoponit hanc diftinétionem . Non enim
preleir conzing nrem & liberam furnribilitatem ope-

juu;lnti;, pro d
languenten fanando & conforrando immediaté & in-
Ciim tamen opernm (alucarinm Comingc-u):mu

{ i N[ aruinnocentix prafcie-
tioris quidem , fed longe mimis
¢ t, ur egoexifltimo 5 fub
conditione folins illaftrationis fupernaruralis; forriac
obuftz voluntari bonum agendum, & walum vitan-
dum oftendentis, Quz grana fuit gyidem ex fe longé
mintls potens , quan) complexum ex ipla & infpira-
rione, qua Deus fummé milericors 5 concuapilcentia-
li morbo me erior fuic proprerdonuminte-
gi'][ﬂ.tl‘i, auoe onlo1InNnocens , qlllq:ll.‘ Pl'Olﬂ'

ury at

uebaru

de inzeftinam illam luétam non expericbarur , quam
patitur vel invicus homo in ftatu narnre laplc, criam
cum juftys & fanctns eft,

R.ad6, N. Nam Pelagiani negabanr noftra bona me-

gita ¢ffe dona Dei, quia volebanr ad ea [ufficere vires
nararales liberi arbirrii cum externa gratialegis & do-
: >, Irem Semipelagiani negabant fidem inchoatam
efie donum Dei, qma volebantadillam vires pacurales
arbiprii fufficere cum {olo Evangelii preconio. E contra
S. Auguflanns contendebat conrra Pelagianos, omnia
nofira bona merita , & conua Semipclagianos ‘;.m"am
fidem inchoatams .quam ipfi perperim a bonornm me-
rirorum numero excludebant, effe donaDei, quiade
quidem catholjcé i'_cmic!m: ad omnem adtum faluta-
rem, hoc eft, conferentem aliquid adfalnrem, precer

iam externam Jegis & doébrine; aut preedicationis
gelii, neceflariam effe interiorem gmtiam tum ex
parte intellectus , tum ex parce voluntatis , gratuito
prepacatam in gernitate , & grarnitd donaramin tem-
pore & Deo. Huic autem doctrine minime opponituy
fcieptia media , gqualem defendimus pro ftatu narurz
lapfe, 8 eam toram ambabus ulnis amplectimur, &
fuis Jogis conftanter propugnamus.

&. ad 7. N. Nam gratia illa , fecundim Angnfi-
aum, que 3 nullo duro corde refpuitnr, qua Deus fa-
cit, &c. eft grariainipiracionis, i.quaDeusomnem
jufcumque cordis , quantumyis indurati, duritiem
auferre poreft , & anferc quando vale & ubicumque
wdererminando voluntatem , fed in ea ope-
odo 1lli congruit , ntablque
one antecedenti de nolen-
acit ur velunus & facias

wult, non

omni ad unam parremall
te flacvolens. 2. Qua De
mus , tangendo cor no do illi aptum
elt, ur ex propria determinatione & faciamus
opus falatare, 3, Oua creditur , {peratne , & diligi-
ar, non quia voluntas ab ¢ea ad credendum I'PCl':ln-
dum , & diligendum predererminagur ; fed quiain hoc
miicra ftaru voluntas non credir, fperar , & diligic,
nifi dependenter abea, urimmediaté & intimé ipfam
adjuvante , artque vires inbminiftrante peceffarias ad
credendum, Iperandnm, & diligendum, Hanc autem
infp iis gratiam fcientia media, quamdefendimus
%ﬁ,\{,_ﬂam nature lapie, non modd nonexclndic, \_'L‘d
cantia prelupponit upconditionem, fub qua prefcic
contingentem & Jiberam fucuribilitatem fidei 5 fpei ,
& aliorum quornmewmque adkuum falurarium pro fta-
ra natre laple.

K. denigue 24 8. Dicumus liberum-hominis acbirrinm
pro famu prelenti conliftere, non infaculrate volendi
pracise [ubjugiic'mindiﬂ'crc'n:i s ut vulpJanlenius ; fed
in indifferentia adtiva, feu in faculrate feipfum derer-
r ndi ad altgram partem congradickionis vel contra-

wis. Hoc, fateor, dicebant quoque Pelagiani , fed
1in boc erang heretiei, Addimus hancactivam indié
in hoc ftartitaatrenuarant, & viribusincli-
ronust faciendum, & malum vitan-

dum, voluntasnoftra indigear interioris gratiz adjuto-
rio ipfam immediaté & intiméadjuvante. Hoc Pela-
gianinegabant, & in hoc eranc haretici . Audiamus
S. Augultinum Juliano , querenti quod ipfe cum fuis
ranquam hareticus rraducerernr 5 €0 qubd in homine
viatore ackivam indifferentiam circa bonnm & malum
tueretur, refpondentem dib. 3. de nupt. ¢, 3. Nonita-
que. Anqui , ficur re atque alios fallens logueris 5 fi
GHis s unn Jib,er'um in hominibus arbitvinm. ... dixerit o
Celeftianus & Pelagianus vocatur . iftud quippe Catho-
lica fides dicit . Sed fi quisad colendun vecte Dewm 5 fine
;‘Pﬁm adjutorio dicit effe in hominibus liberum arbi.
trium i . ..ipfe Celeftianus & Pelagianus vocatur . Libe-
rim itaque in hominibus effe arbitriwm . .- .urvique dics-
mus 5 nonhing eftis-Celeftiani & Pelagiani: liberum an-
tem quemquan: effe ad agendum bonum fine adjutorio
Dei'ciou hoc vosdicitis. Hine eftis Celeftiani <& Pela-
giani . Quid obtendis ad fallendum communis dogmatis
1Egmen , ut opevias proprium crimens unde wabisindi-
tum eff nomen 3 Quibus verbis evidenger evertitur {y-
ftema pratenforum Auguftin: Dilcipulorum. Nam ex
illis fic breviter argumentor . Dogma liberi arbitrii
etiam pro ftatu prefenti fuic commune Augnftino &
Pelagianis. Ergo non folumdevoce, fed etam de re
inter {e confenferunt Auguftinus & Pelagiani circalibe-
rum hominis arbittium etiam pro ftaru prafenti. Ergo
non folium [’elagiani confticuernnt, fed eriam ipfe Au-
guftinus confticuic liberum hominis arbitrium pro fta-
t fenti in facultare fe ipflum determinandi ad bo-
num vel ad malum, expeditaabintrinfeca ad alteram
partem five contradictionis five conrrarieratis obliga-
rione, omnem libertatis ulum anrecedente . Ergo [ecun-
dum Anguftinum homo eriam in ftarn prazfenti neque
ad malum a prxdommamc concupi{ccmia » neque ad
bonum 2 ceelefti deleétatione preevalente praedetermi-
natur: quid enim aliud effer, quam horminem 4 con-
cupifcentia przdominante ad malum, vel a ceelefti de-
lectatione prevalente ad bonum anrcccdcnr-.ra!ligati.
fi voluntas hominis ab una ad malum, ab altera pre-
dererminaretur ad bonum ?

[a

AR T DCILUgEI1L

wAd quid fit wtilis, vel etiam neceffaria cientiamedia
qualem defendimus pro flatu nature lapfe circa
atfus (alutares.

Resronsto L

Cientia media, qualem defendimus pro ftacu natu-
S re laple circa actus falutares, utiliseft, 1mone-
ceffatia ad conciliandam efficaciam gratiz cum liber-
rate voluntatis , quz ., ut fides docer , dicit non fo-
lim immunitacem & coactione , fed eriam a fimplici
neceflitate.

Prob. 1. pars. Efficacia gratiz & liberras voluntatis
inter (e conciliantur, {i hzcduo conciliancur inter fe,
videlicer gratiam in actu primo [pectatam , fumima
infallibilitare connexam cfle cum yoluntatis confenfu,
& voluntatem adhuc poffe proarbitrio confentire vel
non confentire etiam in fenfu compofito gratiz, Quid
enim r\:npliils requiras aut ad gratie efficaciam , aut
ad volintatis libertatem 2 Atqui hxc duo evidenrer
conciliat [cientia media , qualem defendimus , &c.
Ergo, &, e ; ;

Prob, min. Nam hzc cientiaeftea, quaintellectus
divinus novit confenfum futuribilem effe fub conditione
talis infpirationis ex fe repudiabilis , & compoflibilis
cum negatione conlenfus. Ex qua principio facilé ar-
gumenrar. 1. Intellectus divinus novit confenfum cffe
futnribilem fub conditione talis infpirationis . Ergo
talis infpiratio fumma infallibilitate connexa eft cum
confenfu voluntatisin talibus circumftantiis fuppofite :
ranra enim infallibilitate connexa eft cum confenfu
volunrtaris in talibus ciccumftantiis fuppofitz , quanta
infallibilicate ab intelleétu divino cognolcitur conlenfus
fururibilis effe fub conditione illivs, Quidquid autem
ab intelle@u divino cognolcitur, {ummainfallibilitare

o




Difputatio V. Articulus IIT. 8s

cogtiofeitur. Ergo, 8ec. 2. Imtlic_&usdivi{lu_s nqvir‘cmjl-
fenium fucuribilem effe fub condirione ralis mfpu‘:lrmﬂ is
exfe rcpudiubilis , & compofibilis cum ncgaripnc con-
fenfus. Ergo vo!un;ns., accepm.tall mfpn'atzon_c,:_ld—
huc pcrerit pro arbitrio conlencirée vel non confentite
etiam in (énfu compofito ipfius infpirationis: poterit
enim illam repudiare, & cam eadiffenfum componere.
Ergo fupponendo gratiam cfficacem pro ftarn nature
lapiz effeinipirationem, {ub cujus conditione Dcus per
{cientiam , mediam inter feienciam meré poffibilium, 8¢
feientiam exiftentium, novit contingentem & liberam
futuribilitatem actus faluraris , duo manifefté habentur,
& grariam efficacem independenter ab actu fecundo
fumma infallibilirate connexam effe cum confenfu falu-
tari, ad quem datut, & nihilm_m‘nus voluntarem adhue
poffe etiam moraliter pro arbitrio conienrire vel non
confentire in fenfu compofito gratiz. Rario cft, quia
in hac fuppofitione, grata efficax, fi detur, ira per
virtutem propriam opm:lturn(_'f{ conlenlum volunraris
cum ipla volunrate; non enim gratia i volunzate ,
fed voluneas & gratia adjuvaric; ut non ficoperatura
infallibilicer, mifi quatents datur ex directione fumme
infallibili, quia darur ex dire&iu_ancwqri;t!'ummé%n-
fallibilis; proindeque operatura nitinfallibiliter famma
nidem infallibilitate, fed extrintecus advenience. In-
Ettlibﬂitac autem ab extrinfeco petita, gquantacumque
fit, intrinfecam grate repudiabilitatem ithpedire non
poteft. ki G
Prob. 2. pars. Gratia cfficax confiftit in interha vo-
catione, fen infpiratione, uctlcmonﬁl‘abitux:fuo loco
ex S.Anguftino, & docent u contra q'_ms}_uc pugna-
mus; non verdin gratia comitante, & phyfice prade-
terminante, utdocent Thomifie ., Ergo , ut concilietur
efficacia gratiz cumlibertate voluntatis, qualis fcilicee
requititur ad merendum & demerendum in facn nacu-
rz laple, duoconcilianda funtin infpiratione efficaci,
abfoluta feilicer infallibilitas, & intrinfeca repudiabili-
tas. Nam r. fine abfolura infallibilitate infpiratio non
cft gratia cfficax. Efficax enimgratiaeft mediun, quo
Deus uritur ad exequendum decretum pradefinirivum
adkus falutaris , proindeque proportionacum huic decre-
to, quale certé non eft, fi noneft gb]m‘t{témfalhbx?c.
2. Sine intrinfeca‘repudiabilitate infpiratio non relin-
quit volunrari fuam hb}"'mre[}l, quianon L'Equui_nL-
Ii facultatem pro arbitrio confenciendi vel non confen-
tiendi in fenfu compofito. Nec dic inlpirationems
pudiabilcm relinquere voluntati facultatem non con-
fenitiendi 10 fenfu divifo , Nam 1. hic fenfus diviius
non ¢ft in poteRare voluntatis, & confequenter inu
tilis et ad falvandam voluntatis libercatem. 2.Conci-
lia ad libertatem requirunt facultaremyrefiftendi . Fa-
ciltas autem refiftendt eft faculrasimon confenciendi in
fenfu compofiro . Arqui rejecta {cientia media , non
offumt conciliark in mfpiratione efficaci abioluta in-
fallibilias, & intrinfeca repudiabilitas. Ergo feicntia
media neceffaria eft ad conciliandam efficaciam grartiz
cum libertate voluncatisad merendnm & demerendun:
requifita. R
Prob. {#bf. Ut wmipiratio efficax fie fimal abfolure
infallibilis, & tamen ex fe repudiabilis, requiritur ue
non fit abfolute infallibilis a fe, fed tantimm ab exerin-
feco, fen per denominationem realem quidem, fed ex-
trinfecam. Atquinon poteft effe abfolute infallibilis ab
extrinfeco, fublata icientia media. Ergo, 8c. Major
ater. Nam infpiratio efficax abfoluee infallibilis ab
merinfeco effer intrinfecé irrepudiabilis, nec aliundein
infpiratione efficact intrinfecain faHi_i_\iiitas :}bl‘o\ uta pro-
venire poffet, quam ab intrinfecairrepudiabilitate ab-
{oluta. Prob.min. Namfi infpiratio efficax , quamvis
ex fe repudiabilis, cft tamen abfoluce infallibilts ab ex-
trinfeco, certé talis neceft, nec effe poteft, nifi per de-
nominationen extrinfecam, petitam afcientiailla, qua
Deus fumma infallibilitate prefcit, confenfum volunta.
tis futuribifem effe fub condirione rtalis infpirationis,
quantumvis ex {e repudiabilis. Atqui hec fcientiaeft
fcientia illa media, quam defendimus. Ergo, fi infpi-
ratio efficax, quamvis ex fe repudiabilis, eft tamen
abfoluté infallibilis ab excrinfeco , ralisnec eft, nec effe
Simonnet Theol, Tom, L.

poteft, nifi per denominatiotiem extrinfecam petitam
a lcientia media, (]ualnclcfendi‘n.us, aconilcqucntcr
fublata (cientia media, quam defendinms, inipiratio
efficax, ex fe repudiabilis, amitrir abfolutam fuam in-
failibilicacern extrinfecam, proindeque hoc ipfo non
eft infpiratio efficax .

Resrponsio IL

Scientia media, qualem defendimus circa ackus falu-
tares pro ftatu nature lapibc, urilis eft, imd & necefla-
ria ad conciliandam certitudinem pradeftinationis cum
libertate volunraris, fen cum ackiva voluntatis indiffe-
rentia, expedita ad urrumlibet.

Prob. 1. pars . Pradeftinatio , urdocet S. Auguftinus
eft praparatio beneficiorum, quibus certifllimé liberan-
tur, quicumgque liberantur, ac proinde praparatio in-
ternarum vocationum  quibufeum elei cernffimeé cre-
dunt, &infide, quz perdilectionemoperatur, ulque
in finem mifericordirer illis preparatum 5 cerriffimé
petfeverant. Unde pradeftinationis certitudo perfecke
conciliatur cum libertate voluntatis, fi predeftinatio
dicitur effe praparatio internarum vocasionum ablfo-
lut¢ infallibilium , & tamen ex fe repudiabilium , &
compo(ibilium cum negatione confenfus falutaris, ad
quem alliciunc: nam 1. qud eft preeparatio vocationum
abloluté infallibilium , abfoluta infallibilitate finem
fuum affequicar , nempe falurem eleétorum, & fic eft
abfolucé infallibilis . 2. Qua cft preparatio vocationum
cx fc repudiabilium, relinquir voluntai eleGtorumex-
peditam facultatem confentiendi vel non confentiendi
pro arbitrio etam in {enfu compofito infpirationis ad
conienium allicientis. Atqui ope {cientie mediz, qua-
lem defendimus » facilé oftenditur pradeftinationem
effe poffe preparationem internarum vocationum ab-
foluré imfallibilium fimul & ex fe repudiabiiiom , ut
patet ex dictis refp. 1. Ergo feientia media , quam ,
&ce. utilis elt ad conciliandam certicudinem pradefti-
nactonis cum libercace voluntatis .

Prab. 2. pars. Adconciliandam certitudinem prede-
ftinationis cum volantaris libertates duoincerie con-
cilianda funt, nempe abfoluta predeftinationis infalli-
bilitas in affcquendo fine fuo , qu eft falus electorum, &
voluntatis expedira facultas confentiendi vel non con-
fentiendi pro arbitrio etiam in fenfu compofiro vocatio-
nis, len mipirationis ad confenfum invitantis. Atqui
hzc duo conciliari non poffunt, nifi pradeftinatio di-
catut effe praparatio internarum vocationum,, fenin-
fpimnonum fimul ex fe repudiabilinm, & {ummeé in-
fallibilium, ut per fe clarumeft; neque, ur evidenter
intelligicar ex dictis refp. 1. pradeftinatio dici poteft
praparatio vocanonum fummeinfallibilinm, & tamen
ex fe repudiabilium, nifi admiceacur fciencia, quaDeus
fumma infallibilitate praicic contingentem & liberam
fururibilitatem confenius falutaris fub conditione talis
vocarionis, feu infpirationis ex ferepudiabilis . Quz
fcientia eft {cientiamedia, quam defendimus pro ftaca
natute lapfe. Ergo icientia media, quam defendimus
pro ftaru naturz laple, ncceffariacit ad conciliandam
cerritudinem pradeftinationis cum volunratis libertace,
ad quam requurit fides facultatem expeditam refiften-
di prrev_en_ieu{i gratie, hoceft, facultatem expeditam
pro arbirrio confentiendi velnon confentiendigratiz
prevenienti ctiam in fenfu compofito ipfius gratiz
przvenientis .

Resronsio IIL

Scientia media, qualem defendimus cirea actus fa-
lutares pro ftacn nawure lapfe, udliseft, imo & ne-
ceffaria ad dirigenda decrera Dei pradefinitiva actuum
falutarium ele¢torum.

Prob. 1. pars. Decretam pradefinitivam actus falu-
taris eft illud , quo Deus abloluré & cfficaciter vule,
ut actus falutaris non modd fiat, fed eriam liberé fiat,
hoc eft, ut actus faluraris non modd fiar , fed eriam
fiar cum facultate expedira ad non faciendum illum ,
vel eriam ad faciendum oppofitum . Atqui [cientia
media s qualemdefendimus circa adtus falutares pro fta-
tu natutz lapfz , aptiffimaeft ad dirigendum decrerum

§ R quo




86
quo Deus valr ablolnté & efficacirer ut actus falutatis
non modo fiat, fed eriam fat cum expedita faculrate
ad omittendum illum , vel eriam ad faciendum op-
pofitum. Nam fcientia illa eft ea, qua Deus fumma
infallibilirate prafcit contingentem & liberam fururi-
bilitatem actus faluraris fub conditione ralis vel ralis
vocationjs exfe repudiabilis, & confequenter qua Deus
fumma infallibilirace prafcit, quod actus falutarisnon
modd fierer , fed eriam cum expedira ad uerumliber
faculrare fieret, fi voluntas tali vel rali modo vocare:
tur feu iplpirarerur. Ergo , &c.

Prob. 3. pars. Ut Deus [apienter pradefiniar actus fa-
Jutares , hoc eft, fapienter velic, abloluré & efficaciter,
ut non modd fiane , (ed ertam liberé fianr , debet ratione
prius quam velio , habere in poreftare fua, & fcire habere
fe in poteftate (ua media, quibus adhibitis, actus falu-
rares abfoluta infallibilitate non modd fierenr , fed
eriam liberé fierent Atqui hec (cientianon poreft efle
alia, guam ea,qua Deus abfolurainfallibilicate prefcic
actus falgrares effe conringenter & liberé furnribiles
fub conditione certacuminfpirationum ex fe repudiabi-
lium. ErgoDeus, cumnon poffic nifi fapienter velle
1d omne quod vult, non poreft p:‘:rd{-ﬁnirc actus falu-
rares, nifi ratipne prifisabfolura infallibilicate pralciac
actus (alorares effe contingenter & libere futuribiles
fub conditione certarum infpirationum ex e repudia-
bilium . Hac autem prefciennia eft {cientia media, quam
defendimus pro ftatn natute }:.pf.:. Ergo {cicnria me-
dia, quam defendimps pro ftatn nature laple, necef-
faria eft ad dirigenda decreta Dei pradefiniriva ackuum
falugarium electorum -

Confim, Cim Deus nibil temeré decernar, ant de-
cernere poflit, ipfidecernentiadtus falutares electorum
neceffano pralucer {cientia, quaabfolura infallibitate
prafeir actus (alurares non modo poflibiles, fed etlam
fururibiles effe fub condjrione cerrarum vocationum
fey infpirationum . Ergo pralucer ei vel fcientia, qua
it ackus falutares tucuribiles effe fub conditione
certargm yocationum intrinfecé irrepudiabilinm, vel
feientia, qua prefcit actus falurares fururibiles effe fub
condiriong cerrarum yocariopum intinfceé repudia-
bilinm . Non prima fcientia : cum enim fic fcientia
adbuum falugarium ut neceffarid futuribilium : nam
afkus falutaris neceflario furnribilis eft fub condirione
vocarionis irrepudiabilis, & pofita vocatione irrepu-
diabili. actus neceffarid fierer, quia fierer 4 voluntate
antecedenter ad unum dererminata , eriam in actu
primo confiderata: omnind inepra eft, primalcilicet
fcientia, ad dirigendum decretum quo Deus vule ur
ackus faluraris non modo fiac, fed eciam liberé fiac,
hoc eft, fine gnrecedenti ad wnum dererminatione ,
fe tenente ex parte adtus primi. Superel}igitur, fiyo-
lumus fequi doftrinam §. Auguftini gratiam efficacem
conftituentis in certa vocatiene feu infpiratione , qua
feilicer voluntas in bis vel illis circumftantiis voca-
pur,; quomodo illi aprum eft, ur vocantem fequatur ;
fupereft, inguam , ut Deo decernenti ackus falutares
electorum confiteamur pralucere {cientiam fecundam,
hog eft, (cientiam mediam, qualem defendimus pro
ftacu narure laple,

» 1. Pelagiani & Semipelagiani eodem modo con-
ciliandi efficaciam gratiz cum libertate voluntatis ufi
funt contra S, Auguitinum, - & congraalios Catholicos
cum Auguftino pro vera Chrifti gratia pugnantes. &,
hoc effe tallum , Nam 1, I’rlngi-mi libertati humanz
confultum effe voluerunt, negando neceffitacemin{pi-
rationis ad operafalutaria, nulladiftinétione factain-
ter opera falutaria,; & aperum falutarium initia: ﬁuca-
bant enim hominem non fore liberum libertate arbitrii
cirea bopum, fi ad bonum faciendum indigeret alieno
auxilio s guod nullo moda haberer in fuaporeftate,
qualis eft nfpiratio divina, quam Deus in nobisfine
nobig operarur pro fyo beneplacito : unde oeceffitagem
infpiranenis, fenadjutorii veluntatem intimé & imme-
diar¢ afficientis,, arque 3 folo divino bencplacito depen-
dentis, dicgbant effe faralem necefitatem s qua pafita,
omnis arbirril liberras circa bonum evanelcerer . Qua-
e veram (.’.b;-iﬂigrariam in exemplis & dodtrinaipfius

Tractatus I. De Deo Uno.

Chrifti, qu in faceis libris expofita proftant omnibus,
conftitucbat. 2. Semipelagiani ex unaparte cum Pela-
giams“_fcr'mcnres hominem non fore liberum liberrare
arbittii circd bonum, fi indigeret alieno auxilio , quod
nullo modo haberet infuapoceftate, & ex alteracunt
Catholicis confitentes neceffirateminfpirationis ad om-
nia bona operanon foltim perficienda, fed eriam inci-
pienda, ut liberrati arbirrii confulerent, quzdam bo-
norum operiuminitia commenti {unt, adqua viresha-
turz fufficerent cum externa quadam gratia omnibus
indifferenter oblata, ac propofita, & quorum opeho-
mo haberer in fu:lporcih[c internam infpirationis gra-
tiam, ad operaquacnmque falutaria etiam incipienda
neceffariam 3 & hoc pacto omnibus infpirationis gra-
tiam indifferenter preparatam effe afferebant ; ita ut
iis, qui vellent, infunderetur; iisverd, quinollent,
non infundererur. Quid antem, amabo, hzc habent
commune cum noftro modo conciliandi efficaciam
gratiz cum libertate voluntatis?

_ Obj.2. Non aliter conciliamus certitudinem prade-
ftinationis cum veluntatisiberrate , quam Pelagiani &
Semipelagiani. R. hoc effefalfum. Nam Pelagiani (o.
jam pradeftinationem, vel fi vis , folam electionem
ad gloriam admirrebant', & hanc electionem vole-
bant ab zrerno factam effe ex abloluta previfione
meritorum naturalinm, hoc eft, ex pravifione bono-
rumoperum, que ii, quipraedeftinantur, fackuri fune
cum folis naturz viribus . Unde non aliter przdeftina-
tionem cum voluntatis Jiberrate conciliabant , quim
libero voluntatis arbitrio fubjiciendo ipfam predefti-
nationem : ita ur non voluntatem a pradeftinatione
gratuicd praparante beneﬁcia, q_uibus ccrtimm‘élibt-
rantur, quicnmque liberancur , fed pr;rd:;ﬁmanoncm
ur przmia preparantem i voluntate per nativas ar-
birrii vires in mandatorum obfervatione nfquein finem
perfeveratura dependerc vellent. 2.Semipelagiani pree-
ter pradeftinationem ad glotiam factam ex abfoluta prz-
vifione meritornm fupernaturalinm , hoc cft, operum
falutarium , non fine interno in{pirationis adjutorio
faciendorum, admittebant quidem prazdeftinationem
ad gtatiam, fen praparationem operum falutarium &
congruarum inlpirationum b zrerno factam, fed fub-
jiciebant illam quibufdam initiis bonorum operum ,
hoe eft, fidei inchoate , orationi, & aliis ejufmodi
conartibus, a folis viribus arbitrii dependentibus . Un-
de conciliabant illam cum libereate volutitatis, illam
permittendo voluntatis arbitrio : ita ut fecundum il-
jos, qui vellent, effent prazdeftinati ad gratiam ; qui
nollent, non effent; lew, quod eodem redir, ita ut
Deus ad gratiam pradeftinarit cos, quos {altem praevi-
dit effe credituros 5 alios verd non pradeftinaric ad
gratiam, quos non pravidic effe credituros. Ut pau-
cis abfolvam , Pelagiani & Semipelagiani liberum arbi-
rrium defenderunt, negando omnem pradeftinationis
gratuitatem eriam in radice.

Diges, Noftro ille modo conciliandi efficaciam gra-
tiz & cerritudinem predeftinationis cum libertate ,
tam evertimus pradeftinacionis myfterium , quam ever-
tebant Pelagiani & Semipelagiani . . hoc effe fal-
fum . Nam nofiro illo modo coneiliandi , &c¢. non
tollimus gratuiratem pradeftinarionis; fed eam porits
fupponimus; imo ad cam contra Pelagianas & Semipe-
lagianos defendendam, hunc modom conciliandi li-
bertatem cum gmtia & pr:edcﬂinariong:adhibcmus,&
cum gratiaefficaci, ac gratuita predeftinatione, quan-
tumvis cerra, falvam & integram confiftere libertatem
arbirrii oftendimus . Pelagiani verd & Semipelagiani
evertebant myfterium pradeftinationis, tollendo om-
nem pradeftinarionis gratuitatem, & onineelectorum
& reproborum diferimen refundentes primitis in natu-
ralem libertatis ufum. Nam interrogatus Pelagianus ,

vare unus fuerit Prxdcﬂinams ad gloriam, alcer ve-
ro non fueric : refpondebat, quia unus previlus fuit
bono naturali beme ufiirus ex innatis arbitrii viribus
alter verd pravilus fuir, non/bene ufurus. Similiter
Semipelagianus intetrogatus, quareunus fueric prade-
ftinacys ad (anékitatem & vite puritatem , fine qua ne-
mo falvari poreft, alter vero non fuerit: refpondebat,

quia




Difputatio V. Articulus IIL

quia unus relickis ex originali culpa viribus arbieri
pravifus fuit beneufurus, credendo, orando, &calia
eim}ngdipm:&ando, que homo ; quamvis l\apfus, _:ul-
huc per {c folum praftare poteft; alter vero pravifus
fuit non bene ulurus , nolendo credere ; orare; &c.
Nos autem qurenti, quareunusliberetur, alternon
liberetur; unus vocetur , quomodo illi congruit, a!—
ter non vocetur ; uni preparata fuerint beneficia qui-
bus certiffime liberatur, alteri non fuerint praparata;
uni derur petfeverantia, & alteri non detur; relpon-
demus , nec aliter refpondere poﬂl}mus » quim: per
beneplacicum Dei, qui cujus vulrl_m{eretur,_ &quem
vult indurat, non quidem 1mp<:1'mendq Il‘l“’i]ltlﬂlﬂ,“led
non largiendo gratiam, hoc elt, beneficia illa, quibus
cerciffimé liberantur, quicumque liberantur; quique
omnes homines, in eadem damnatione pofitos , re-
probare pofler; unde qu{)d aliquos pradeftinarit, ma-
ena mifericordiacft; quod alios non pradeftinaric, fed
Ii:!l maffa Perditionis 1‘c£iqucr‘ns, juﬂ‘iﬂ'in.mm j'udiciqm
eft . Quare autem hunc potius quam illum clegerit,
fi quisinterroger, refpondemuscun Apoftolo , Rom.
cap.11. Quis cognavit Senfum Dowsini 5 anr Zm' confi-
liavins ejus fuit2 quisprior deditilliy & retribuetur ei?
DeDeo autem expoftulanti objicimus ejufdem Apoftoli
verba, ead. epift.c.9. O homos tu quis ess qui vefpon-
deas Deo? mumquid dicit figmentum eis qui fe finxit:
Qm'd msﬁ'rg@;ﬁf ) annon ?mb.c—r pafcﬂ‘atem ﬁg!xfu: S€70,
0bi.3. Ad ccncilin_ndm_n hbcrmrcg‘n l‘_luﬂram cum
efficacia gratix & certitudine pradeftinationis, recur-
rendum eft ad omnipotentiffimam Dei poteftatem, qua,
ut docerS. Auguft ib, de Cort. 8¢ Gr.c. 14. magis dil-
onere putcﬂ de voluntaribus hommunj s quam ipfimer
ﬁom'mcs; & ad fummam eflicaciam divinz voluntaris
arringentem non foliim {u bftantiam aétuum noftroriim,
fed eriam modumillorum inlibertate pofitum . K. Bene
eft, fed ulcerins reftar explicandum 1a quo fitafit omni-
porentiffimailla poteftas, & fumma divine voluntatis
efficacia: neque enim couﬁﬁ’untin eo. qudd Deus pof-
fic per quodliber medium ;. ¢tiam nnrtccden:e_r t_'oh]m
tatis obligativiun ad alteram partem contradictionis
facere non modo ut velimus, fed etiam ucliberé! veli-
mus. Hoc enim manifelté repugnat . Dicimus ergo
in duobus confiftere: videlicerin fcientia, quaablolu-
ta infallibilicate novit mediade (e repudiabilia, {ub quo-
rum tamen conditione actus noftri fururibiles func; 8
Potcntia mediorum illorum i_nimpc@ib}!ircrcxecutiva.
Hoc ipfo enim quod Deus abfolura infallibilitace novit
media de {e repudiabilia, qua ramen fi adhibeantur,
voluntatem, quantumvis ab antccedenti ad ununyde:
rerminationeimmunent ; ad volendum permotura {unt;
arque hac mediaabfolutainfallibilitace permotura funt,
hoc ipfo quod abfolutainfallibilitare novic effe permo-
tura; nec aliunde ab ullo agente , ullove obice a ta-
lium mediornm executione impediri vel retardari po-
teft ; ftatim incelligitar habercomnipotcn[iﬂimum po-
reftatem in volunrates noftras, & voluntatem [ummé
efficacem in atcingendis actibus noftris non folim
quoad fubftantiam , ﬁ‘d. etram quoad modum liberta-
tis, qua fatim intelligitur cum omnipotentiflima fa-
cilitate facere pofle, quando volueric , & ubi volue-
rit, ut non modd velimus, fed etianmy libere (8¢ liber-
rimé velimus': ita wur quando voluerit & ubi volue-
rit, ut non modo velimus, fed eriam libere velimus;
ablolura nfallibilitate 5 & [umma neceflirate extrin-
{eca futurom fir, ur & velimus; & liberé velimus.
Obj.4. Vérus modus conciliandi libertatem cum ef-
ficaciagratiz difficilis eft, tefte S. Auguctino. Acqui
nofter facilis eft. Ergo non eft verus modus concilian-
di liberrarem cum efficaciagratia . R. 1. modum conci-
liandi duo fidet dogmataintetfe, pro aliquo tempore
mins explicacum & evolutum, proindeque intellectn
difficiliorem, pofie pro alio tempore fubfequente i Do-
¢toribus Carholicis, ob urgentem aliquam neceflira-
rem, & adrefurandam aliquam harefim, explicari ma-
gis & evolvi, & hoc pacto capeufaciliorem evadere .
R.2, modum conciliandi libertatem cum efficacia gra-
tiz, quem adhibent adverfarii , noftro longé facilio-
rem efle: nam ad banc conciliationem exequendam,
Simonnet T heol, Tom, I. :

87

€x una parte grariam omnemn efficacem confticuunt in
delectatione victrici, hoc eft, in ceelefti quadam fua-
vitate pradominante, & qua proinde bonum volunta-
ti magis placer indeliberate, quam malum; & cx al-
tera ponunt libertatem arbitrii in fola immunitate 4
coactione, fen quod idem cft, in lola fpontaneicate {ub
judicio indifferenti, hoceft, fub judicioobjeétum pro-
ponente partim ut bonnm, partim ur malum , cum
potentia refiftendi in fenfu divifo delectarioni prado-
minanti, hoc eft; cum potentia non faciendi 1d , ad
quod a deledtatione predominante pradeterminatut
i hzc delectatio oppofite defineret pravalere. Quid-
quid enim-dicant, non aliam in re liberratem arbitrii
in homine lapfo agnofcunt. Ar, quefo, quidfacilins
intelligitur, quam deleGtationem viétricem ftare cum
judicio indifferenti; voluntatem i delectatione victei-
ci predeterminatam, fponte bonum velle 5 volunta-
tem fub delectationis victricis dominio retinere poten-
tiam malum volendi {ub dominio delectationis terre-
nz> R.3. noftrum modum conciliandi libertatem cum
efficacia gratiz non ira facilem, imd valdé difficilem
effe ob multas & graves difficulrates, quas paritur fy-
ftema fcientiz mediz,. quod longe difficilius eftfyfte-
mate adverfariorum, quonihil, cum manifeftotamen
fidei preejudicio, facilius excogitari potuit, cim fit pu-
r& mechanicum. Unde nec quidquam inveniri potuit
aptins ad decipiendos cos ; qui laborem fugiunt , &
amant noviratem.,

Obj. denigue. Hic nofter modus conciliandi liberea-
tem humanam cum certitudine pradeftinationis fuic
faltem inventum Faufti Rejenfis , Semipelagianorum
patroni, ut probatur ex hoc illius axiomate : Vifi pre-
fcientia exploraverits predeftinatio nibil decernir. Ex
quibus verbis apparct, guam indigne de Deo fenferit,
faciendo Deum exploratorem, feu Deo exploratricem
fcientiam attribuendo, guam nos etiam Deo injuriam
facimus, cim fcientiam mediam ei artribuimus . B. N,
Nunquam enim Fauftus Rejenfis cogitavic de conci-
lianda libercace humana cum certitudine predeftinatio-
nis graruite:  clm omnem gratuitam praedeftinationcm
rejecerit, & voluerit non pradeftinacionem excrcitio
libertatis humanz ', fed & contra exercitium libertatis
humane in prefcientia preire predeftinationi, uc pa-
ter ex vetbisejus, ' qua hiccitancur, & ubide prafcien-
tia, non conditionali, fed abloluta loguitur . Unde
fenfusillorumeft, nifi Deus abloluce praviderit bonum
liberratis ufum abfoluté fururum, nihil predeftinatio-
ne fua decernic; vel, Deus nihil pradeftinatione fua
decernit, nifi ex abfoluta prazvifione boni ufus liberra-
tis humanz ablolute futuri, ‘& quidem tanquam moti-
vi voluntatem divinam impellentis ad decernendum.
Pater ex cap. 3. alterius ¢ duobus libris de grar. & lib.
arb. quibus doctrinam S.Anguﬂini £ iplhmque Aungu-
flinum tacité {uggillar, & quantim porteft impugnat
Fauftus, erroribus Semipelagianorum addi¢tus. Fau-
ftus igitur non curavit de concilianda certitudine pra-
deftinationis cum libertate humana, vel cerré non alio
modo conciliavic, quim Pelagiani aur Semipelagiani,
negando [cilicer predeftinationis gracuirarem 5 1llam-
que faciendo liberraris humana pediffequam . Dicere
autem quod Deum faciac exploratorem 5 adhibendo
hoc vocabulum , explorare , faris frigidum eft.. Sed
quidquid fit, nosattribuendo {cientiam mediam Deo,
minimé artribuimus ek {eientiam exploratricem ; lcien-
tia enim explorarrix non potefteffe, nifiea, quecum
labote & quadam anxietate inveftigar aliquid, qualis
cerré non eft {cientia media , qua videlicet Deus ab
xterno & pro zterno unico & fimplici intnitu, quid
quelibet creatura rationalis pro. quoliber ftatu actura
vel non actura effer fub quacumgue conditione pofii-
bili ad rem pertinente 5 certd & infallibiliter coano-
{cit ex intrinfeca & fumma intellectus divini detérmi-
natione ad cognolcendum omne cognofcibile , hoc
iplo precisé quod habet cognolcibilitarem objeétivam,
hoc eft, hoc ipfo pracis¢ qudd poreft terminare co-
gnitionem.




83 Tractatus I. De Deo Uno.

el ST 1@ VL

De divifionibus & canfalitate feientie diving
& idess divinis,

AR -C WL L Saink
_Q_fmr;,x_pfs.v [it feientia diving,

E/p. Scientia divina, que eff realiter nnica, cijm
R it ipfa fubftantia divina tali modo per feipfam fe
habeos; multiplex eft vicryaliter, quateniiszquivaler,
feclufisimperfedionibus, multis fcientiis fen cognitio-
nibus realirer abinvicem diftinctis. Unde folera Theo-
Jozis per conceptus inadequatos in plures fcientias fey
cognitiones exrrinfece dividi, ur jam oftendirur jo-
duétione.

1. Iraque fcientia divina ratione objectialiaeft cir-
¢a Deum, alig circa crearapoflibilia, ‘alia circa crea-
ta exiftentia , prmrerita , & futura, alia circa crea-
ra fururibilia, Item aliacircaentia, alia circanonen-
t1a, alia circa bona & mala, alia circa finita & in-
finita, Hing

3. Scienria divina dividiturin fcientiam fimplicis in-
telligentia, feientiam vifionis, & fcientiam mediam,
Scienria viflonis eft eay quaDens cognoleitfe ipfum,
& alia omnia, que in aliqua remporisdifferentia exi-
fiunr, & guidem qua talia, Unde (cienria vifionis eft
pn_rr.]_m comingeus s & F:_u'tim ablo)uré neceffaria; eft
abfalaré necefiaria qua fcientia Deiexiftenris; eff con-
tingens , qui fcientia creaturatim exiftentium, Scientia
fimplicis iptelligentie eft ea, qua Deus cognolcit ca
qug nunquam exiftnnr , quamvis poflent ‘exiftere; &
ca que aliquando exifhinr, fed precisé ut poflibilia
funr; itemea, que, pofitaaliquacondirione’, neceffa-
1i0 exifterent, five re ipfa aliquando exiftant, quia
pooerur conditio, ch nunquam exiftane, quia nun-
quam ponetur conditio, 1

Sciencia media eft ea, quaDeus cognofcit actus,
qui pofira aljiqua conditione ad tem perrinente ;. libere
fierent , five re ipl3 alignando fianrs five non; Talis
it v.gr. {cienria , qua Deus independenter ab omnj
decrero actuali cognolcir, quod fi Peprus raliilluftea-
rione illuminaretur, & rali infpiratione rangererir &
confortaretur, magox humilivatis peEnitentianagerer,
abfirabiendo ab hoc quod re ipfa penitenriam acturus
fit, vel non. Hec autem [cientia dicitur media, quia
medium quendam locum inter(cientiam fimplicis intel-
ligentie & feientiam vilionis tenet per participationeim
fimul-& exclufignem utrinfque: nam eftin ependens
ab ompi decreto exercito ficur fimplex iutc]]igenri;l, &
gontingens ficut [cientia vifionis. itemnon eft abfolurd
neceflaria ficur fimplex inrelligentia, néc lib Dea
ficur feientia vifionis y qu® verlatur circa exiftentia
creata, Itemeft priorin fubfiftendi conlequentia, quam
{feientia viflonis: valerenim 3 Ibl\'l1r1:] vifionis ad 1‘( 1en-
riam mediam, {ed non viciilim , q.‘.iJ quidquid furn-
rum eft, fouribile eft; arnonquidquid fururibile eft ,
fururum efts el} vero pofteriorin fubfiftendi con fequen=
ria, quim feientia Ii‘n?yiicis jngclhgrmi;—:: valet enim
a feientia media ad feienniam fimplicis inrelligentice
fed non viciffim , quia.omne futuribile ctt poffibile ,
at non omne Pmﬁoi]u ¢t futugibile,

2. Scienria Detaliaeftabfractiva, 8calig inruiriva,
Abftractiva ¢t eay qua res, five exifftant, five non,
gognofcuntur i Deo vel LiFPU_mEﬁlJCS, velur futaribiles
precisé: tales fung k'm‘un‘na fimplicss intelligentiz , &
icignriamedia. Scienuaintuitiva, qualiseft fola fcien-
ia vifionis, elt ea, qua res exiftentes cognolcuncur
& Deo utexiftentes, hoceft, fecundumexiftentiamue
actnalem & exercitam pro.omnitempore pro quo talis
eft, five res alle fint prefentes cognitioni divinz fe-
cundum actualem & exercitam exiftentiamin rota @rer-
pitate » ur Deus,y five in n!iqua tantim differentia rene
pug !_»:., ut ‘l'cjs 01'\]11.55 _c_rc.l?:t.

Nera, Scientia Detintuitiva, qu;‘t clt rerum creara-
tiun aliquando exiftentium , diverfas denominationes

& diverfanominaforticur, Nam dicicur 8 cft prafcien-
tia, quandin res creata nondum exiftic; dicitur8 eft
vifio, quando & quandiy res exiltic: denigue dicitur
& eft memoria, poftquam resdefiir exiftere, Unde in
Deo prefcienria, vifio, & memoriafluntunus & idem
realicer actus, quo Deus ab xterno & pro xrerno infini-
ta claritare & cerritudine atringit exiftenriam creature
nt actualem & exercitam pro rali differentia temporis :
hoc ipfo enim Dens infinita claritare & certitudine ab
zrerno’ & pro ®erno cognofcit eriam crearuramut fu-
ruram PI'D IE[‘HPGI’? ADreriore 4 &: ur PITEFE]'il'ﬂ.iT] Pl’O flll\-
fequente ; pmmdequc uno ¥ codem realiter actu ab
xrerno & pro aterno infinita claritate & certirndine
cognolcit creaturam ut fururam pro o tempore pro
quo kfurul'rl eft; ur prefentempro co rempore pro quo
prafens cft, ur prateritam pro co tempore pra quo
prarerita eft, & hoc ([Pa&o Deus abfque nllamuleipli-
citate reali aur incceflione adtuum fuorum preefeic, vi-
der, & meminir, quia prafeit, vider & meminituno
& eodem realicer actu, ab aterno & pro zrerno inva-
riabilirer exiftente, & ira 5 feclufis ilﬁpﬂ'ffc‘tionib:.zs,
aquivalente pluribus realiter & fucceflivis aibus »
quormm uno rem antequam fir , prenofcimus ut fu-
ruram; altero rem, cim jameft, intuemur utprefen-
tem; rertio rem, quando non eft amplits, recorda-
mus ut prareriram . Unde cum fundamento in e aétum
illum divinum logicé dividimus in rotidem actus,
quorum uno Deus rem primim prafeir nr fururam ,
altero deinde’intuetur ur prafengem , tertio denique
recordatur ut preferitam, nullam ramen in Deo fuc-
ceffionem actuum fingendo ;_rora enim fucceflio fe
IEner ex parfe Creatlire, que pro Uno fempore non-
dum exiftit, pro alio deinde exiftit, ‘proalio denique
definic exiftere.

4. Scienria Deialia eft abfoluté neceffaria, aliane-
ceffaria , non abfolutd ; fed rantum ex aliqua hypo-
thefi, que fic eft; ut poffernoneffe: undehec fcien-
t1a fimpliciter: contingens ‘dici deber , Scientia ablo-
luré neceflaria eft €a, qua abfoluré non poteft non ef-
fe mDeo, quia cftde objecto necefario’, utdeeflen-
ria divina, deperfonis divinis, de pofibilibus ut fic.
Scientia verd hyporhericé tanrim neceffaria eft ea , qua
ablolure pofler non effe, quia eft de' objecto contin-
genti, ut de actibus liberis divinz volunratis , de fu-
Turifiong creaturarnm , de eatumdem aétuali exiften-
ria & prateritione , de contingenter & libere futuri-
halibus: ciim enim bac omnia poffint abfoluté non el-
fe, poffunt ablolure non feiri aDeo: nam fi non el
fent, nec [cirentur, nec poffentfcirid Deo, non pro-
prer defectum aliquem intellectusdivini, fed quia non
effent feibilia . Unde qudd eorum fcientia fit contin-
gens inDeo, nonDeo, fedipfistribucndum eft , quia
divinus intellectus ex intrinfeca & cffentiali perfectio-
ne fummé completiis & determinatus eftad fciendum
omne feibile, hoc ipfo quod fcibile eft, & iraresilla
non {ciuntur contingenter 4 Deo, nifi quia non fune
nifi conringenter fcibiles,

5. Scienria Dei alia eft approbationis ; alia reproba-
tionis, Scientia approbarionis cft illa, qua Deus cogno-
feirea, quaipfiplacent, Undehae feienria dicit in re-
¢ko actumintelle¢tus divini, quo Deus cognofcit , &
in obliquo ackum voluntatis divinz, quo Deus fibi com-
placet in o, qued cognofcit. Scientiareprobarionis
eftea, quaDeuscognofcit ea, queipfidifplicent. Un-
de hzc (cientia duos dicic actus, unam in reéto , nem-
pe actom intellectus divini cognofcentis’, alternm in
obliquo, nempe afum voluntaris divine , odio profe-
quentis id quod cognofcitir. Nonrard aurem Deus in
Scripruris diciiurignorare ea, qua cognofcit pet feien-
tiam reprobationis, juxta illud Abacuc cap. 1. Mdundé
Sune oculi-tni 5 ne videas malwm; 8 illud Marth. cap.
25, Amen dico wobis : neftio vos. Nonquodd nefcit il-
la, fed quia non fcir cum complacentia, feuquia non
fcit, nifi cum difplicentia.

6. Depique fcicntia Dei alia eft practica, & alia
fpeculativa. Scientia {peculativa eft ca, qua aut cft
de objecto non operabili, ur cognirio qua Deus fe
iplam cognolc:r, auc de objecto operabili, fed non qui

opera-




Difputatio V. Articulus IL

GPEIairiiC et , ur cognitio qua_[)eus ccgnpfci:, quid
fir aur qualis fic res creata. Scientia practica eft ea
qua eft de objecto operabili, qua operabile eft, pre-
{cribendo quid aut quomodo operandum fit. Haxcau-
tem fcienta dicitur caula rerum, non quod fit prin-
cipium adequatum productionis earum , fed quia
pralucet voluntati divinz applicanti potentiam exe-
curivam», iplfamque porentiam executivam dirigic .
Sed ut plenins qua ad feientiam Dei practicam pet-
tinent, profequamur, fit

ATRYT T'C'U EUS IR

A3 Y
Quanam [cientia in Deo [ir cawfa verum dirigendo
— " ..

feilicet amnipotentiam divinam ad extra
operanten:.

Resraoaxstio L

Scienria fimplicis intelligentiz eft caufa rerum .

Prob. Ars divina cft caufa rerum . Arqu (cienria
fimplicis intelligentiz elt ars divina . El‘gq {cieptia
fimplicis intelligentiz eft caufa recum. Major pater,
Nam Deus non operatur ad, extra , nifi per modum
perfedkiffimi artificis, & conlequenter nihil eperatur
ad extra, nifi ex directione artis perfectiflimz, qua
proinde cft in Deo caufa directiva eorum omnium,
qua Deus ad extra operatur. Prab. ergo mifl. Ars di-
vina eft actus; quo Dens rarione prius, quam velic
aliquid opcrari ad extra, fibi repr;sfemat exemplaria
omnia, ad quorum imitationem poteft ad -extraope-
rari. Arqui-actus ille eft fimplicis intelligentiz, fen
pertiner ad fimplicem inelligentiam: ad quam ¢nim
aliam fcientiam pertinerer? Ervero pertinet ad {cien-
riam abiolucé neceffariam , & independentem abom-
ni decreto aduali, que fcientia certé mon eft alia,
quim fcientia® fimplicis intelligentize.

ResronNsio I

Sola feientia fimplicis intelligenriz eft caufa re-
rum , directiva [cilicer omnipotentiz ad extra ope-
rantis . ;

Prob. Nam fi quz alia fcientia in Deo eft canla
ferum , cerré fcientia vifionis, utvolunt recentiores
Thomifte ; docentes in Deo fcicntiam {implicis in-
rclligcuti:e efle (]lllerlLL11 caufam rerum {ed r_unmt_(‘:
tantiim, nempe dirigendo ; [cientiam vero vifionis
effe canfam rerum proximam , earum exiftentiam ef-
ficaciter impérando: mam in Deo poft decretum pro-
ducendi rem aliquam 5 ponunt imperinm’ quoddam
intelleétuale; ex quo immediaté  fequitur rer produ-
cende exiftentia pro €o tempore s pro quo impera-
turs juxtaillod Plal.148. Dixir, & ‘ffz(’z'-;_«‘u/r_y;;r; man-
davit s & creata funt. Hoc autem incellectuale im-
petium volunt elle feientiam vifionis, quia termina-
cur ad exiftentiam rerum uc- actualem & exerciram
pro co tempore , pro quo imperatur , ue fie. Arqui
hec dodtrinanon eft probabilis, nec ullo modo fcien-
tia vifionis dici poteft caufa rerum, quas Deus ope-
racur ad extra. Lrgo, &

Prob, min. Nam 1. imperium illud rationis, ratio-
ne poferius 5 quim decretum cf'ﬁc‘nx producendi res,
& quod ad fcientiam vifionis pertinere dicunt Tho-
miftz , plané faperfluum eft , & gratis confictum .
Quafi verd decrerum efficax prqduccndl remaliquam,
fon fufficiat 5 vel ut hoc iplo res illa fit pro co
tempore , Pro quo Dcu_s vult i!!:up effe, vel faleem

applicandam potentiam executivam; aut Deus B
pofito efficact decrero producendi remt aliquam, ali-
quam ' in executione difficultaremn pati poffic , que
aliter fuperari non poffit , quim per illud imperium
rationis fubfequens. 2. Scienria vilionis elt ea, qua
Deus cogaolcitexiftentian rerum ut actualem & exer-
citam pro o tempore, pro quo tnhsf&. Ergocien-
tia vifionis eft ea, qua Dens cogpofcic exiftentiam
rerum ur caufatam pro eo tempotes pro quo elt can-
fata 5 fen pofita exera caufas . Ergo [cientia vifionis
ratione polterior eft, quam exiffentia rerum, urcane
fara pro ea temporisdifferentia, pro quares exiflunt.

89
Ergo a fortiori , ratione pofterior eft, quim caufa-
litas, vi cujus res exiltunt, pro co fcilicer tempore,
pro quo res exiftunt. Ergo (cientia vifionis neceft,
nec poreft effe caufarerum; alioqui caufa poteft effe
pofterior [ua canfalitate , eamque fupponere . Quod
eft abfurdum.

Obj. 1. Parres docent fcientiam vifionis effe caufam
rerum. Nam v.g. S. Auguftinuslib.1s. de Trin.c.13.
fic loquitur » Unsverfas creaturas fuas » & [piritna-
les @ corporales 5 non s quia funt , ideo novir ; fed
ideo funt, quia novit... nonenim nefcivit 5 que fue-
rat creatarns : quia ergo [Civit 5 treavit; nonm, quia
ereavity feivit. Ergo, &c. R. meg.ant. Ad1. prob.
R. S. Auguftinum loqui de fcientia ; que antccedic
decretum producendi creaturas, ut clarum eftex his
verbis, Non enimunefeivit, que fuerat fallurus; qua-
lis certé non eft fcientia vifionis, fed [cientia fimpli-
cis intelligentiz.. Loquiturergo S.Doctor defcientia
fimplicis intelligentiz , nec alind intendit , quam
oftendere, quantim {cientia divina przfter noftre ,
qua res 4 Deo creatasnon novit evidenter, nifi quia
nobis prefentes funt. At fcientia divina etiam ante-

uam effent, imo ratione pritis, quim veller Deus
illas effe, illas infinita claritate & certitudine norat
fecundum omnes rationes & perfectiones {nas, iraug
nihil clariracis & cerritudinis fcientiz divinz acceffe-
it ex productione creacurarum, & carumreali cum
Deo prafentia in tempore. Hinc nomine vifionis Pa-
tres quandoque fignificane feientiam fimplicis intel-
ligentiz 5 quia ratione {uz claritacis & cerritudinis
vifioni aquivaler.

Obf. 2. Scientia Dei, qua eft caufa rerum, deber
effe libera, Atqui fcientia fimplicis intelligentiz non
eft libera, fed abloluté neceffaria. Ergo, &c. R.dift.
maj. Scientia Dei, qua elt canfa rernm, deber efle
libera in caulando, C.maj. In effendo, N.maj. Scien-
tia autem fimplicis intelligentiz non eft quidem li-
bera in effendo; ctim abfoluta neceflirate exiftar: at
eft in caufando ; nam canfar liberé , quatenus non
caufat, nifi per liberam voluntatis divine determina-
tionem applicata ad dirigendam porentiam exectiri-
vam , quo pacto ; & non aliter ; ipfa porenitia exe-
cutiva libere caunfat.

Okj.3. Scientia, quaDeus operatur ad extra, ter-
minatur ad rem ut exiftentem pro eo tempore , pro
quo re ipfa exiftit. Sed fcienua fimplicis 1nelligen-
tie terminatur tantim ad rem ut poffibilem. Ergo,
8c. Ri dift:maj. Scientia, qua Deus operatur ad cx-
tray rerminator ad rem ut exiftentem, &c. ranquam
caufa ad cffcétum , ab ipia directivé caufatum , G,
maj. Tanquam cognitio ad objectnm ab ip(a fub ra-
tione cxiftentis reprafentarum , N.maj. Nam fcientia,
qua Deus operatur ad extra, non canfat ebjectum
foum , illud reprafentando ut actu exifiens, fed di-
rigendo potentram executivam, & prafcribendo mo-
dum, quo res fieri deber, wdd min. R. dift. imilwer.
Sed fcientia fimplicis intelligentiz terminatur tanoim
ad rem ur poffibilem , fi per liberam volupratis de-
terminarionem non applicetur ad digendam poten-
tiam executivam s C.min. Undetunc tantimiett cau-
fa in actu J:»rimo, fen, quod idem eft, rantum apra
eft ad caulandum . Si per liberam voluntatis deccr-
minationem applicerur addirigendam porentiam exe-
cutivam pro ¢o tempore 5 pro quo hzc potentia
exequitur id, quod i Deo determinatum eft, N.min.
Tunc enim fcientia fimplicis intelligentiz caufat di-
reétiveé rem pro co tempore , pro quo [res accipit
effe , & ita terminatur ad rem ut exiftentem pro
eo rempore 5 pro quo re ipla exiftic ; terminatur ,
inquam , tanquam caufa ad effetum dircctive ab
ipfa caulatum. %

0bj. 4. Scientia divina pro eo inftanti, quo caufa
objectum fuum, contemplatur illud uradu exiftens,
Ergo caulac illud , contemplando illud ur actu exi-
ftens. &. neg.confeq. Nam icienta divina, qudcen-
templans objectum fuun: uractu exiftens, (upponit il-
lud jam a fe caufatum , quia lupponic actualem itlius
exiftentiam, quam contemplature
No:a.




T ——

——

90 Tradtatus I. de Deo Uno.

Noza. In eo infkanti reali, proquo feientia divina
caufat objedtum fuum, duo figna racionis diftinguenda
funt, in quibus fcientiadivina objectum fuum diverfi-
mod¢ reprafentar ¢ nam in primo figno. reprafentat
illud ut porens exiftere ; in fecundo verd reprafentar
illud ut acku exiftens. Sub prima ratione eft fcientia
fimplicisintelligentiz, fubfecunda eﬁﬂfcwnua vifionis;
fub prima ratione caufat objc&ut}l fuum, dirigendo
porentiam executivam ad ¢jus effectionem, fub I"ecupda
puré concemplatur illud ur_cazgfamm._ Quamvis ig:mr
{cientia divina pro eodem illoinftanti ceali, pro quo
caufat objectum fuum, fitnon folum {cientia fimplicis
intelligentiz, fed eriam v1_ﬁunis, quia nonfolim re-
prafenar illud ur potens c_xlﬁcre > fed etiam ur actn exi-
ftens; nontamen caufae illud ur eft fcientia vifionis,
fed folim ut eft feientia Gmplicis ingelligentiz.

Obj. ulr. Ex §.Thomade veritate q. 2. art.13. Seien-
tia Dei [ecundpm quodordinatur ad opus, quod facit
volunitass tantua off exiftentinn in prefenti, preterito
wel furnro. Ergo, ex §. Thoma, fciencia vifionis, &
quidem fola, eftcaularerum. R, neg. confeq. Nam ibi
5.Dockor dicit quidem fcientiam divinam, qua per li-
beram voluntatis determinarionem applicata eft ad
caufandum, & dirigendam potentiam executivam in
{uis operibus , monftranda illi modum eafaciendi, effe
rantum derebus aliquando exiftencibus, quod verum
eft; arnon dicit fcientiam divinam caufare res aliquan-
do exiftentes , rcpr:efcnzando exiftentiam illarum ut
actualem & exercitami, quod tamen requiritur ad (cien-
tiam vifionis. Scientiaigiturdivina, ut eft canfainadtu
fecundo, hoceft, uractn dirigens potentiam divinam,
& ita directivé caulans effectus Dei, non eftnifi re-
rum aliquando exiftentium, ut per femanifeflum eft ;
non ¢ft tamen caufaillarum, gna contemplaturillas ut
exiftences, fed qua prafcribic modum quo fieri debent,
utexiftane, 8 ita non-eft caufa illarum, qua fcientia
yifienis, led qud [cientia fimplicis intelligentiz.

A RCTSEEW B 1.8 11k
De Heis divinis.

Ota, Idea firiété fumpta, & ut hic fumitur, re-
k¢ defcribi poteftin genere, Formaexiftens in
mente artificis, ad cujus imitationem artifex operatur.
Unde ad ideam firiété fumptam requiritur, 1. Ut fic
de re oparabili 5 & modo 1llam operandi. 2. Ut re
iplaab artifice ad opus ordinerur. Nam bz duz con-
ditiones requirantur ad rationem exemplaris , que
ideam ftrick¢ fumptam confictuit, Idea enim firictd
fumpra, eft exemplar rei faciend=, ad quod refpiciens
artifex facitapus, guodinrendi. Iraque fi prima defic
conditio, tunc forma rei, exiftens in mente artificis,
nec eft, nec potelt effe idea propriéloguendo, quia
niec ¢efty nec poreft effe exemplar. Si verd fecunda tan-
tum conditio defit, forma rei exiflens in mente arti-
ficis , non eft quidem idea & exemplar, fed apta eft
ut fit, quod eft illam effe ideam & exemplar in aétu
primo tantim ; & tune vocatur fpecies, fimilitudo,
& ratio, in qua ut objedto pracognito cognofcitur
ress cujus eft fpecies, fimilicndo, & rario.

Neota iterim . Idea duplex diftinguitur , objectiva
{cilicer & formalis. Ideaobijectiva, que eft fimpliciter
idea, eft forma illa ad cujus imitationem artifex ope-
sapur, hoc eft, exemplar ad quod artifex refpicit 5
nrei opus fuum alimilet. Idea verd formalis, que
non el pili cum addite diminuente idex, eft 1pla
cognitio forma feu exemplaris, quod artifex fibi in
fug effecku cxprimendum proponit, De objectiva au-
toml y won de formali, hic agitur, & quaEritur 5 I.
Wrivm in Deo locum habeat refpectu rerum omninm
b ipfo factibilium , 2. Utrdm fic perfectio intrinfe-
¢ Dep. 3. Uptin firunica rancdm, an verd mulk
riplex . Quibus queftienibus fequentibus tefponfioni-
bus fatisfacimus,

Resrowsip L

Datur in Deo idea obje@iva rerum omnium ab
iplo conditarum. Ita S, Thom.hic q.r5. ar.r. in O.
poft S. Auguttinum lib.83. qq.q. 46. & aliislocis.

Prob. Mundus factus eft & Deo , ut agente modo
perfectiflimo, acproinde uragente perintelleum &
voluntatem, hoc eft, utagenre ex libera intentione
faciendi opus , qued faciebat , & cum cognitione
modi, quo faciendum erar, ac proinde cum cogni-
tione forma: intelligibilis , cui aflimilandum erar .
Ergo necefle et ponere in mente divina formam, ad
quamefpiciens Deus, mundum & omnes ejus partes
condidit . Ergo neceffe eft ponere in mente divina
ideam objectivamrerum omninm ab ipfo condicarunt.
Ira raviocinatur S. Themas loco cirato , Quia mun-
dus, inquic, non ¢ff cafts faftus, fed eff faitus 2 Deo
per intellectum agentem 5 neceffe eff, quod in mente
divina fit forma, ad fimilitndinem cujus s mundas eff
faltus. Et in hoc confiftit ratio ides. Eodemy modo
ante' S. Thomam ratiocinatus fuerac 5. Auguftinus
loco citato , ubi hac leguntur : Quis religiofus &
vera religione imbutus,.... negare andeat o imo non
etiam praﬁtﬂamr, omniaque [unt; id qﬁ, quacumqus
in fuo genere propria quadam natura continentury #e
Jfints Deo authoreeffe procreata...quo conftituto atque
conceffo 5 quisandeat dicere Deum irrationabiliter ome
nia condidiffe ¥ Quod i veéte dici & creds non po-
teff 5 reffat ur ommia vatione fint condita . Per ra-
tionem autem intelligit, uc pater ex contexru, for-
mam in mente exifientem, fecundim gquam forma-
tar, hoc eft, ad cujus fimilicudinem conditur opus
ab opifice,

Confirm. Deus mundum condendo operatus eft uc
perfectiffimus & fapientiffimus artifex ; mundum enim
condendo , operatus eft modo perfe&iflimo 5 nempe
ut agens intellectivum & liberum . Ergo mundum
condendo operatus ¢ft ad imitationem perfediffimi
exemplaris in mente divina exiftentis : nam artifex
in tantum operatur ur artifex , in quantum opera-
tur fecundim preconceprum exemplaroperis , quod
intendit facere, & faciendo aflimilare exemplari prz-
conceptos quod in opere exprimendum fibi propo-
fuit. Ergo re ipfa inmente divina exiftic exemplar,
feu idea objectiva rerum omnium ab ipfo condi-
rarum,

ReEsroNsio IL

Idea objectiva, quam habet Deus, rerumomnium
a fe conditarum, eft perfectio Deo maximéinrrinfeca.,
Ita S. Thomas art.2. in O.

Prob. Nam ideailla eft ipiffimaeflentia divina, &
qua eft ipfa plenitudo effendi , fen omnium omnind
perfedtionum complexio ; & qui in fe modo quo-
dam excellenti continet omnes omnind perfectiones
creaturarum. Nam fub primo refpectu eft veluri fons
& radix omnis realiratis & entitatis, quia resin tan-
tum participant de realitate & entitate; inquantum
participant de illa plenitudine ; & confequenter in
quantum illam imitantur , feu , quod idem eft , in
quantum adillius imitationem fiunt. Unde fequitur
effentiam divinam, qua participabilis & imitabilis eft
a creaturis, ad hoc aprffimam effe, ut modo quo-
dam excellenti fit exemplar rerum omnium , qua’ &
Deo fieri poffunt. Sub fecundo verd refpectu eft per-
fectiffima quzdam imago rcmmomnium_. a Deocreas
bilium,, illarum perfectiflime reprafentativafecundim
naruram, proprierates omnes, &‘modum,_quu fieri
debent ; & ita fub hoc refpectu eft Deo prima ratio
cognofcendi res ommes creabiles fecundimnaturam,
arrributa omnia , & modum illas efficiendi . Unde
fequitur effentiz divinz{ub hoc refpectu nihil decife,
ut fit Deo exemplar abfolutiflimum rerum omnium,
quas facit,

Confirm. Quia 1. Deus eft artifex perfectiffimus,
& ita operum, que facit, debet habere perfectiffimum
exemplac. 2. Deuscftartifex planéindependensin ef-
ficiendo quocumque alio, &ita debethabere a (e,

& nen




Difputatio VI, Articulus I. 91

& non aliunde emendicare exemplar, ad cujus imi-
ravionem faciat , quzcumque facit. Atqui exemplar
ilind perfectiffimum, nec aliundé emendicatum, ad
uod Deus refpicit operando ad extra , non potcﬂ
3iud effe, quim ipla effentia divina, quéd participa-
bilis & imicabilis eft 4 creaturis , aur qua eft Deo
rima ratio cognoicendi modo perfectiffimo creata
omnia fecnndiim naturam, proprietates, & modum
ea faciendi. Ergo, &c. Mious igitur digne de Deo
fentic Durandus » ciim docet ideas nihil aliud effe’ 5
quam effencias rerum polflibilium in mente divina
objectivé exiftentes.

Resronsio IIL

Tdea objectiva, quam habet Deus rerum 2 fe con-
ditarum , ¢ft unica & fimplexrealiter, fed vircualiter &
logicé multiplex. Ira 8. Thomas att. 2. in O.

q)rima pars per fe patet; cumidea illa nihi.lnliud fit;
quam effcntia divina v. g qua participabilis & imi-
tabilis 4 creaturis. Secunda vero pars facilé oftendi-
rur. Nam effentia divina, qua participabilis & imi-
rabilis 4 creaturis, vel, fivis, qud Deo eftprimara-
tio cognofcendi creaturas fecundiim naturam , pro-
prictates & modum. quo fieri debent, zquivaletideis
realiter abinvicem diftinéis, quarum una effer pro-
pria hujus entis, altera iftins, &c. Se iplaenim mo-
do quodam excellenti , & feclufis imperfectionibus,
przftac in ratione exemplaris id , quod praftarent
idez , realiter ab invicem diftincke , & propriz fin-
gulorum entium, quxproducumm'éDeo. Hinc cum
fundamento in re logicé & per conceprus przcifivos
dividitur in tot ideas rerum proprias , quot funt in
ﬁngulari opera & Deo condita. Hinc de ideis divi-
nis loquuntur Patres in plurali. numero , uc v. gr.
S. Auguftinus loco citato, ubific loquitur: Sunz nam-
que idez rincipales forme quedam  vel rationes re-
rum 5 fRabiles arque incommutabiles, qua ipfe formate
Hon ﬁm:, ac_per hoc aternas ac femper eadem mgdn
[efe babenres 5 qua in divina intelligentia continen-
turs O citm ipfe neque oriantur s neqae iMiereait
[ecundsim eas tamen formari dicitur omne quod oviri
@ interive poreff s & omne quod oritur G interit .
Er inferids: Reffat utomnia ratione fint condita: nec
eadem ratione bomo, qua equas: hoc enim abfurdum
et cxiftimare. Singulaigitar propriis [unt creatarva-
tionibus . Fas astem vationes s ubi arbitrandum eff
effes nift in ipfa mente creatorisy nonenim extra [e
quidquam._ pofitum intughatur , ut f(ecundum id confti-
tucver quod, confbituchat : nam hoc opinari [acrilegsn
¢f. Quz omnia aprifiimé quadrant eflentiedivine,
ut eft ipfa plenitudo effendi, & perfetionum om-
nium complexio; inca enim, qui tali, Deusmodo
quodam eminenti habet ideasrerum omnium, quas
facit, proprias, ftabiles arque incommurabiles, quz
formatz non funt , ac per hoc zternas , & eodem
femper modo fefe habentes; qua continentur in di-
vina intelligentia non folim per reprafentationem,
fed per identitatem fummam, & qaaram participatio-
we, ut ait paulo inferilis 8. Doctor, fir, nr fir quid-
quid off 5 quoguo modo ¢ff . Unde Deus , cim mun-
dum conderet , non €xtra [e qudquaim poﬁtum 5
fed fe iPFum intuebarur, ut lc:::undl:lm hoc divinum
3:qucperfc&ifﬁmum exemplar conftituerer quod con-
frituchbat .

wares, uerim Deus habeat in effentia {ua ideas
rerum omnium , quas cognoici:, etiam earum , quas
non facic. R.brevirer. Resille, quas cognolcit, fed
nunquam fackurus eft, vel funcab illo _Factibiics, vel
non . Si primum. Deus haber ineffentia fua illarum
ideas in actu primo, non in actu fecundo, hoc eft,
effentia divina poffct quidem effe illacum idc;g , non
eft tamen propri¢ loquendo, qui.a icllciz fimpliciter 8¢
propri¢ loguendo, eft n&LlaIc_Prmc_lp1Llnl effectionis
pro aliqua differentia temporis . Si fecundum . Ha-
bet tantium in effentia fua illarum rationem , quarte-
nus effentia divina ut precognita, eft Deo Tario co-
gnni‘ccndir illas, aut aliquid aliud, mquo immedia-
té cognofci debent. Quod addo proprer negariones

& privationes , quz immediaté cognofcuntur in
pofitivo , cujus funt negationes aut privariones, &
cujus perfectifliimam quandam fimilitudinem Deus
habet in effentia fua. Vide S. Thomam hic art, 3.

YRR HHIHTHHHENEHTHHHHHHVEVEVED 00D
Dl 5P Usd. ol 1O VL

De Poluntate divina.

ARTHRCULU S T

Utrisms in Deo [ir wvoluntas, an libera fit,
& circa que.

Resronsro . L

Euns habet voluntatem.

Prob. Voluntas eft facnltas apperendi bonum
& averfandi malum, incellectualiter cognitum., Arqui
Deus tali facultare carere non poteft: eft enim perfe-
¢tio melior ipfa, quimnon ipfa, & eminentiflimus
vitz gradus, quo proinde carere non porelt ens ,
quo nihil melius effe vel cogirati potelt. Ergo, &e.
Deus autem haber voluntatem fine imperfectionibus,
quibufcum habent, aut habere dicuntut creatura in-
telleGtuales . Nam 1. Voluntas divina non diftingui-
rur realiter ab actibus fuis, aut 4 (ubftantia divina ;
cim realis diftinétio repugnet fimplicicati divinz ., 2.
Voluntas divina eft effentialicer recta & impeccabilis.
Sanckiras enim eft perfectio fimpliciter fimplex, qua
proinde Deus carere non poteft. 3. Voluntas divina
eft plan¢ immutabilis, ut patet ex diis fuo loco de/
immurabilitate divina.

Resronsio IL

Deus habet volutitatem & i coactione & i fim-
plici neceflitate immunem circa omnia , quz opera.
tur ad excra.

Prima parss nempe qudd Deus habet voluntarem
immunem i coaltione, &c. clara eft. Nam coactio
eft violenta ad unum determinatio, caufata ab agen-
te extrinfeco . At nullum eft agens extrinfecum’, 4
quo Deus pati violentiam poflit. Prob. ergo . pars »
nempe quod Deus habear voluntatem immunem 4
fimplici neceflitate circa, &c. I ex Script. Nam Ephef.
cap. 1. diciturde Deo: Operatur omnia fecundsim con-
JSilinmuoluntatis fue. 2. ex S. Ambrofio lib. 1.de fide
cap.2. ubi ait: Omnia operatur unus atqne idem Spi-
vitus, dividens finguliss prout vult... hoo efts pro li-
bere wolunratis arbitvio, non pro ?zecrﬁmm‘ aéﬂqm'a.
Et ex S. Anguftino lib. 22. de Civ. cap. ult. Dens ipfe
nunguid quia peccare non poteff s ideo liberum arbi-
rriums, inquit , habere negandus ¢ff: 3. Ratione. Nam
Deus agit ad extra modo perfectiffimo . Ergo agit
ad extra per intelle@tum & voluntatem . Ergo %mr
volunrarem aut neceffarid aut liberé volentem. Non
per voluntatem neceflarid volentem: cum' enim fibi
fir fufficienciflimus, & ita nullo ex iis, quafuntex-
tra fc, indigeat ut fit aut bene fir, non poteft velle
neceffarid quidquam ex iis, qua funt excra fe. Er-
go per volunratem volentem liberé & fine antece-
denti ad volendum determinatione., VideS. Thomam
hic q. 19. art. 3.

Responsio IIL

Voluntas divinalibera eft libertate contradictionis
& [pecificationis, non libertace contraricratis .

Prob. Nam 1. Dens habet faculracem volendi vel
non volendi alia 4 fe: poruit enim pro arbitrio velle
vel non velle productionem mundi . 2. Deus haber
facultatem fe 1pfum decerminandi ad bonum aliquod,
vel ad alind 5 anc conerarium , ant diverfum & in-
compoflibile : poteft enim pro arbitrio v.g, parcere
peccatoribus, vel illos punirc. 3. At non poteft fe
iplum dererminare ad bgnum vel ad malum , cum
fir effentialiter impeccabilis.

Obj. 1. Voluntas manifeftandi perfectiones fuas, ac
proinde communicandi fe crearuris, cﬂperfe]gtio in

co.

n




	Seite 45
	Quæst. 1. De existentia scientiæ divinæ, & ejus dotibus.
	Seite 45
	Art. Unic. Utrùm in Deo sit Scientia, & qualis sit.
	Resp. 1. Deus habet scientiam.
	Seite 45

	Resp. 2. Scientia Dei non est habitus, neque actus à Deo realiter distinctus.
	Seite 45

	Resp. 3. Scientia divina est absque omni compositione mentali.
	Seite 45

	Resp. 4. Secientia Dei non est discutiva.
	Seite 45
	Seite 46

	Resp. 5. Scientia divina non pendet à potentia physicè  effectrice, & receptiva illius. Datur tamen in Deo intellectus propriè dicuts, à quo scientia divina non reali distinctione, sed logica inadæquara distinguitur, & à quo realiter est suo modo actus quo Deus cogniscit.
	Seite 46

	Resp. 6. Scientia divina est etiam independens ab omni specie impressa, & motivo propriè dicto. 


	Seite 46

	Resp. 7. Scientia divina est omninò certa, & evidens.
	Seite 46

	Resp. 8. Scientia divina est infinia, æterna, & immutabilis.
	Seite 47

	Resp. 9. Scientia divina est formaliter judicativa.
	Seite 47



	Quæst. 2. De Cognitione Dei circa se ipsum, possibilia, & alias res aliquando existentes.
	Seite 48
	Art. 1. Utrùm Deus se ipsum cognascat & comprehendat.
	Resp. 1. Deus se ipsum cognoscit.
	Seite 48

	Resp. 2. De se ipsum cognoscit cognitione perfectè comprehensiva.
	Seite 48


	Art. 2. Utrùm Deus cognoscat possibilia cognitione propria.
	Resp. 1. Deus cognoscit possibilia.
	Seite 48
	Seite 49
	Seite 50

	Resp. 2. Deus cogniscit possibilia cognitione propria.
	Seite 50


	Art. 3. Utrùm Deus cognoscat præsentia, & præterita.
	Resp. 1. Deus præsentia omnia cogniscit.
	Seite 51

	Resp. 2. Deus cogniscit etiam omnia præterita.
	Seite 51
	Seite 52


	Art. 4. Utrùm Deus cognoscat res omnes absolutè futuras.
	Seite 52
	Resp. 1. Deus cognoscit omnia absolutè futura, quæ ab eo solo dependent.
	Seite 52

	Resp. 2. Deus cognoscit omnia absolutè futura, quæ ab eo solo dependent.
	Seite 52

	Resp. 3. Deus perfectè cognoscit omnia absolutè futura libera, & strictè contingentia, quæ ab ipso simul, & à creatura rationali dependent.
	Seite 52
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55



	Quæst. 3. De medio cognitionis divinæ circa ipsum Deum, possibilia, & res omnes aliquando existentes.
	Art. 1. Utrùm Deus videat se ipsum in aliquo medio.
	Resp. 1. Deus non videt se ipsum per speciem impressam.
	Seite 55

	Resp. 2. Deus ad perfectam, & comprehensivam sui cognitionem non indiget medio in quo ratione priùs cognito se ipsum cognoscat: imò nec tale medium cognitionis sui habere potest.
	Seite 55
	Seite 56


	Art. 2. Utrùm Deus in aliquo medio ratione priùs cognito, cognoscat possibilia.
	Resp. Deus in se ipso, ut objecto ratione priùs cognito, cogniscit possibilia.
	Seite 56
	Seite 57


	Art. 3. Utrùm Deus in aliquo medio ratione priùs cognito, cognoscat creaturas existentes.
	Resp. Deus in se ipso, ut objecto ratione priùs cognito, cognoscit omnes creaturas existentes.
	Seite 57
	Seite 58
	Seite 59


	Art. 4. Utrùm Deus in aliquo medio ratione priùs cognito, cognoscat actus liberos creaturæ rationalis aliquando exituros.
	Resp. 1. Deus non cognoscit actus creaturæ rationalis liberè futuros, in ipsa creatura rationali confiderata in actu primo, sive remoto, sive etiam proximo.
	Seite 59

	Resp. 2. Deus non cognoscit in suis  decretis actus naturales, creaturæ rationalis liberè futuros: at cognoscit supernaturales.
	Seite 59

	Resp. 3. Deus actus omnes creaturæ rationalis, tamnaturales, quàm supernaturales, liberè futuros, cognoscit in essentia sua, ut perfectissima similitudine omnium intelligibilium, secundùm esse proprium quod habent sive possibile tantùm sive etiam actuale, & exertitum, pro quacumque temporis differentia habeant.
	Seite 59
	Seite 60

	Resp. 4. Deus omnes acus cujuscumque creaturæ rationalis liberè futuros, ab æterno & pro æterno videt in essentia sua ratione priùs visa, ut existente pro ea differentia pro qua re ipsa existunt.
	Seite 60
	Seite 61


	Art. 5. Utrùm Deus omnia alia à se cognoscat immediarè  in se ipsis.
	Seite 61
	Resp. Deus omnia alia à se, tam possibilia quàm aliquando existentia cognoscit aliqua cognitione immediatè in se ipsis, hoc est independenter ab omni  medio, sive in quo, sive quo cognoscantur ab eo.
	Seite 61
	Seite 62



	Quæst. 4. De scientia futuribilium .
	Seite 62
	Seite 63
	Art. 1. Scientia futuribilium in Deo existere ostenditur authoritate Scripturæ tum vereris, tum novæ.
	Seite 63
	Seite 64
	Seite 65

	Art. 2. Dati in Deo scientiam futuribilium, probatur  ex S. Augustino.
	Seite 65
	Seite 66

	Art. 3. Deum habere scientiam futuribilium probatur ratione.
	Seite 66
	Seite 67
	Seite 68

	Art. 4. Utrùm scientia futuribilium dependeat à decretis absolutis ex parte actus, & conditionatis ex parte objecti.
	Seite 68
	Seite 69
	§. 1. Probatur ex Scriptura scientiam futuribilium non dependere à decretis conditionatis in sensu Thomistico.
	Seite 69
	Seite 70

	§. 2. Probatur ex S. Augustino dari in Deo scientiam futuribilium ab omni decreto actu existente independentem.
	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72
	Seite 73
	Seite 74

	§. 3. Scientiam futuribilium independentem esse ab omni  decreto actu existente, probatur ratione.
	Seite 74
	Seite 75
	Seite 76


	Art. 5. Utrùm scientia futuribilium independens ab omni decreto actu existente, repugnet doctrinæ S. Thomæ.
	Resp. Hæc scientia non modò non repugnat, sed è contra omninò consentanea est doctrinæ S. Thomæ.
	Seite 76
	Seite 77
	Seite 78



	Quæst. 5. De Scientia media.
	Art. 1. Utrùm detur in Deo scientia media, non solùm pro statu naturæ innocentis, sed etiam pro  statu naturæ lapsæ, circa actus salutares.
	Resp. 1. Datur in Deo scientia media.
	Seite 78

	Resp. 2. Datur in Deo scientia media pro statu naturæ innocentis, nnon solùm circa actus malos, sed etiam circa bonos & salutares.
	Seite 78
	Seite 79

	Resp. 3. Datur in Deo scientiæ media pro statu naturæ lapsæ, & circa acrus malos, & circa salutares.
	Seite 79
	Seite 80
	Seite 81
	Seite 82


	Art. 2. Utrùm qui defendit scientiam mediam qualem defendimus pro statu naturæ lapsæ circa actus salutares, sit Pelagianus, vel Semipelagianus.
	Resp. Qui defendit scientiam mediam pro statu naturæ lapsæ, qualem defendimus etiam quoad actus salutares, non potest dici nisi per calumniam Pelagianus, aut Semipelagianus.
	Seite 82
	Seite 83
	Seite 84


	Art. 3. Ad qui sit utilis, vel etiam necessaria scientia media, qualem desendimus pro statu naturæ lapsæ circa actus salutares.
	Resp. 1. Scientia media, qualem desendimus pro statu naturæ lapsæ circa actus salutares, utilis est, imò necessaria ad conciliandam efficaciam gratiæ cum liertate voluntatis, quæ, ut fides docet, dicit non solùm immunitatem à coactione, sed etiam à simplici necessitate.
	Seite 84
	Seite 85

	Resp. 2. Scientia media, qualem defendimus circa actus salutares pro statu naturæ lapsæ, utilis est, imò & necessaria ad conciliandam certitudinem prædestinationis cum libertate voluntatis, seu cum activa voluntatis indifferentia, expedita ad utrumlibet.
	Seite 85

	Resp. 3. Scientia media, qualem defendimus circa actus salutares pro statu natruæ lapsæ, utilis est, imò & necessaria ad dirigenda decreta Dei prædefinitiva actuum salutarium electorum.
	Seite 85
	Seite 86
	Seite 87



	Quæst. 6. De Divisionibus & causalitate scientiæ divinæ, & ideis divinis.
	Art. 1. Quotuplex sit scientia divina.
	Seite 88
	Seite 89

	Art. 2. Quænam scientia in Deo sit causa rerum, diriegendo scilicet omnipotentiam divina ad extra operantem.
	Resp. 1. Scientia simplicis intelligentiæ est causa rerum.
	Seite 89

	Resp. 2. Sola scientia simplicis intellligentiæ est causa rerum, directiva scilicet omnipotentiæ ad extra operantis.
	Seite 89
	Seite 90


	Art. 3. De ideis divinis.
	Seite 90
	Resp. 1. Datur in Deo idea objectiva rerum omnium ab ipso conditarum.
	Seite 90

	Resp. 2. Idea objectiva, quam habet Deus, rerum omnium à se conditarum, est perfectio Deo maximè intrinseca.
	Seite 90
	Seite 91

	Resp. 3. Idea  objectiva, quam habet Deus rerum à se conditarum, est unica & simplex realiter, sed virtualiter & logicè multiplex.
	Seite 91




