UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

Art. Unic. Utrum in Deo sit Scientia, & qualis sit.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Difputatio VI. Articulus Unicus. 45

fub lege nature vel (ub M_ofaica fuerunt, noh acce-

iffe rcpromimonem » aut fupplendas effe has voces,
ante adventum Chrifti, 8zejus in ceelos afccnﬁcncrp,
ut innuere videnrur hzc verba,. Deo pro ilﬂr")t‘.fﬂ?ﬂf;%.f
aliquid providente : nam Sancti omnes anteadven-
¢um Chrifti, & ('jus_afccnﬁonf:m, in hmbt_) fuerunt,
ex quo poltea a Chiifto educti, una cum illo afcen-
derunt 1n ceelum s Tecundiim hac Davidis, verba, ab
Apoftolo laudara Eph. cap. 4. Aftendens in altum ca-

tivam duxit captivitatem : Sanéti veroin lege grati,
ubi primmm purgati omnind funt » affumuncur. in
celum, utibi clara divinitatis conremplatione fruan-
tur: auc Apoftolus intelligendus et de repromiflione
completz & con[umm_ar.oc bya:imd:ms, que. prater
oloriam animz , corporis gloriam complcé‘tmlr. Quam
interpretationem fuggerunt Apoftoliverba: non enim
dicit, ut non fine nobis bearencur; fed, utnon fine
siobis confummarentnr. ‘

RENHHHOHINOHHNHRHHN00E0000RINGT
D ISP AP L

" JAnc difputationem majoris claritaris gratia di-
H vidimus in plures quz:ﬂion_es, in quaram pl_:im:l
agemus de exiftentia[cientie diving, & ejusdoribus.
In fecunda, de cognitione Dei circa fe ipfum, pof-
fibilia, & resaliquando exiftentes. In tertia, demie-
dioin quo Deus pofibilia, & res aliquando r:lxi!}cn-
es cognolcit. In quatta, de cognitione Dei circa
futuribilia , hoc eft , ut commmumniy or,, circa
adtus liberos creaturz rationalis {i yditione  ali-
qua futuros, quos, ad vitandam caticn “m
in quanon partim laborant adve noftri, aptitis
futaribiles , quam fururos vocart poffe judicamus .
In quinta, de fcientia media, quan a {cientia futn-
ribilium diverfam effe adverfarii noftri contenduat.
In fexta denique’, de divifionibus fcicntix divinz ,
8 ideis divinis. f

¥

G gaed Bp’? s el oo e & Ll
De exiftentia fcientie diving , & ejus dotibus .

e BB NI AT G TS S T REN: PGSy
Utrsiis in Deo fit fcientia, & qualis fit .
ReEsponstio L

Eus habet {cientiam. Eft de fide.

D Prob. 1. ex Script. Nam dicitur Pfal. 138. Do-
wine 5 tu cognoviffi omnia. Et Efther c. 14. Domine,
quti habes emuinm fn’erzam’z ..Ert Rom.c.11. O alti-
tudo divitiarum fapientie ' (trentie Dei! 2. Ratione.
Nam Deus non poteft non habere omnes perfectio-
nes , qua relucent in idea entis , quo nihil melius
effe & cogirart pptcﬂ. Talis autem eft fcientia, quaz
eft magna perfectio; ‘necaliam majoremaut xqualem
excludit 4 fubjecto fuo. Ergo, &c.

RrsronNsro=h

Scientia Dei non eft habitus , neque adtus 3 Deo
realiter diftinctus.

Prob, Nam fi fcientia Dei effer habitus , vel effet
gqualitas fimplex, vel ageregatum ex multis {peciebus
cerrorum ackuum, facilicans ad ﬁ‘n'.u]cs actus. Arqui
utrumque: repugnac fummae l'Jinphm‘r:E(i divinz: non
enim ftare potelt cum reali compofitione intellectus
divini cum qualitate aliqua, vel congerie fpecierum.
Propter candem rationem fcicntia Dei non poreft efle
aétus realiter diftinétus 3 Deo, quiarealis ¢jus unio
cum intellectu divino impedirer fummam Dei fimpli-
citarem. Itaque fcientia Dei eft ipla Dei fubftantia,
non fimpliciter, fed cum addito, nempe Dei fubftan-
tia fe ipia viraliter tendens fic ; & facilitas, quam
Deus haber ad inrelligendum, non eft habitus reali-
ter {uperadditus intellectui divino, fed eft iplemerin-
tellecbus divinus , ut haber vim intelligendi infini-

tam. Nec dic q\et fcientiam divinam refponderi, qua-
lis fit Deus. Nam inde fequitur tantim (cientiam
divinam effe qualitatcm mcmph}'ﬁcam, hoc eft, ef-
fe aliquid conceptum per modum qualitats. Quod
verum eft.

Resronsro IIL

Scicnria divina eft abfque omni compofitione
mentali.

Prob. Nam compofitio mentalis confiftit in eo
quod intellectus diftinckis &inadzquatis concepribus
apprchcndat plures. terminos, quornm deinde unum
de altero neget vel affirmer per adtum judicativam .
Atqui talis compofitio repugnar Deo , quia dicit
acbuum pluralirarem & fucceflionem, qua repugnant
idez entis, quo nihil melius effe & rogitari porcﬂ 3
cum excludane aliquid melius , nempe modum in-
telligendi per unicum & fimplicem intuicum . Er-
g0, &c.

B es oS P TV

Scientia Deinon eft difcurfiva: IraS. Thom. q.14.
aitag, ansl)

Prob. Nam, ut ait S, Thomas hic, in [tientiano-
fira duplex eft difturfus : unns fecandum fuccefonem
tantwm 5 ficut cum poffquars sntelligimus aliquid in
aitn > convertims nos ad intelligendum alind. Alins
difeurfus eff_fecundim canfalitatem s ficut cam per prin-
cipia pervenimus in coguitionens concluflonym ; ita ut
cognitio principiorum (it caufa cognitionis conclu-
fionum. Atqui neuter concurfus convenit Deo. Non
primus. Deus enim haber quidquid melins eft , 8 me-
lius eft cognofcere omnia fimul, quam fucceffive co-
gnofcere. Prarerea > cum ]_)eus fic infinité perfectus
in genere ingelligentis , quia hoc manifefté pertiner
ad rationem entis, quo nihil melius effe & cogirari
poteft , omnino completus ¢ft ad fimul cognolicen-
dum omne cognolcibile, proindeque non poteft non
cognofcere imul omne cognofcibile. Unde S. Augu-
ftinus lib. 15. deTrinitate c.14. reéké air de Pacre 8¢
Filio in divinis: Omania, qua funt in eorum [cientia,
in corum fapimriﬂ, in eorum effentia %ﬂf-g/(;]kz:fquﬂ eo-
yHm ﬁmu! widets nont particulatin 5 aur ﬁﬁfgit.frerim,
velut alternante confpectn 5 hinc illuc, & inde buc ,
& varsus inde vel inde , in alind atque alind , ur
aliqua videre #on poffit, nifi non widens alia: fed ur
dizi 5 fimul omnia videt 5 quorum nullum eff , quod
noin femper videt.

Denique ira raciocinatur S, Thomas hic. Quee co-
gnofcuntur per unum medium, cognofcuntur fimul.
Arqui omnia, qua cognofcir Deus, cognofcit perunum
medium, nempe pet fuam effentiam. Ergo, 8zc. Adul-
ta, inquit, que fueceffive intelligimus 5 fi nnumqiod-
gue eorum in e ipfo confideretny 5 omuia fimul intel-
tigimus, [1 iz aliquo unoea intelligamus, pard [ipar-
tes intelligamns in toto, vel fF diverfas res videamus
in [peculo. Dens astem omnia videt in uno quod eff
ipfe. Unde fimul & non fucceffive omnia vider.

Non etiam{ecundus difcurfus convenit Deo. . Nam
1.ucait 8. Thomas bic, fecundus difeurfus prefuppo-
P primum Deo repugnantem: procedentes chin i
principiis ad conclufiones, non fieni utrumaue confi-
derant. 2. ut ibidem pergit S.Doctor , difeurfus ta-
lis, nempe fecundus, ¢ff procedentis de noto ad igno-
tum . Unde manifefturs eft 5 quod quanda cogrnofcitnr
primum, adbuc ignoratur fecundum, @ fic fecundum
wen cognofcitur in primoe 5 [ed ex primo . Terminus
vero difcurfus eff, quando [ecsindum videtwr in primo,
refolutis effectibus in canfass & tane ceffar difcarfus.
Unde cum Deus effeltus fuos in [ ipfo videat fionr
in canfa, ejus cognitio non ¢ difewrfrva. Ex his aus
tem breviter argumentor. I. Ille non difcurrit 5 qui
non procedit de noto ?ld ignorum. Arqui Deus non
procedit de nogo ad ignotum : nam procedens de
noto ad ignotum , aliquandiu ignorat : ignorantia
aptem in Deum cadere non pateft , quia manifefte
repugnat ide® entis, quo nihil melius cogitari poreft.
Ergo, &c¢. 2. llle non difcurrir, qui femper eft in

termt-




46 Trattatus I. De Deo Uno.

termino difeurfus © Atqui Deus femper eft in termi-
no dilcurfus. Ergo, &c. Prob. min. Nam Deus fem-
per cognolcit conclufiones in principiis, & effectus
n caufis 5 ita ur Deus femper eadem ‘indwﬂ'iblhtcr
cognitione principium , & in principio conclufios
nem , irem femper cadem indivifibiliter cognitione
caufam , & in caufa effeCtum cognofcar . Unde in
Deo cognitio principii, vel caule , non canlac co-

nitionem conclufionis, vel effe¢tus in Deo 5 ficur
in nobis canfac . Hinc cognofcimus conclufionem ,
vel effeCtum ex principio , vel ex caufa , non item
Deus ., Effectus canfarym creararum, inquit S. Thom.
hic ad3. wider quidem: Deus in ipfis canfis, multome-
lins quam nos: non tamen ita guod cognitio effeltuwnm
caufetnr in ipfo ex cognitione canfarum cvéararum
feent in nobis, :

ReEsrponNsio V.

Scientia_divina non pendet A potentia phyficé ef-
fectrice , & receptiva illins,, Datur ramen in Deo
intelle€tus proprié dictus , 4 quo fcientia divina ,
non reali diftinctione , fed logica inadequata diftin-
guitut 5 & 4 quo realiter eft fuo modo aétus , quo
Deus cognolcit,

Prob. 1. pars. Nam {i fcientia divina penderer ab
ejulmodi potentia, &ita fi darerur ejulmodi potentia
in Deo, [cientia divina cffee adtus i Deo realiter di-
ftinckus, darerur in Deo potentia pafliva, intellectus
divinus realiter petficeretur per aliquid a fe realiter di-
ftinGum : actus enim vicals perficit potenriam , cu-
jus eft actus. Conl, fecundim omnes partes manife-
fi¢ repugnat Dea. Ergo, &e.

Prob.2. pars. Quia 1. daturin Deo veré & proprié
virtus incelligendi ¢ hecenim virtus locum haber in-
ter vircures fimpliciter fimplices, quarum nulla carere
poteft Deus. 2. Deus veré & proprié intelligit. Er-
go veré & proprié habet facultatem intelligendi: va.
ler enim ab actu ad potentiam. Arqui omine intel-
lectus non aliud intelligimus , quam virtutem & fa-
enltatem inrelligendi. Ergo, &c.

Prob. 3. pars. Nam fiinrellectus diftinguerctur rea-
liter 4 fcientia divina, fcienria divina penderét 4 po-
gentia phylficé effecirice , & recepriva illius . Falfum
conf, ex 1.parte. Ergo , &c. Supereft #oitur, ut in-
telledkus divinus i {cientia divina logicg tantim di-
finguarur . Hazc logica diftinélio ex parte {cientiz
diving eft tantim inadzquata. Ratio eft, quiacim
fcientia divina fit purus modus intellectus divini ,
& purus modus fit etiam in fenfu formali fubje-
¢kum, cojus elt modus; licér cum addite, non po~
teft eriam in lenfu formali diffingui ab eo, nifi in-
adequaté , nempe fecundim purum illad , quod ei
fuperaddit.

Prob. 4. pars. Nam atus , quo Deus cognolcit ,
elt actus vitalis . Quicumque enim cognolcit , co-
gnofcendo agit vitaliter, fen s quod idem eft , vivit
10 adku fecundo . Arqui omnis actus vitalis eft 4 peo-
gentia vitali, quamdenominat, Etgoadtus, quo Dens
cognolcit, eft ab aliqua potentia vitali, nempe intel-
lectu divino, quem denominat intclligemem. Aétus
autem , quo Deus cognolcit , eft ab inrellectu divi-
no realiter , quia pracise intelleétus divinus cogno-
feendo veré & propri¢ agit viraliter, non quia pro-
ducit , & in fe recipir aliquid , nempe fpeciem ex-
preflam objecti cogniti. Unde actus, quo Deus co-
gnofciz , five {cienua divina , non eft alind , quam
viralis & purus modus fe habendi intelleGus divini
advertentis, percipicntis ; & vitaliter attingentis ob-
jeGtum pure, hoc cft, fine producione fpeciei, per
quam advertat, percipiar, & viraliter artingar obje-
¢tum. Hinc fcientia divina non eft alitd, q‘u:‘lm pura
adverrentia & perecprio intellectus divini, quihicin
pbliqua non ponitur 4 nifi grammaricaliter . Hine
feigntia divina non eft aliud , quim ipfemer intelle-
hus divinns  fe iplo , & nullo fibi fuperaddito , ad-
vertens 8¢ percipiens, atque advertendo & percipien-
do vivens in actu fecundo , feu vitalicer agins , &
virgliter agenda active feiplum moditicans puce. Hing

intellectus in genere non eft alind, quim vis adver=
tendi, vis percipiendi, visartingendi vitaliter, visfe
ipfum v!mh{_cr_modiﬁcandi » five hoc fiat per expref-
fionem imaginis objecti, ut Peripatetici docent con-
tingere in intelledtu crearo , five hoc fiat per actio-
nem puré modificativam , nulla objecti imagine ex-
preffa, & inintelle€tu cognofcente recepra,

REsrProwsio VL

Scientia divinaeft etiam independensab ommni fpe-
cic imprefla, & motivo propric dicto.

Prob. 1. pars. Species imprefla eft qualitas phyfi-
ca, objecti vicaria, ad objecti cognitionem concur-
rens, recepra in intelledtu , quem compler. Sed ta-
lis qualiras manifelté repugnat Deo , qui {ummam
haber fimplicitatem, in quo neque fubftantialis , ne-
que accidentalis compefitio locum habere poteft ,
qui in cognolcendo plané independens eft 3 concur-
fu cujufcumque alterius qualicamque modo ipfi coo-
perantis, & cujus intellectus fe ipfo ad coguofcendum
omne cognolcibile completiffimus; relpuit omne com«
plementum fibi {uperadditum. Hzc enim omnia funt
de ratione entis, quonihil melius effe & cogitari po-
reft. Ergo, &c.

Prob. 2. pars. Namomne motivum proprié dictum
habet effentialem ordinem ad mobile, & ita motivum
proprié dictum non poteft effe fine mobili. Arquiin-
tellectus divinus non eft mobilis. Ergo, &c. Prob.
min. Quia illud non eft mobile, quod femper eftin
rermino morns , ficut » ur fuprd dictum eft , illud
non eft difcurfivam , quod femper eft in termino
difeurfus. Atquiintelledtus divinus fempereft in rer-
mino motus: nam femper & pro femper cognolcit
omne cognofcibile omnimodo, quo, feclufisimper-
fectionibus , cognofci poreft ; quia femper & pro
femperad id ex fe dererminatus & compleriffimuseft ;
ciym firinfinitys ex omni parre in gencre intelligen-
tis. Ergo, &c.

Poteft tamen dici effentia divina, modo quodam
excellentiffimo , & feclufis imperfectionibus omni-
bus, fungi officio fpeciei impreflz, & motivi refpe-
¢tu intelleétus divini, & quatents radix eft infinite
perfectionis, quam haber mngellectus divinus in ratio-
ne intelligentis, vicujus effentaliter determinacus8
completus eft adintelligendum omne intelligibile mo-
do perfectiffimo , hoc eft , independenter ab omni
alio realiter compicntc , aut movente ad ime!ligcn-
dum; & quatenus claté in {e vifa cum omnibus fuis
attributis & modificationibus , velut fpeculum intel-
letui divino videnda exhiber cztera omnia cogno-
feibilia, vel quia eftcaufa effectiva illorum, vel quia
elt eorum idea objeétiva , aur etiam formalis , vel
quia eorum fpeciem.& imprefflam & expreffam emi-
nenter in fe continet , vel denique proprer quem-
cumque alium ordinem tranicendentalem, quem ha-
bet ad illa.

Resrponsio VIL

Scientia divina eft omnind certa & evidens. Ef
de fide.

Prob. 1. exScripr. Nam Eccli. cap.23. dicitur: Ogy-
li Domini multo plus (acidiores. funt ﬁ:pﬂr [folem o cive
cumpicientes omines vias hominwm 5 &' profundm abyf-
fis & hominum covda intaentes in abfeonditas partes.
‘Quibus verbis (cientiz divinz clatiras & certitudo lu-
culentiflimé exprimuntur. 2. Evidentia & certitudo
fcicntie funt perfectiones fimpliciter fimplices , qui-
bus proinde fi carerer Deus, non efler, quidquid me-
lins eft effe . 3. Si fcientia Dei non effer evidens &
certa, effer mera opinio & conjectura, Arquiopinio
& conjeétuta cadere non peffunt in ens, quo nihil
melius effe , vel cogitati poteft . Ergo , &c. Unde
§. Augnftinus tra&.37. in Evang. Joannis dicit: Came
dicitur @ Deo verbum dubitationis 5 ciume Deunz nibil
utique lateat s illa dubitarione arguitnt infidelitas 5 non
opinatur divinitas.




-

Difputatio V. Articulus Unicus. 47

R 2.8.2.0 N s;xo . MALL

Seientia divina ¢ft infinita, xterna, & immutabi-
lis, Ef de fide.

Prob. 1. pars: 1. ex Script. Nam Plal. 146, dicitut:
Sapicutia cj4s won ¢/t numerus.. Ex quibus verbis fic
raviocinatur 8. Auguftinus lib. 13.de Civ.c.18, Abfi
ue dubiremnss quod. i notus pont. fit amnis numseruss Cit-
jus intelligentia ﬁcxsr in Pfalmo canitur 5 non .r;ﬁ" i
meris o Jnfinitas iraque mumeri  Guamuvis infiniterum
numerorum nullas fit numerns 5. non eff tamen incoms
preiﬁvﬂﬁééﬁ; es5 Cjus intelligentic non qﬁlﬂ%mﬁ’w inass
Quare [ infimitas mumerorum. (Cientia Dei 5 qua com-
prehenditury offe non poteft infinitas qui tandem sos
(s homunenli, qui cjus (cientielimitem figere pra-
[umamus? z. Rationc. Quia omni fcientia finita po-
teit cogirari aliquid melius, in rarione fcientiz . At
nihil , \quo aliquid mci_ms cogitari po[_cﬂ‘_m 3]1_qur| ra-

ione , porelt: convenite eriti 5 quo nibil melius co-
gitari_poteft in ulla ml:icmq. Ergo, &c. ?lmte}‘ca s
ens, .quod l'upremum &pcric&irﬁmum exiftendigra-
dumn obtiner, non poreft non habere vim intelligen-
di ex omoi parte. in fuaratione illimitatam, p;oindc-
que non-potelt non habere {cicntiam ex omni parte
infinicam .- Arqui Deus eft illud ens. ‘Ergo, &c.

Prob. 2. parsy I..ex Script. Nam Provcrb._cap.&
Sapientia divina de feipfa dicic: Domeinus poffedit me
£12 ERETE0. DIATHI [ HATHI o sz}rtrqzam{fm'd‘qmrm fa:re:.’e:
@ principio. Ab arerno ordinata fums &, 2. Ratio-
ne. Nam ab @rerno- & proj @icino. cognolcit, quid-
quid cognolicit. Eigo, &e. Prop. ant; Inrel_kzdus di-
vinus; quia infinieé pcrfe&us eft in {ua ravones.ab
@terno 8 pre xrerno completys ‘& dererminatus eft
ex {e ad cognofcendum omne cognolcibile.

Prob. 3.pars, 1.ex Scriprura, Nam.in epift.: Jaco-
bi- cap. 1.+ de Deo dicitur. : Apud quess non eff. tran/-
mutatio s nec viciffitudinis obumbratio. 2. €x S. Angu-
ftino lib. 2. ad Simplicianum quaft. 2. obi ita logui-
tur: Cam dempferode humans [cientia mutabilitaren,
& tranfitss quofdans 4 eogitatione in cogitationem: ;
ciims v vo de Partéin pavtemscrebris recordationibus tran-
[ihimis « s CHIB OFEO hae eanéta detnaxere, & velsquere
folam wivdcitatém certe. alque inconcufle veritaliss wia
argue efernd contemplatione cupita ro!freﬂ’mn!ﬁ... 0
yon reliquero.s moniensms habet hoc humana [cientia 5
(ed pro- wiribus cogitavero ; infinwatur wibi. wrewmque
feientia-Dei « Ex quibusi fic argumentor. Ille ingelle-
‘Gus habert: fcientiam invariabilem, qui nec tranfic s
nec tranfire poteft 4 cogitatione in cogitationem 5
fed proprer infinitam perfpicaciam & activitatem
una & =terna_contemplatione. cuncka certd & in-
conéulsé colluftrar. Ar talis eft incellectus divinus :
alinm_enim effe repugnac intellectum entis, quo ni-
hil melius cfle, 8 cogirari poteft. Ergo, &c. Con-
firm. Quia illa fcientia invariabilis'eft, qua necmi-
‘nui ; mec augeri poteflt, fed femper & profemper ‘ca-
dem omnino manet. Atqui talis eft fcienria divina:
ciim Deus ab zterno & pro @rerno cognofcar omne
cognofcibile omni modo 5 que. poteft cognoici ;. fe-
clufis im_pcrfcéhnmbus. _Ergo, &e.

Obj. 1. Potelt Deus {cu'c_plf.u'a, quam fciat : mam
poteft plura facere, quam faciar; & i plura facerer,
P!urafcii'ﬂ: non qmd'cmfcm_nua ﬁn‘{pl‘icis intelligen-
tiz, qua femper govit omnia omnino, qua fibi pol-
fibilia funt; fed fcientia vifionis, qua intuerur om-
nia , qua facic. Ergo Vﬁ:icntiﬂ divina \augm’i poteft,
& confcqucnter variari. K. n. ant, Ciim c_nim > Pro-
pri¢ loguendo, illefolus & omnis plurafciar, quim
antea fciebar, qui antea nefcivit aliqua, qua poftea
feir; ille folus & omnis, propri¢ loquenda , poteft
plura fcire , quam fciat , qui poteft aliqua neicire
pro aliquo tempore, 8¢ eafcire pro alio fubfequenti.
At hoc repugnat Deo , qui ab rerno & pro zterno
fcit quidquid feit , sauc cire poteft 5 qui ab @terno
& pro’ zrerno omaigomnind poffibilia perfcientiam
fimplicis intelligentiz, omniaomnind futuribiliaper
{cientiam conditionalium, omnia omnind praterica,
preefentia , & futura , per [cienciam vifionis novit .

Hanc J'Cfponﬁonem fuggerit S.Tﬁlol\las hie Q- 14.ar.15.
ad 2. Si ,zf’z'irm'd effer , imod prins Dens nefciviffer, &
poftea feiret , effet ejus feientia variabilis . Sed hoc
effe non poreft : quia quidguid ¢ff 5 vel poreft effe fe-
cundum aliquod tempsus » Deus in aterno [uo [cit . Et
ideo ex hoc quod. ponitur aliquid effe [ecundim quod-
cumaque tempus 5 oportet ponis quad ab eterio fit (ti-
tumz @ Deo. Et ideonon debet concedi, guod Dess pof-
fit plura fcire, quam feiats zf.ru'pzfmt propofitio impli-
cat, guoa ante neftiverit, O poffea ftiat. Quod de
Deo dici non poreft , quivin prafenti hyporhefi re-
turm, quam elegit, ab aternv feir,: quidquid re ipla
decrevit facere ; & in alia poffibilis 1n qua plura fa-
cere decrevilfetr 5 plum illa ab xterno & pro ater-
no, fciret.

Obj. 2. Deus alids fcivic v. g. Chriftum effe nalci-
turum, nunc verd non (cic effe nafciturum, quia Chri-
ftus nafciturus non eft . Irem alids fcivie effe nafci-
turnm; nunc verd fcic effenatum. Ergo fcientia di-
vina variatur. K. Denm abaterno & pro xterno uno
& eodem actu feire ‘hanc propofitionem , Chriftus
nalciturus eft . veram:efle proea differentia LEMpOris,
pro qua Chriftus nondnm natus erac, & falfam effe
proalia, pro quaChriftus jam natus eft. Irem Deum
ab. zterno & pro @temnn , uno & eodem acku inva-
riabiliter, feire Chrifftum effe nafcicurum pro-tali dif-
ferentia temporis, nafci- proilla, natum efle proifta.
Non enim in Deo fuerant aut cfie poruerunt plures
atus fucceflivé, quorum uno feiveric Chriftum na-
feitnrum effe 5 quando nafciturus erac, alio nafci ,
quando nafcebatur, & alic natum effe, quando na-
tus cft . Unde objetum fcientiz divinz ; non ipfa
fcientia divina, variati potett-

Resronsio IX

Scientia divina eft formaliter judicativa,

Prob. Nam actus, quomens certificatur de verita-

te rei, & inea conquielcit, eft judicium. Arquicta-
lis eftomnis actus, quo Deus cognofcit: nullaenim
cognitio divinaeft puré apprehenfiva; quia_cognitio
puré apprchenfiva imperfecté tantiim reprefentar ob-
jetum fuum , cum non reprefenter illud, quantiim
eft reprefentabile , & intellectus puré apprehendens
veritatem dnter & falfiratem rei fufpenfus haereat: quod
repugnat - intelledtui infinité perfecto in fuaratione,
qualis eft intelledtus divinus , quem proinde necefle
¢ft actu quo cognofcit objectum aliquod, illud per-
fecté cognolcere, & quantim eft cognolcibile, pro-
indeque deiillius veritare plané certificati, peradtum
fuum . artingendo illud, utinfe-eft, fibique dicendo
quid fir, quale fic, quantum ficv Quod fieti poreft
ablque ulla imperfectione.
. Objs Judicium non eft in nobis ablque imperfe.
cHone. Ergo mec in Deo. R. n.conl. Difparitaselt,
quia judicium nen eft in nobis fine compofitione
mentali terminorum . Nam v.g: climjudicamus Deam
effe omnipotentem s vel fingulis actibus apprehendi-
mus fingulos terminos, quos deinde per actam jue
dicagivum componimus, cimdicimus, Deuseftom-
nipotens : vel uno actu ambos terminos apprehendi-
mus, & per alium actum waum terminum alteri at-
tribuimus ; cum apprehendentes unico actu Deum
omnipotentem, per alterum dicimus: Ica eft. Atju-
dicium in Deo -eft ablque omni compofitione. Nam
in Deo judiciumeft fimplex intuirus rei, ueinfeeft;
quo res viderur, utin fe efts quancimyvideri poteft;
quo res, ut in fe eft ;- videtur infinita claritate ; &
quo proinde ablque omni previa arg{rehenﬁune, vel
compofitione terminorum , intelleétns divinus fum-
mé. cercificatur tem effe id, quod eft, & non aliud,
ficut oculus fimplici vifiones abfque omni compofi-
tione vel divifione cemificatur ; parictem effe hujus
coloris, & non alterius .

QU &-




	Resp. 1. Deus habet scientiam.
	Seite 45

	Resp. 2. Scientia Dei non est habitus, neque actus à Deo realiter distinctus.
	Seite 45

	Resp. 3. Scientia divina est absque omni compositione mentali.
	Seite 45

	Resp. 4. Secientia Dei non est discutiva.
	Seite 45
	Seite 46

	Resp. 5. Scientia divina non pendet à potentia physicè  effectrice, & receptiva illius. Datur tamen in Deo intellectus propriè dicuts, à quo scientia divina non reali distinctione, sed logica inadæquara distinguitur, & à quo realiter est suo modo actus quo Deus cogniscit.
	Seite 46

	Resp. 6. Scientia divina est etiam independens ab omni specie impressa, & motivo propriè dicto. 


	Seite 46

	Resp. 7. Scientia divina est omninò certa, & evidens.
	Seite 46

	Resp. 8. Scientia divina est infinia, æterna, & immutabilis.
	Seite 47

	Resp. 9. Scientia divina est formaliter judicativa.
	Seite 47


