BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Rev. Patr. Joannis Laurentii Berti, Ord. Eremit. S.
Augustini, Theologia Historico-Dogmatico-Scholastica,
Seu Libri, De Theologicis Disciplinis

Berti, Giovanni Lorenzo

Monachii [u.a.], 1749

Caput VIIl. Quam gravis sit mortalis peccati nequitia?

urn:nbn:de:hbz:466:1-83665

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83665

Liber Vicefimus primus. Cap. VIIL.

CAPUT VIIL

Quam gravis {it mortalis peccati nequitia 2

SUMAMARIU M.

149

¥. De peccato mortali,
‘2. An petcatum fic finitum, 5
g Dicitur peccatun effe infinite nequitie,

1 Voxrart ad mortale peccatum
De Peccato - [ s ordo difputationis progreditur, Eft
moriaki, autem/morttiferum peccatum, fi

4 Spiritu fanéto inhabitante, & A chari-
tate babituali diftrahat animam, ita ut
divinitatis confortio privetur, & affefta
{pirituali turpitudine veniat in odium
Creatoris, atque perpetuz damnationis
peenam commereatur,  Quod evenire
diximus quotiefcunque humana volun-
tas ita avertitur 4 {ummo bono, uthuic
praferat creaturas, eisque tali cupidi-
tate adherear, ut vehementius appetat
frui bonis commutabilibus, quam iplo
Deo, neque parata fic potius mori, &
amittere bona quaque creata, quam
Divina gratia expoliari. - De hocitaque
peccato inquirunt Scholaftici Do&ores,
an adeo cenfendum fic grave, ut dici
debeat aliqua ratione infinitum,

%, Communior op_inio eft, peccatum e{'—
Anpecca- {e finitum fi accipiatur, vel pro ipfa
tum fit fini- phyfica aCtione, vel pro privatione gra-
W, tie aliorumque fpiritualium donorum,

quiBus juftorum animz funt exornatz.
Atque de altione eft adeo manifeftum,
atgue compettum, ut nulla exoriri pofs
fic dubitatio, cum i nulla finita caula
poflicinfinitus altus prodire. Sed quan.
tum f{peftac ad privationem, quidam
funt, numero licet perpauci, quibus
placetmortale peccatum cenlendum efle
infinitum. Privat enim, inquiunt, Spi-
ritu {anto inhabitante, atque fempiter-
na etiam beatitudine; ideoque aufert
infinitum bonum, & infinitum infert
nocumentum. Ratiocinatur hot paéto
eximius Theologus Leonardus Vanroy
De peccatis cap. v. q. 2. & qui ejus ve-
fligia ubique premit Aurelius Pietteq. 6.
Verum cum privatio fit amiflio boni,
non quarenus in fe eft, fed quatenus
participiatur, & poffidetur, etfi tam in
gratia fanctificante, quam in Sanorum
beatitudine haberi bonum infinicum
concedamus, dicimus tamen utrumque
coarclatione quadamn participari, idco-
que illorum privationem effe finitam.
Quidquid tamen afferendum arbitreris,
pro libitu affirma,

4. & 5. Probatur,
6, & 7, Objetiones folvuntur,

At fi accipias peccatum ‘in quantum 2,
eft offenfa Dei, omnes Inflituti noftri, Dicirgr
aliorumque Theologorum pars major, peccanm
tencnt peccatum nequitix effé infinita, ©1¢ infiics
Ad quod confirmandum ‘diverfa ptofe- "9tz
runt argumenta, quamquamhon omunia
firma admodum, atque invita.  Pri- Probatur 8
mum eft illud, quod peccator aufere i3 refpondea
Deo rationem ultimi finis, eamque trj. "9
buit bono creato : quod perinde eft, ac
Dei loco habere rem viliflimam, & ho-
norem {oli Deo debitum impendere
creaturis : hac autem injuria cogitari
nequit atrociot.  De quo argumento
plura Habert de Vitiis, & peccatis cap.6.

g. 1. Sed huic argumentationi video
plures refpondere, quod per altum
charitatis Deo omne creatum bonum
poftponitury illique ratio finis ultimi
tribuitur, neque tamen charitas dicitur
infinita : & confequenter infinita non
erit culpa, qua Deo aufert rationem ula
timi finis, illique preefert quamlibet
creaturam.  Aflinis eft argumentatio
quod peccatum, quantum in fe eft,
Deum interimit, ut feribit Serm, 3.
S. Bernardus ¢ & confimilis pariter rea
fponfio, quod eo fenfit peccarum inte-
rimit, quo charitas vivificat; arque
tam hanc vitam, quam illam morrem
conftac finitam efle, quoniam neque
Deus ab homitte infinica charicate dilis
gitur, neque bonum creatum infinica
cupiditate. Legito Joannem Baptiftam
Gonet difp. 1x. de Peccat. arc, 6. Non
diffimile eft tertium argumentum, quod
per mortale peccatuin  crueifigicur
Chriftus in nobilmetipfis, definit in no=
bis vivere per gratiam [an&ificantom @
quod eadem ratione diluitur, proprerea
quod ittiusmodi vita finita eft, & alce-
rius generis ab eay quam habet Chriftug
redivivus, atque immortalis. Argu.
mentatio quarta in hoe fica eft, quod
mortale peccatiim punitur 2terna more
te, fammoque fupplicio.  Sed refpona
det cam Scotiftis Nicolaus L’Herminier
Tom. vi. pag. 139, atrocifimum qtiis
dem effe tormentum gehennz, & peta
petuo duraturum, quoniam peccatum
damnatorum irremiflibile €&, eornd-

T3 que




150

que voluntas inflexibilis & obdurata;

cruciatus tamen ipforum effe definitos,

ac pro deliGorum menflura minus, ma=
gibqucyr:hcmentes. :

4. Miffis itaque preefatis argumentatio-

Probatur ¢f nibus, placet nobis trira illa, & pervul-

ficaciter,  gata, quod qualitas offenf commenia-

ratur dignitati perfonz, que afticicur

jnjurid ; amplitudo autem ~honoris 2

conditione & honeftate illius, qui hono-

rem prefat, eftimatur.  Id vero liquet

ex communi proloquio, Honor eff in

bonovante y offenfio in perfona offenfa.

Liquet etiam ex autoritate, & opinio-

ne prudentum : qui: injuriam illatam

praclaro viro, ed, que infertur alicui

plebicolz,, putant infigniorem; hono-

rem autem - exhibitum & viro principe

rzferunt illi, quem recipiunt a popu-

Fari, Cum ergo peccatum morcale fit

offenfa Dei, cujus majeftas, dignicas,

magnificentia, nec non in conferendo

hominibus beneficia liberalitas infinita

eft; oportet ut ipfum peccatum induat

rationem maxim® ac infinitz iniquita-

tis. Quam argumentationem confir-

mant fummi Dei imperium, =quitas,

providentia, amor, atque ceteraomnia

attributa.  Nam fi graviflimum crimen

eflt offendere parentem optimum, aut

juftifimum principem; quale flagitium

putas injuriam facere Creatori qui nos

produxit ex nihilo, & Domino, cui

omni juris titulo univerfa {ubjiciuntur?

5 Relpondent Scotus, Vasquez, Suare-

Prohater  fius, .'Herminiet, & alii quidam defu.

contra 5€0- 1 oravitatem offenfz 4 dignitate per-

::L’:_] alios*  one injuriis affeCtz, non fmpliciter,

: {ed propottione fervata, & fecundum

guid, eoquod nulla res finita poffit

fieri particeps infinitatis. At ex idea,

quam exhibent menti meax {ubobfcura

illa vocabula, fmplicitery &, fecundum

quid, in priori fententia confirmor,

f)erccpti(me mea aliquid effe infinicum

Sfimpliciter, nihil eft aliud quam infini-

tum effe per fe, five naturd 4, nulla

faéta comparatione termini alicujus, vel

objedti : & infinitum efle duntaxat fé-

cundum guid idem eft; ac efle infinicum

tantummodo connotative, live compa-

rate ad obje&tum , vel terminum. Dum

vero concipio peccatutn tanquam Dei

optimi offenfam, illud non confidero

in (e, quatenus eft opus aut figmen-

tum humanum, fed illud fpecto como-

tative, atque in ordine ad infinitam

Dei bonitatem. Si ergo dignitas per-

{fone agi.zuget_/écmm;m guid gravitatem

peccati; erit peceatum in ratione of-

fenfe infinitum, id eft, {pectatum ratio-

u¢ objecti, nempe ipfius Dei. Nec re-

De Theologicis Difciplinis

pugnat humanam attionem in (e fini-
tam efle infinitam comnetative, & com-
parate ad Deum; quoniam & actio Dei
infinita & eterna, dicitur ratione coz-
sotatovun, live creaturarum , fuum ter-
minum, ac tempus habere.

Opponunt : Si hxc ita fint, infinita 6.
erit vifio beatorum fpiritunm, infinitgs Objeions,
aétus charitatis, infnita poena privatio
beatitudinis; quoniam hzcomnia con-
notant terminum infinicum,  Rurfus
nullum erit difcrimen inter veniale ac
mortale peccatum, cum illud etiam fic
injuria illata Deo, ideoque infinicum.
Nullum ob eandem rationem difcrimen
erit inter peccata mottalia, quia fieri
non poteft, uc unum infinicum fic ma-
jus altero.

Sed refpondemns ad primam objectio-
nem, Adverlarios noftros ideam vifionis,
ac privationis pervertere. Vifio enim
eflt intelligentis anime actus; & altus
percipitur  comparate ad potentiam,
five ad modum quo elicitur; non refpe-
&u objecti in quod fertur. Tam vero
operatio anime , quam operationis mo-
dus finitatem habet, & 1deo non fatis
apte dicimus anim= aftionem infinitam.
Econtra dicimus infinitam operationem
Dei etiam in produtione rei finite &
create , quoniam & potentia ipfius infi-
nita eft, & inftinitus pariter modus rem
ex mihilo producendi. Ergo in iis, que
ad aQiones pertinent, necelle non eft
objectorum atrendere perfectionem. De
privatione di¢tum fupra, non effe per-
cipiendam comparate ad bonum ut eft
in fe, fed ad bonum, ut pofidetur, vel
poteft poffideri.  Quod fi velis etiam
privationem peccato inductam appella-
Te inﬁl}imm,_parum, ut pramonui, mea
intereft. Aftum charitatis, i fpectes
quatenus eft opus voluntatis humanz,
effe finitum modo affirmavi.  Si illum
altum attendas, in quantam eft Dei
cultus, & honor, finitus adhuc efty quo-
niam honor, ®ftimatione prudentum,
ratione perfone honorantis, non ratio-
ne objecti minuitur , vel augerur. Qua-
mobrem in Chrifto ob Divinz perfonz
dignitatem actus charitatis habuit infini-
tum meritum, quamvis phyfice fuerit
finitus.  Atque hog exemplo magis li-
quet, pofle unum actum effe phylice
finitum, infinitum vero moraliter. Pec-
catum veniale non deftruic charitatem,
non confticuit abfolute finem ultimum
in creatura, neque procedit usque ad
contemptum Dei,  Offen(a autem,
quam dicimusé commenfurari cum digni-
tal.:e.pc‘r{{_)q;}: ,.ei‘t illa, per quam periona
afficitur injuria, id efl, qua conjungicur

cum

Solutiones,




A

.

Liber Vicefimus primus. Cap. V1II. 1§10

cum  defpicientia, & - contemptione.
Nam fi quempiam offendas inconfidera-
te vel ofcitanter; non tamen odio wel
contumacia, offenfor quidem es, at non
contumeliofe contemptor. Fat{;or itde
que veniale peccatum -efle Dei offen-
fam, quiael Divinz legis tr:msgz_t:cii;o :
nego effe offenfam, qua perveniat ad
Dei contemptum, atque-injuriam, = In
mortali peccato utigue Deo infertur in-
juria, & quia charitas penitus violatur,
omne peceatum mortale eft-moraliter
infinicum. - Efis tamen unum peccatum
altero gravius, re@e adverfus Stoicos,
& Jovinianum Capite fuperiori affirma-
vimus : quod nunc, quomodo pofiit
confiftere, breviter explanabo.  Cum
una fit zquitatis regula fumma & im-
mutabilis, quam non {emel dixi effe
Peum iplum, & participationem Divini
luminis humanam mentem irradiantis,
illa guidem prohibet ‘omne malum, &
bonum ‘omne prefcribic.  Inter mala
autem pejora cenfentur, quz ab illa
magis diftant, atque inter bona meliora

funt, que . illi magis  approximantur.
Ita [ummailla regula preecipicut Deumn,
ac proximum diligas, & idololatyia ma-
jus crimen eft, quam Divini. Nominis
profanatio , homieidium gravius, quam
convicinm, quoniam dileGioni Dei ma=
gis opponitur cultus idol6rum, quam
irreverentia; & amori proximerum plus
homicidium, quam contumelia, Dug
ergo peccatamortalia V. G. fuperftitio,
Ac perjuriim, infinita funt, neque unum
et gravius altero comparate ad legem
xternam, ut univerfaliver preferibic
Dei cultum & dileftionem ; 'nam utro-
que peceato, Deum contemnis & afficis
injuria. Efl antem fuperflitionis feelus
gravius perjurio, comparate ad eandem
@ternam legem; ut in pariculari prohi-
bet unrumque crimen, quorum unum
dilectioni Dei magis repugnac quam al-
terum; plas enim recedit ab.iplo. Deo,
qui illom prefratte negat,. quam qui
¢jus nomen pronuntiat temere & irre-
verenter.

S e e B R

Nonnullee Quaftiones circa Peccata breviter expe-
diuntur.

SUMMARIUM

-

. Quomodo peccata fpecie differant,

2. Quomodo peccata numero differant,

3. Divifio peccatorum.

4. Alind eft peccatum ratione objei.

§. Aliud eft peccatum ratione impellentis cauf,
6. An detur pura omiffio libera.

7. De imputatione peccati.

§. Brobatur pofle aliguem absque aénali fan-

1. Uwm ad pertrattandum de peccatis
Quomodo

differtationes noftra proceflerint,

occurrunt dubia quedam haud dif
ficilia unico capite diffolvenda.  Ho-
Tum primum elt, quomodo peccata
Jpecie, numeroque differant.  Differre
Jpecse aliqui putant per ordinem ad ob-
jecta, aliqui per ordinem ad virtutes
quibus opponuntur, 4lii denique per or-
dinem ad diverfas regulas incommuta-
bilis legis, de qua paulo fupra. Poteft
hzc poftrema (ententia cum praceden-
tibus conciliari: etenim virtus et quid-
quid illius legis #quitati ac rationi con-
formatur, & in ipl: lege diverfe extant
regule, in quantum prefiribic erga di-
verfa objetta ordinem re@um amoris,
& diletionis.  Quare £ velis peccata
diftinguere per ordinem ad objetta; non
hzc accipies ut funt res aliqua, five, ut

&a cogitatione vel excitatione peccade
fubjacere,

9. Obje&ionibus prevenitur,

10. De peccato Philofophico,

11. Probatur peccatum Philofophicum effe
Ad&itium,

2. Arpumenta tria, qudd poffit dar peccas
tum philofophicym

13. 14. & 15. Snlutio Argumentorum,

dicimus in Scholis, materialiter, fed in
quantam diverfa ratione poffunt diligi,
vel odio haberi, violatis ®tern legis
pre(criptionibus. ~ Rem ita declaro s
deficit perverflo amore humana volun.
tas, dum feticur contra ordivem natu-
vavim ab eo guod fiumme eff ; ad id quod
minys ¢ff, inquit S. Do&or lib. x11.” de
Civ. Deicap. 8. id ¢ft, & bono incom-
mutabili ad fluxa & commutabilia, His
prferipro xterne legis fruz non debe-
mus, fed uti. Eligas nunc bonum ali-
quod commutabile, E.Gr. aurum. Si
aaro fine ultimo adhereas, id eft, proa
pter illud des operam literis , aur exer-
citamentis aliisy frueris auro, & pris
mam_preceptionem fempiterna legis
violaft, Peccatum iftud dicimus cog-
zitiaps.  Fieri poteft uc non fruaris au-
ro, fed utaris : ud autem debes, uc po-

fti,




	Seite 149
	Seite 150
	Seite 151

