UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

Resp. 4. Secientia Dei non est discutiva.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Difputatio VI. Articulus Unicus. 45

fub lege nature vel (ub M_ofaica fuerunt, noh acce-

iffe rcpromimonem » aut fupplendas effe has voces,
ante adventum Chrifti, 8zejus in ceelos afccnﬁcncrp,
ut innuere videnrur hzc verba,. Deo pro ilﬂr")t‘.fﬂ?ﬂf;%.f
aliquid providente : nam Sancti omnes anteadven-
¢um Chrifti, & ('jus_afccnﬁonf:m, in hmbt_) fuerunt,
ex quo poltea a Chiifto educti, una cum illo afcen-
derunt 1n ceelum s Tecundiim hac Davidis, verba, ab
Apoftolo laudara Eph. cap. 4. Aftendens in altum ca-

tivam duxit captivitatem : Sanéti veroin lege grati,
ubi primmm purgati omnind funt » affumuncur. in
celum, utibi clara divinitatis conremplatione fruan-
tur: auc Apoftolus intelligendus et de repromiflione
completz & con[umm_ar.oc bya:imd:ms, que. prater
oloriam animz , corporis gloriam complcé‘tmlr. Quam
interpretationem fuggerunt Apoftoliverba: non enim
dicit, ut non fine nobis bearencur; fed, utnon fine
siobis confummarentnr. ‘

RENHHHOHINOHHNHRHHN00E0000RINGT
D ISP AP L

" JAnc difputationem majoris claritaris gratia di-
H vidimus in plures quz:ﬂion_es, in quaram pl_:im:l
agemus de exiftentia[cientie diving, & ejusdoribus.
In fecunda, de cognitione Dei circa fe ipfum, pof-
fibilia, & resaliquando exiftentes. In tertia, demie-
dioin quo Deus pofibilia, & res aliquando r:lxi!}cn-
es cognolcit. In quatta, de cognitione Dei circa
futuribilia , hoc eft , ut commmumniy or,, circa
adtus liberos creaturz rationalis {i yditione  ali-
qua futuros, quos, ad vitandam caticn “m
in quanon partim laborant adve noftri, aptitis
futaribiles , quam fururos vocart poffe judicamus .
In quinta, de fcientia media, quan a {cientia futn-
ribilium diverfam effe adverfarii noftri contenduat.
In fexta denique’, de divifionibus fcicntix divinz ,
8 ideis divinis. f

¥

G gaed Bp’? s el oo e & Ll
De exiftentia fcientie diving , & ejus dotibus .

e BB NI AT G TS S T REN: PGSy
Utrsiis in Deo fit fcientia, & qualis fit .
ReEsponstio L

Eus habet {cientiam. Eft de fide.

D Prob. 1. ex Script. Nam dicitur Pfal. 138. Do-
wine 5 tu cognoviffi omnia. Et Efther c. 14. Domine,
quti habes emuinm fn’erzam’z ..Ert Rom.c.11. O alti-
tudo divitiarum fapientie ' (trentie Dei! 2. Ratione.
Nam Deus non poteft non habere omnes perfectio-
nes , qua relucent in idea entis , quo nihil melius
effe & cogirart pptcﬂ. Talis autem eft fcientia, quaz
eft magna perfectio; ‘necaliam majoremaut xqualem
excludit 4 fubjecto fuo. Ergo, &c.

RrsronNsro=h

Scientia Dei non eft habitus , neque adtus 3 Deo
realiter diftinctus.

Prob, Nam fi fcientia Dei effer habitus , vel effet
gqualitas fimplex, vel ageregatum ex multis {peciebus
cerrorum ackuum, facilicans ad ﬁ‘n'.u]cs actus. Arqui
utrumque: repugnac fummae l'Jinphm‘r:E(i divinz: non
enim ftare potelt cum reali compofitione intellectus
divini cum qualitate aliqua, vel congerie fpecierum.
Propter candem rationem fcicntia Dei non poreft efle
aétus realiter diftinétus 3 Deo, quiarealis ¢jus unio
cum intellectu divino impedirer fummam Dei fimpli-
citarem. Itaque fcientia Dei eft ipla Dei fubftantia,
non fimpliciter, fed cum addito, nempe Dei fubftan-
tia fe ipia viraliter tendens fic ; & facilitas, quam
Deus haber ad inrelligendum, non eft habitus reali-
ter {uperadditus intellectui divino, fed eft iplemerin-
tellecbus divinus , ut haber vim intelligendi infini-

tam. Nec dic q\et fcientiam divinam refponderi, qua-
lis fit Deus. Nam inde fequitur tantim (cientiam
divinam effe qualitatcm mcmph}'ﬁcam, hoc eft, ef-
fe aliquid conceptum per modum qualitats. Quod
verum eft.

Resronsro IIL

Scicnria divina eft abfque omni compofitione
mentali.

Prob. Nam compofitio mentalis confiftit in eo
quod intellectus diftinckis &inadzquatis concepribus
apprchcndat plures. terminos, quornm deinde unum
de altero neget vel affirmer per adtum judicativam .
Atqui talis compofitio repugnar Deo , quia dicit
acbuum pluralirarem & fucceflionem, qua repugnant
idez entis, quo nihil melius effe & rogitari porcﬂ 3
cum excludane aliquid melius , nempe modum in-
telligendi per unicum & fimplicem intuicum . Er-
g0, &c.

B es oS P TV

Scientia Deinon eft difcurfiva: IraS. Thom. q.14.
aitag, ansl)

Prob. Nam, ut ait S, Thomas hic, in [tientiano-
fira duplex eft difturfus : unns fecandum fuccefonem
tantwm 5 ficut cum poffquars sntelligimus aliquid in
aitn > convertims nos ad intelligendum alind. Alins
difeurfus eff_fecundim canfalitatem s ficut cam per prin-
cipia pervenimus in coguitionens concluflonym ; ita ut
cognitio principiorum (it caufa cognitionis conclu-
fionum. Atqui neuter concurfus convenit Deo. Non
primus. Deus enim haber quidquid melins eft , 8 me-
lius eft cognofcere omnia fimul, quam fucceffive co-
gnofcere. Prarerea > cum ]_)eus fic infinité perfectus
in genere ingelligentis , quia hoc manifefté pertiner
ad rationem entis, quo nihil melius effe & cogirari
poteft , omnino completus ¢ft ad fimul cognolicen-
dum omne cognolcibile, proindeque non poteft non
cognofcere imul omne cognofcibile. Unde S. Augu-
ftinus lib. 15. deTrinitate c.14. reéké air de Pacre 8¢
Filio in divinis: Omania, qua funt in eorum [cientia,
in corum fapimriﬂ, in eorum effentia %ﬂf-g/(;]kz:fquﬂ eo-
yHm ﬁmu! widets nont particulatin 5 aur ﬁﬁfgit.frerim,
velut alternante confpectn 5 hinc illuc, & inde buc ,
& varsus inde vel inde , in alind atque alind , ur
aliqua videre #on poffit, nifi non widens alia: fed ur
dizi 5 fimul omnia videt 5 quorum nullum eff , quod
noin femper videt.

Denique ira raciocinatur S, Thomas hic. Quee co-
gnofcuntur per unum medium, cognofcuntur fimul.
Arqui omnia, qua cognofcir Deus, cognofcit perunum
medium, nempe pet fuam effentiam. Ergo, 8zc. Adul-
ta, inquit, que fueceffive intelligimus 5 fi nnumqiod-
gue eorum in e ipfo confideretny 5 omuia fimul intel-
tigimus, [1 iz aliquo unoea intelligamus, pard [ipar-
tes intelligamns in toto, vel fF diverfas res videamus
in [peculo. Dens astem omnia videt in uno quod eff
ipfe. Unde fimul & non fucceffive omnia vider.

Non etiam{ecundus difcurfus convenit Deo. . Nam
1.ucait 8. Thomas bic, fecundus difeurfus prefuppo-
P primum Deo repugnantem: procedentes chin i
principiis ad conclufiones, non fieni utrumaue confi-
derant. 2. ut ibidem pergit S.Doctor , difeurfus ta-
lis, nempe fecundus, ¢ff procedentis de noto ad igno-
tum . Unde manifefturs eft 5 quod quanda cogrnofcitnr
primum, adbuc ignoratur fecundum, @ fic fecundum
wen cognofcitur in primoe 5 [ed ex primo . Terminus
vero difcurfus eff, quando [ecsindum videtwr in primo,
refolutis effectibus in canfass & tane ceffar difcarfus.
Unde cum Deus effeltus fuos in [ ipfo videat fionr
in canfa, ejus cognitio non ¢ difewrfrva. Ex his aus
tem breviter argumentor. I. Ille non difcurrit 5 qui
non procedit de noto ?ld ignorum. Arqui Deus non
procedit de nogo ad ignotum : nam procedens de
noto ad ignotum , aliquandiu ignorat : ignorantia
aptem in Deum cadere non pateft , quia manifefte
repugnat ide® entis, quo nihil melius cogitari poreft.
Ergo, &c¢. 2. llle non difcurrir, qui femper eft in

termt-




46 Trattatus I. De Deo Uno.

termino difeurfus © Atqui Deus femper eft in termi-
no dilcurfus. Ergo, &c. Prob. min. Nam Deus fem-
per cognolcit conclufiones in principiis, & effectus
n caufis 5 ita ur Deus femper eadem ‘indwﬂ'iblhtcr
cognitione principium , & in principio conclufios
nem , irem femper cadem indivifibiliter cognitione
caufam , & in caufa effeCtum cognofcar . Unde in
Deo cognitio principii, vel caule , non canlac co-

nitionem conclufionis, vel effe¢tus in Deo 5 ficur
in nobis canfac . Hinc cognofcimus conclufionem ,
vel effeCtum ex principio , vel ex caufa , non item
Deus ., Effectus canfarym creararum, inquit S. Thom.
hic ad3. wider quidem: Deus in ipfis canfis, multome-
lins quam nos: non tamen ita guod cognitio effeltuwnm
caufetnr in ipfo ex cognitione canfarum cvéararum
feent in nobis, :

ReEsrponNsio V.

Scientia_divina non pendet A potentia phyficé ef-
fectrice , & receptiva illins,, Datur ramen in Deo
intelle€tus proprié dictus , 4 quo fcientia divina ,
non reali diftinctione , fed logica inadequata diftin-
guitut 5 & 4 quo realiter eft fuo modo aétus , quo
Deus cognolcit,

Prob. 1. pars. Nam {i fcientia divina penderer ab
ejulmodi potentia, &ita fi darerur ejulmodi potentia
in Deo, [cientia divina cffee adtus i Deo realiter di-
ftinckus, darerur in Deo potentia pafliva, intellectus
divinus realiter petficeretur per aliquid a fe realiter di-
ftinGum : actus enim vicals perficit potenriam , cu-
jus eft actus. Conl, fecundim omnes partes manife-
fi¢ repugnat Dea. Ergo, &e.

Prob.2. pars. Quia 1. daturin Deo veré & proprié
virtus incelligendi ¢ hecenim virtus locum haber in-
ter vircures fimpliciter fimplices, quarum nulla carere
poteft Deus. 2. Deus veré & proprié intelligit. Er-
go veré & proprié habet facultatem intelligendi: va.
ler enim ab actu ad potentiam. Arqui omine intel-
lectus non aliud intelligimus , quam virtutem & fa-
enltatem inrelligendi. Ergo, &c.

Prob. 3. pars. Nam fiinrellectus diftinguerctur rea-
liter 4 fcientia divina, fcienria divina penderét 4 po-
gentia phylficé effecirice , & recepriva illius . Falfum
conf, ex 1.parte. Ergo , &c. Supereft #oitur, ut in-
telledkus divinus i {cientia divina logicg tantim di-
finguarur . Hazc logica diftinélio ex parte {cientiz
diving eft tantim inadzquata. Ratio eft, quiacim
fcientia divina fit purus modus intellectus divini ,
& purus modus fit etiam in fenfu formali fubje-
¢kum, cojus elt modus; licér cum addite, non po~
teft eriam in lenfu formali diffingui ab eo, nifi in-
adequaté , nempe fecundim purum illad , quod ei
fuperaddit.

Prob. 4. pars. Nam atus , quo Deus cognolcit ,
elt actus vitalis . Quicumque enim cognolcit , co-
gnofcendo agit vitaliter, fen s quod idem eft , vivit
10 adku fecundo . Arqui omnis actus vitalis eft 4 peo-
gentia vitali, quamdenominat, Etgoadtus, quo Dens
cognolcit, eft ab aliqua potentia vitali, nempe intel-
lectu divino, quem denominat intclligemem. Aétus
autem , quo Deus cognolcit , eft ab inrellectu divi-
no realiter , quia pracise intelleétus divinus cogno-
feendo veré & propri¢ agit viraliter, non quia pro-
ducit , & in fe recipir aliquid , nempe fpeciem ex-
preflam objecti cogniti. Unde actus, quo Deus co-
gnofciz , five {cienua divina , non eft alind , quam
viralis & purus modus fe habendi intelleGus divini
advertentis, percipicntis ; & vitaliter attingentis ob-
jeGtum pure, hoc cft, fine producione fpeciei, per
quam advertat, percipiar, & viraliter artingar obje-
¢tum. Hinc fcientia divina non eft alitd, q‘u:‘lm pura
adverrentia & perecprio intellectus divini, quihicin
pbliqua non ponitur 4 nifi grammaricaliter . Hine
feigntia divina non eft aliud , quim ipfemer intelle-
hus divinns  fe iplo , & nullo fibi fuperaddito , ad-
vertens 8¢ percipiens, atque advertendo & percipien-
do vivens in actu fecundo , feu vitalicer agins , &
virgliter agenda active feiplum moditicans puce. Hing

intellectus in genere non eft alind, quim vis adver=
tendi, vis percipiendi, visartingendi vitaliter, visfe
ipfum v!mh{_cr_modiﬁcandi » five hoc fiat per expref-
fionem imaginis objecti, ut Peripatetici docent con-
tingere in intelledtu crearo , five hoc fiat per actio-
nem puré modificativam , nulla objecti imagine ex-
preffa, & inintelle€tu cognofcente recepra,

REsrProwsio VL

Scientia divinaeft etiam independensab ommni fpe-
cic imprefla, & motivo propric dicto.

Prob. 1. pars. Species imprefla eft qualitas phyfi-
ca, objecti vicaria, ad objecti cognitionem concur-
rens, recepra in intelledtu , quem compler. Sed ta-
lis qualiras manifelté repugnat Deo , qui {ummam
haber fimplicitatem, in quo neque fubftantialis , ne-
que accidentalis compefitio locum habere poteft ,
qui in cognolcendo plané independens eft 3 concur-
fu cujufcumque alterius qualicamque modo ipfi coo-
perantis, & cujus intellectus fe ipfo ad coguofcendum
omne cognolcibile completiffimus; relpuit omne com«
plementum fibi {uperadditum. Hzc enim omnia funt
de ratione entis, quonihil melius effe & cogitari po-
reft. Ergo, &c.

Prob. 2. pars. Namomne motivum proprié dictum
habet effentialem ordinem ad mobile, & ita motivum
proprié dictum non poteft effe fine mobili. Arquiin-
tellectus divinus non eft mobilis. Ergo, &c. Prob.
min. Quia illud non eft mobile, quod femper eftin
rermino morns , ficut » ur fuprd dictum eft , illud
non eft difcurfivam , quod femper eft in termino
difeurfus. Atquiintelledtus divinus fempereft in rer-
mino motus: nam femper & pro femper cognolcit
omne cognofcibile omnimodo, quo, feclufisimper-
fectionibus , cognofci poreft ; quia femper & pro
femperad id ex fe dererminatus & compleriffimuseft ;
ciym firinfinitys ex omni parre in gencre intelligen-
tis. Ergo, &c.

Poteft tamen dici effentia divina, modo quodam
excellentiffimo , & feclufis imperfectionibus omni-
bus, fungi officio fpeciei impreflz, & motivi refpe-
¢tu intelleétus divini, & quatents radix eft infinite
perfectionis, quam haber mngellectus divinus in ratio-
ne intelligentis, vicujus effentaliter determinacus8
completus eft adintelligendum omne intelligibile mo-
do perfectiffimo , hoc eft , independenter ab omni
alio realiter compicntc , aut movente ad ime!ligcn-
dum; & quatenus claté in {e vifa cum omnibus fuis
attributis & modificationibus , velut fpeculum intel-
letui divino videnda exhiber cztera omnia cogno-
feibilia, vel quia eftcaufa effectiva illorum, vel quia
elt eorum idea objeétiva , aur etiam formalis , vel
quia eorum fpeciem.& imprefflam & expreffam emi-
nenter in fe continet , vel denique proprer quem-
cumque alium ordinem tranicendentalem, quem ha-
bet ad illa.

Resrponsio VIL

Scientia divina eft omnind certa & evidens. Ef
de fide.

Prob. 1. exScripr. Nam Eccli. cap.23. dicitur: Ogy-
li Domini multo plus (acidiores. funt ﬁ:pﬂr [folem o cive
cumpicientes omines vias hominwm 5 &' profundm abyf-
fis & hominum covda intaentes in abfeonditas partes.
‘Quibus verbis (cientiz divinz clatiras & certitudo lu-
culentiflimé exprimuntur. 2. Evidentia & certitudo
fcicntie funt perfectiones fimpliciter fimplices , qui-
bus proinde fi carerer Deus, non efler, quidquid me-
lins eft effe . 3. Si fcientia Dei non effer evidens &
certa, effer mera opinio & conjectura, Arquiopinio
& conjeétuta cadere non peffunt in ens, quo nihil
melius effe , vel cogitati poteft . Ergo , &c. Unde
§. Augnftinus tra&.37. in Evang. Joannis dicit: Came
dicitur @ Deo verbum dubitationis 5 ciume Deunz nibil
utique lateat s illa dubitarione arguitnt infidelitas 5 non
opinatur divinitas.




	Seite 45
	Seite 46

