UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

Resp. 5. Scientia divina non pendet a potentia physice effectrice, &
receptiva illius. Datur tamen in Deo intellectus proprie dicuts, a quo
scientia divina non reali distinctione, sed logica ...

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

46 Trattatus I. De Deo Uno.

termino difeurfus © Atqui Deus femper eft in termi-
no dilcurfus. Ergo, &c. Prob. min. Nam Deus fem-
per cognolcit conclufiones in principiis, & effectus
n caufis 5 ita ur Deus femper eadem ‘indwﬂ'iblhtcr
cognitione principium , & in principio conclufios
nem , irem femper cadem indivifibiliter cognitione
caufam , & in caufa effeCtum cognofcar . Unde in
Deo cognitio principii, vel caule , non canlac co-

nitionem conclufionis, vel effe¢tus in Deo 5 ficur
in nobis canfac . Hinc cognofcimus conclufionem ,
vel effeCtum ex principio , vel ex caufa , non item
Deus ., Effectus canfarym creararum, inquit S. Thom.
hic ad3. wider quidem: Deus in ipfis canfis, multome-
lins quam nos: non tamen ita guod cognitio effeltuwnm
caufetnr in ipfo ex cognitione canfarum cvéararum
feent in nobis, :

ReEsrponNsio V.

Scientia_divina non pendet A potentia phyficé ef-
fectrice , & receptiva illins,, Datur ramen in Deo
intelle€tus proprié dictus , 4 quo fcientia divina ,
non reali diftinctione , fed logica inadequata diftin-
guitut 5 & 4 quo realiter eft fuo modo aétus , quo
Deus cognolcit,

Prob. 1. pars. Nam {i fcientia divina penderer ab
ejulmodi potentia, &ita fi darerur ejulmodi potentia
in Deo, [cientia divina cffee adtus i Deo realiter di-
ftinckus, darerur in Deo potentia pafliva, intellectus
divinus realiter petficeretur per aliquid a fe realiter di-
ftinGum : actus enim vicals perficit potenriam , cu-
jus eft actus. Conl, fecundim omnes partes manife-
fi¢ repugnat Dea. Ergo, &e.

Prob.2. pars. Quia 1. daturin Deo veré & proprié
virtus incelligendi ¢ hecenim virtus locum haber in-
ter vircures fimpliciter fimplices, quarum nulla carere
poteft Deus. 2. Deus veré & proprié intelligit. Er-
go veré & proprié habet facultatem intelligendi: va.
ler enim ab actu ad potentiam. Arqui omine intel-
lectus non aliud intelligimus , quam virtutem & fa-
enltatem inrelligendi. Ergo, &c.

Prob. 3. pars. Nam fiinrellectus diftinguerctur rea-
liter 4 fcientia divina, fcienria divina penderét 4 po-
gentia phylficé effecirice , & recepriva illius . Falfum
conf, ex 1.parte. Ergo , &c. Supereft #oitur, ut in-
telledkus divinus i {cientia divina logicg tantim di-
finguarur . Hazc logica diftinélio ex parte {cientiz
diving eft tantim inadzquata. Ratio eft, quiacim
fcientia divina fit purus modus intellectus divini ,
& purus modus fit etiam in fenfu formali fubje-
¢kum, cojus elt modus; licér cum addite, non po~
teft eriam in lenfu formali diffingui ab eo, nifi in-
adequaté , nempe fecundim purum illad , quod ei
fuperaddit.

Prob. 4. pars. Nam atus , quo Deus cognolcit ,
elt actus vitalis . Quicumque enim cognolcit , co-
gnofcendo agit vitaliter, fen s quod idem eft , vivit
10 adku fecundo . Arqui omnis actus vitalis eft 4 peo-
gentia vitali, quamdenominat, Etgoadtus, quo Dens
cognolcit, eft ab aliqua potentia vitali, nempe intel-
lectu divino, quem denominat intclligemem. Aétus
autem , quo Deus cognolcit , eft ab inrellectu divi-
no realiter , quia pracise intelleétus divinus cogno-
feendo veré & propri¢ agit viraliter, non quia pro-
ducit , & in fe recipir aliquid , nempe fpeciem ex-
preflam objecti cogniti. Unde actus, quo Deus co-
gnofciz , five {cienua divina , non eft alind , quam
viralis & purus modus fe habendi intelleGus divini
advertentis, percipicntis ; & vitaliter attingentis ob-
jeGtum pure, hoc cft, fine producione fpeciei, per
quam advertat, percipiar, & viraliter artingar obje-
¢tum. Hinc fcientia divina non eft alitd, q‘u:‘lm pura
adverrentia & perecprio intellectus divini, quihicin
pbliqua non ponitur 4 nifi grammaricaliter . Hine
feigntia divina non eft aliud , quim ipfemer intelle-
hus divinns  fe iplo , & nullo fibi fuperaddito , ad-
vertens 8¢ percipiens, atque advertendo & percipien-
do vivens in actu fecundo , feu vitalicer agins , &
virgliter agenda active feiplum moditicans puce. Hing

intellectus in genere non eft alind, quim vis adver=
tendi, vis percipiendi, visartingendi vitaliter, visfe
ipfum v!mh{_cr_modiﬁcandi » five hoc fiat per expref-
fionem imaginis objecti, ut Peripatetici docent con-
tingere in intelledtu crearo , five hoc fiat per actio-
nem puré modificativam , nulla objecti imagine ex-
preffa, & inintelle€tu cognofcente recepra,

REsrProwsio VL

Scientia divinaeft etiam independensab ommni fpe-
cic imprefla, & motivo propric dicto.

Prob. 1. pars. Species imprefla eft qualitas phyfi-
ca, objecti vicaria, ad objecti cognitionem concur-
rens, recepra in intelledtu , quem compler. Sed ta-
lis qualiras manifelté repugnat Deo , qui {ummam
haber fimplicitatem, in quo neque fubftantialis , ne-
que accidentalis compefitio locum habere poteft ,
qui in cognolcendo plané independens eft 3 concur-
fu cujufcumque alterius qualicamque modo ipfi coo-
perantis, & cujus intellectus fe ipfo ad coguofcendum
omne cognolcibile completiffimus; relpuit omne com«
plementum fibi {uperadditum. Hzc enim omnia funt
de ratione entis, quonihil melius effe & cogitari po-
reft. Ergo, &c.

Prob. 2. pars. Namomne motivum proprié dictum
habet effentialem ordinem ad mobile, & ita motivum
proprié dictum non poteft effe fine mobili. Arquiin-
tellectus divinus non eft mobilis. Ergo, &c. Prob.
min. Quia illud non eft mobile, quod femper eftin
rermino morns , ficut » ur fuprd dictum eft , illud
non eft difcurfivam , quod femper eft in termino
difeurfus. Atquiintelledtus divinus fempereft in rer-
mino motus: nam femper & pro femper cognolcit
omne cognofcibile omnimodo, quo, feclufisimper-
fectionibus , cognofci poreft ; quia femper & pro
femperad id ex fe dererminatus & compleriffimuseft ;
ciym firinfinitys ex omni parre in gencre intelligen-
tis. Ergo, &c.

Poteft tamen dici effentia divina, modo quodam
excellentiffimo , & feclufis imperfectionibus omni-
bus, fungi officio fpeciei impreflz, & motivi refpe-
¢tu intelleétus divini, & quatents radix eft infinite
perfectionis, quam haber mngellectus divinus in ratio-
ne intelligentis, vicujus effentaliter determinacus8
completus eft adintelligendum omne intelligibile mo-
do perfectiffimo , hoc eft , independenter ab omni
alio realiter compicntc , aut movente ad ime!ligcn-
dum; & quatenus claté in {e vifa cum omnibus fuis
attributis & modificationibus , velut fpeculum intel-
letui divino videnda exhiber cztera omnia cogno-
feibilia, vel quia eftcaufa effectiva illorum, vel quia
elt eorum idea objeétiva , aur etiam formalis , vel
quia eorum fpeciem.& imprefflam & expreffam emi-
nenter in fe continet , vel denique proprer quem-
cumque alium ordinem tranicendentalem, quem ha-
bet ad illa.

Resrponsio VIL

Scientia divina eft omnind certa & evidens. Ef
de fide.

Prob. 1. exScripr. Nam Eccli. cap.23. dicitur: Ogy-
li Domini multo plus (acidiores. funt ﬁ:pﬂr [folem o cive
cumpicientes omines vias hominwm 5 &' profundm abyf-
fis & hominum covda intaentes in abfeonditas partes.
‘Quibus verbis (cientiz divinz clatiras & certitudo lu-
culentiflimé exprimuntur. 2. Evidentia & certitudo
fcicntie funt perfectiones fimpliciter fimplices , qui-
bus proinde fi carerer Deus, non efler, quidquid me-
lins eft effe . 3. Si fcientia Dei non effer evidens &
certa, effer mera opinio & conjectura, Arquiopinio
& conjeétuta cadere non peffunt in ens, quo nihil
melius effe , vel cogitati poteft . Ergo , &c. Unde
§. Augnftinus tra&.37. in Evang. Joannis dicit: Came
dicitur @ Deo verbum dubitationis 5 ciume Deunz nibil
utique lateat s illa dubitarione arguitnt infidelitas 5 non
opinatur divinitas.




	Seite 46

