BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

Quaest. 2. De Cognitione Dei circa se ipsum, possibilia, & alias res
aliquando existentes.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

48 Tracatus I. de Deo Uno:

S bR R S vl GR 0 BN § &

De cognitione Dei circa (¢ ipfwm o poffibilia,
& alias res aliguando exiffentes.,

ARTECULUSLE
Utrssm Dens [z ipfum cognofcat o & comprebendat .
ResroNsio L

Eus fe ipflum cognolcic , Ira §.Th.q.14.art.2.
D Probarur 1. ex Script. Nam 1. Cor. cap. 2. di-
eitar: Nobis autem revelavit Deus per S piritum [uum:
Spiritus enim omnia Sforuntatur s eriam profunda D ....

ue Dei funt 5 nemo cognavit 5 nifi § piritus Dei . 3.
?{ationc - Quia Deo nihil deeft ad cognofcendum fe
iplum. Ergo, &c. Probar. ant. Quia fi quid cideeft,
wvel ex parte objecti, vel ex parte potentiz , vel ex
parte conjunctionis objecti cum potentia. Nihil ho-
rum dici poteft. Non primum. Nam cim intrinfe-
ca cognolcibilitas fit atfectio entis in adu, & Deus
fic maxime cns in actu , quia eft ens poffibile fum-
mé neceffarium , non poteft non habere maximam
cognoicibilitatem intrinfecam. Non fecundum. Nam
haber vim intelligendi infinité vivacem, & inintel-
ligendo 4 quocumque alio plané independentem. Non
denique tertium. Nameffentia divina cum omnibus
fuis aceributis & ablolutis & relativis cum intelleétu
divino per identitatem Pc1‘fc&iﬂix11é conjuncta eft .
Ergo, &

ResrownNsio Il

Deus fe ipfum cognofcic cognitione perfecté com-
prehenfiva. Ira S. Thomas hic q. 14, arr. 3.

Prob. 1. ex Script. Nam hzc verba Apoftoli, Spi-
vitnsomnia [Crutaturs etiaw profunda Dei, nonqua-
lemcumgque Dei cognirionem , fed perfecté compre-
henfivam fignificant, ut Patres docent. 2. Ratione
8. Thomz. 7 uncy inquit, dicitur aliquid comprehen-
iy quando pervenitur ad finem cognitionis ipfinss ©
boc ¢ff, quanda res cognofcirur ita perfeite, ficnt co-
grofeibilis eff ... Meanifeffun: eft aurem, quod Dess ita
perfeite cognoftit feipfum 5 ficut pczﬂeé}e cognofcibilis
eff . Ef} cnim vaumqsuodqgue cognoftibile fecundsum mo-
dum fus alini.ii tanta ofF antem virtus Dei in cogno-
feendo 5 quanta eoff altualitas ejus in exiffendo . Ex
quibus vetbis fic argumentor. Illud objeGtum com-
prehenditur quod tam perfe&c‘:-cognol'citur, quim
perfectd cognofci poreft: Arqui Deus fe ipfum tam
perfeckeé cognofcic, quam perfedté poteft cognofei.
Ergo, 8cc. Major patetex terminis. Prob.min. Tan-
ta eft in Deo vis intelligendi, quanraeft ¢jus cogno-
feibilitas intrinfeca. Ergo tam perfecté , &c. Prob.
ant. Nam illa funtinter fe xqualia, quahabent can-
dem menfuram . Arqui intellectivitas Dei, & ejus
intrinfeca cognofcibilitas, habent eandem menfuram,
nempe (ommam  ejus ackualitatem . Queeliber enim
fubftantia fpiritualis eft ineellettiva & intelligibilisin-

rinfecé fecundim modum fui adus, hoc eft, fe-

cundiim modum fuz perfectionis. Nam actus 8¢ per-
fectio, effe in adtn & effe perfeGum , funr idem .
Ergo, &c. .

Confirmarur & declaratur amplits 8. Doétoris ra-
tiocinium . Subflantia fpiritualis ¢d plus haber inrel-
Yectivitatis & intelligibilitadis intrinfece, quo perfe-
<tior cft: & eo perfectior eft, qud minus haber po-
tenualitaris: & ed minus haber porentialitatis , qud
Pplus haber actualiratis . Nam effe in adtu excladic
effe in potentia, ficur & vicifim. Ergo 4 primaad
ultimum fub@antia fpiricnalis ed plus “haber incelle:
ctiviratis & ncelligibilitatis intrinfece, qud plusha-
ber actnalicatis . Ergo fi fummam habear adtualita-
rem, fummam haber intellectivitatem & intelligibili-
tatem intrinfecam. Arqui Densfummam habet aGtua-
litarem ; nihil enim omnind porentialicatis in eoeft,
Ergo fummam habet intelle@ivitatem & intelligibili-
rarem inrrinfecam . Summum autem non exceditur
4 fumio, &fummum in ratione incellectivi tantum

eft in ratione intellectivi 5 quatitum eft in rarione
inteliigibilis id quod fummum ef in ratione incelli-
gibilis. Ergo in Deo proprer fummam ejus actuali-
tatem aquales funt inter fe intelle@tivicas & intelligi-
bilitas imtrinfeca , proindeque neceffe eft Deum fe
ipfum gam perfecté intelligere, quim perfectéintel-
ligibilis eft.

Prob.3. Illa cognitio eft comprehenfiva, que per-
fecté adzquat intrinfecam objecti cognofcibilitarem
tum intenfivé, tum extenfivé. Quid enim amplius re-
quiras ad cognirioncx_n comprehenfivam: Atqui cogni-
tio, qua Dens {e ipfum cognofcic, perfedte adzequat
cognofcibilitarem ejus tum intenfive, tum extenfive.
1. Adequar eamintenfivé,, quia Deuscognitione fuafe
iplum reprafentat tanca claritate, quanta ex fe exigit
reprefentari. 2. Adequat eam extenfivé, quia Deus
cognitione fua claré & diftincke reprafentac omnes
fuas perfectiones , omnelque earum paites & gradus
virtnales ; quod fecundum manifefté fequitur ex pri-
mo. Non enim poreft Deus cognitione fuaclaré & di-
ftincké non reprafencare omnes perfeétiones fuas, om-
nelque earum partes & gradus virtuales, hociplo quod
feipfum reprfentat tanta clarirare, quanta ex fe exigic
reprafentari. Quod autem fe ipfum reprefentet tanta
claritate, quanta exfe rcpm_‘fcnmricxigit, probatur ex
€0 quod fe ipfam cognitione {na reprafentet infinita
clatitate: cum nihil nifi infinica claritate reprafentet
proprer fuamin intelligendo infinitam aétivitatem, qua
carere non poteftens , auo nibil melius effe vel cogita-
ri poteft. Haec enim activitas & vivacitas infinita eft
perfedtio maxima , & melior ipfa , quim non ipfa .
Rationem hanc infinuat 8. Doctor a.3. ad 1. ub1 fic
ait : Sicut Dens dicisy effe in fe ipfos quia a aullo
exieriovi continetur § itadicitar comprehendi 4 feipfo,
quia nibil eft [ui, quod latear ipfurs. Dicit enim Au-
guftinm in libro de videndo Dewm , quod torwm com-
prebenditur widendo, quod ita videtur, ut nibil ejus
latent videntemw.,

Obf. ex S. Auguftino lib.83. quzft. q.14. Quod
comprehendic fe, finitum eft{ibi. Sed nequidem fibi
finitus efle, dici poteft Deus: cim fic omnibus mo-
dis infinitus. Ergo , &c. R. Cum S, Thoma ad 2z,
Deum dici non poffe finicum fibi, hoc fenfu quod
intelligar fe effe aliquid finitum ; fed eo fenfn quod
in ratione intelligibilis non magis excedat fe ipfum
in ratione intelleétivi , quam objedtum finitum ex-
cedit intelleCtum finitum. Finivus eftfibi, quarents
iracognofcit feiipfum, ut perveniat ad finem cogni-
tionis fui; & pervenitad finem cognitionis fui, quia
ira Ferfe&é cognofcir fe iplum, we nihil in eo fic co-
gnolcibile , quod non cognofcat , & quod proinde
{uperfit cognolcendum.

AT TG UL U'S IL
Utrsm Deus cognofear poffibilia cogritione propria.
ResronNsio L g

Eus cognolcit poffibilia.
D Prob. 1. ex Script. Nam Rom. cap.4. dicitur
de Deo: Vocar cas qua non funt s tanguam ea , que
funt. At fiDeustamvocat ea, quznon funt, quim
eaquz funr; ram n_ovitca, quz non (unt, qudr:;ca,
qua funt. Que enimnon cog_nofcunrur, vocari ne-
queunt. Preterea, cim Deusita vocet ea, quz non
funt, ut vocando faciar, uc fint, juxca illud Plal.32.
dpfe dixits @ fafla fune : ipfe mandavit, & treata
Junr y antequam effent 5 aut etiam futura f.:iTenr pro
ulla differentia temporis , €a certé cognovit ; prits
enim voluit eavocare, quam vocarer; nam abzrer-
no voluit ea vocare ; & ea non vocat , nifi in tem-
pote ; non potuir autem velle ea vocate , niﬁ prius
ratione €a , ut ita loguar , de nomine Cogngl_cu’n"t\ 5
Ergo res, qua aliquando funt, 1?CL]S‘ cognolcit prits
quam fururz fint pro ulladifferentia temporis, & con-
fequenter cognoicit illas utpofiibiles. Quod fi Deus
ves , que aliquando funt , cognofcit ut pofiibiles »
eognolcit etiam cxtera omnia, qug nuoguam f}lgt N
€

-

T




S

Difputatio V. Articulus II. 49

{ed effe polfent: cim hocipio quod effe pofiint, tam
apra fintad terminandam cognitionemdivinam, quart
res , que nliqmndp {unt, funt aptx pro illo priori,
pro guo nondum futura funt.

Prob. 2. Ratione S. Thome hic' q.14. art.3. Deus

erfectiflimé feipfum comprehendit , uc probarum eft.
%rgﬂ pcrfe&il’ﬁmc‘; co_mprehcndi: omniporentiam {uam,
ficur & alia omnia fua arcribuca. Ergo cognofcic ea
omnia, ad que fe extendit ejus ommpmcn_tia._ Ma:
nifelté enim repugnat VIICurem nﬁquzm pnrtcc’hﬂlmc
cognolci, quin cognolcantur ea omaia, ad que va-
let vireus illa. Atqui omnipotentia divina extendic
fe ad omnia poffibilia, hoc eft ; ad ca omnia, que
in {ua ratione non involvunt efle & non effe. Er-
go: [ perfeits aliqnidcognofcitar 5 inquit S. Doctor
in O. #eceffe eff z]r.:ad virtus ejus perfelte cognofta-
tur.. Virtus awtem alicujus rei perfelte cognofci non po-
teft, ;;é{;' mgﬂq,fi'mu-r:r ey ad que virtus e extendit.
Unde cim wirtns divina fe extendat ad alia, eo qxbd
ipfa r[f pn'm.z cm{fd q,fﬂ-f}iz;.z GWHLEIE EHEION m’tc,ﬁ'
eft s quod Deus alia a fe, nempe ea omnia, que pof-
[ebilia funt s cognofcar.

Prob. 3. Deus non poteft non cognofcere ea om-
nia, quorum habet ideas Ainmente fua. Atqui habet
in mente fua ideas feurationes omnium poffibilium.
Ergo, &c. Major patet experientia intellectus noftri,
quicngnofcil: €a omnia, quorum haber ideas; cogno-
fcit, inquam, vel adtu, quando ad illas ideasadver-
tit, vel falrem habitu , quando non adverric ad illas
ideas. Cum autem intelleétus divinus nunquam de-
finat advertere ad ideas, quas haber, quia {emper eft
in actu (uz virtuti adequate, femper acku cognofcit
omnia, quornm habet idcas.

Prob. ergomin. Deus habet in mente fua ideas rerum
omaium, quas porcht facere. Arqui poteft omne pol-
fibile. Ergo haber ideas omnium poffibilium. Minor
eonftat ex dictis de omniporentia divina, quam pro-
bavimus extendere fe ad illud omne, cui non repu-
gnat effe, fen quodin fuo coneepru nonimplicat cffe
& non efle. Prob.maj. Quia Deus non operatur ad
exeranifi per fcientiam , juxraillud Pfal.103. Omnia
in fapicntia . Unde $. Anguftinuslib.11. de Civ.
Dei c.7. dicit Angelos cognolcere creaturas in Dei
fapientia , velur arte, qua factz funt. Ec ratio eft ,
quia ctim Deus fic agens perfectiflimum, non poteft
agere ad extra, nifi modo perfectiflimo , quicft per
feientiam perfectiffimam agere. ErgoDeus non agic
ad extra, nifi per modum perfectifiimi artificis. Qui
enim operatur per fcientiam ,  operatur per artem ;
cun fcientia practica 8cars fine unum &idem. Qui
autem operatur per artems - eft arrifex . Atqui peritus
artifex habet ideas omnium: operum » quz poteft fa-
cere s artifexenim dicitur 5 qui operatut, vel eperari
poteft ad imitationem idearum. few exemplarium, que
habet in mente, & quibusopera (vaaflimilar, nifide-
ficiar in operatione {ua . Ergo Deus haber in meare
fua ideas, fenexemplanarerum omninm, quas poteft
facere ad extra. Quod erat probandum . Sed de ideis
divinig fufins adbuc agerur infrd fuo loco.

Obj. 1. exS. Auguftinoin lib-83. quaf. g. 46. Deus
nihil extra feipfum intuetur. Ergo,. &c. Refponder
S. Thomas art. proximeé citato, Deum nibil extra fe
iplum intueriin fe iplo, hocefts Dennnihil pracer
fe 1pfum cugnofc_er‘c_ pet fpeciem propriam, adequa-
tam ipfi cognolcibiii , quia omna alia a fe cogno-
fcit in faeflentia, immediaré, per fe, & noninalio,
aut per aliud cogpita . K. 2. S Augultinum. hic im-
pertinenter ad rem nebis objici: nibil enim aliud di-
cit, quam Deum habuifle & haberein mente (ua ideas
fen fpecies rerum omninm, quas condidie, &inillis
condendis non opus habuifle exemplaribus extra iplum
fubfiftentibus , que Intueretudy. & ad quorum imita-
tionem operaretut. Singula igitur, inquit . propriis
funt creata vagionibus . Fas anem rationpes wbi arbi-
trandumz eft effe,. nifi in ipfa mente creatoris ¥ Now
enim_extra fe quidquam pofitam intuebatar 5 ut. fe-
cuidim id couffitucre: , guod conffituchat : nam hoc
opinari facrilegum off.

Simonnet T beol\ Tom. I,

Obj. 2. 8i Deus cognofcit alia 4 fe, putd crearuras
poflibiles, aliquidalind 4 Deo erit perfeétio Dei: nam
intelledbum eft perfectio intelligentis : & ita aliquid
aliud 4 Deo erit nobilius Deo: nam id quod perficit,
nobilins efteo, quod perficicur. Abfurdum conf. Et-
go, &c. R. n,{eq. maj. Ad prob. R. cum S.Thoma
art. ad 2. proxime citato, guod intellelFuwm eft perfe-
Etio intelligentis 5 non Secundum fuam [ubffantian: ,
Sed fecundum (uam [peciem : fecundum quam eff in
sntelleitu, ut forma & perfectio ejus. Lapisenim v.g.
non ' eft in anima, fed [pecies ejus. Unde intelledtum
non eft perfectio intelligentis , nifi quando intelli-
gitur per {peciem propriam, ipfi adequatam, & ab
iplo impreffam intcllectui. Deus autem non fic in-
telligic alia ife, fedvel ea videtin (ciplb, ranquaim
in lpccufo, vel exinfinita fimpliciter perfectione in-
tellectus fui cognolcit ea ablque omni medio , hoe
iplo pratcisé, quod apra funt ad cerminandamintel-
letionem divinam. Unde Deus non rebus, quas ex-
trafe cognolcit, fed fibifoli totam intellectus i per-
fectionem debet.

Obj. 3. Intellectio fpeciem haber ab intelligibili, fi-
cut & omnis alius actus i fuo objeéto. Unde intel-
leétio ranto eft nobilior , quantd etiam nobilins eft
iplum , quod intelligicur . Ergo fi Deus prater fe
iplum cognol}:ir crearuras 5 inrelleétio divina Ipecicm
babet 4 creaturis. Quod repugnar. Repugnar enim
perfectionem inrellectionis divinz menfuran & afti-
mari ex perfectione creaturarum. R. Tunc tantimin-
telleétionem l'pec:icm habere ab intelligibili, quando
intelligibile velper fe, vel per [peciem propriam eft
puocipiumintelliectionis. Unde N.conieq.quiacrea-
turE , quas Dcuspreetcr fe ipfum intelligic , nec per
fe, nec per Ipeciem propriam {unt principipmintel-
lectionis divinz. Nam 1.vel videntur in effentia di-
vina, ratone prifs vifa, & runc non videntur per
{peciem propriam, fed per {peciem alterius, nempe
effentiz divine , qua fe ipfa zquivalenter eft fui &
creaturarum {pecies, quateniis eft per fe ipfam rario
incellectui divino videndi ipfain & creaturas, fcu qua-
teniis e ipfam & creaturas itaexhiber intellectui divi-
no, ut nihil amplitls requiratur ex parte objecti , ue
ipfa videatnr , & in ea vila tanquain in fpecalo vi-
deantur creaturz. Undetunc, non creaturz, fedefl-
fentia divina eft; non quidem formaliter, fed aqui-
valenter, principium intellectionis divinz, quz pro-
inde tunc 5 mon a creaturis , fed ab effentia divina
{pecificarur . Hanc dodtrinam tradic S. Thomas art.
proximé cirato ad 3. ubi dicit, gued, quando fcilicer
plura uno & codem indivifibiliter aétu telligunrur,
ita ut unum per fe intellecbum fic ratio intelligendi
alia , qua continet in fe cum quadam eminentia &
exceflu perfections , ipjum intelligere non [pecifica-
sur per ids qguod in alia intelligitar s [fed per privei-
pale dnrelleitum s inquo alin intellsgantur . Quod pro
bac fic. Jnrantum ensm ipfum intelligere [pecificarny
per objeltum [unm s in qHantum forma in elligitilis
{hoc eft, ipecies objecti) eff principium intellettualis
operationis . Nam omnis operatio fpcc,-ﬁm;;fr per for-
mamy que off principinm aperationis: fient calefaitio
per calorem « Unde per illam. formam intelligibilem
Jpecificatsr intellectualis operatio, que fucis intelledhum
an_atlu. Erhec ¢ff fpecies prineipalis intolledss Un-
de concludit inrellectionem, qua Deus fe ipflam in-
telligit, & in (e iplo intellecto creaturas, fpecifica-
1i, non dcreatutis, fed ab eflentia divina, que cft,
modo {cilicet 4 nobis explicato , fpeeies principalis
intellecti » nempe Dei 5 continentis 48 f¢ omnium
creaturarum pertectiones cum infinita eminencia, &
infinito perfeétionis exceflu , proindeque omnium
creaturatum [pecies proprias cuminfinita emincntia
& infinito pertectionis exeeflu in fe comprehenden-
tis . Unde in eo intelleéto non poffunt non intelli-
gi creature modo excellentiflimo.

2. Velvidenturd Deoin feipfisimmediace, hoceft,
independenter ab ﬂll]l?ii‘ﬂ(‘diﬁﬂ ratigne prigsvifo; &
tunc neque per propriam {peciem, neque perfpeciam
alrerius ?’idcgmrp. }.]Eu.nc e}r)mim nihil cg pe;rrc I:)hju{}i

D affigna.




50 Traatus I. de Deo Uno.

aflignabile eft, 3 quo intelle¢tus divinus derermine-
tur ad eas inrelligendas, feu quod it intellectui divi-
no ratio cas incelligendi , cim runc eas intelligat ,
non quia aliunde dererminatur , aut completur , fed
quia ex fe completus & dererminatus eft ad easineel-
hgendas, co quod elt impliciter infinitus in rarione
intelligentis; & incellectus fimplicirer infinitusinra-
rione intelligentis, non poteft hoc ipfonon effe ex
inrrinicca & propria perfectione, pracifo autfublato
f acumaque Co:‘t]plc; ENLO five ex parre po[cntix s
five ex parte objecti fe tenente, completus & deter-
minatus ad intelligendum omne intelligibile . Quare
fibi iple eft non foltim formaliter perfedtiffima visin-
relligendi omneintelligibile, fed eriam zquivalenter,
quidem modo quodam preftantifiimo, [peciesom-
nis incelligibilis. Unde tunc intelleétio divina nen a
crearuris incelleétis fpecificatur, fedab intellectusdi-
vini in intelligendo independentia ab omni medio
feu rarioneintelligendi fe tenente ex parre objeéti, qua
:nd..f_‘pcndcntia infinitam fimplicirer vim intelligendi,
& mfinitam fimpliciter inmodo intelligendi excellen-
f1am denotat.

R EsponNsio IL

Deus cognolcit poflibilia cognitione propria.

Prob. Poflibilia cognofci cognitione propria, eftea
cognolci fecundiim effe, quod haberent, fi produce-
sentur. Arqui fic cogpofcuntur 3 Deo. Ergo , &c.
Prob. min. duplici medio . Et 1. quidem fic . Deus
perfectiffimé comprehendic omnipotentiam fuam, Er-
go diftinété atringic omnia, ad qua illa fe extendit.
Non enim poteft virtus aliqua perfecké cognofci 5
nifi diftincké arringantur ea omnia, ad qua valet vir-
tus illa. ErgoDeus diftinété per inrelleCtionem fuam
atringit omnia poflibilia. Nam omnipotentia exten-
dit (e ad ea omnia, quibus efle non repugnat.- Ergo
Beus cognofcit omnia poffibilia fecundim effe pro-
})Li:l!'ﬂ > quod haberent , fi producerentur ; aliogui
non ea diftinété C(_}‘L]’HO{-' ec. Ergo, &c. 2. utpro-
barum eft, Deushabet in mente {uaideas, feuexem-
plaria omnium poBTI)U' m, dcquidem pr:rfcc,'ti{ﬁma.
Arqui intelleétus divinus , ut per fe manifeftum vi-
detur , non potelt non: diftinété & fecundum effe
proprium €a cngnoi’ccrc » quorum haber idcas&cxcm-
plm'ia pcl‘fc&é exprimentia ea , quorum funt exem-
plaria. Ergo, &c.

Oby. 1. contra probationem fumptam ex ideis divi-
nis. Idex, quas arrifex habet in mente fua, non re-
prefentant res, quarumfunt idee, quoad gradum in-
dividuarionis, a quo effentialiter pr:cf'cindnm. Ergo
Deus in ideis, quas habet in mente fna, non cogno-
feic poflibilia (ecundim gradum individuationis , fed
ad fummum fecundam gradum fpecificum tantum ,
& wa ad fummum cogoolcit {pecies, non verd fin-
gularia omnium poffibilium , proindeque non cogno-
fcir omnia poflibilia cognitione propria . Asnt. pro-
bari poteft inductione facili. Nam v. g, ideadomus,
quam habet archicectusin mente {ua, non reprafen-
rar hanc numerc domum , potilis quim aliam ejuf-
dem forme; [ed ntramque zqualiter reprefenrar fe-
cundim formam , precifo urivique gradu numeri-
co. Unde inreprzlentando univerfalis eft, nonfin-
gularis,

R. n,confeq. Non enim valer ab ideis humanisad
divinas, que multm ab illis differunt. Nam idea,
quam habet artifex, cft cantim idea forme operis 3
elt enim tantam idea rei, quam facic arvifex. Artifex
autem formam ranrim inducit in materiam , ex qua
facit opus funm; & arrefactum , non ab arrifice, fed
a materia, ex qua fir, habet individuationem fuam,
hoc elt, ur fit boc numero artefadtum. Unde ut di-
citnr réckeé in objectione, idea domus v.g. quam ha-
ber xdificators 'non eft fingularis, fed univerfdlis in
reprzlentando 3 nec eff tantim idea hujus numero
domus, hoc eft; domus ex his numero lignis & la-
pidibus conltantis , fed amnium , que eandem for-
main babere poffunt 3 & plures ac plures numero
effe pofunt ex pluribus & pluribus numero lignis

& lapidibus. Ex quibus apparet ideas humanas fequi
limitationem & impetfectionem artis humanz , quz
nunquam facit, fed femper (upponit materiam, ex qua
facit opus fuum, cuicribuere non poteft, ue fichoc,
fed tantum ut fit talis formz.

Aliud autem eft de ideis divinis. Nam neceffarid
correlpondent arti divine , que eft {cientia Dei pra-
dtica, ejulqueamplitndinem & perfeGtionem fequun-
tur. Unde ciim ars divina extendar {e ad omnesom-
nind perfectiones operum fuorum, proindeque non
folitm ad operum fuorum formas , fed eriam ad eo-
rum individuationes fele extendar , necefle eft ideas
divinas non folim formas omnium operum fupremi
Artificis ; fed etiam corum individuationes reprafen-
tare, hoc eft, reprafentare creaturarum omninm poft
fibilium non folum gradum {pecificum, fed etiam gra-
dum numericum, & itanon {olim reprafentare om-
nes {pecies poflibilium, {ed etiam omnia individua 5
vel potitis non reprafentare{pecies omnes poffihiles,
nifi in individuis poffibilibus diftinété & fingillarim
reprafentaris . Ex quibus apparet ideas divinas non
efle univerfales in reprzfentando, quod magnam im-
pi-L'rbt%ionelll involvit, fed fingulares; nec in mente
divinaynam ideam pluribusindividuis etiam ejufdem
{peciei communem exiftere , fed fingulorum indivi-
duorum fingulasideas, non quidem realicer, fed vir-
tualiter tantim inter fe diftinétas , Deum in mente
fua habere, in quibus, ut por¢ objecta fua Pcrfc&:‘t
& adaxquaté reprefentantibus , non poteft non pro-
pria cognitione fingula individua poflibilia perfectil-
fimé cognofcere.

Hzc autemplané confonant Angelico Doctori hic
q. 14. art, 11, in O. ubi probar eriam fingularia 4 Deo
cognolci, &dicit {cientiam Dei practicam extendere
fe ad idomne, ad quodfe extendit virtus divina, ac
proinde extendere fe etiam ad fingularitates ; cum
eriam ad illas virtusdivina fefe extendat. Undecon-
cludicDeum, qui ineflentia fua vider omniafibi pof-
fibilia, in effentia {ua, five quatenis eft principium
activam rerum, {ive quatenus eft earum f{imilicudo,
feu idea, cognof:crc omnia quz facit (.idem i'upp!c
deiis omnibus, que facere poteft) non foliimin uni-
verfali, fed etiam in fingulari. Addic denique quod
fimiliter arcifex non folum in univerfali , fed eriam
in fingulari omnia, que facic, cognofceret per ar-
tem fuam , {i per eam totam rem facerer , 8¢ non
tantum formam. Quafatis intelligunrur ex iis qua
4 nobis dicta funt.

Obj.2. Poffibilia non habent effe proprium. Etgo
non poflunt cognitione propria cognofci. R. pofli-
bilia non habere effe proprium atu & exercité , fed
habere poffibiliter , quia illud effe proprium poflibi-
linm poreft aDeo produci. Omne autem, quodpo-
teft 3 Deo produci, poreft ab eo cognoici, &cabeo
cognolcitur cognitione propria: alioqui fimul poffee
& non poflet ab co produci. Pofler quidem, ut fup-
p(mitm‘ ; 8 non poffer, ut facilé probatur . Deu;
enim, ut jam di¢tum eft, necoperatur, nec operari
poteft ad extra , nifi modo perfectiffimo, & confe-
quenter Nec operatur , nec operari poteft ad extra,
nifi per fcientiam perfectiffimam, & per modum per-
feétiffimi artificis, agentis ad imitationem pc;fe&if—
fii exemplaris, in ejus mente praexiftentis, inquo
perfectifiimé cognofcir id, quod intendit facere. Er-

o Deus nec facit, nec facere poteft ad extra, fifi
quod pcrfc&il’ﬁmt‘: f:ognofcit cngni_tigne pr:opria i_n
idea , quam habet in mente, & cui intendit affimi-
lare opus fuum , cum ad extra operatur . Unde fe-
quiturmanifefté , guamlibet crearurarum poffibilium,
hoe iplo qudd poffibilis eft , 11(:C_Eﬁ\ar_m .hnbfrc_ <:tTc
proprium objective & L'epr:"efentanve_m idea divina
fibi L'cfpondemc » & mternum arque 1nconrm?utab|‘!|-
ter in mente divina exiftente; & ira hoc iplo quod
poflibilis eft, five etiam exiftar, five non, non poffe
non cognolci & Deo cognitione propria , & fecun-
dim effe proprium.

AR-




Difputatio V.
A& R T 16 UL -5 I
Utrium Dens cognofear prafentia O pratevita.
Resronsio L

Eus prafentia omnia cognofcit. Eft de fide.
D Prob. 1. ex Script. in qua hxc veritas eviden-
ter exprimitur. Nam dicitar ad Hebr. c.4. Non eff
ulla creatura invifibilis sn coufpeltu cjus. Omunia an-
tem nuda O aperta funt oculis efus. Genel.c.1. Vidit
Deus cuntla 5 que fra‘mzr s O eranmt ?g!dc 507.',,!. Et
Job.c. 28. Ipfe (Deus) ﬁm’{ _Rmfzd'i intuetirs & om-
nias que fub fole funt 5 refpicit . 'Er ECF](?ﬁ:!ﬁ]C.] 23,
Omnia wider oculus illins..woouli Domini multo pins
Iucidiores funt [uper folem, civcumfpicientes omnes vias
bominum 5 G profundum abyffis & bominum cordain-
tuenzes in abfeonditas partes. Domino enim Deos an-
LEGUAT CTEAY ENENT > omiia [wnt agnita: fic & p_oj? per-
ffg‘}um reff’.ﬂic[rﬁmﬂfﬂ. Quibus 5:1'1E[llra:_rcxr1bus mi-
nuriffimorum etiam quorumlibet exiftentinm manife-
fte comprehenditur diftincta cognitio , gqua ulrerits
demonfrari potelt ex iis locis, quibus affericur Deum
etiam minimorum quorumque: providentiam habere,
ur ctim Maech. c. 10, Chriftus aic: Nonne duo paffe-
res affe wvanewnt » O wnus ex ilis non cader fuper
terram fine Patreveftro ¥ Feftri autem capilli capitis
omnes mumerati funt, Nolite ergo timere: multispafc
feribus meliores effis wos. Nam fi Deus rebus eriam
minutiffimis providet, quomodo hominum prafertim
(ibi amicorum providentiam non habebir 3 Cam an-
tem providentié » quam girca mimn_immn quzque
exercet Deus, non {it tantgm gcncmhs, qualcz_n Vi g
reges circa fubditos fuos excrcent _rnhs enim fu-

remo & petfectiflimo provilorn _nnmrm‘_ congruit 3
fed in fingula, quibus Dcu_s pm\rldet " 511_ﬂin&£ ca-
dat ; non potetlt effe fine diftincta cognitione ﬁngu—
lorum. Ergo, &c.

Prob. 2. Ratione. Intelleétus divinus poteftcogno-
fcere id omne, quod habet realem & intrinfecam co-
gnofcibilitatem . Nam hoc poreft ctiam incellcctus
creatus , ut experientia docet. Arqui omnia prafen-
tia habent realem & intrinfecam cognoftibilirarem «
Realis enim & intrinfeca cognofcibilitas eft affectio
omnis entis in actu . Ergo Deus poteft diftinéte co-
gnolcere omnia prefentia . E]"‘:{(‘) re i:’ll}’i omnia pree-
fentia cognofcic . Ingc!lcﬂ:ns enum divinus , cum fic
infinitas fimpliciter in genere telligentis, fic ucin
genere intelligentis nibil melius efle vel cogitari pof-
fit, femperelt inactu intelligendi id omne ;. quod po-
teft intelligere.

0#kj. 8. Hieronymus Comment.in Habacuc c.1. Deo
minutiflimorum exiftentium dittin&am cognitionem
apesed denegar. Sic enim loquitur: Sicuz in bominibus
etiam pev fingulos Deicurrir providentia, ficuncateris
animalibis generalem q.’s[dem difpofitionem & ordinerm,
curfumque verum intelligere poffumus. Perbi gratia ,
quomodo nafcarsr pifcium mattitnds & vivarin aquis:
quomada reptilin & quadrapedia oriantur intewra, &
auibus alantur cibis . Ceterum abfurdum eff s ad boc Dei
deducere maj.g@,irfm, nt eifsrpc?mammmﬁngzgiaq_ﬂgo;
;mfcg;:rw culices 5 guotque Mmoriantuy : que cimican:
@ pulicnm & mufcarum [t in terra multituds - quan-
ti piftesin aquanatents G qui deminoribus wajornm
prede cedere debeant . Non [imps tam farwi adulato.
ves Deiy utdum potentiam ejus etiam adima detrabi-
mns 5 in nos ipfes injuriofi fimus : eandem rationabi-
L 'qmm irrationabilism providentiam effe dicentes.
Ex quo liber ille apocryphus fInititie condemnandus eff,
in quo fcriptam ¢ quendam. Angelum nomine Tyri 5
preeffe reptilibus . Et in hanc fimilitudinem pifeibas
?m;qw &' arboribus & beftiis univerfis propriosin cu-
Jffodiam Angelos affignatos. Ergo, &c.

Refpondent fatis communiter Scholaftici, fic diftin-
guendoant. S, Hieronymus dencgar Deo minurifiimo-
rom exiftentium diftinctam cognitionem , conjunctam
cumamore & benevolentia, qua Deus homines profe-
quicur, eifque providet, C. ant. Dencgat fimpliciter,
N. ant. Hac refponfione excufatur S. Doctor : fed mens

Simonnet Theol. Tom. I,

Articulus III. ' S1

ejus, u vidertr nobis, fon fatisatringitue, Nam ,- ur
nobis videtur evidenter colligi ex textu, S. Hierony-
mus, & quidem recté megans eandem cffe hominum
& ceterorum animalinm providentiam, hoc difcrimen
conflituit in €0, quod Dei providentia currat per fin-
gulos homines, non item per fingula alia animalia,
ita ut Deus hominibus non foltim univerfaliter , fed
eriam fingulariter, ceteris verd animalibus non fin-
gulariter, fed univerfaliter tantim providear; feu ita
ut Deos non folum hominum multitudini, fed etiam
fingulis individuis hujus multitudinis, caterorum ve-
ro animalinom multicuding tanciim providear , & ita
{pecialem hominum, ceterorum verd animalium ge-
neralem tantiim curam gerat- Quod ut probet , alfe-
ritnon fine abfurdirate, & divinz majeftatis depreflio-
ne dici pofle, quod Deus fingulorum animalculorum,
imd & pilcium, ac proinde & czrerorum animalium
diftinctam cognitionem habeat , fine qua tamen di-
fiincta cognitione fingulorum animalium curam ge-
rere non porteft. Iraque videtur nobis hac in re la-
plum, ac deferendum effe S.Hieronymum,

S. autem Hieronymo refpondemus, ciim Deus fit
intimé prefens perinam immenfitatem omnibus om-
nind exiftentibus etiam minutiflimis, 8& omnia om-
ning exiflentia etiam minntiffima habeant intrinflecam
cognolcibilitatem , omnia emnind exiftentia etiam
minutiffima non pofle non diftinéé cognolci ab in«
tellectu divino 5 cujus vis in cognofcendo infinita va-
let ad fimul cognofcenda plura & plurain infinirum,
five magna fint , five minuta. Ncque ita fentiendo
de feicntia divina, eam ad ima derrahimus’, fed ex-
tendimus ; eum per hanc etiam ‘minutiffimorum di-
finétam cognitionem non impediatur aur rerarderur
d diftinéta contemplatione majorum aliorum quorum-
camque cognoicibilinm @ ficur neque potentiam divi-
nam elevamus , ciim eam extendimus ad productio-
nem , & confervationem , aur deftructionem etiam
minutiffimorum entium, quia hocexigic ratio primi
ac_fupremi entis, nec inde impediri aut retardari po-
telt dproductione vel conieevarione entium quorum-
liber aliorum nobilifimorun:. Similiter neque provi-
dentiz divinedetrahimus, cam afferimus Deumpro-
videre fingulis minucifiimis pro coram modulo, quia
inde ne minimim quidem poteft impediri vel ferar-
dari 4 {peciali providentia circa nobiliores fubftanrias
etiam fingillatim exercenda.

Resronsio IL

Deus cognolcit etiam omnia precerita. Eft de fide.

Prob. 1. €x Scri%)r. Nam 1. hec Apoftoli verba ad
Hebr. c.4. Non eff ulla ereatara invifibilis in confpe-
&l efus: omnia antem nuda & aperea funtocnlis ejus,
generalia funt, & generaliter accipienda; cimnulla
fit ratio ea reftringendi ; proindeque tam de praceri-
tis quam de prefentibus intelligi debent. 2. Dicitur
Pial.138. Ecces Domine, tucognovifti omnia, novif-
[fima @ antigna, hoc eft prererita, ErEcclefiafticic.39.
Opera omais carnis covam: ifloy & non oft quidquam
a fwi;'d.'rrem aboculis ejus: :‘zﬁ:m!a o) tﬁf{,‘:ff in facn-
lum refpicit 5 & nibil ¢ff mivabile in confpettn ejis.
Certé fiopera omnis carnis funtcoram Deo, fia fa-
culo ufque in fzculum refpicit, omnia five preeceri:
ta, five prafentia, five futura , femper & invariabi-
liger intuctur . Ec fi nihil mirabile efft in confpectn
ejus , certe qura nihil plané ignorat , aur ignorare
poteft ; admirario enin ignorantis eft. Hinc Deus
aliquando fingulis hominibus reddere poterit, & red-
detfecundim operaeorum. Hinc, uteodemloco pro-
fequitur Ecclefiatticus, non eft dicere: Quid eff hoc,
aut quid ¢ff iftud: omnia enim in tempore fio guaren-
tur 5 hoc eft ; 3 Deo ponderabuntur, & laude vel
vituperio , mercede vel pana digna afficiencur.

Prob. 2. Ratione, Nam Deus cognolcitomne co-
gnofcibile. Sed prererita funt cognotcibilia, ur doce-
mur experientia noftra. Ergo, &c. Praterea, Deusdi-
flincke cognoicit omnia prelentia, ut fuperiori Relpont.
demonftracum eft. Sed omne, quodfemel cognofcit,
femper & pro (emper eodem plané modo cognofcit.

D 2 Ergo




52 Tra&tatus I. de Deo Uno.

Ergo omnia, quealiguandafunt, diftinéé cognofeir,
m poftquam defierunr effe . Minor probatur ex
feientie divinz invariabilitare, qnam cleganter expri-
mit Si Augultinus lib, 11. de:Civ; c. x2. his verbis
Non q:wd ullo modo Dei [rientia varietnr, ut alind
¥t ¢o flants que nondums fant 5 alind que jam funt
lind que fuerunr. Nowenim wore noftraille, vel guod
wrnm efts profvicis ; vel quod prafens eff, afpicit;
vel quod prateritum eff, refpicit ; fed alio modo quo-
dam a noftrarum. cogitationwm confuetndine longe la-
erfa : ille quippe 5 won ex hoc in illuds co-
Gitatione mutata, [ed omniny incommurabiliter widet:
ita wtilla quidem, que temporaliter fiunt, @ futnra,
# s fints F prafentia, jam fint, & praterita ,
gam non finr: ipfevern hac omnia [Fabili ac (empirerna
pra{/’zr,‘ rehendat . o, nec aliter nunc 5 & aliter an-
diter poftea: quoniam son ficut noftra , ita s
cis quogae [cicntia trinm rempornnyy prafentis videli-
eers O prateriti, wel furwri, varietate mutatur : apud
quci nan eft immutatio', nec momenti obumbratio ,
Neque enim efus jutentio de cogitatione in cogitatio-
Bem rranfit 5 7 cujus incorporeo contuitn fimul ad-
fant contta gue nowir . Deus igitur ab mterno &
pro aernoe rcs omnes , aliquand T
commutabilicer vider prot :
ol nondum >, & pro polteriori
s effe, fi reipfa alignando definant effeg
ererita, fiene & furira cognofcit, quam

AR e ARSIV,
Jersem Deus cognofcat res omnes apfeluré [futuras,

"l'Otn . Abfolut¢ futurum dicirur illud omne ,
quod nondum eft , & aliquando eric . Dividi-
rur in peceffarinm & liberum. ?\kwﬁarium efl illud,
quod eric & caufa narutaliter & neceffatin pperante,
hoc eft, & caunfa, que in actn primo complera, ha
benlque omnia ad agendum prerequifita; non pores
rit non agere. Liberum eft slud 5 qued esir & caufa
agente £x pyoprin clectione, ac proinde acanfa, qua
pofitis omnibus ad agendum prarequifitis , poteric
agere vel non agere ex propria determinatione , &
1€ i_pl'a aget ; quia fe ipfa déterminabit ad agendum
potius quam non agendum' 5 aut ad agendum potits
ho¢, guam illud.

Nota 2. Futurum necefaripm duplex eft : unum
feilicer, quod erit & caufa neceffaria, naturaliver in-
tmpedibili, uc dies eraftinns; & alrernm, quod erit
a caufa neceffaria s nacuraliter impedibili , ur mors
fecurura ex tali motbo 5 qni tamen 3 perito medica
fanari poffer. Unde hoc futurum, quamvis: neceffa-
rium , dicitar contingens Jaté , quia fie eric & qui-
dem nécelario a canla fva non impedita, ur eriam
naturalicer poffet non effe, quia caunla ejus , quan-
tumvis neceffaria, poffer etiam ngruralicer impediri,
Hincabfoluté fururmm dividitur etiam in laté contin-
gens, & firicte contingens. Latécontingens eftillud

d cric dcaufa ad unum determinata, f(ednacuralis
rumpedibili. Swuické verd Con[irigms eftillud, quod
erit 4 caufa adkivé indifferente ad oppofita; & eft
adhpe duplex: unumnempe; quod penderafolo Deo,
qualia funt ea omnia que Deus folus ad exrra factu-
tus eft; & alinds quod non a folo Deo, fed etiam i
creatura rationali dependet 5 quales funt omnes actus
liberi voluntaris humana vel Angelicz, aliquanda eli-
ciendi, His prefuppofitis fic

R 29 pofistn I
b
{

Deus cogno
folo dependent.,

Prob. 1, exScript, Nam Eccl, cap, 23. dicitur: Do-

ing Leo 5 n:i’l."{'!].it;(ﬂ‘.‘- crearentur 5 emnia ﬁe’ﬁ:.’ zzgfz:'m R
ex S, Auguft. lib. 5. de Civ. cap. 9, ubi deDeo air:
mitabiliter omnia, qua futwra funr , &
#s¢f . 3. Ratione. Nam Den
no cognovit omnial

t omnia abfoluré farura, queeab co

abater-
(] C‘CC!'(‘{H, ac pmindu ab @ter-

10 COZnOVit €a omnia, que decrevit facerein tem-
pore. E‘rgo nihil ignorat corum , quz iple in tem-
pore facturus eft.

ReEsronsto IL

Deus cognofcit omnia abfolueé furura necefaria ,
five eriam laté contingenria fint, five non.

.Pro_é. Nam Deus pcrlbété_ cognofcit naruram, dotes,
energiam caufarum naturalium. Irem perfedté cogno-
fcit teriem & ordinem earum 5. climiple hunc ordinem
conflitueric, 8¢conftiturum conferver. Ergo perfedté
cognmci‘r omnes illatum caufarunyeffedtas furiros 3
cuim pcrre&_é cognolcar, quinam naturalirer impediri
poflinr, quinam vero non; &exiis, qui naturaliter
impediri poffunt, quinam fincreiplaimpediendi, qui-
nam veronon. Hzc enim ignorari non poflunt ab eo,
qui perfecté cognoleirnaturam, dotes, &cc. caufarum
naruralium, ur per (e manifeftumn cft.

Resraonwsio IIL

Deus perfecté cognofcit emnia abfoluré fururalibe-
ra & frick¢ contingentia, que abipfo fimul & acrea-
tura rationali dependent. Eft de fide.

Prob. 1. exScripr. Namdiciour Plal. 138, Zntellexi-
St cogitationes measde longe: femitammean, & fu-
niculums meum inveftigafti: O omnes vias meas pravi-
difti, Et Eccl. c.39. Operaomnis carnis coram illa,
& non ¢ff quiduam abjconditums ab oculis ejus. A fe-
eulo tifaue in feculum vefpicits @& nibil off mirabilein
confpettu ejus . Quibus verbis Ecclefiafticus Deo at-
tribuir claram & inrnitivam cognitionem operum om-
nis carnis 5 hoc eft ; omnium hominum non folim
prafentium, fed eviam praceritorum, & futurorum .
Et Danielis c.13. Dens aternes gui abfconditorum es

QHILOT 5 GUHE f/gf{ omnNiR 5 antequam fiant 5 i [cis
quoniam falfumoreftimonivm tnlerunt contra me. Qua
verba funt Sufanne, Deum alloquentis, ipfique ma-
nifefté atrribuentis certam cognitionem rernm om-
ninm fotorarum , & prafertim liberorum adtuum ,
feu bonarum & malarum actionum. Eodem pertinet
illud Davidis Pflal 138. Tw cognovifii omnia, novi
wa & anrigua. Que verba generalia funt, nee re-
ftrickionem patinntor.

Prob.2. ex predictionibus diviniss Nam Deus quam-
plurima per hriftum &Prophqt:{s e\:iqm minqratim
prenunciavit, qua poﬁcit t.:xac"uﬂsz_: impleta funt ,
quamyis eorumeventus i libera hominum derermina.
tione dependerer . Ergo quamplurima ab hominum li-
bera determinatione dependentia, ac proinde quam-
plurima libera abfoluré futura prefcivic. Non enim
prenunciavic, nifi que prafeivir ; nec diftin&tiffime
prenunciavity nifi que diftinétiflimé prafcivic. Nec
dic Deum conje@uraliter rantim pranunciafle, &ita
conjecturalicer tantum prefeiviffe. Deum enim conje-
cruraliter rantim prenunciare, & ira prenunciando
falli & fallere poffe, evidenter repugnat; alioquiDeus
non ¢eft ens, quonihil melius cffe & cogitari poteft.
Przterea, tot tamminuratim pranunciata, & ramen
exactiflimé impleta, quamvis non fine plurimis plu-
rimorum: hominum actibus liberis impleri potuerint,
conjeCturaliter rantim prenunciari non potuifie ,
cordatus quifque faciléagnofcer. Ergo Deus omnia
libera: abfolur¢ futura prefeic . Nam fi aliqua pre-
fcire negari non poteft , prefcire omnia conceden-
dus ¢ft ; cim nen fic potior ratio pro unis, quam
pro aliis; neque ex parte iplorum liberorum abfoluré
fururorum; fant enim ommnia @qualiter fcibilia™ ne-
que ex parte Dei; nam deintellectu divino di inon
poteft, quodad ror, & non plura, valeat przviden-
da; alioqui non eft illimitatus in genere intelligen-
tis. Ergo, &,

Prob, 3. argumento theologico. SiDeus non pre-
feir certo & infallibiliterlibera abfoluté furura, nonelt
Deus. Conf. manifefflam implicarcontradictionem. Er-
go , &c. Prob.leq.maj. Quia alioqui non poreft certd
& infallibiliter pranunciare liberaabfoluté futura, ut
patet ex terminis. Atqui poffe cerro & infallibiliter

prapunciare libera abfolurc furura , eft divinitatis ,
urica




Difputatio V. Articulus IV.

aut ita loquar , prErogativa » ita ut qui non poreft ,
non fit Deus, & qui poteft, it Deus. Ergo, &c. 1"705.
min. ex lfaiz c.41. ubi per Propheram fic loquitur
Deus iple : Accedant 5 & muncient nobis 5 quecumyne
wentnra (Wit . quaventsra funt 5 indicare nobis. An-
wnnciate que ventura funt in futwrum 5 O feiemwus
quin dii ¢ffis wos. Quibus verbis Deus petit 4 falfis
Gentilium Numinibus, 1.ut certd & infallibiliter pra-
nuncient futura : nam dzmones conjecturaliter pre-
nunciare poffuat & prznuncianc furura. 2. Ut pree-
puncient, non aliqua ranttim, fed omnia futura, ac
proinde ur prenuncient etiam & potiffimimea, qux
libere futura fune . Nam eriam homines ipfi aliqua ,
quzz nimirtin neceffario & inimpedibiliter futura {unt,
certd & infallibiliter prenunciant. Ergo Deus verbis
landatis certam & infallibilem liberorum abfolucé fu-
turorum vaticinationem affignat , tanquam certifli-
mum divinitatis indicium & pr:\:rogativam, ficut i
Gentilium numina libera abfoluté furura certd & in-
fallibiliter varicinari poffent , hoc iplo veri effe dii
probarentur; & quia non poflunc; hoc iplo falfiratis
convincuntur. Ergo, &e.

Recké igitur S. Anguftinuslib.s.de Civ.c.9. contra
Ciceronem difpurans, ait : Confireri effe Denm, &
negare prefcium futarorum, apertiffima infania eft .
Quua feilicechoc eft, fimul conficert & negare Deum,
negando divinitatis prrogativam, finequanon eft,
necefle poteft divinitas. Unde contra eundem S.Do-
¢tor fub finem capitis ficargumentatur: Aut Deum effe
negat . .. aut [t ¢ffeconfitetur Dewms quem negar prafcium
Jurgrovum , etiam fic dicit nibil alind , quam quod ille
dixit infipiens in' corde fuo, Non eft Devs. Qui enim
noneff prafeins omninm. futurorum, nomeffntique Deur.
Porro obfervat hic S, Doétor, Ciceronem, quamvis
ethnicum hominem, hoc vidifie, idedque in libris de
Natura Deorum, non in propria, ne le€torum offen-
fionem incurreree, fed in alterius perfona contra di-
vinitatem difputafie, & nullam effedivinant satutam
oftendere ; molicum efle. Aded claré in idea divini-
tatis elucer viscertd & infallibiliter prafciendi & pra-
nunciandi omniaetiam libera ablolute futura. Meritd
igitur cam S.Doctore hie nosur confitemnr fummarm
¢ verum Deum, ita voluntatew J/!:mmum{lmc parfﬂm
tems CF pmﬁ'ie)ﬂ:}im efus c‘orzﬁt:mur.

Obj. 1. Libera abfoluté futura non habent determi-
natam veritatem: non enim funtdeterminara ad efle,
quia non habent caufam determinatam. Sed quod non
habet determinatam veritatem, non poteft cognolci.
Ergo , &c. R. n.maj. Nam libera abloluré furura
nondum quidem determinata {unt ad effes fed deter-
minabuntur. Similiter caufa illorom nondum eft ad
agendum deterinata, fed fe ipfa determinabir. Un-
de decerminaré verum ¢ft dicere: Talis canfa fe ipl’a
determinabit ad talem adtum, & hinc ralis actus habe-
bit effe pra talt tempore . Qnod eft actmn liberum
abioluré fururum habere determinatam verivarem, ac
proinde veram cognolcibilitatem faltem relaré adin-
tellectum divinum, quem, urpoté in fupremo gradu
intelligentis confticutum 5 nulla veritas determinata
fugere poreft. s

Obj.z. Si Dens prefcit libera abfoluté furura, vel
ca Pm-{'ci( quia futura funt, vel non. Itemvel ea prae-
{cit neceffario, vel contingenter tantim . R. ad 1.
libera abfolute futura non efle futura, quia 2@ Deo
prafcinntur futura; fed écop[r:‘.prm'ciri futura, quia
futura fune. Hic autem to quia non fignificacalignam
objecti caufalitatem, fe':l meram tllius i efle veri pree-
fuppofiionem , quatentis Deus non p_m:fcir rem ali-
quam effe futuram 5 quia prafciendo 'mcit itlam effe
futuram 3 fed qui:: a]iund_c verum eft _1!!:1m effe furu-
ram, &ita prafcicntia divina fupponit fururitionem
rei imefle veri, ut ipfa fivin effe rei. Unde prafcien-
tia ret fururz nen dependet ab cjus fururitione , fed
folim connexa eft cum illa , ut logicé in effe veri
priore, quatenés & ratione prius elt, verum effe ,
rem cffe tuturam , quam prafciatur 4 Deo'; & hoc
ipfn quod vernm eft rem effe fururam, non poteftnon
prafciri a Deo certd & infallibilicer,

Simonner Theol, T om. L.

53

R. ad2. Deamlibera abfoluté furura prafcire necef-
farid, non abfolucc, fed ex hypothefi, quddfunt ab-
foluré furura; quatenus ita prafcit effe futura, utnon
prefciret, {i non effent furara, & ita funtfurava, ut
poffent noneffe furura, cimfine furura contingenter
& libere. Ar ubire ipfafurara funt, non poffunt non
prafeiri ab co, quem nulla veritas lacere poteft, pro-
prer infinitam ejus 1n intelligendo vim & amplirudi-
nem , que omnia omnino icibilia complecticur, &
complectendo contemplarur.

Dices. Ergo daturin Deo fcientia contingens. Diff.
Dacurin Deo ferentia contingens contingentiaimpu-
tabili objeéto, cnjus eft fcientia, C.Contingens con-
tingentia impueabili intellectui divino , N. Nam in
Deo prelcientiarei future non eft contingenseo fen-
fu, qudd, criam fuppofita rei futuritione, poffit in-
t!,‘Uchjttl? divinus eam prefcire, vel non pl‘x:(circ; in-
tellectus enim divinus ex propria perfectione fummé
determinatus cft ad intelligendum omne verum 5 fed
folum contingens eft hoc alio fenfu, quod, quiares
futura fic' eft turura, ur poffet non effe futura, fic
Deo ab aterno ut futura praefeicur , quia re ipfa fu-
tura eft, ucfi non effec futara , aliter 2 Deo prafci-
retut , nempe ut non futura. Quod magnam dicit
imperfeétionem in objecto , quod prafcitur ur futu-
rum, & ex fe indifferens eft ad exiftendum, vel non
exiftendum; maximam vero perfectionem in intelle-
ctu divino, quem falli, & res alirer, quamfunt, re-
prafentare, ablolut¢ repugnar.

Dices. Ergo Deus poteft carerealiqua perfectione,
quam haber nunc. Nam fi res non effet futura, Deus
non haberer futuritionis illius prefcientiam , quam
nunc habet. R, n.inftanc. Namfi res eft futura, ab-
folute impofiibile ¢ft, Deum non prafcire futuritio-
nem ejus- Ad prob. ‘R. In hac hypothefi Dens non
prafcirer quidem rem effc futuram, acnon ided dici
poreft, ‘poffe carere aliqua perfectione, quam nunc
babet , quia in hac ‘hypothefi prafcientia rei ue fu-
ture, non effer perfectio , fed imperfeétio magna ;
effer erim error. Exeo autem, quod non poflic Deus
carere actu aliquo prafcientiz , nifi eo cafu 5 quo
actus ille effer wnpetfectio, & adtus falius, conclu-
di rantim poteft, quod fic incapax omnis imperfe-
ctionis & erroris,

Diges. Saltem Deus nunchaber aliquem actum pra-
fcienti 5 quem pofler non habere. K. dift. Quem
polict non havere fimpliciter, & quoad entitatem
N. Quen: poffer non babere fecundnm quid, C. Ita-
que Deus actum v. g. quo nunc prafcit peccatum
Antichritti effe faturum, non potcit non habere fim-
plicites ; feu quoad entitatem, quia hujus actus en-
tias eft iplamer jubftantia intellectus divini: ar po-
teft illum non habere fecundiim quid, quarcnus in-
tellectus divinus fic fe ipfo eft perceptio peccariut
faruri, quia re ipfa furnrum eft, ut non effer perce-
prio peceari ut fururi , fi non cifer futurum, Novs.
In Deo perceptio peccati Antichrifti ur furari, eft
ceiam in reéto intellectus divinus, non fimplieiter,
fed cum addito, quodelt purus fatus, nempeintel-
leétus divinus fe iplo vitaliter tendens fic in pecca-
tum Antichn

ti.

At inguies. Ergo Deus mutari poteft. R. N. Nam
abloluté implicar intellecbum divinum non folim ab
una entitate ad aliam’, aut 4 non entitate ad entica-
tem, fedetiam abunoftaru adalium, aut dnon ftacu
ad ftatum tranfice. Intellectis enim divinusab aterno
& pro zrerno uno & eodem actu invariabiliter inrel-
ligu omne in:clligibilc, & quidem omnimodo, quoe
fine imperfectione intelligi poteft: vel, fivis, intel-
lectus divinus ab @rerno & pro @terno cft fe ipfo in-
variabiliter perceptio omnis intelligibilis omni modo,
qui mtelle¢tumiafinicé perfectum non dedecer. Non
poteft igitur non femper & pro femper habereeun-
dem ftatum, & maodum fe-habendi. }:1'80 PL‘OISI‘I.S in-
variabilis eft, & incapax omnis murtationis : cum om-
nis mutatio fita fic eflencialiter in aliquo moru feu
tranfitu ab uno ad aliud.

Obj. 3.91 Deys prafciret libera ablolucé futura, cffent
3 liberé




54 Traétatus I. De Deo Uno.

¢ futura, & non effent . Effent, ut I’u.ppm‘zirm',
on effent , quia prafcientia diviva, ncpotc ablo-
infallibilis, neceffiratem illis imponerer aliquan-
do exiftendi. Conl. implicar. Ergo , &¢. R. n. [eq.
maj. Illa enim libzra abloluté furura , qua pr.'a:{ciu:f—
tut & Deo, tam funt furura libecé , quam {1 a Deo
non prafcirentur. Ratio eft, quia prafcientia divina
nec in fururitionem , oec in modum fururitionis re-
rum , quas praicit Deus,” ullatentis influit: cumenim
tes, quasDeus przicit, non fint fururz, quia Deus
eas preicir effe faruras, fed ¢ contraDeus eas effe fir-
wuras praiciar , quia funt furure ; fimiliver cim res
ille, quas prefcit Deus, -noa finr tali modo, necel-
{arid [eilicer vel liberé futurz, quia Deus prafcitcas
rali modo fuzuras efle, fed écontra Deus eas tali mo-
do fururas effe prafciat, quia tali mado futura funt,
prmfcipnti:i divina przfupponit & futuririonem & mo-
dum futuritionis rerwm quas Dens prefcit , & ia
nec fururitio , nec modus fururitionis rerum , quas
Dens prefeir, ullatentisdependere A przfcientia divi-
na poteft, velur a canfa. Nam implicar caufam cffe-
Stym faum prefupponere.

Nota. Prafcienta divina eftadtus Deo immanens,
mere {pecularivus, pibil ad extra five immediaté fi-
vemediaté operans, quointellectus divinus puré con-
templarur objectum fibiexhibitum, & quale fibi exhi-
berur. Unde pralfcientia divina (e haberadinftar {pe-
culi reprafentantis ¢a que fibi objiciunur , & ¢
pi;mn‘:_m_mdu » quo Dl:jiciunrur 5 n!_|||oqu<_'- P.’!do in-
fluentis 10 ¢a que reprelenrar; & prefcienta divina
non magis nocet liberrati furyrorum, que prafciun-
tura Deo, quam fpecnlum, hominisanteipium ftan-
tismorus reprefenrando, nocer corum libertati. Spe-
culum antemnonimpedir liberratem motunm, quos
reprefentat , quia illos fupponic , nec ullatenis in
illos influir. Similiter pricientia divina, fupponens
uturiionem rerum, nec ullatends in eam infAuens,
neque iﬂ:.i‘cdit > Beque impedire poreft cjus liberta-
mo verdeft mviétiflimum 1llius argumentum,
Ciim enim Deus non folim prefeiac fururitionem
Ferym; led criam modum- hujus furaricionis , & ita
res, que liberé fient 3 crearura rationali , prafciac
efle liberé fururas , ram necefle eft, ur res illznon
foliim fanr, fed eriam liberé fant aliquando , quam
impafiibile et Detm falli, prefciendo illas non fo-
Im fucuras, fed eriam liberé fururas aliquando. Ira
docer Sanctus Auguflinus lib. 5. de Civ. cap.9. Fo-
luntates noffre , IDQUIT o Ffantum -valent , :;.‘,-m;:;zm
Deus easvalere voluit, argne. prefciviz: & jdeo quid-

| valen e valents & [ixmd f::ffm’rc Sunt
#rd funt s guig palitnras , arque

factnr cufus prefrientia falli non
poteff.
Dices, Si Deus praleit v, g, peccatum Antichrithi

fururum, Antichriftus non porerivnon peccare, Ergo
neceffarid peccabit. Eigo pre(cienria divinaimponic
neceffitatem rebus pravif n. feq. ant. Probab
Si° Antichriftus poterit hon peccare, vel poreric non
peccare in fenfly compofito prefcientiz de peccato ,
vel in fenfu divilo, qui fitin ejuspoteftare, Neutrum
dici poteft. Non primum. Alioqui Antichriftus pos
ECrit ‘:Ol?'lpﬂn(“!'f‘ TTCE_:!"'.C‘I!L'H'! P{,‘CC'J{'I cum }31';E:ifi(fn[iﬂ
le peceato , & ita facere , ur Deus prafciverit tan-
quem fururum, quod non fait furnium, hoc eft, ur
Deus preiciendo crraveric . Quod repugnar . Non
criam fecundum . MNain Aorichnftus non poretic tol-
lere aur mutare prefeientiam de fuo pc(:cfuo_ Ergo,
¢, R, p,min. Erdico quad Antichriftus potericnon
peceare n fenfu divilo prefcientiz de peccato 5 8¢
quod (enfus jlle divifus eric in cjus poreftare . Non
quia poterittolliere, aur murare prelcientiam de pec-
cato: hocentm implicar 3 ciim intellectus divinus fit
efientializer invarigbilis, & non poflitnon habere ab
ELeIno & Ppro @rerng agtum aliquem, hacipfo.quod
fuppanitur illum aliquando. habere : fed quia indire-
ke poreritimpedite, ne unquam fuerit illa-prafcien-
t!a, (eiplum determinando ad non peccandum. Nam
finon pecearer, nunquam verum fuiffer iplum pecca-

1065

turum, fed ¢ contra femper verum fuiffer ipfum non
peccaturum, & itanunquam 3 Deo pravifus fuiffer,
ut peccaturus fed é contra chprr a Deo prafcitus
fuiffer, urnonpeccacurus, Ergo fe ipfum dererminan-
do ad non peccandum, indire¢te .impediter , ne un-
quam fuiffer prefcientia de fuo peccaro. Ergo poteft
indirecté illam impedire, neunquam fuerir, fiedam
ex illius hypothefi poteft fe ipfuin determinare ad non
peccandum. Quodautem hoc poffic, patetex eo quad
prefcientia, criam l’uppoﬁm exiftere, nihil plang im-
mutet inobjecto, de quo aliquid prefcitur. Unde An-
richrifftus etiam in fenlu compofito prefcientiz defuo
peccato, tam poterit fe ipfum dererminare ad peccan-
dum, vel non peccandum, quam fiwihil de iplo 3
Deo prelciretur.

Dices. Inhoc enthimemate: Deus prafcit Anrichri.
ftum effe peccarurum : ergo Antichriftus peccarurus
elt: confequentia neceflaria eft. Nam confequens ita
connexum el cumantecedente, ugveritatem antece-
dentis ftare cum falficate confcqucnrjs, abfolute repu-
gnet. Ergo in hocenthimemate confequens neceffa-
rium eft , proindeque Antichriftus non poterit non
peccare, fi Deus prelcit eum effe peccaturum. R.n,
confeg. Alind enim eft veriratem confequentis infe-
parabilirer connexam cfle cum veritate antecedentis ,
& aliud conlequens effe neceflarium. Nam, non ob-
ftante hac connexionc, fianrecedens contingenseft,
ut accidir in allato enthimemate, confequensnon po-
teft non effe contingens. Sicur ergo Deus contingen-
ter pralcir Antichriftum peccarurum effe; nonenim
Deus independenter ab omni bypothefi praefcic Anti-
chriffum effe peccaturum; ita Antichriftus contingen-
ter peccaturus cft , & conringenter pecearurus cft ,
quia liberé peccaturus eft .

Preterea, cum confequens non fit, quia antece-
dens eft , fed ¢ contra antecedens fit , quia confe-
quens eft , confequens nullam neceffitatem fumere
poteft ab antecedente, fed & contra antecedensnecel-
fitatem, fi quam habet, fumit 3 confequente. Etve-
16 Deus non neceffario preefcit Antichriftum effe pec-
caturum, nifiexhypothefi, quadd Ancichriftus reipfa
peccararus eft . Unde in allaro emhimemal._c conle-
quens nullam haber neceflicatem, nifi 3 fe ipfo , fi-
ve ab exercitio propria: liberratis, & ita vel nullam,
vel non nifi confequentem neceflitatem haber , qua-
rentis ex hypothefi quod Antichriftus fic peccarurus,
non poteft non effe peccaturus , quia implicat eun-
dem pro eodem rempore fimul effe peccaturum &
non peccaruram.

Denique do inftantiam. Si Dens prafcic Antichri-
flum liberé peccarurum effe;, liberé peccaturus eft, Alio-
qui falfaeffe poffer pra(cientiadivina. Acqui Deus prae-
{cit Antichriftum hiberé peccaturum effe, Deus enim
non foldm prelcit actus fututitionent, fed etiam ejus
modum , & fides docer Antichriftum liberé peccatu-
rum effe. Ergo Antichriftus liberé peccaturuseft. In
hoc l'y":iogi.'rnto confequentia neceffaria e, & confe-
guens ira connexum eflt cum antecedente 5 ut non
}';uﬁ]t non effe verum, {uppofita vc_rimt(:= anteceden-
tis. Unde apparer, non modo prafcientiam divinam
non officere liberrari actus ADeo prafciri, fedécon-
tra ex prafcientia illa per confequentiam neceffariam
actus 4 Deo prafcici libertareminfersi, &citapralcien-
tiam divinam non efle impedimentum, fed 1nvictiffi-
mum argumentum libertatis atuum creaturxrationa-
lis aDeo pralciorum. Unde confidentercums. Au-
cufline loco citato, liberorum omp%um abfoluté fu-
turorum prefcientiam in Deo agnofcimus. Nectime-
wmus e ideo voluntate mon faciamus, quod wvoluntate
facimusy quia idnos fatturosille prefvivits cujuspre
atia falli non poteflf.

Queres1. urrum Deus cognofcat non entia , hoc
c{i?TmlmﬂihiEm & entiarationis, qua habent rantlim
effe objective in intcliectu creato,

R. affirmativé, Nam Deus perfeété comprehenidic
intelle¢tum creatum, Ergo Deus perfedté cognofeit
cogitationes omnes » quas habet , vel habere potelt
i cctus crearus . Ergo Deus perfecte cclgrl_mcit

4 objecta




Difputatio V. Articulus L 55

objecta cogirationum ouinium , quas habet, vel ha-
bete poteft incellectus creatus. Sed 1ptcl!e&Lls crearas
fingere potelt, & {epc fingic, reprzfentando fibi mul-
ta ut encia, qua tamen nec {unt, nec c_[fc po{Tth ’

ueque proinde non ppﬂ“u_n[ »alu’er exiftere , quam
ob';cc}iv& & rcprmicmauvcm mtcllc\c‘m. Ergc? Deus
impofiibilia 8¢ entia rationis petfed cognoaicit, nec
idcired dici poreft facere entia rarionis . Aliud enim
eft repraefentare per modum exiftentis , id quod nec
exiftic , nec poteft exiftere , uc facit intellectus crea-
tus, qui idcircorecté dicicur facere entia rationis; &
alind cognofcere actum reprazfentantem per modum
exiftentis, aliquid , quod nec et , nec po:cﬁ_ci_fc 5
ut facie intelletus divinus, qui proinde non facic ,
fed folim cognolcit entia rationis. :

Ouzres 2. utrim Deus cognolcat omnia mala. R.
affirmativé. Nam 1. cognofcic omnia mala culpe :
punic enim omnia, & tamen omnia punirenon pol-
fet, nifi omnia cognolceret. 2. Cognpfc;mmnm ma=
la peenee ¢ infligic eni}n omnia , ur_z_pl"c te&atur in
pluribus Scriprurz locis . 3. Cognofcit omnia mala
pature. Mala enim nature {unt monfira. Arqui om-
nia monfira cognofcuntur @ Deo : omnia enim pro-
ducuntur a Deo; ciim fint entia realia. Ergo, &c.

AL AT LA A AL LTS A T AEAPAPATATSACATATATAL
O1FPE ST IO IIL

De medio cognitionis divine circa ipfum Denm s
poffibilia » O res omnes aliquando
exiffentes.

BROET-C WL Sead
Usratm Deus videat fe ipfum in aliguo medio.

Resronsio L

DEus non videt fe ipfum per fpeciem impref-
fam.

Prob. Nam fi Deus videret fe ipfum per {peciem
impreffam ; . daretur 1n Deo compofitiorealis exin-
telleétu divino & fpecie illa: quod repugnar fummaz
fimplicitati divinz . 2. IntelleCtus divinus ad intelli-
gendum compleretur per aliquid fibi realiter fuperad-
ditum : quod repugnat fumma cjus perfectiont. 3.
Daretur accidens perfeété & adequatd repralentati-
vum divinitatis, 8¢ quod proinde effer fimpliciter in-
finitum in repr::fcntando : quod repughat creaturx.
4. Deus dependerer dependentia propri¢ dictaab ente
€reato: quodrepugnat enti a fe, & primo resumom-
nium principio, &c.

Prezterca, fublara omni pr‘cic i'mprcffa, Deus ha-
ber quidquid requiritur, ut feiplom perfedtiffimeé &
comprehenﬁvé intelligat. Nam 1. intellectus divinus
ex fe fumme completus & determinatus cftad incel-
ligendum ; unde nen indiger aliquo, a4 quoadintel-
ligendum compleatut & dererminerur. z. Effentia di-
vina eft fummé intelligibilis , unde non indiger ali-
quo » per quod intelligibilis fiac. 3. Eadem effentia
divina cft perfectifiime praeflens intellectui divino per
identitatem perfectiffimam ; unde non indigetaliquo,
per quod cum intelleétu divino conjungatur . Ergo
fnblara omni {pecieimpreffa, Deusfe ipfum perfects-
fimé & comprehenfivé intelligic. Vide Relp.6.art.1,
Queft. 1. ubt demonftratumelt Deum nihil plané in-
telligere dependenter a fpecie impreffa ; aut motive
quovis propri¢ dicto.

Resrponsio IL

Deus ad perfetam 8 comprehenfivam fui cogni-
tionem non indiger medio, in quo ratione prifs co-
gnito fe ipfum cognofcat : im0 ne¢ tale medium co-
gnitionis {uk habere poteft.

Prob.1. pars. Nam 1. Deum, adfe ipfum perfecdté
& comprehenfivé cognofcendum, indigere aliquo alio
a {e, manitelt¢ repugnat rationi Entis, quo nihil me-
lius cfle vel cogitari poreft, & quod proinde omnis
indigentia dedecer. 2. llind medium , quo Deus in- _

Simonnet T beol. T oms: 1.

digerer, vel indigerer alio medio, in quo ratione prits
coguito ipfum cogpolceretur, velnonindigerer. Neu-
trum dicipoteft. Non primum. Alioqui admittendus
eft proceffus in infinitum in mediis cognofcendi: quod
eft abfurdum. Non fecundam. Nam i medium illud
per fe immediaré cognofei pofler, & cognofceretur,
a fortiori effentia divina poreft per fe immediaré co-
gnofci, & per feimmediaté cognolcitur abintelleétu
divino, cuiperfectits conjuncta eft, quam efiec me-
dinm illud s in quo perfe 1mmediaté cognito cogno-
fcererur, & infuper nec minus intelligibilis, minufve
intellectui divino proportionata dici poteft.

Prob, 2. pars. Nam medium, in quoratione prids
cognito Deus fe ipfum perfecté & comprehenfivé
cognofceret , aut effer aliquid perfectus , quam ef-
fentia divina , aut aliquid xqut perfectum , aut ali-
quid minns perfetum. Nihil horumdici poteft. Non
primum, autfecundum. Densenim eft Ens fummum.
Summum autem nec fuperati , nec zquari poreft .
Non tertium . Non enim fine manifefta abfurditate
dici poteft, quod aliquid minds perfeCtum, ratione
prits cognitum ,(pofﬂr effe ratio perfecté & com-
prchcnﬁy(‘: cognofcendialiud perfectius. Sic v.g. fal-
50 & abfurdé diceretur, ternarium cognirum effera-
tionem perfecté cognofcendi fenarinm , animal co-
gnitum effe rationem perfeété cognofcendi bominem,
&c. Er verd objedtum aliq\uad, ut cognitum, cae-
nas poreft effe ratio perfecté cognofcendialiud, qua-
tenus in eo cognito clucere poffunt omnes perfe-
Ctiones alterius. At in mintis perfecto , quantumvis
precognito, perfectiones omnes alterius perfectioris
clucere repugnat. Nam in eo neque formaliter , ne-
que eminenter, nequezquivalenter conrinentur oni
nes. Supereft igitur , ur dicamus Deum fe ipfum in
feiplo, hoc eft , fe ipfum per fe immediaté , & ab-
fque ullo medio perfectd & comprehenfivé cogno-
{cere.

Dices. Creaturae, utrarione prids perfecte cognitz,
poffunt effe ratio cognolcendi idomne, ad quod ha-
bent habitudinem tranfcendenralem : nen enim pof-
funt cognofci perfecte , quin cognofcantur perfecté
earum habitudines; nec perfeéké cognofei poffunt ea-
rum . habirudines, quin diftincté cognofcantur termi-
ni habitudinum illarum. Arqui creature omnes habent
habitudinem ' tranicendentalem ad Deum , ut primum
principium , ideam objectivam , finem uleimum re-
um omninm, & conrinentem excellenter omninm
entium perfectiones. Ergo creatura, ut ratione pritis
perfecté cognitx , poflunt effe ratio cognofcendi
Denm, ut primum principium , ideam objetivam,
&¢. Sed Deus perfectiffimé comprehendit creariiras
omnes. Ergo poflunt effe & func Dee ratio cogno-
fcendi fe ipfum, ut primum principium, ideam ob-
jectivam, &e.

Re1. Inftantiam hanc non effead rem. Nam, quod
nobis fufficic, folum hie volumus Deum nec habere ,
nec pofle habere extra fe medium, inquo, unrratione
pritis quantumvis perfecté cognito, fc ipfum petfes
¢k & comprehenfivé cognofcar. Quod autem Deus
non poffic faltem perfecté 8 comprehenfivé cogno-
fcere fe iplam in creaturis , etiam ut rarione prius
ab ipfo pertectiffimé comprehenfis, patet ex o, quod
creature non habeant habitudinem tranfcendentalem
ad omnes perfecHones divinas , fed ad aliquas tan-
tiim. R.2. Deum eodem indivifibilicer adn fe ipfum
comprehenfivé cognofcere, in fe ipfo comprehenfi-
vécogniro perfectiflime cognolcere creataras omnes,
S&comnes earum habitudines, & inearam habitudini-
bus perfedtiflime cognitis fe iplum cognofcere ut pri-
mum principium, ideam objeétivam, &c. ut docent
Recentiores nonnulli , nec videtur efieinconveniens.
Non enim inde fequitur, quod Deus habear cognitio-
nes {ui inadequatas & precifivas. Quiain Deo co-
gnirio, qua {eipfum cognofcit in crearuris ue primum
principium , ideam objectivam , &c. eft cadem illa
cognitio, quaomnes {uas perfectiones fimul cogno-
feic , & fe ipfum perfedtiffimé comprehendit , ut
pater ¢x didlis, Quid , fi quis maller dicere Deum

Ir = cogno-

e e




	Seite 48
	Art. 1. Utrùm Deus se ipsum cognascat & comprehendat.
	Resp. 1. Deus se ipsum cognoscit.
	Seite 48

	Resp. 2. De se ipsum cognoscit cognitione perfectè comprehensiva.
	Seite 48


	Art. 2. Utrùm Deus cognoscat possibilia cognitione propria.
	Resp. 1. Deus cognoscit possibilia.
	Seite 48
	Seite 49
	Seite 50

	Resp. 2. Deus cogniscit possibilia cognitione propria.
	Seite 50


	Art. 3. Utrùm Deus cognoscat præsentia, & præterita.
	Resp. 1. Deus præsentia omnia cogniscit.
	Seite 51

	Resp. 2. Deus cogniscit etiam omnia præterita.
	Seite 51
	Seite 52


	Art. 4. Utrùm Deus cognoscat res omnes absolutè futuras.
	Seite 52
	Resp. 1. Deus cognoscit omnia absolutè futura, quæ ab eo solo dependent.
	Seite 52

	Resp. 2. Deus cognoscit omnia absolutè futura, quæ ab eo solo dependent.
	Seite 52

	Resp. 3. Deus perfectè cognoscit omnia absolutè futura libera, & strictè contingentia, quæ ab ipso simul, & à creatura rationali dependent.
	Seite 52
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55



