UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Rev. Patr. Joannis Laurentii Berti, Ord. Eremit. S.
Augustini, Theologia Historico-Dogmatico-Scholastica,
Seu Libri, De Theologicis Disciplinis

Berti, Giovanni Lorenzo

Monachii [u.a.], 1749

Caput IV. Explicantur Scripturee loca, quibus ad veritatem oppugnandam
abutuntur Sectarii.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83665

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83665

14:

Frobasur 3,

Liber Vicefimus

6 veram eft pee illum dirigi folam mens-
tem perfecte credentium. Itague uc
credat, poftquam certis indiciis veram
Feclefiam detexit, debet fe imbuendum
ac dirigendum illius auoritati commit-
tere. Paucis hzc omnia compledar :
Privatus fpiritus humanus eft, fallax,
errori obnoxius multiloquax, non com-
munis, non fibi conftans, {ed morta-
fium opinioni fe attemperans, varius,
levis, diffenfionis pleniflimus; ideoque
non ad componendas controverfias con-
ducit, fed ad magis ciendas; atque imn-
plicandas. v :
Infuper fapienter fcriptum 4 Bafilio
Epift. ad Neoczfarienfes, Oportet, ut
eademn fint anzmz tudufivia praditiy, &
quii alienas [Criptuvas judicatuvus q/i?,’ &’
gui illas confcrip/it : idque S. Doétor
probat, quoniam nec (,_1{: agrorum cul-
tura poteft judicare quinunquam exer-
cuit munus agricole, nec de r}_rt'lnms,
notisque tmuficis, qui mathematicis non
fuic imbutus. Scripture ergo afflante
Divino Spiritu editz, nonnifi Spiritus
fan@i difufo lumine poflunc intelligi.
Forte id non denegabunt heretici, fed
quomodo nobis perfuadeant privatum
fpiritum effe Spirirum fanttum ? Hoc
etiam Pfeudoprophetz audadter preli-
munt. Oportet ergo, demonflrent f&
non efle Pleudoprophetas, ut privatum
ipforum (piricam comprobemus : quod
nunquam propriz perfuafionis teftimo-
nio poterunt demonftrare.  Hinc Pe.
trus 2. Epift. 1. 20. ex quo Prophete
locuti fuerint Spiritu fancto infpirati,
infert propheticam (cripturam non efle
privato ingenio exponendam. Omnis
prop!;etiaﬁ'rzpmme, Inquity propria 1n-
zerpretatione won fit , monetque co loci
2 Pleudoprophetis cavendum. In hoc
Petri teltimonio ea verba Prophetia fovi-
pture fignificant feriptorum propheti-
corum , {eu verbi Divini expofitionem,
ut ad Ro. x11. 7. prima ad Corin-
“thios x111. 8. 1. Ad Theffalon. v. 20.
nec videtur proprie per Propbetiam
Sferipture ipfam {tripruram propheti-
cam, non [cripturs exolicationem figni-
ficari, utin hunc locum obfervat Eftius ;
nec vocabulo Enadesws, quamvis ina

tertins. Cap, I11.

terdum alia fignificentury melius & in
facris literis frequentius aliud demons
firatur, quam interpretatio & expoficios
Itaque allati teftimonii {enfus eft, Seria
ptare facre explicatio {n*opw’a inuters
pretatione, five private dolvina £ aua
feritate son fit : ut inquiunt Eftiusy
& Tirinus in hunc locum, Bacchinus
Epilt. 2. num. 4. Quod etfi Prophetiam
JSevipture intelligamus eandam feriprus
ram propheticam, fenfus eric nullam
{cripturam exponendam effe privato in
genio; quifenfus confluet in precedens
tem. Non f{unt ergo Scriptura privato
fenfu interpretandee ; {fed exponend® eo
fpiritu 5 quo feriptae funt, {pititu nems
pe Divino, quem Chriftus promifit Eca
clefize.

Denique heretici fuorum teftimonio
poffunt revinci. Henricus enim VIIL
Anglorum Rex anno 1§40, decrevit ne-
minem preter Ecclefiz Doltores pofle
Scripturas interpretari, inhibuitque po«
pulo ne illas exponere, aut ex illis ras
tiocinationes inferre auderer. Videas
tur Bofluer in Hiff. Variat. libs viiie
num. 64. Zwinglius ad refellendos
Anabaptiftas lib. 1. de Baptifimo p. 72,
demonitrat non ad illos, fed ad Eccle.
fiam fpetare fezipturaram expofitionem
Idem fcribic Bucerus in Rat. can, exam.
pag. 223. Cur demum heretici ad cons
troverfias dirimendas non {emel Syno-
dos coegerunt, fi unusquisque 4 pros
prio, privatoque fpiritu debet dirigi 2
Refpondere nequeunt ad Synodum cona
venire ad {tatuendam Ecclefiafticam di-
{ciplinam, non ad dogmara definienda
nam Synodus Jenenlis habita faic ad-
verfus Zwinglianos, Dordrectana cone
tra Arminianos, Carentonenfis conura
Calvinianos : & in fingulis Novatorum
conventibus attum de Euchatiflia, de
Baptifino, de Juftificatione, ceterisque
graflantibus controveriiis.  Quid etiam
definiunt, nifi fidei dogmata, tot Con=
fefliones‘ab hereticis divulgatz ? Ipf
ergo velint, nolint, preeter Scripturam,
& privati fpiritus perfuafionem cogun-
tur vivam Judicem adire, quem nullibi
invenient, nifi in vifibili, & Apoltolica
Ecclefia.

269

: CA P UL -3\,

Explicantur Scriptura loca, quibus ad veritatem oppugnan-
dam abutuntur Setarii.

SUMMARIUM.

g; Usque 12, Solutlo obje&ionym Heareticorum,

Ll At

1§
Brobatur §,




I.
Obje&tio 1,
Heretico-

uo.

Obectio 2.
& Solutio,

270
T Scripturam fidelibus {ingulis aper-
tiffimam effe hzretici demonflrare
conantur {equentibus argumentis.

ik & Solu- Principio, inquiunt, Deuteronom 1 XXX,

11. legitur : Mandatum boc, quod ego
precipio tibi bodie, non Jupra- te e,
meque procul pofitum.  Divine ergo
legis volumina, & confequenter facri
omnes libri, unicuique fidelinm perfpi-
eua funt. Verum hujus argumentatio-
nis falfifima eft conlequentia; nam affe-
ritur tantum hoc loco, Denm non de-
diffe mandata impoffibilia, fed literis
confignafle eadem przcepta, que lex
naturz inferiplerat fingulorum homi-
pum cordi: quare nen urgent nos lau-
data Deuteronomii verba, {ed ipfos ha-
reticos aflerentes tam difficile effe im-
plere mandata legis, quam caucalum
transvolare. At legis przcepta 2quil
fima {unt, levia, jucunda, & lata nimis,
Si charvitas, que of plenitudo legis ba-
bitet in corde, inquit Auguftinus g. 54.
in Deut. Hanc interpretationem confir-
mant proxima verba verfus 14« Fuxta
te ef? fermo valde in ove two, & i cor-
de tuo, ut facias tum. Imo & in verbis
pracedentibus, ubi legimus mandatum
zon fupra te eff, habet Hebraicus Codex,

D NI DNPDYs Non o fipa-

vatum @ te, feilicet, inferiptum cords.
Iple Fagius Volum. 1. Crit. Sacrorum
p.237. ait: In corde dicit, quia legenm
cordibus Fudeornm infcripferat Domi-
pis 5 priusquans in tabulis lapideis De-
calogum infculpfiffiet. Fel in ove tuo,
id eft 2n ore Levitarum, qui é populuri-
bus tuis funt : nam lobia Sacerdotis cu-
Sodiunt [eientiam, € legem ex ejus ore
vequirent , Malach, 11. 7. Hac Fagius.
Itaque nihil porerunt hinc evincere
Proteftantes, nifi Divina prezcepta vo-
lentibus eadem implere effe levillima at-
que facillima.

Deinde objiciunt : PL xviit.9. le-
gitur : Praceptum Domint hucidum, il-
Luniinans oculos. Pf cxviii. 1oy, Lua
cerina pedibus meis vevbum tuum, &° lu-
gren [emitismeis. Ac Petrusi 1.Epift.1.19,
Habemus fivmorem propheticum fermo-
wemy cui bengfacitis attendentes quafi
lucerne lucenti in caliginofo loco. Aper-
tilfimus eft ergo, ac per (& nitidiflimum
effundit lumen f(acrorum librorum co-
dex. Relp. Scripturam quidem lucer-
nam effe, & pedibus ac femitis, id eft,
peragendis operibus regulam exhibere,
fed revelatione fuppofita, & Doctorum
Ecclefie premiffa declaratione; quod
idem Plalmifta affirmat citato Pfalmo

CXV111, 28 dicenss RKevela ogujesmeosy

De Theologicis Difeiplinis,

tum,
& v. 130. Declavatio fevimonnin tuovi
Hluminat, €& intelleCium dat parvulis,
Petrus quoque non fruftra caliginolum
locum commemorat, {ed ut demonflrer,

& confiderabo mivabilia de lege

opus efle, ut qui lucem non habet, ab
aliis, qui facras literas c:.llcn_t, illam
foeneretur; quemadmodum fecit Hiero-
nymus dum perrexit Alexandriam ad
Dydimum , & ab eo [cilcitatus eft que
in Scripturis omnibus dubia habebat,
Videatur idem Hieronymus Przfag,
Comment. in Epift. ad Ephell Iplum
Hieronymum de Seripturarum queeitio.
nibus difficillimis con{uluerunt Damafus
Papa, Evagrius, Dardanus, & torius fere
Orbis viri Clarifimi.  Similiter S.P,
Auguftinum Volufianus, Mareellinus,
Bonifacius, Honoratus, Simplicianus,
alii. Atque his exhibita eft in caligi
{o loco lucerna, quam Sectarii contem.
nentes interpretamenta eoruim , quibus
4 Domino dictumeft, ¥os effis fux i
di, facti rebelles lumini abjiciunt, & in
explicandis textibus omnium exprefiffi-
mis inter ¢ more Andabatarum decer-
tant.

Rurfus opponunt, Ifaie vrit. zo.

mandat Dominus, ut in rebus ambiguis, &

recurramus tanguam ad judicem, A%
legem magis , & ad teflimon Et Je-
remi® XXx1. 33. ne quis alienum judi.
cium queerat, ait : Dabo legem mearn in
vifceribus eovum, & in corde egvum [cvi-
bazi eam. ~Relpondemus autem, apud
Ifaiam eo loci damnari illos, qui ad py-
thones ac maleficos confugiunt, ut co-

nofcant futurotum eventus, quod di-
{tricte prohibetur in lege Domini, Deut.
xviil. 9, Atque id liguet ex verbis
proxime pracedentibus, Ez cum dixe-
vint ad vos : Quarite d pythonibus, &
a Divinis, qui flvident in incantationt-
dus fuss. A Jeremia autem pradicitur
novum Teftamentum, in quo non folum
lex forinfecus rerrec minitando, [ed
etiam gratia intrinfecus adjuvat amo-
rem juftitiz infpirando, neque cordi in-
{cribicur azvamento, fed [pivitu Dei viviy
ut inquit Apoftolus2.ad Corinth.111. 3+
Audiatur Anguftinus de Sp. & lic. cap.
xX1. num. 36. Quid funt exgo leges Dei
ab ipfo Den fevipte in cardéﬁ:sz niff ipfa
prajentia Spivitus fanéti , qui ¢ff digitus
Deiy guo prafente dzﬂ}mjz'tm‘ chavitas
#n covdibus noflris, que plenitudo legis
eff, & perfectzo finis 2

Infuper objiciunt. Joannis v.39. Chri-

folam feriptaram remittit Judzos, Ut
veritatem Incarnationis jam peracie, &
Mefliz adventum cognolcerent, dicens,

Serie

ol

ieltio g,

Solutle:

4.

e i Objetio 4
ftus non ad Ecclefie judicium, fed ad& Sl




Liber Vicefimus tertins. Cap, 1V,

[
Serutamini fevipturas. Relp. Nihil ex
hoc teftimonio contra nos evinci pofle.
Primo quia nec Romana Ecclefia prohi-
bet, ne veritatis amatores facrarum li-
terarum {tudiis incumbant, fed hoc ma-
gnopere co:11rne:3d:1_t, Dei verbum tan-
quam normam fidei, & fontem verita-
tis perennem nobis proponenco. At
aliud c¢ft Scripruram expendere, (cruta-
riy difcutere, & ex ea veritatem inqui-
reres aliud ipfius authenticitatem di-
gnolcere, fenfum ambiguam definive,
& de fidei controver(iis abfolute {enten-
tiam pronuntiare. Deinde eo loci Chri-
ftus non remittit Judzos ad folam Scri-
pturam; {ed primo ad teftimonium Joan-
nisv. 33. poftea ad opera 4 fe patrata
v. 36, ulterius ad teltimonium, quod
de illo perhibuit Pater v. 37. Quomodo
ergo folam Scripturam hzretici hoc lo-
co abutentes depradicant 2 Praterea
unde Judei {cripturas acceperant, nifl
ex Traditione Majerum, & Ecclefiz au-
toritate? Infuper quomodo probanc

cv illa verba, Scrutamini feriptavas,
fud:eos ad facrorum librorum lectionem
remicei ? Si fides habenda eft Eralmo,
non minus Greecls, quam nobis incer-
wwm eft, utram Sevwtomini imperandi
modo diftum fic, an indicandi. Idem
{cribit Vatablus. - Cameron contendit
effe potius indicativi, temporisque pre-
fentis, imo & hec eft fententia Cyrilli
apud citatum Erafimum.  Erit ergo ver-
borum illorum fenfus,; Vos fcrucanini
leripturas, fed disdem, quod in eis prec-
cipuum eft non creditis, cum enim ille
de me teftimonium perhibeant, 7o vrl-
115 venive ad ey wt vitam babeatis.
Ex quibus infertur hoc argumento fen-
tentiam hereticorum oppugnari; nam
quemadmodum Judzi, licer ferucaren-
tur Seripturas, quia non receperunt
Joannis teflimonium, non crediderant
Chrifti miraculis, non audierunt vocem
Patris, obczeati funt, & videntes non
widerunt; ita heretici folam fcripturam
perlegentesy & fanttorum teftimonia,
miraculorum virtutem, & vivam Dei
vocem ore {[ummorum Ecclefiz Paflto-
rum prolatam pervicacitér contémnen-
tes , veritatem peflumdant, & in te-
nebris delitefcunt.

Prxterea arguuncheretici, AG. xviT.
I1. Beroen(es, ac nobiliores ThefTalo-
nice ad predicationem Pauli fifcepe-
runt vevbum cum omnz aviditates 10~
tidie ferutantes Scripturas, fi bac ita fe
fmﬁ'ererzf. Si Apoftoli verba ad feripru-
rarum judicium revocata funt, quidni
fas erit ex Scripturis de Pontificis Ro-
Aani - definitionibug  judicium ferre?

271

Refp. Beroenfes .non ad feripturas le-
gendas {e convertifle, ut crederent Pau-
lo, jam enim verbum cum omni avidi-
tate {ulceperant; fed utin fide profice-
rent, videntes omaia, que de Chrifto
ab Apoftolo enuntiabantur, fuiffe pree-
difta variciniis Prophetarum. Vidic id
etiam Grortius, quem tanti faciunc No.
ratores, {cribens in hune locum Tom. 2,
Op. Th. p. 630. Non guod dubitavens
de veracitate Pauliy &° Silws fod ut Pro.
pbetica fevipta cum illoram verbis confe-
rendo, magis magisque mveritate confir-
mareatuyy € baberent unde alios cowus
vencerent.  Hac intentione, animoque
proficiendi unicuigue fas eft feripturas
expenderey & ex illisveritatem invelti-
gare, judicio difcuffionis, nen judicio
definitionis, que duo callifle heterodo-
xi confundunc.  Adde diverfam effe ra-
tionem illorum, quibus nova do@rina
proponitur, & illorum, qui jam alicui
Religioni fe nuncuparunt.  Illi enim fi
prophetias, i miracula, fi rerum cona
fonaatiam, (i auftorum fidem explorant,
prudenter {e gerunt, cum nemo tenea-
tur credere, priusquam motiva credibi-
litatis ad trutinam revocaverit.  Tales
fuiffe Beroenfes conjicit Comment. in
hunc locum Jo. Lorinus. At qui jam
fide imbuti funt, & Chrifti Religionem
fufceperunt, debent in ea fupremi Jua
dicis agnolcere andtoritatem; fine qua
Religionis unitas nequit conlifters.

Sexto contendunt probare in novo

Teltamento omnia fidelibus aperta effe; Objettio &
quoniam Apoftolusin2. ad Corint, 1v.3. & Soludo

{eribic, Quod fietiam opertwmn eft Evan-
gelium noftvum ; iniis, qui peveunt, eft
opertiz.  Etin Apocalypfiv. 9. dicitur
Agnus; id clly Chriftus aperuifle /ibrum,
& folviffe fignacula ejus; ideoque poft
Chrifti mortem nullum amplius myfte-
rium later. Verum Apoftolus tantume
modo affirmar pradicationem Evangelii,
& Chrifti fidem difeipulorum opera per
orbem terrarum diffundi, & fi permulci
Redemptionis my{leria non percipiunt,
hec illis abfeondi, quia idololatria, fla-
gitlisque dediti dignos (¢ preebent, quos
princeps hujus feculi, finente Deo, in
errorem adducat : quod ex [ola Paulinz
Epiftolz lettione obvium eft. In Apo-
calypfi autem dicitur Agnus occilus ac.
cepifle librum, & folviffe fignacula ejus,
quoniam in Chrifti morte completi tues
runt typi veteris Teftamenti, ut demoas
flravit etiam feiflio veli, juxta commu-
nem Patrum ac Interpretum expofitioa
nem : cui addimus primo, libsum ab
Agno apertum in medio {eniorum &
quatuer animalium , Evangeliftarum

neim-

-




.
Obje&io 7.
de fpiriu

rivato &
olytio.

272

nempe, & Apoftolorum, quibus Domi-
nus aperuit feafum, #2 intelligevent
Scripturas,  Deinde cuom aperuiflet
Agnus unumquodque de feptem figillis,
aitunum de quatuor animalibus, #eni,
& vide: quz funt verba Petri princi-
pis Apoftolici ccetus Joannem alloquen-
tis, quia & dignioribus [ummus Eccle-
fiz Rector pandit oracula, Tandem in
libri aperitione fignificantur hic decreta
Dei pertinentia ad Judmos, quz Chri-
flus fummatim preedixit Matth. xx1v.
& Luce xx1. Si Novarorum aliquis pe-
tat, Quisnam hic loci Petrum {peciali-
ter nominari exiftimet, quis expofitio-
nem hane tradat 2 Relpondeo, Grotius
tuus, quem appellas illaftrem, eximium,
& fingulis Romanenfibus preferendums.
Videfis Tom. 111. Op. Th. pag. 1178.
Si reponat hereticus Grotium decipi ;
fatearur neceffe eft etiampum librum
iis, qui & Novatoribus dodtiores haben-
tur, obfignatum. :

Addunt quzdam loca, quibus vide-
tur comprobari privaci (piritus judicium.
Hujusmodi funt quod feribit Apoltolus
in priori ad Corinth. 11. 1. Animnalis
homo uon percipit eay qua_funt [pivitus
Dei.  Spivitualis autem judicat omnid,
& ipfe d nemine judicatur.  Joanues
Epiftola prima, 11. 27. Non neceffé ba-
petis, ut aliquis doceasr vos, fed ficut
unttio ejus docet vos de o bus 5 & ve-
yum eff, & non eff mendacizm.  Et in
Evangelio cap. vi1. 17, Siguis voltie-
yit voluntatem ejus facere, cognojcet ex
dotfrina, utrum ex Deéo fit, an €go i
ane ipfo loguar. At neque jfta juvant
Heterodoxos.  Pro intciligentia tefti-
monii Apoftolici oportet inquirere quid
fit anizalis homo, quid fperitualis. Ani-
malis homo dicitar; qui {olum fenfam,
& naturale rationis lumem, per guod
homo factus eil in animam viventem,
dijudicando fequitur, nulla imbutus
Chriftian® fideidotrina, ut Echniei aut
omnino- rudes, aut humana inftrudi
philo[bphiu. Spiritualis econtra eft, qui
fide, & illuminatione Spititus (ancti eft
jlluftrarus. - Senfus ergo eft, quod nec
philofophi, nec fenfuum ductum fectan-
tes percipiunc'.!“rini.tatem, Incarnatio-
nem,& alia Fidei myfteria,que credentes
affequuntur; & quod hi optime depre-
henduntdeliramenta philofophorum ne-
gantium aut unius Numinis exiftentiam,
aut animorum immortalitatem,autre~
sum creatarumadminifirationemac pro-
du@ionem; neque humana philofophia
eft adeo fublimis, ut poffic de Chriftiano-
rum rudimentis judiciom ferre, Verum
non ait Apoftolus [piritualem homingny

De Theologicis Difeiplinis

proprio fpiritu omnium Scripturarum
arcana pervadere, & ad omnes difhcil-
limas quzftiones definiendas idoneum
effe : quod licet alicui eximiz [anctita.
tis viro aliquando conceflum fuerit; nos
cavere debemus, juxta Auguftini mo.
nicum in Prolog. librorum de Doct.
Chriflt. 2ales tentationes fuperbiffimas &
periculofiffimas , magisgue cogitave &
ipfuin Apoftolum Paulum, licet Divina
&7 calefti voce proffvatuim & inffvuctunt,
ad homznem tamen miffum effé , ut ficva-
menta perciperet , &7 copularetur Eccles
Jfiwe  Ep Centuvionem Corneliuii, quail=
vis exanditas ovationes ejus, & eleeino-
Symas vefpelias et Angelus nuntieveyit,
Petvo tamen traditum imbuenduin, per
guem non folum facyarenta pevciperet,
Jed etiam guid credendum , quid [peraia
dumy quid diligendum effet, audivet.
Accedit quod ea verba, wvaupives T4 T
vy judicat omniz, non {unt idem, ag
omnia definity led, vecipity approbat
piaque affectione dijudicat; ut eft in
Proverbio  apud Arift. 111. Ech. 15,
5 ormudajos Enmsn neAver s Prolus de
ommibus vefte gudicat : quod explicat
D.ThomasLe. 111.in cap. 2. Epift.1,
ad Corinth. comparatione vigilantis, qui
refte judicat fe vigilare, & alium dor-
mire, quoniam revera, zoz fuint ves gua-
les videntur dormienti, fod guales vidén
tur vigilanti.  Alioqui fi imbutus fide
judicat omnia, cur non expedic difficils
lima theoremata ? corindiget cum Eu-
nucho, & difcipulis euntibus in Emmaus
expofitore, & interprete? cur non eum
Apoftolo, & Cornclio ad Ecclefiz ma-
gifterium accedic? Praterea haud male
conjicit Cl. Eftius Paulum in Epift. ad
Corinth. fpiritunlem hominem apellare
perfectun ¢ fam Apoftolicis documen-
tis inftruétum, quemadmodum ad Ga-
latas vi. 1. inquit, Fos qui fpivituales
eftis bujusmodsi infivuite in [pivitu leni-
tatis. . Confequenter docet amnimalens
dici, qui credis utiqus, fed ob mentis
imbecillitatem nondum percipere poteft
altiora myfteria, cujusmodi funt pueris
ac ruftici, quibus expofita Fidei Cate-
chefi, inepte proponerentur queitiones
Theologic, Atque id colligit ex Apo-
ftoli fcopo, vorborumque complexu;
nam prineipio ejusdem capitis rationem
producens, cur non pradicaveric Co-
rinthiis recondita fidei my{teria , inquit,
Et egoy fratres, non potui wobis Joquz
%gfzﬁ [prvityalibus ﬁr/ quafi caraalibius.
anguam _pavvwlis in Chrifto lac vobis
potum dedis non efcam.  Atque hanc
refponfionem- tradit etiam Canus lib.
11. cap. 8. delocis. Ex qua adve.{us
hx-




Liber Vicefnus

hereticos retorquetur  argumentatio.
Enimvero funt in Ecelefia complures in
Chrifto parvuli, adhuc carnales, & qui
ad inftar Corinthiorum nondum efcam,
id eft , fublimiorem doctrinam recipiunt,
licer fint & [pirituales permulti , qui
traditas fibi do&rinas fenfil ac ratione
affequuntur. Igitur non omnes in Chri-
ftum credentes habent [piritum , non
folum interpretationis, fed nec difcuf=
fionis ac difcretionis. Quod autem ait
Joannes in Epiftola 1. veriflimum eft,
etenim per fpiritum fdei, & intcrpam
undtionem poterant Parthi dignofcere
quidquid illis in implendis mandatis
praftandom erat, necnon diﬂiugt:el‘lc
Pleudoprophetas negantes Verbi divi-
nitatem & lncarnationem; fed illis hec
myfleria jam per Apoltolicam pradica-
tionem innotuerant, affirmante ibidem
Joanne: Nom [evipfi wobis quafi igno-
vantibus veritatem , fed quafi [Cientibus
¢am. Ex hoc itaque loco tantum in-
fertur habentes fpiritum & unétionem
Dei, nifi fuis defint partibus, {cire quid
fibi ad falutem fit neceffarium, nec in
errorem ab hereticis induci, {itencant
acceptam ab Ecclefiz Paftoribus inftitu-
tionem. Addo inrernam unétionemnon
excludere externum Ecclefiz magifte-
rium, [ed adjuvare mentem, & infpi-
ratione occulee virgutis efficere, urque
forinfecus dicuntur, formentur in cor-
de, ficuti, ut arbor poma ferag, praftac
internus vigor, fed neceffarium cft ta-
men, ut agricola forinfecus operetur,
adhibeatque diligentem cultoram. 51
magilterium Ecclefiz non requiritur,
Quid ergo. 10s facimus 5 quia docemus ¢
ST unétio ejus docet nos de omnibus y guafi
¥os fine caufa Jabovamus, inquit S. P.
Auguftinus Tratt. 1i1. in Epift Joan.
paucisque interjectis itaipfum Joannem
alloquitur: Tudivifii s quiauntlioip/ins
docet wos de ommibusy ut quid talem Epi-
Solam fecifti? quidallos tu docebas? quid
infiruebas? quid adificabas? Ac lubinde
producic allatum agricole exemplam.
confirmatque illad verbis Apoftoli1. ad
Corinth. 111. 6. Ego plantavi, Apollo
wigovit, fed Deus incrementum dedit.
Addo etiam fermonem Joannis dirigi ad
Ecclefias , non ad fideles (ingulos in pat-
ticulari, hocfenfu, Spiritus (anctus ve-
firas Ecclefias docet, nec opus eft, ut
Pleudoprophet®,, quorum multi exie-
runt in mundumy, feapud vos intromit-
tant quafi veritatem docturi. Vide Syl-
vinm Opufc, v, lib. 1, q. 3. are. 6. ady.
Eadem refponfione expeditur quod de-
promitur ex Evangelio ipfius Joanais,

oi enim fecerit voluntatem Dei, do-

R P Bevti Theol. Tows IV

—

¢

tertius. Cap, IV. 273
&rinam fibi in fuo flatu neceflariam haa
bebit cognitam ac perfpeétam, non tas
men fine doltore externo; quemadmo-
dum Judzi, quos Chriftus alloquirury
Evangelium tantis argumentis annun-
tiatum & comprobatum recepiffent, i
Divinis praceptis obtemperaflent, dum
Deus illis dederat Filium {tum in ducem,
ac PrECEprorem.

Deniqe, inquiuntSeétarii, cum Seri-

ptura fic verbum Divinum nequit ab Objc&tio 84

homine teftimonium accipere, nam & 4m Solu=
rione,

Chriftus Jo. v. 34. dixit, Egoantemion
ab bomine teffsmouium accipio.  Quid
enim magis abfuzdum, quam Divinam
auctoritatem ab humana roburaccipere,
& confirmari 2 Refpondemus auten,
miy waprvesay AeuBdvesy 5 teffimoninmz ace
cipere,, apud Joannem duplicem habere
{enfum; primus eft, alterius fefiimos
atum admittere : fecundus alterius te-
Simionium rer[m're‘re s eogue ifzriig:’re.
Priori fenfu ait Joan, cap. 111. 32. Ze-
Simonium ejus nemo accipit, & Ep. I.
Vi 0. 7 teftimontum bominumaccipms,
téffimonium Dei smajus eff. ~ In altero
fenfu inquit Chriltus, Lgo nor ab bo-
aniie teflzmonun accipio: de iplo enim
propria opera perhibebant teflimoniam;,
ut ibidem ait, majus Foanne. Nego
itague quod Chriftus nonadmittataiind
teltimonium; etfiillud non ita requirat,
quafi aliunde ipfius veritas non confi-
ftat. Eo enim loci verf 32. aiv: Alzus
eff qui teffimonium perhibet de mey &
Jiio guod verum éff teffimoniiin, quod
pevbiliet de me: & cap. xv. 27. Apefto-
los alloquens , ait, E* vos fefiimoniuimn
pevhibebitis y quia ab initio mecum effts.
Igitur Chriftus & Joannis, & Apofto-
lorum teftimonium accepit. Ab hec
autem teftimonio veritas non habet in
(e robur ac firmitatem , fed explica-
tur, proponitur , exhibetur. Przrerea
Chriftus Joan. v. fermonem inflituit de
propria divinitate ac miflione; quam
cum probaflent tot prodigia ab ipfo pa-
trata, teftatus effet apud Jordanem ca-
leftis Pater , ac olim prenuntiaficat ree
cepta 4 Judeis prophetarum oraculs,
non opus erat humano teftimonio cor-
roborare, Nune vero {i ambiguum fit
judicium de feripturis, de dogmatibus,
de emergentibus controveriiis , quo-
modo fpreta Ecclefiz auftoritate potev
rit veritas definiri?

Objeftant preeterea hxretici [ancto-
rum Patrum auctoritatem. Erenim af:

apertam efle; & non indigere vivisjus
dicibus Juftinus, Joannes Chrylolto-
mus, & S. Pater Auguftinus.  Et Ju-

Mm flinus !

8.

9.
Objedio g,
ferere videntur Scripturam unicuique cx Patribusy |




10e
Solutio,

274

ftinus quidem cum Tryphone difputans
eundem folis propheticis teftimoniis re-
vincit, eaque tam enucleata effe con-
tendit, utauditionelola, noninterpre-
tatione opus habeant.  Chryfoftomus
hom. 2. in 2. ad Theflalonic. affirmat
omnia ex Scripturis Divinis plana effe.
S: autem Auguftinus lib. 2. de dotrina
Chriftiana cap. vi. ait: Magnuifice &
Salubriter Spivitus fanctus ita Seriptu-
vas [anélas modificavit , ut locts apevtio
vibus fami occurveret 5 obfCurioribus au-
tem faftidia detevgeret. Nibil enim fere
de illis obfcuritatibus evuitur , quod s0n
planiffime dictwm alibiveperiatur. Quz
ergo in uno Scriptur® textu apparent
intelleétu difhicilia 4 aliorum textuum
collatione enodantur.

Refpondeo perperam Sectarios ad Pa-
trum auctoritatem configere.  Quo-
modo enim, fi Scriptura clara eft, ne-
que indiget Ecclefi® approbatione, Ia-
tere in illa divinorummyfteriorum the-
fauros omnes afleruerunt? Quomodo
obfcuriflimam appellarunt Irenzus lib.
11. cap. 47. Origeneslib. 3. contra Cel-
fum, Clemens Alexandrinus, & Bafi-
lius {upracicati? Quomodo Chryfofto-
mus ait effe agram in quo abftonditus
eft {apientiz thefaurus, ejusqueprofun-
ditateq miratur horm. 40. in Joannem,
19. in Aéta, & in Epiftolam ad Philip-
penfes 2 Quomodo Ambrofius Epift. 44.
ad Conftantinm {cribit effe mare habens
in fe profundam altitudinem propheti-
corum enigmatum? Quomodo Hiero-
nymus {cribic ad Paulinum , eam fing
magiftro ac doctore intelligi non pofle,
& queft, x. adHedibiam, rantis obfcu.
ritatibus involutas efle Epiftolas Pauli,
ut ad illas intelligendas Spiritus fandti
indigeamus auxilio? Quomodo fanckif~
fimus parens Auguftinus eodem, quem
objiciunt, loco inquit quzdam Scnpm-
re dicta obducere caliginem denf(iffi-
mam, & edomandam effe labore fu-
perbiam, atque in illius Opc;‘isprolugg
Pauli Apoftoli & Cornelii nobis exem-
plum proponit, ut nos Ecclefie magi-
fterio imbuendos fubjiciamus, vitemus-
que preefumpriones {uperbilfimas & pe-
riculofifliinas? Iraque fuftinus loguitur
de Mefliz adventu, & cum [udxo re-
cipiente prophetarum oracula, quibus
evidenter demonftratur venifle promif-
fum inlege Reparatorem : unde tantum
inifercur quzedam in Scripraris pranun-
tiata pofle propugunari adverfus inimi-
cos veritatis, dummoro & hi ex ma-
jorum fuorum traditione Scripturas
ipfas recipiant. = Chryfoftomus inrelli-
gendus eft de ea Scriptararum parte,

De Theologicis Difeiplinis,

quz continet moralia precepta, qus
ut plurimum dilucide proponuntur:
quamquam in iis etiam Ecclefiz inftitu.
tionem aliquibus neceffariam agnofic,
dum ait citata hom. 3. 57 #om potueris
affiduitate lellionis invenire guod dici.
tur s accede ad [apientiovem , vade ad
Dottorem. S. P. Auguftinus, neque de
omnibus Scripturz locis accipiendus
eft, ut liquet ex illa particula, fere;
neque co-imendat Scripturas absque Ec-
clefliz auctoritate & confultatione: fed
de hac feribit proximo capite viii.
Canonicis autem Scvipturss Eccleflavum
catholicarums quamplurium auéloritatem
Jeguatur.  Aclib. 111. ejusdem Operis
cap. 2. Confilat vegulam fidei, quamde
Scripturavum planiovibus locis, & Ee-
clefie auéiovitate percepit.  Similiser
libro primo contra Crelconium cap. 33.
Quisquis falli meluit obfcuritate que.
Jeionis , Ecclefiam de illa confulat , guam
Sine ulla ambiguitate facva Scviptura de-
monftrat. Quidplura? Tritaelt omnium
fermone przclara Auguftini fententia
cap. . contra Epiftolam Fundamenti:
Ego wvero Evangelio non credeventy nifi
ne Catholice Ecclefim commoveret au-
clovitas.

Poltremo heretici argumentantur 4
ratione, nobisque objiciunt vitioflim cir-
culum, Enimvero probamus Scripturam
exEcclefia. Ecclefiam autem unde pro-
bamus? Ex Scriptura. Agimutitaguein
fallaci circulatione, non minus ac inepee
& {tolide vagareturyqui comprobaret ma-
tris alicujus honeftatem ex teftimonio fi-
lii+ & interrogatus, undenam fiat filium
efle teftem idoneum ac probum, repo-
neret id patefieri atteftatione matris.
Addunt penes Ecclefiam nullam haberi
auctoritatem irreformabilem, cum omnis
homo fitmendax, ideoque minime aptus
ad ferendum judiciam de verho Dei,
quod fubjici nequit errori.

Refpond, Si aliquis imperite argutan-
do fallaci ambitu circumagitur, hunc
effe Pareum, aut Cxlviniftam alium
fimilia adverfus Catholicos effutientem.
Nam unde probant Sectarii effe normam
ad Scripturam dijudicandam privatam
infpirationem ? Ex ip{a Scriptura? Un.
de norunt Scripturam efle Divinam,
atque hoc, velillo fenfu exponendam?
Ex privati {piricus perfuafione. Ipfi

11,
Ohjedtio ol
tima ex s
tione.

12.
Solntio.

ergo herertici vitiofo ambitu. circuma- ,

guntur. At nos nequaquam tali circus
lo agi conftat, quia czrcu/us committi-
tur, quando hoc per illud, & illud vi-
ciffim per hoc probatur apudillum, qui
neutrum concedit, atque ita circulatur

qui




Liber Vicefimus tertius, Cap. IV. 275

qui apud Judicem probare niticar ho-
neftatem matris teltimonio filii, & ho-
neftacem filii teftimonio matris , cum
tam filii , quam matris honeftas inex-
plorata f & ambigua: circulantar he-
retici , qui nobis contendunt demon-
ftrare privatum fpiritum ex Scripruris
apertillimis, easdemque Scripturas ex
perfuafione privati fpiritus, dum nos
utrumgue Negamus, & Scriptu‘;:\s quas
proferunc effe apertifiimas, & privati
fhiricus perfuafionem ad Scripturas diju-

emur &
nos in tali circulo , fi ad refellendum
]Jagamimc()mpt'ob;irﬂ‘.nus veritatem Re-
ligionis Chriftianz ex Scripturis, veri-
tatem Scripturarum ex fide, qua viget
in Religione Chriftiana, dum Paganus
ille urramque preefraéte denegat. Hunc
non tali methodo ad fidem pertrahere
ftwderemus ; fed propofitis argumen-
o 111. cap. que dici folent motivacre-
dibilitatis; ac demonftrata [ammi Dei
revelants an&oritate, ilumadigeremus
ad preftandam fidem Ecclefiz ob ean-
dem Dei auttoritatem, implorata, a
qua fides eft, Chrifti gratia. At ini-
micos veritatis, qui exfideicontrover-
fiis aliguam nobiscum propugnant, ex
veritate quam probant nitimur refutare.
Negant Manichei vetas teftamentum?
Manichaos confutamus ex teftamento
novo quod approbant. Negant Luthe-
rani auctoritatem Ecclefiz? Lutheranos
revincimus exuctoque teftamento quod
non abjiciung.  Negat Cathalicorum
aliquis incompertum fibi dogma? Ca-
tholicum convincimus auétoritate Ec-
clefiz, cui fe (ubmittit. Atque id non
eft circulando vagari, {ed reftaaggredi
oppugnatorem.  Ubi autem Novatores
omnia fere Romaneniium Theologorum

dicandas idoneam effe. Verfar

dogmata impugnantes nobiscum decer-
tant, non utimur nos uno duntaxat
Scripturz textu; fed ubi negant Ecole-
fizjudiciom, urgemus teltimenia Evane
gelii = ubi Traditiones, opponimus Epi-
{tolasPauli: ubiScriprurarum canonem,
obtrudimus & Traditiones , & Ecclefize
judiciam, que duo jam ex Scripturis
comprobavimus, Atque itanonexigno-
tis ignota, fed ex probatis ea que ne-
gantur inferimus.  Quod (i unum Seri-
peure locum ex ipfa Scriprura explica-
mus, confugimus ad conrextum magis
expreffum; ad facri Scriproris [copum,
ad magis probatam Verfionem, ad lin-
guarnm egiam proprietatem atque fyn-
taxim, & ex is que nowa funt, eaque
ignora erant interpretamur , recepro
tamen, quod fpernunc Seltarii, vivo-
rum Judicum magifterio.  Si hoe fic
vagari circulatione; nulla eft, quenon
laborer tali vido, in qualibet {Cientia
ratiocinatio.

Dum objiciunt omnem hominem efle
mendacem, quialindprobant, nifimen-
dacem effe Lutherum, mendacem Cal-
vinum, mendacemicnjusque heretici
{piritum , qui proculdubioefthumanus?
Et quidem hujus mendacii argnmentum
eftarrogantia, vanitas, pervicacia,con-
tradidtio , & que paulo {upra redargui-
mus. At fummus Ecclefiz Rectory licet
homo fic, Divino Spiritu dirigicur, juxta
faltam beato Petro promiflicnem, quod
nunquam deficiet fides ejus, & nune
quam porte inferi adverfus eum pre-
valebunt, Ceteris direftio Spiritusfanéti
non adeft, nifi cum iplo Eccleliz Ca-
pite conjundli fint; .ac propterca con-
wrovetfiarum fidei fupremus Judex eft
{olus Romanus Pontifex; cujus aucte-
ritarem alibi vindicabimus.

e

CaPii V.

Prater Divinam Scripturam facras quoque Traditiones
efle admitcendas.

SUMMARIUM

1. Quinam Hewretici traditionibus oppofiti,
2. Quid it traditio.

4. Rezulz pro dignofcendis traditionibes Chri-
iti & Apoftolorum.
5. 6, nsque 18. Probatur, admitrendas effe tra-

8 Tra_|d_itionum multiplex genus. diticnes;

T TOvATORES, utdiximus, folam Nam poft Sadduczos, qui ante Chrifti
QuinamHes Scripturam judicandorum dogma- adventum in Hebrzorum gentem plu-
:i:l-:ilhrmdl- tum normam & regulam fa- res hzreles intruferunt, temerc negan-
r-::ﬁd'us %P tyunt 5 -quoniam illam pro libito in  tes quidquid veteris Teftamenti {cripds

pravum fenfum detorquentes facilius non continetur, ut {eribit Jofephus lib.
veritati repugnant, erroremque fuum ' x111.Antig.cap. 18. nullam prater Ver-

infolenti pervicacia tutantur, fadi ve- bum Deifcriprum fidei regulam agno-
terum omnium hereticorum imitatores, vere priorum ducrum (culoram hare-
B. P. Berti Theol. Tom. IF. Mm 2 tici,




	Seite 269
	Seite 270
	Seite 271
	Seite 272
	Seite 273
	Seite 274
	Seite 275

