BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarvm Tomus

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae Et Dantisci, 1682

Tractatus Ill. De consequentibus unionem & ei adjunctis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82973

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82973

&5

'("’ hd P
G

§ood i g5 R | |
‘o ofn ov oo oR o oo &R e e Sy f
dhbbtt bobbd et
-ﬁu&xﬁmmxﬁiﬁ&uwuiﬁ:
!

o o PRI o P
Sl *‘&

1

1 d5 A CGdf

o
B Y
i

] i i VR i {

o)

H } 1)
it Eab bbb ba
‘E;i s afeul\s o ;'If;j\;; A ;3’{;- u‘qnq."’a.

L PR PR o e Fok el ey
Sk RO

S\

I T T O 40 1 45 £ 3 SR A3 3 & ‘J
VERFRTERFFFIFRY

()

A VS

De Conféqucntibus Unionem, & ei
adjunctis,

ey 2 :
\ion Lura bic difputanda forent, qua parum. (unt Scholaftica, ut de Sacerdoti

' Chrifts, poteftate ejus regia, vipatrands mivacula, qua obvia [unt apul
impreffos. e Magis d@/ﬁwmbzlm ﬁcemmda, [t

DISPE VT

A O ¥

DeScientia, Sanétitate, Libertate
Chnifty,

ey

a3

sRius quidem debetet tra.
Yari de Sandtitate, quiaiilla eft
etiam (ubftantialis in Chrifto, ad-
2 que prior LP{A Scientiad, & acti-
Qe o,'Dus!il.wcris; quia tamen materia
de Sanétitate ; habet non pauea fpectantiaad
voluntatem; quz pofterior eft intelle&tu, ideo
praémiccenturaliqua priusde Scientia Chrifti.

QUASTIO L
DeScientia Chrifli.

O‘;{dir‘.[u‘iiz Authores, ca quz pettradtantur
in pri:napartciu materia,an creaturapoflic
comptehen derc Dgum, videte omnia poflibi-
lia:&c. hic ctiam difputare folent; fed quia
hzc alibi pertraftata , qua proptia hujus funt
loci, & fufinsab aliis Lii',f'pur-.mrur,brcvit‘ts colli-
gentut,

Communis fententia tripliceminChriftofci-
entiam admittit. 170 Scientiam bearam; qu
(Far in vifione Dei, & vifione creaturarum in
Deo, qua appellatur alids {cientia mactutina.
244 Scientisadmittitur in Chrifto {cientia infu-
{a, {fecundimquam Cogno;‘bcbat res quiddita-
tive, & fecundiim modum, quoanim {epara-
tx, vel Angeli;creara cognofcunt, atia Scien-
tiaclt ﬂC(}Llifi[;l,L‘;;qllC duplex: PrimaExperi-
mentalis, qualem habuit Chriftusalfpiciendo
v.g. remplum Salomonis: Secunda Naturalis,

confimilis ei;quam nos habemus, dcﬁniﬁn;@-
vel demonfirando.

DE SCIENT14 BEAT A.

AsSERG 1. Habuiffé illam Chriftum b in
Santi [ue congeptionss.

RaTro. Quia hac {tientia cft annexa ipf
vifioni beatz s vifionem autem beatam habtit;
quiaipfe Chriftusdicit{e vidiffe Patrem. Quo-
modeautém cum vifione, ftare potuerit trifti-
tia horti, fcitur aliunde.

ASSERO 1. ¥ibujus feientiavidiffe Chriffin
omnta ﬁzmm, prafentia,praterita.

R ar1o: quia fi fanéi vident hoc in Déo,
quod ad eorum ftatum {pectat; cum quicquid
cft firnrum, prafens, & prateritum, pertneat
ad Chriftum, ranguam omnium Principem &
capuc: fit, ut eacognitio tribucnda fir Chrifto.
Quomodoautem Chriftus negat e fire d¢ dic
judicii, id explicaramin matcriade Fide,ubide
zquivocatione. Commodaexplicatio. 110
{cilicer id Chriftus fiib fecretoaccepetits qu&
antem {ub f{ecreto accipinntur ; {ciuntutita,
qmﬁ refpectu aliorum nefcirentur. i

AssERO 5. Chyiffum nonporuilfé redds it
tem [eicntia beatd Dei, gua Dests [eiens €57 : eft al-
fereum contraHugonem de S.Victore,& Joal-
nemdeRipa.

R ario: quia fcire, eft actus vitalis :
vitalis exigit produciab intrinfecos quomo 0
autem {cientia increata, poﬂi:tproduci ab in-
trinfeco humanitatis?

aﬂus

DE




e e b

L3 T =R Y

Difputano. V. 17

pE SCIENT 14 CHRISTI
INFFSA.

QuERES I- Quid [it fentiendum de feientia
) g 02
i infufer & /s objecto? Fhmgatd

A¢sERO L. Habuiffe Chriftum infifam [cien-
i : : { _
RAT10: quia Chriftus fuit fimul compre-
henlor pmut.nunc {untanimzBeatz: Ergo,fi
L% t) i k 3 =
e, preeter cognitionem: rerum in VERBO
illzs ‘ PR e
qauuinam, habent aliam cognitioncm velper
inam, per infufas. {pecics de obje&is : idem
Chrifto concedendum cri.

AsSERO 2. Quod.artinet ad objectnm hujus
[itntia 5 cognovit illg Chriftus res etiam vatn-
1iles. : | ) :

RaTio : quia multa funt Fnll;t n_atmjalla 3
quorum quiddicativa cognitio,fine 1}3&L11;1 fcien-
(s, haberi non pofict. — Cognowit stem futura,
roprerrationem {upraallatam. Cognowitdeni-
gie m:gwmgmﬁfmf /{’ng!i._ _ Ra‘tlo_: quia hqc
fpeitabar adp]cnitudmcm {cientiz iplius, nein

L nitntialupcrarcturabinfcrion'nus.

Drces 1. Res naturales cognofcebat Chri-
fus, per cognitionem naturalem acquiﬁ tam:
Ergofruftrade illis ha buiffet cognitionem, per
fientiaminfufam.

RsronpETUR. Idemobjedum poteft co-
gnn[i‘idtmoni’rr:ttnfé, & credis cur ergo etiam
duplicifcientid artinginon poteritz pra cippé,
aminmodo, quo aliquid Chriftus cognofce-
b, per {cientiam infufam, ¢ naturalem, ma-
g fueric diverficas; longé enim’clarius, pes-
feftuls, &c. cognofcebat per {cientiam infu-
fam, quam pernaturalem.

Dices 2. Ad hoc {ufficiebat fola fcientia
beata, .

ResponpETUR. Sicut Deo conceditur
frientiade rebus, non {olumin illometiplo, fed
diam Cientiaillarum rerum, in illismet ipfis :
heaeBeatis conceditut fcientia, & matutina &
Vefpettin; ita & Chrifto concedidebet: pra-
Ci?‘lé autem, quiafcientia infufa fuperat natu-
telem, 8 objecto, plurafeilicerattingendo: &
nodo, petfetits idem cognofcendo. Etita,
perfeientiamnaturalem, cognolcebat v.g, Ga-
l‘ﬁclem Chriftus, confimilimode, quoillum a-
ima feparata cognofcit: fed per infufam, co-
gﬂﬂitcbatcmnprchcnlivé, adeoquelonge per-
fedtis,

Dics 3. Fidesnobis infufa, non cognofcit
O0cthum in fe : Frgo nec nofcet {cicntia in-
U, 5
f rPfESI‘ oNDETUR. Difparitatemefle. Quia
s cognofceret quiddirative, hoc ipfo non
clietfides, non enim effer affentus propterat-
; Atemveritatem , fed proprer objectum in
- coghitum; quoed abfurdum non fequitur, {i

fentia infufa quidditativé objedtum attin-
il
fat.

ASSER 0 3. Duplicem poffé nasimaginarifiica-
tiam Chrifliinfufam : unam independentem aphan-
tafmatibus: ¢ aliam dependentem.

Ratro. Quiartalimodo cognofcendi, aget
Chriftus fecundum utrumque {tatum, quem
habebat, hoc eft, & comprehenforis, cogno-
icendofine phantafmaribus; & uniti corpori,
cognolcendo dependenterab nisdem.

ASSER O 4. Scientiam hang infulam, refpecis
aliguorum gbjectorum, fuiffé (upernatur alem.

RaTtioeft. Quia multa cognofcebar Chri-
ftus, quorum cognitio iptuitiva, nullifubftan-
ti creatx,aut creabilidebetur; v, g. exiften-
tiam gratiz &c.

_ASSERO §.. Nowrefpectuomninm objectornm,
llam [cientiam fuifle [upernaturalens quoad [ub-
flantiam,

Rarro. Quia:ficut nonfunt multiplican-
dacntiafine neceflitate, ita nec dignificandas
nullaautem neceflitas eft aflerendi, quéd, quse
cognovit Chriftus {cientid infusd, cognoverit
fupernaturaliter.

ASSERO 6. Scientiam infufam, ciroa qua-
cungue objeita , fuifle fecundum quid [upernars-
ralemn.

R Arro. Quiaimprimisexigebarurilla fcis
entia,ex vi ftatlis comprehenioris,quieft fuper-
naturalis. -~ Rurfus, quia principiat cognitio-
nem confimilem ei, quz poteft haberi, & ha-
beturab anima non unita corpori; hocautem
inducit fupernaturalitacem quoad mod um.

Dices 1. Iftafeientia infufa debebatur Chri-
fto, ratione ftatiis comprchenforis:. Ergo crat
fupernaturalis.

REeseonpETUR. Negando confequentiam:
quia ctiam proillo {tatu POH'L‘mt dari cognitio-
nesnaturales, quamvis perfediores cognitio-
nibus viatoris.

Dicks 2. Gratiaconftituic{ubjeftumin fta-
tu {upcrnaturali, elevarq: ad {uperiorem ordi-
nem, per modum radicis: Ergo eftprincipium
operationum, qua congruunt {ubjeéto fecun-
dim illum ftatum : cam ergo elevatus fueric
Chriftusad ftacum {upernaturalem, debpit ha-
bereoperationes {apernaturales.

ResronpET Lugo. Sivera fic obje&io,
probabit, quod anima {eparata,& Logicam, 82
Aftrologiam, {hpcrmmmlcmhabcanf, quod
eft meradivinatio. Sufficit itaque, utrefpeétu
aliquarum operationum,elevetur ad ftatum fa-~
pernaturalem; vel refpeétu primariz operatio-
nis, qualis eft vifio Dei.

Dircks 3. Exinde fequi, quod non poflito-
ftendi, refpectuquorum objeftorum, {cientia
illa fic naturalis.

ResponprTuk, Illorum<objeftorum eft
cognitio {‘upcrmrumlzs, quorum objeétorum
cognitio intuitiva, nulli iub[}amim creatx vel

Ephtd crea-




172

creabili debetur + in pattictlariautein, hac
objeéta’s. vel maxime defignar authoritas Da-
trum.  Quia Verd, etiam circa objeltanatura-
Tia; verfarporelt cognitio fupernaturalis,de his
nulla cerca repulaiaffighiar pateft : “recurtita-
men hicfpetialicer debér; ad placicum Dei, in-
notefcehs, exhis, velillis ciccumitantiis. Vide
dehocLugadifp.2a0. Sedt.1. num. 2.

ASSERO 7. Vuioniem hypoftsiicam,fi it enti-
Fas modalls, éffmg. entitatem illam conpotatam e
705, cdZnovilfé Chviflum i Bajus [cienties 7o ta-
R (et (Rt termipuin ] '

Rint ro; 'quid copnoveric illim entitatein :
quia cognovitreliquafupernaturalia, perillam
feientiath, necin Contraeft ulla fpecialisratio,

Noiw cogrnovi? tamens perillam _/&f{‘;;f 1457, teri-
st illies modalitaris. Ratio: quia terminisil-
lius madalitatis), cftiplum VEREB UM, quodiin-
taitive not poteft nofci nifi pervifionetn bea-
tam, GEflipponitur ex 1. parte:

Indubi¢autem COgnovIt,ctiam exX rebus crea-
tis, Chriftus exiftentiam Deitatis. Ratio:qnm
compreheridebat creaturas,quz dicunt conne-
xionem effentialem cum exiftentia Deitatis.

QuaRES 2. Qurd fiz fentiendum de [pecichus
buic Jeiéntik de fervientibns, .

ASSERO!L Dars higjus [cicnsia propor tromatias
[peciess LW

~ Rario: quianon effet, undeé Chriftiintelle.
Guseller completum principium, idque modo
magis connaturali, ad eliciendos a&tusillorum
Ob]}t‘.’h)l'UlHi ctmobjedta,queimmediaté
intelledtu non uniuntur, cx
fpecies. .

ASSERO 2. De fupernaturalitate illarune fpe-
cicyumytdens st fensiendum giod dictums fipra, de
;r[;j?r Seientia.

Dustum majuselt. Az ffecies ille fint plures,
ahuaa? Efle unam affirmavic Marhlids, a pud
Suar.difp.21. Seét.r. Efle autem plures, quam-
visnon{intitauniverfales ac func Angelic#, af-
firmatS. Thomas: licér etiam inoppoficum ci-
tetur. Effcautemplures, fed magis univerfales
Angclicis, ponitSuar. citatus,

O uod non (it uia,

R.:;HI o cft: quia 11111I1111i]1[1ju§ fundamen-
tum. Sédrefpondetur: Fundamentum eft di-
gnificatio Chrilti, & quod fundamentum eft,
dandi Chrifto {pecies univerfaliores Angelicis,
idem eritdandi unam.

nt vicarias i

Duod it una,

RaTro eft. Dignificatio Chrifti. Refpon-
deri potett: dignificari quidem debere Chui-
ftum, fed fundamento habito ia authoritate,
hon autem per metam conjecturam, nulla au-
tem prohocauthoricas: unde etiam hancfen-
tentiam appellatr Suar, fingularem.

Duid ills [pecies wniver[aliores [int An
gelicis.

Tradatus T1L

Raror :lﬂ’crr_ipotci},quin{pcciescuiham
funt Chrifto, nonfecandiim proportionem ip-
tellectits humani; qui eft infefior Angelicis;
{ed {fecundum capacitatem obcdientialem, &
proportionem cum {eicneidinfufa Ergo fun;
mm:cﬁaliores Angelicis, quaillis datz funt,fe.
cuniauii proportionem natttz illorum,

Resronper:{olet communiter: Quam-
vis {pecies mtelligibiles; in'agima Chriffi fire
recepre; fecundum potentiam obedientialen
invelleGisilling : fuppofiro quod Gint fupems-
turales: tamennon fuettine collata fecundin
Pproportionem potentiz obedientialis; nullug
enim hujusfuidamentum: & ex altera part,
{pecies refpiciunt modum intelligendi, nonay
temvimfiireceptivam, perfeloquendo: cim
ptithariunyin fpeciebus fit, complere intelle-
¢tum, adeoque refpicere modum intelligend;,
modus autem intelligendihumanus particula-
tim proceditsnec exuberar, in plurium; ung,
diftinétam'cognitionem.

Rario 2. eft. Chriftus prait Angelis, per-
fectionibus gratiz & fcienriz : Ergo & unives-
falitate {pecierum.

REespoNpETUR. Gratia proportionatur
menfura meritorum, & accommodatur digni-
tati perfonx : fimiliter & alii habitus gratiam
confequentes ; fed {pecics proportionartur di-
gnitati natura, ad cujus majorem vel minoren
petfedtionem, crefcunt; vel decrefcunt : unde
etiam, ]W!.‘ﬁ‘ﬁioribt:s Angelicis, dantur perfe-
tiores fpecies: natura anrtem Chrifti humana
non eft perfeétior naturis Angelicis.

Quod antem won fint il [Bécies aniverfatiores
Aangelicis:

R arro defumitur ex S. Thomahic q.aab,
in corp. Seientia, INQUIL, indita anime Chrifii,
haber medum connatur alem wature bumane : et a
tem connaturale narure bumang, nt accipial [peeses
5 mainors univerfalizate, guim Angelr. Quod
ipfum ulterius explanariporeft. Si f_uprcmus
Angelus cum infimo comparetur , fupremus
Angelus habet magisuniv;:rlillcsfpccics,qmm
infimus: idque ideo}, quia inferior non habet
intelleGum ita pcrfo&um, ac fuperior: Ergo
ctiain, cum anima Chrifti habuerit potentiam
intelle&ivam , non ita perfedtam, acAngeli,
nec aceipict ita pcrﬁ:ﬂ'ns [pecies, quam An-
geli. o

ResronpERT poteft. Qudd in conferen-
dis{pecicbus Chrifte, non ficattentum ad per-
fe@ionem entitativam intellectis, fed ad per-
feGionem petfonalem ; qua, quiain ICﬂhr:!:t“n
dignier quicunque pc!‘f‘c&ionc Angc]zc;\u fit,
ut pcrﬂ:&iorcs illius fint {pecies. %Ud au-
tem,in collatione illarum {pecicrum, accende-
tit Deusad dignitatem perfonalem: Ratio ci_'f-
Quia ficut efle comprehenloris , ad guod fe-

quuntur {pecies, datum cftilli intuitu un;on:s
[

anf
P

[e,
i

qU

ol

i

€




-

fonalis; ita & confequentia illud efle coimn-
enfotis. I\?:cl'r_-qucm_mndc,quédiH-x{pc-
ies fuerint infinitaein pcrfudigil::,}mi xqu:.llcs

iratt }wrilmali : ficutnon fgqu1;L1.i',g1‘-arz“1m
(hriftocollatam intuicu unionis, fuille infini-
i jnpcrfcﬂ'itiuc,‘ vel ‘rqualcm dignitati per-

fonall.  Hes dsfenjpss ; :

AssERO 3. Nihil de hoc puncto certi bhaberi
sl Commodits dicitur, ¢/fé /s Chriflo plures
Y i

[stes. an?.‘t unicatem f{pccici, nec 1'.m‘ol, nec
quthotitas fundat. — Effe zamen univerfaliores :
quiahoc hrlc::;m- fenfu Do&orum, & decet di-
nitatem Capitis.

QUAERES 3- LE;{rl.ffzfﬁl‘_ﬂ';zﬁmdrw;, de nfi sffa-
,-h-m&g'{,;j{f'fgiia (& bt {15 Sci 12 }

ASSERG I. Prababilius effe, guod Chriftus
(utine ab imitio firerét in ufi adequate illins feicn-
1,

Rarto: quia Chriftus habuic gratiam to-
um fimul,in inftanti fuz concepdonis: Ergo
idem dicendum de hac fcientia, cum exinde
nullum fequatur abfurdum.

ASSERO 2. Cafity guo #on fuerit Chriftus in
w’?uﬂ:sjfr-: i ;rfi.-m:&tgf::fm , o inde U??{j!d}’ﬂ/l’.l
Chriffo pojitiva, licet fit aligua priva-
Hud, hoc est, non cognitio, feu #EgALL0 CORHILIONIE.
Quod non fuiffer in illo ignorantia pofitivaco
call.

Rarro eft. Quia illud dicimur pofirive
igorare, ad quod (ciendum, etiamii velimus,
nonhabemus expeditam poteftatem: quodde
Chrilto dicinon poteft.
| AsSERO 3. Chriflum, in ufy btsjus feientic,

mneanvertiffe ﬁ4,’4‘})1"1,:?/‘;’{(?;1.:!,1, i1 quantum illa
unifi per proprivs (pecics, ¢ quiddi-

s, (imilesq, illey guas Angeli ¢ antmafepara-
o5 éﬁ;i i by g gest fep

Ratro afferti. Quiafife Chriftusinufu ta-
lisfcientiz ad phantafimata convertiffer, hoc
iplononcognoviflet, modo Angelis & anima-
busfeparatis debito ; quod tamen fupponitur.

Caterim |, quando operabatur interdum
Chriftus, ex illaquidem {cientia, fed fecundtim
“10&11511 unionis anima cuin corpore, conver-
ttbatfe ad phantafimara.  Ratio: quia hocipfo

o0 ;I]cr operatus fecundum modum illius u-
nionis.

fg-’iﬂ.’ antid

DE SCIENTIA CHRISTI]

| ACOVIS1TA.
; A]ic!]un quzrenda crunc de {cientia experi-
Mental;,

_%ER Es. Quidfit {entiendum de {cientia
Spetimentali Chriftiz

Assero 1, Fuiffe in Chrifto Scientiam expe-
Timentalens,

) " 3 : 5
3 i}r\?m + Quia nihil vetat locum illum eo
‘:‘”‘1 accips, in quo dicitur Chriftus profecife fa-
et y - .
feitiea Ec certé, fi Chriftus

s &rate, ¢ grarii,
hog o 2 . s
00 acquirchat experimentalem {cientiam :

Difputatio

Vi 173

qu&ro, an percipicbat fenfu frigus e.g. vel non?
Sinon percipiebat : Ergoerat impaflibilis pro-
xim¢. Sipercipiebat: quaro, an imaginatio
illias f{"formnlmtfpccicm objeétiillius,velnon?
{i non efformabar: Ergo adimis modum agen-
diChrifto,debitum humanieati : mm(iuc ima-
ginatio {it caufa neceflaria, ponasque imagina-
tionemin Chrifto; hoc ipfo ponis, caufam ne-
ceflariam impediria fuoeffectu: neceflario e-
nimimaginativa operatur. Quodfi efforma-
baturab imaginativa fpeciestalis frigoris: Er-
go & cfformabatur {pecies fpiritualis ab intel-
lectu agente : Ergo & cognitio illius frigoris
-::l)intcllc&uparicurc; quiaintellectus patiens,
in prazfentia objedt fenfibilis, adtu fenfibus per-
cepti, non patelt non percipere objeétum, nifi
{it valde diftraétus, vel aliunde ligatus : quod
dicerede Chrifto, effet comminifci. Siautem,
co cafu, effermabarintelle&tus patiens Chrifti,
cognitionem de frigore: Ergo habebat expe-
rimentalem cognitionem de frigore ;5 nihil e-
nim plus per cxperimentalem {cientiam intek
ligimus ;. pracipué verd, cim data fucric, &
ptima, & ulteriores, & ultima experientia fri-
goris : cltque impoflibile moraliter, ita fem-
per fuifle Chriftum diftra&um, ut non perce-
perit frigus.

Dicks. Subfiftentia creara non poteftfub-
fiftere cum fubfiftentia increata : Ergo & (ci-
entia cxpcrlmcnr;lha cum fcientia beata & in-
fufa.

ResronNDETUR. Argumentum probare
muleim ; probat enim, quod Chriftus obje-
&um illuminatum non viderit, {fonos non per-
ceperit, &c. dicam enim hzc omnia non ftare
cum {cientiainfufa, ficutfubfiftentia crearanon
ftat cum increata. Teneatné vero paritas,
vel, annegandum antecedens, unusquisque ex
metaphyficis decernit.

ASSERO 2. Habuiffe Chriftum [emper [cien-
tiam frmilem noflre,dependentem dphantafia: eam-
que habuit qué perfeciam ab infantia, atque ha-
bwit vir.  Eft aflerrum contra Lugo. difp. 21.
Sett.1.num. 5. & contraVaiq.apud eundem.
Videtur tamen effe Suarii, difp.28. Set.r. §. D-
co 24b. & difp.30.5¢eét.2.

Rarro. Quia, clun €X una parte , in aliis
{cientiam concernentibusaéibus,non fuerit al-
ligatus Chriftus conditioni aliorum infantum,
finihil obfit, idem eriamdicendum eft de co-
gnitionedependente 4 phantafmatibus: exal-
tera parte, exaltatid digniratem divinam Chri-
fti: Ergoconcedendum cft Chrifto. Rurfils,
quando aliqua {untin eodem genere, fi excel-
lentius alicui concedatur, debet eidem conce-
di minusexcellens,in eodem genere: & fic,fi
ingenere nofcendi concedatur,animam Chrifti
ratiocinari, concedimulto magisdebet, quod
videat. Cum ergo concedatar Chrifto in ge-
nete {cientiz, (cientiainfufa, vfusqueillius, de-

*p 3 bet




174

betetiameoncediufus feientiz experimentalis
Denique honorificentius eft fen-
tircede Ehrifto, qnod porueritfubtiliorem de-
monftrationem invenire de exiftentia Det, et-
iaminfans,quam illam invenerit Ariftoteles.

Dices 1. cumLugo& Vafq. Chriftusnon
habuit regulariter ullam operationem huma-
nam,nifi dcpcn-hrutcl‘&b erganis , & difpolitio-
nibus naturalibus,{icut alii homines; nequee-
nimambulabatv. g. antequam habuiflet in cru-
ribus organa: Ergonec habuitoperationem hu-
manam phantah;, ante organum bene difpofi-
tum ;5 Ergonec operationem humanam intel-
ligendi.

REespcnpeTUR. Negando, quodininfan-
tida non habueritorgana’ucnudif}mﬁt_a:ulPimn-
tafiam. Ol‘g;lll&l.’llifclﬂ(Liiltdl”iif‘.gtlcl}da. Pri-
moquzdam {uncad actusmereé externos: & hac
perfedta Chriftus non habuit ; hincnecambu-
labatinfans,necloquebatur. ~ Secwizdb alia or-
gana,ad atusinternos : & hechabuit Chriftus
eribd‘n , propter fupra allatas congtuentias.
Porro organaad actus externos non habebat,
tum ad occultandum myfterium, tum ad ma-
jorcm humilitatem, per quain nos {alvabat.
Addo, ficutfi Chriftus poruifler infans ire pe-
desin :Eg_yptmn,hcncintu]ill'cmus, potuifleil-
Jumire ad templum Salomonis , €0, quodifta
fintinecodem gc‘llcrc;ﬂ'nii( hriftus petuitexer-
cere aliosadtusfcientia , & forte, ctiam perop-
politos , actus {cientiz r_nih{it dcpcmicmis@
shanrafmatibusitideminfufis 5 curnon potult
idem Chriftus fcire per{cientiam naturalem &
cxpcrimcnm]rm 2

Bices 2. (&(\dininﬂmrizlncnpoﬂ?[ph;m—
tafiari Chriftus , [pectat ad paflibilitacem cor-

8z naturalis.

}30].‘15. ;
ResponpeTur. Quddnon: quiaficut
irinon deftruitin viro paflibilita-
infante deftruxiflee.
;3. Siverum fic aflertuin, quomodo
Chriftus proficicbat fapicntia?
ResronpETUR. Proficiebacquantum ad
homines, magis{cil. illam manifeftando. Pro-
ficiebat item fcientid experimentali {uccefli-
vé, ficut fucceflivéobjeéta per {enfus perci-
piebat. : .
AssERO 3. Chriftum multa objecta habuiffé
[ecientidcognita, gud non habui(fét cognita, niff ita f¢
e Chrifto geffiffet Dews, aty, owm Salomone, Ada-
mo, Prophetiss quibus res abfentes,cumpropria fan-
7, 5 alits conditionibus, monfirate [unt.
Rartro. Quianullifcientiaconcedendactt
major, quam humanitati Chrifti: fi ergo hoc
aliis hominibus faétum, multé magis Chrifto.
Porrd ut haberet Chriftus iftam fcicntiam,
triplici femode potuirgerere Deus. 1. realiter
& phyficé prafentandoilli objetta. Et hoc
erte eft i}il;lijipilc.‘ﬂl'(.' entia {ine neceflitace, &
miracula ;Liu..mli;isL'icbu:ﬂ-unrilliAi:gchcmj-

Tractatus I11

titransferre pifces, & éterra pregrandes be.
ftias. 2. Potuiffer Deusinfundere ]HlllOl'sU]ufi
fpecies {pirituales, deillisobjectis 5 fediftemo.
dus non experimentalem {cientiam , fed infy.
fam fundar. 3. fine ullacognitione fenfim,
nonnifi }‘pccics infundendo materiales, quales
51';_11_[2: tuiffent, firealicer & phyfice objedtum
tuiffet praefentatum ;s & hoc fundat feientiam
d‘cpcu‘dcntcrn a phantafmatibus. Quddid fie-
11 poﬁ:t, flufldcrur_ cum Lugunc. Qﬁa‘a Pmb;p
lyl::noumh tales{peciesinfufas v. g. Salomoni;
f enim fimpliciter infufz fuiffent ipfz fpecies
{pirituales, independentes 4 phantafmaribus,
potuiffctinfomno Salomon illis uti, utpotenen
dependentibusa phantafmatibus; quodtamen
communiter negatur, ut videre eft apud Pine.
da, derebus Salomonislib. 3. cap. 10. Deinde,
quando redeunt animz mortuorumad corpo-
ra, dicunt fe vidiffe flores v. g. palatia, vel cer
tetros carceres & fxculentos 5 quz certé per
{enfus non perceperunt, utpore disunit a cot-
pore: Ergononnifi perinfufasfpecies matetia-
les; 8 phantafmatad Deo indita. Nec feque-
tur, otiofum fuilfe intelleGum agentem in ani-
ma Chrifti; quia etiam refpectu objectorum,
quorum {pecics materialis erat immediate 4
Deoinfufa, operabatur agens intelledtus, edu-
cendo ii;lljn'f:upccicm (piritualem, confimilem
phantafmari maceriali.

Gl ESTIO Ik
De Sanéiitate Chrafis.

Riahicconfiderandavenient. 1o Sanlt-
Tms defumibilis ex vi unionis hypoftaricz.
24 Sanctitas defumibilis ex vi gratiz habitua-
lis. 3iocxvi Capitis.

DIFFICULTAS I

De Santiitate proveniente ex vl
uRI0NLs.

E hocquzritur: 4n Chriffus T,‘i:fﬂiw,i{j‘.:ﬁr-
et [anitus, quantumvis nullam habuiffer gra-
tiam babitualemn » Talem fanctitatem ponunt
in Chrifto, Suar. difp.18.Sect.1. Amicus difp. 6.
Scd.5. Lugodifp.16.Sect.1. :
PR &MITTO 1. Duplicems poffé (pectari fanitic
tatem. 1mo. Sanﬂnrnt'cmmmptmn pro art\nlm-
to, emananteex ipfanatura divina,infinite pet-
fefta. Arcributalem fanétitarem negat Deo
Hurtado, Bernal, Herize, Hemelman. S_c_-d
oppofitum defendit Aldrere; quem videdifp
46. Se&. 8. Ertcerré, quxcunqueeﬂ taxa for-
mandi, cum fundamento in re, conceptuma-
licujus ateributi in Deo, cadem ferviet ad for-
mandum conceptum atcriburalis fancticats.
245 Sumi poteft fanctitas pro efle cli_vino: com
petente jp[} naturx diving, & Perfonz.

PrA-




Difputatio IV.

5. AMITTO 2. P2l ?}J:i.\?'f‘it!f‘ﬁ\’ E*fc‘ﬁ.'mé_‘ ancti-
fikd Tediving 3 quodefle divinum triafe-
__I']”{[l-_i[]fc’, Pr:m?;.,iuor_l{inc:td!‘c,uti'cilicctﬁl:
,L‘IN;JLIII] amabilitatis dxlvma.‘, nulli creature
I“ghﬁml Secunds, in ordine ;}d opc_xfaudum ,ut
;irpliﬂ(ﬁj]‘i“m c‘ap_cmndl actiones Dcol gratas.
guinpet oppoficionem ad malum, ut 111.clttgia1;
entamculpas hine habitus v. g. fidei 8 fpei
caunentesin peecarore , non funt {ancticas,
iaqud fales Do opponuntur cum peccato.
Hecomniadeducit Amicus ex1. Joan. 3. Omnis
ginatweit exDed, ( hoc autcm idem eftac c_‘[lc
chjectum {upernaturalis Dei _complaccntlx)
nfc‘mm)wa:f:ﬁciz, (en op}‘aofljtloncm ejus culm
JCCCAL0 ) goniam [emen 1pfinsin eomazet (en vim
rl.-;-mii,irﬂ'i:miuc chim tanquam in virtuce con-
}i?]c:llnfcﬁct'tus.) Unde jam pradicataillaefie
liinihabentfundamentum in fcriptura.

PR EMITTO 3. Concedi debere [anctificari na-
s bmanam ipfa [anc¥itare divind innuithoc
Nuzian.Orar. 2. de Paflchate.  Perfectusantem
fit, mom moda prapeer divinitatem, granihil cst
wfidtiusy [edetiampropter humanizarem divini-
saedilibuzam , idemique effectam, quoad id , quo

[

sernitacst.

" Rartoectiam pramifli eft. Illud eft fanctam,
quod inordinead (e, eftobjectum Deoamabi-
]c,mordincadopcrandum , cft principiuma-
fionum Deo dignarum , ( {upple five eliciti-
umjfivedignificativum) & in ordinead oppo-
firionem cum peceato , cit ei contraveniens;
hge autem omnia competunt humanitati qua
rrminatz:ergo humanitas qua terminata, fan-
flificatur, adeoquealiquo divino effe reddicur

Pnétum Difficuleans 1.

dnSanétitate attributali [anctificetur
Chriftus?

lcenpuM eft.  Sanclitate attvibutal for-
maliternon [anctificatur Chriftws.  Proce-
dituedizt, conclufio, defanétitate formalicer
fimpta ; nam f{i{umatur-materialiter , feu in
quntum cft natura divina, de hocinfra cradta-
bitwr, Conclufio ergouteft pofira.
ProBar1potelt 1. Quiafanékitas ateribu-
ta!.if elt fanéticas communis toti Trinitati;s fan-
Glhgatio proveniensa Verboin humanitatem,
g[& lanltificatio appropriata ipfi Verbo; erpo
fndiitas proveniens 4 Verbo in humanicatem 3
noneft fanicas atcribualis.
I scatgumentum,fiucfonaraccipiatur,mul-
tum prpbabil:,f altem peraliquos.

la

3 Certé enim
nfificatur humanicas 4 natura divina, qua
Hmeneltcommunis toti Trinitati.

chcnthuc ulterivs, fanctificationem prove-
fieneemd Verbo in humanicatem, fub formali-

175

tate pro:cif'é termini, effe appropriatam Verbos
non autemalio modo, licét ratione unionis de-
rivetur.

ProsaTur 2. Non poteftreddihumanitas
ubicataubitate divina , autdurans zrernitate,
autpotensomnipotentia; ergonec poteftred-
difanéta,fanéitate ateributali.

Hoc argumentum, ex iis nonnifi fumetro-
bur,quzinfra,ubi de fanétitate perfonali, affe-
rencur : Cur fcilicet illa effe&um fuum tribuere
poflic,nonautem praedictaateributa?

ProBaTuR 3. Ex diéis fub initium tradta-
tiis. Impofﬁbl]ccft reddinaturam humanam
fan&am fan&itate aceributali, nifi ponatur unio
perfe,fundativa communicationis idiomatum,
inter fanctitatem atcributalem & naturam hu-
manam : namtitulo communicationisidioma-
tum fanéificaretur : fed non poteft dariinter
naturam humanam Chrifti & fanéiratem attri-
butalemunio perfe, fundariva communicatio-
nisidiomatum. Quod ipfum probarur ex diétis
inibi. Non potelt dari unio per fe fundativa
communicationis idiomatum , inter naturam
divinamin {e,& fecundumfe, & inter naturam
humanam; ergonecinter fanétitatemateribu-
talem,& naturam humanam. Antecedensex
di@is alibi conftar; quianonfe habenrnatura
humana & divina, ficut complebile & comple-
tivum, inrationenaturz. Confequentia au-
tem probatur : quianacura divina & fandicas
accribucalis{unt formalitatesindiftinét 2 virtua-
literinordinc ad praedicata phyfica; Ergofina-
tura non poteftinfe.fecundiim e, uniri unione
fundativda communicationis idiomatum , nec
um‘ripotcri:ihu&imsattrilmm]is. Dixi,quod
non pollicnaturain (e (pectara uniri; quia,quod
poflicuniri {petara in perfona , dicetur infra,
ubi de {anétitate Chrifti procedente 4 natura
divina.

Osjicitur I Sufficit ad hoc , ur dicatur
humanitaseflefan&a, habere unitam fibifan-
&iratem ; fed poteft uniri attributalis fan&iras,
nature humanz :imo defa&ounitaeft; ergoil-
lam fanéificabit.

RespoxpieTur, Hocargumentumprobare
m ultfnn,probatcnim naturam humanam Chri-
{ti durare zternitate divina, “ubicari ubirate di-
vina ; nam & xrernicacem, & ubitatem Dei, ha-
becfibiunitam. Direéte autemdici poteft,fuf-
ficere ad hoc, fiuniatar fanéicas aceriburalis u-
nione fundativd communicationisidiomatum;
fed tali unione non poteft uniri.

Osjtcrrur 2. Poreft fan&ificari humani-
tas fim'&itatcpcr{onali: ergo & atrriburali,

Responperur. Difparitatemeffe. Quia ciim
perfona, illique indiftinéta virtualicer {anétitas
pcribn:tlis,poﬂiruniri humanitati, unione fun-
dante communicationem idiomatum , hoc ipfo
poterit {an&ificare humanitatem ; quodnon
procedicdefanctitate arcribucali.

ol o Osj1-




7 6)

Osjrcitur 3. Potelt deificari humanicas
Deitate, quamvis Deitas non pofficuniti infe,
&f{ecundum {e , unione fundante communica-
tionein idiomatum; ergo & fanctificari fanéi-
tate actriburali.

ResronpeTur. Deantecedenteinfradi
cetur; & hoc conceffo, quzfitdandadifpari-
tas,ibidem habebitur.

Puné&tum Difficuleats 2.

An unioSanttificet 2

SSERO 1. Inprincipis N ominalinm,unionem

& natura ¢y perfona,circumfcriptis ut fupra, now
diftinguentinm ., [iaccipiatur unio, [ccundumquod
dicizipfam perfonam,[anitificabit hocipfa,

Rario: quiautinfradicetur , jamque re-
petito fuppofitum eft,perfona fandificat; crgo
i?ll&iﬁcabit& unio, pro perfonafumptas cum
fintomninoidem.

ASSERO 2. In principiis Modalinim ,unionon
it formaliter [anctificans 5 accepta fcilicet proifla
Modalitate,cr entitateintermedia.  Eft aflercum
Lugonis contra Aldrete difp.35.

Ratio 1. afferrifolerex Valq. Quiafcilicer
humanitas Chrift eft infinité fana , jam an-
tem unio hypolftarica, nonelk forma infinitx
fanctitatis.

RESPONDER
{e,utomnia, aq
fincinfinite { fed fufficicutaliquid ¢
lis 5 ad eum modum, quo gratia habitualis fan-
Gtificat humanitatem, & tamennoneftfancti-

t, quodnon fir

tancrin

atur nuimanicas,

} 1
0 1

tasinfinita.

R aT10 2.exeodem. Siuniohypoltaticael
fet forma f{anétificans, non !'xo.'i.. t irrationalis
"'ul‘;‘..\thwi;qLLi.LI;L_nipo!lc.l reddifancta.
[n aliquorum principiis,
conceditur antecedens:: inaliorum negatur pa-
ritas. Namuniocltfan&ificaciva,fifubjeétum
reperiataptuim (inétitati; qualefubjectunynon

¥cC
{
1

Cree
RESPONDETUR

ofF natura irrationalis.
RATIO 3. elt , per princjpiumncgarivum.
Quianullum et fundamentum, & nullanecef~
ii\tjl_s, tribuendi rationem fanétificationis ut
Quodunioni,& tanquam formz ; ,_ibd fufticit,fi
;hn&iﬁcctpcrmodunwn‘cé\‘mcu};. :

ConrirMATuR cxLugonedpari. Unio
oratize habitualis non fané&ificar animam, fed
Ronniiiip{hgratm; 1L)§.:i'mmili:tfﬁndlﬁgn{,ut
9uod; Ergo nec unio hypoftatica {anctifica-
bit,ut ‘Qit_r:..fi.

LESPONI
onem 'h}-‘pni‘mtfc.:m S 1T
icere humanitatern,c
cque deber magis 1
oad etatiam habitua

N T 1. aliqui apud eundem Lu-

1oris & excel-

xexcellen

Tradatus 111

t.imtisi_mn debetpenfari, an aliquid formaliger
=j|<.‘ct?‘ nonimpiic.u cnith,tlnripcrfu io-
ic{upernaturalem entitatem, quim fit
ratia ; & tamennon habere vim fan@ificand;,
Tgoex ¢o,quod unio [l}'P(}ﬂIﬂ.tiCﬂ fit excellen.
tior,quam gratia,non i'c.qmm £, quod fandif.
cer. Tumquia, ctiam hac cxcc]icnriépoliq
fu Eﬁ‘cét utilli competat fanttitasar uo, vizfoy
medii: non 4}1tcnlfat1€ritas ut Quod, Tumquia
quxcunque ratio oftendir, qll(‘)d ab unionehy.
poltatica fanéificetur humaniras , cadem pro-
babit,utadvertit Lugo,quod unitio, fiveadip
produdtiva unionis hypoftatice fan&ifice;
nainetiamhac repugnat eflentialiter cam pec-
caro, eft principium fiio modo complacenty
divinz, & operationum {fanétarum.

ResponDET 2. Aldrete. Unioad gratim
habitualem non eft participatio natura diving,
{ed unio ad pnrticipationctu ; at vero unio hy-
poftaticaeft, fecundum e, parricipatio natute
divinz: quia cft immediata conjunctio’ cum
Deosneque mediataliquid realicer diftinGum,
quod dicatur participatio naturz divine.  Ad-
dir,quddLmiogmtixlmhitua]f:,uoummuu t
humanitatemimmediate cumDeo, peraffimi-
lationem 5 hazcenim competitgratia : neque
phyficé conjungitcum Deoiplo s conjungitau
tem unio hypoftatica.

Conrra. Tum quianon eftratio, curunio
hypoftaticanon fit participatio natura diving,
tantiam uc éto illaphy(-
cacum Deo,non f‘:rumnjl‘.l‘.cr'.u nonnifiut Gue?
adeoque & fanétificatio ut ¢ am quiare-
ditargumentumn. Licét w habitua-
lis ficimmediata conjunétio , cum co, quodeft
participatio natur® divina , nihilqueinterillam
mediet,neque tamenfanétificatut Yuod, illan
participationemcon) ungendo; ergo neque
&ificabitunio h‘ypoff;‘ltica,i:Cér conjungat.cum
Deo, & licetinterillam & Deum nihil mediet
Rurfls , unio gratia habitualis non conjungt
cum Deo, per allimilationem : Ergonecunio
hypoftatica. I\:cm,um_o phyfica cum cg,qgmd
cft p:trtiupatic: naturx divinx, _hon {anctificat
ut @yod ; ergo nec unio phyfica conjungens
cum Deo, fan&ificabic ut --(i’;’”d' Tumquia,
aullum eft fundamentumiftius aflerei: praci-
pue quia,licétuniohy poftaticaimmediate, per

d? & cur conjun

nos,participet perfonam divinam phyfice,non
repugnat tamen, ut tale participativum {fancti-
ficet, fcdad maximum noimiﬁ uc .‘Qfgi Que-
rere ergo reftabic, cur debeat fandificarcut
0@554? ;
RESPONDET 3. Almcgs,ncgando,q‘uodct-
iam uniead gratiam non fanctificer 5 cuth not
{olagratia fanétificet impliciter, licet{olafan-
&uficerut ‘ ;
ContrA: Tumquia, fiper fanétificare
iciter accipiatur concrerum {anétificatl-

vuin.ex fan&ificativo ut Quo,& ucﬁgad,ﬂ‘cinl‘-
: dubic

{impl
b

el
i

a
t4



=

Di@sutatio V.

[J‘m:ﬂnx&iﬁcuc:ti;m; t-rnio;ci g_t‘ar.im}a , 'lfd'ild
concedendum ctitctiam T".&IOIIIPL oductiv ;3 il-
[{gsunionis s &li[kl:ls gratiz , q_mm_ncn?n icit
(métificare » fed folum pi‘l\)dlICC}‘C f;mfk i(’:a.tb
ot Efﬁi-’crA_r‘“_ff’in]H_“Hmm, 110111&1}':]:15—
tut Qwod; nec fﬁlllct}flc a_b;t ut rﬁir:;duma hy:
pohatica. Tumgquiain aliis mazcriis,quem ef-
feffum prxi}ant‘tbrm:t 11;1:111‘;%Ic5,cunilcm pre-
farunio,nonaifl ue Qno,medinm, & via; crgo
giam, quem effectum pra:flatp;r{oua dwn‘m,
cundem non porc&_pr:c_{},}rc ynio by_poﬂ:mca
mjm‘asprmcipalitcr,[cd folump l"_l‘flidl‘)lt,llt__ﬁ&'{‘a,
umediumsut via. Antecedens probatur, Unio
goneltforma ctiam minus principalis vivendi,
denigrandi,&cfic de aliis : ergo vcrum.ef‘t ante-
cedens. '"fumqujaunioillahypofhnca(utd(:
minori difcurratur ) vel confert {antitatem
aeaamyvelincreatam? nop increatam : quia
ifcltcreaas non etiam creatam 3 quia velil-
lunconferc per {e,vel peraliud 2 fiperaliud: \id
alicerexplicari commeode non poterit,nifl quod
conferat illam ratione perfonz , quam unit,
Nonetiam perfe : quia illanonnifi per ['giém—
8ificant,a quibus, {i vimfangificandiauferas,
non manebic idem eflentialiter 5 ficut figrarize
vimfn@ificandi auferas,non erit gratiafancti-
fcans: irem, illud per fe eft principium ratioci-
nandi, ;iquo_.ﬁwm ratiocinandiauferas,jam
noneritanima humanas; ablata autewm vi fané&i-
ficandiunioni, manebiteadem entitas, adhuc
wmneerfanétificativum fanétificabili. Per
hocramen non nego, poflibilem efle modalita-
temyin Principiis modaiiﬁarunl 5 & fanétifica-
tiam & unitivam;  fed quod prafens erifm
modalirasfit talis, nullum fundamentum eftin
authoritate Sacra.
Dicss 1. cum Amico. , Patresnonraroipfi
utionitribuunt rationem fan&ificandi.
Reseonnerur, Patres tribuiffe vim fan-
@ifcandi unioni,qualem agnoverunt ; ‘non a-
ghoverunt autem ullam intermediam , {ed tan-
tim naturam prout terminatam, &perfonam
proutterminantem.  Velcerte, utdicit Vaf-
tiez, nihilphis voluerunt; quam,quod hura-
mesicfanéhificataa Deitate conjunétd huma-
neatbhocautem illum immierico dixiffe; Ami-
asnon probar. Denique, accipiid poreft de
inificatione ut Quononut Qued, Cumquia
ierpretarione accipientur adhuc vérba Pa-
tum,ut fonant; quia,quod eft nemine cogitan-
teut 9us, quidquid deillo dicitur,diciturde ur
«9\ ‘FL\lmCi'gD unioficratio ut Qws : fanétifica-
todedladidtaserit fandtificatio ur oo
% Dices 2. cum codem Unio hypoftarica,ct-
mutmodus creatus, dittinétus aperfonaVer-
;:Egi?z?atinch_oativé & ut gfi{o,iha}&it:}t_cm :
8 momnipeccato:&c. ergo fandtificat.
RES?OX‘DETUR. Siidprocedat defandtita-
Addohzc o-

teur 6
W Quo, concedeturporun.

177

mniaconyenire pofle, fuomodo,ationisque
producitillamunionem.

Dices 3. cumeodem. Unio hypoftatica,
ita {¢ habet ad fané&ificandam humanitarem,
ficut vifio Deiad animam beandam ; fedvifie
Deci habet {e ad animam beandam ut ratio fog-
malis: ergo & unio. Major probatur. Quia fic-
utvifioeft,qud,ut vidintentionali , communi=
catur beato objectumbeatificum ;5 icauniohy-
poftatica eft ratio, qué, urphyficivid; commui-
nicatur humanitati perfona,

ResponpETur. Negando minorem.Quia
nihil creatum beare nos poteft, tanquam forma
beandi ; ciim ergo vifio,illa fic quid creatum,
beare nosnon poteft tanquaim forma : fed rion-
nifitanquam medinm ;. conjungens nobis for-
mam beantem , hoce cﬂ;ipﬁmil)cum. Dein-
de, illawifio nen poteflt habere rationem for-
mz,nosultimo beantis; - ergo haber rationem
forma non ultimo beantis adeoqlicnonhaber
rationembeantis:  quiabeatitudoeft ulcima &
completafelicitas.  Difparitas etiam datipot-
cit, quiavifioobjectum increatumtranstercin
{cilludqueintentionaliterreprafentar ;' vicu-
jus reprzfentationis , & fimilitudinis cum ob-
jecto, potcftimitari conditionem beatificative
objectodebitam; jamautem unio,neceft phy-
fica , necintentionalis fimilitudo perfonz fan-
étz; hinc fit,utnon habeatr derivatamillamin
{e perfetionem, vicujus, qud talis; formaliter
fan&ificet.

Dices 4.cumAldrere. Perfeivis conjun-
gitur humanitas cum divina natura , perunio-
nem hypoftaticam, quam pergratiam habitua-
lem ; nam perfeétiori modo , per talem unio-
nem participaturnatura divina , nempe perim-
mediatam conjunétionem,phyficam & realem,
ad naturamdivinam;vel perfonalitatem ; gra-
tia autem habirualis participat naturam divi-
nam,per aflimilationem.

REesronNDETUR. Perfedits ut Qe ; uniri
humanitatem divina naturz per unionem hy-
poftaticam: cubh it effencialiter alligativa per-
fonz divinx ; f{ed non conjungitperfetius uc
Qued: camhocilli;necnatura illius vendicer,
necafleratau&oritas.

InstaT idem 1. Ratione unionis formali-
ter debetur Chrifto , exS. Thoma, cultus hy-
perduliz ; ergo & debetur humanitati carentia
peecati, & principium fupernaturale honefté
:lg(‘.ndi.

ResronDETUR. Camei,quod cft eflentia-
lisalligatio perfona divinz, neceflaridinneda-
tur ratioentis fingulariter excellentis , climin
illaipfarationcut Quo, fitens excellens, ideo,
non immerito,étiam ratione ¢jus przxci{é,potc-
rit ei tribuicultushyperduliz ; jamautemipfa
cilentiailliusalligationis non exigichoc,, urilla,
ut_Qued,cxpellat peccatum, velafferat princi-
pium operandi honefté 5 imo id effecilli non

propor-




178
p[‘;‘:pOl‘Ef@lﬂUl{ﬂ: Vx‘nLionicriimut_{gga, {1con-
Ce d‘xmrmnéhhc,.Lth, proportionatior erit fan-
ctificatiour Qua,

InstaTt 2. Dubiumeflenon poteft, perfe-
&il\lspoﬂidd‘idl'\-‘l-!]it.‘ltCIll, [30}'111)1'0:1{;[11 ]nr[}\nﬁ
ftaticam, quam per gratiam habitgalem ; nam
illa eft meliot petfeflioalicujus boni > quz facit,
urralebonumréddac meliorem Hararam pofli-
xlcnrcl_n sperdivinitatem autem masime
dicurhumanicasamabilis:

ResronpeTur: Poflideri'tinione hypo-
fratica perfectios Deum ; fed tanqudh p:;:r I3~
tionem ut Qes,nonautem perut .fi";"‘“f; teddic-
que ur Qus naturam humanam poflidentem
meliorem s fednon ue @nod.

InstaT 3. Pofleflio meliotis bomi; femper,
caterisparibus, eft perfectior: ‘Ergo & major
pofleflio,fi czterafint paria,erit pertéétior ;- fed
pofleflio divinitatis perunionem hypoftaticam,
elt major: Ergo.

REesronpeTur. Perunionem hypoftati-
cam;haberiuc Hup; majorem puil}:l]imicm dic
vinitatis,{fed nonur @ued; climramen iplagra-
tia habicualis fic pofieflio ut @nod : clim ejus
entitas fic.eflfeur Quod, participationemipfam
naturzx divina infe.

-eddi-

DicEs g.cumeodem. Unio hypoftatica,ra-
tioll? {ui formaliter opponitit cum peceata,
perfectivs enim poflidet fumum bc:rmm,qu:rm
wﬁubcar.r,qu.rmmunc,\pclhtpcccamm; L
gounio eft forma {anétificans.

RESPONDETUR. Quod unio hy pottatica

pcr.'fﬂcﬂ'ifrs,ur__{'Qrf;.ol.;pon.:r {z peccato, & poili-
deat l_Z_)c:um 3 fednon tanquam ratio ut Dued
quod forte ctiam non convenit vifioni,

Dicks 6. cumeodem. Unio hypoftaticactt
longe majoris perfedtions, quam gratia habi-
tualis ; &’tamcndiiﬁcifcn}up:uur,f-};rm;\_nu;m,
Gificantem fuperari 4 forma non fanifican-
tc; nam formafandificans reddic dignumami-
citid Dei: quodnon praftacforma non fan@i-
ficans. %

ResponpeTur. Unionem hypoftaticam,tan-
quam rationem &ue,cile p(t{ﬁ::‘.liul‘cll} ; confe-
quentcrut Qe cnlnnrluﬂ:chhcarc. Deinde,qua
{untexdiverfafcrie,poflancie {uperare,& fupe-
raris & ita fubftantiain rationeentis , melioreft
pragratia,qua eltaccidens: licérd gratia {upe-
retur ordine ; multaque aliz inftantiz often-

* dunt,quodid poﬂitﬁcn i &fuadetargumen-
tum negatvum, No# repugnat,

Dices 7. AP‘unbusIilc:n'narioniimyﬂc,
rium exaltatur tanquam excellens divinus ef=
feftus; ubinoncommendatur perfonalitasVer-
bi,quiahacnonefteffectus divinz omnipoten-
tiz. Undeetiamab Auguftino,appellatur hec
unio,{ummagracia , dicititem Bc1'n;1rdus,QLI«3d
hzcuniras pracellaceunctisaliis; precerunita-

1icatis.

g e o,

Tractatus T11L

RESPONDETUR, Concedo, commend
nigm‘.mh_\-'pof}aticmn, tanquam excellentepy
effeclgm; fednego,quod hoctitulo debeatefle
jamfanétificativa, ut 9uod.  Rurfis,donym
& gratia coincidunt’s hinc fi unio hypoﬂ-‘u[g;

AT~

eft donum gratuitum datum humanirari s Crit
ctiam gratia : fed nego,quod gratia,[ilmptai
p]jc;tcr pro dono ', coincidat cim fanctitage,
Bernardus foliim dicit, uniopem hypoftaticap
efle reliquisunitatibus admirabiliorem, quia i
ntumillud perfonale , primo ineffabile cft poft
Trinitatem imo fi ex hac unirare arguendup
effer,probabitur ; ‘unione hypoftatica non fap.
&ificari humanitatem: quianecunitate Trip;.
tatis formaliter {an@ ificari poteft.

InsTaT ridem. Unio hypoftatica, cffenti.
liter poftulat magis petficiintrinfece , perfan.
&itaccmincreatam ; hzcaurem exigentiaeft
perfectior,quim gratia habitualis.

Resronperur. Illa exigentia cft ue Qus:
confequenter non fundabit rationem fandif.
cantisut Queds titulo etiam perfectionis,ucdi
&um,non fundatur vis (anétifcativa,

InsTAaT 2. Bernal apud cundem. Uniohy-
poftaticaproducitgratiam habirnalem phyfice;
velfaltemratione illius deberur Chrifto graia,

ResrovpeTur. Negando antecedens.
¥o etiam conceflo,n fequitur: quia, {i attio
productivagratiz non {anctificat ur Quod, cur
unio productiva gratie , fanificabirut Quods
necdebent caufz xquivocz praftare hoc for-

Im.

maliter, quod {uus effeGys.  Debeturautem |
gratia ratione ynionis , tanquam exigentis ut |
Que s {ed indenon fequitur, qudd fandtificerur
abillaexigentiaformalirer,fed tanquamabexi- |
gitivo fanctitatis. ‘

InstaT 3 Bernal. Rationeunionis debe-
tur Chrifto cultus fupremus hyperduliz:hica
tem titulus uomicbcmrniii ticulo {ancticatis.

RespronpeTur. Sufficit unionidebeaty
titulus {anéticaris,ut Quo.

Pun&tum Difficultads ;.

An Perfona divina, prout condiftinita 4 Batthe
radivina,fanctificet formaliter?

SSERO L. Perfonam divinam, prowt condi-

findlams anaturadivina, fandlificare formali-
ter nonreitéex copracisé dedutitur, quinest idew
yealiter cum divinitate,

Ratro: quialicérillaperfona,proutcon-
diftinéta a natura vireualiter, nihilominuseam
realicerinvolvac: licecitem virtualisalictasftet
cum identitate reali : nihilominiis,non potcfl
pracife exinde deduci, quod fan&ificet form-
liter infenfu realis quiaetiam nonporteft rcdz}-
¢i, quod pcrf'on.lIiEas in fc_nf'u reali commuit-
cetur,communicata natura.

DicEes

n

bit

fea

]




: Difputaﬂo V.

CL]:]‘\Iaugoidlﬁ)'l'g{:&‘ 4.119:1.1.68,
(ubd feilicet una perfectio pl::)ut cojndii’h;:&.a.
\i\l’w'ﬂlfﬂ-’"ﬂb alia, contineatillam Yll:L’Ll;{IiEL‘I‘,
: Oﬁ[llzlt(:l'flllC"ald(,‘].’lflil(‘.dl'l‘.l!(: & per-
rcontinet naturam, in quan-

DICES L

«:q:a:cuus p '
[onalizas \'imm_hrcr BEE
[ mpetitcum 11[:11dc1.1tmchmt Sy
| ResPONDETUR. 1’;{31@ lLlCllti{.1L>Ith_i1F:11},
| faciz,utin {enfu reali competat id petitivo,
;uodcumpctitci , cumquo. petit lkl(fl?tlFlelfl -
M pcrfhnalims ;l{ivma petit ldmn#“‘fm L}‘[m
e,quod communicatut , non tamen ipfain l_(,n:
fizcali communicatur. I lq;tc 111[cll}gl_ & gicfcilﬁ
lidebent,ex dictis reperito, circa dlﬂ.’lqih()ll(:ln
sinalem,inordine ad przdicata phyfica. _
DICES 2. Virru;liimsilIancnob;&,quonu—
wsilla perfona it Deus nemine cogitante; -
gonccuhclhquominus ficfancta
" ResponpETUR, Indubié nemine cogitai-
weltndta s led inde non_fb-\]ruirur,quE}d}nr:l:ci-
i exeo,quod fic realiter fanéta , polhc_lmherc
Ationem fanékificantiss quid crimnpcriuna,cﬂ:
idemrealier cum co:quod communicatur, ta-
men,eriam infeniu reali,;non communicatur,
DIILES 3 Qllqm\us,mpr;udf”c:{m,('amfmmf,
i pon Commnitioatiy 5 & aliis fimilibus; inter-
cedatvircualicas, pntcft tamennonintercedere
iorzdicato Sewéti, & Divini 5 €rgo {anctifica-
birtituloidentificationis realls.

fon

Resroxperur. Non titulo identificationis,
} fdrtloindiftinétionis vircualis, - a prazdicato
Sundti.

Anautem poflit perfonalitas divina, nondi-
¢ finguivirrualicer 5 ab aliquibu§ pra:dicgtis na-
E wrediving, indiftinétis virtualiter abipfa natu-
; mdchocdiGumalibi. Potlethoc negari: quia
ocipfo daretur djftinétio vircualis , inter illas
plsyirtualitace¥inDeo, quasdam diftinctasa
petfonalitatibus 5 - 8z quasdam non diftinctas;
mma!:thus ex illis in fenfu reali conveniret
id,quodconyenit perfonis: aliquibus veronon
convenitet 3 hoc autem effet multiplicare vir-
walitates , fine neceflitate.  Pre féquentibus
T

Noranpum eft, Eandem pcr{bname‘bi
condiftinGtamvircualiter 4 naturadivina,etiam
g prourita condiftinéta eft; dupliciter fumi pofle.

fimaproutdivina petfonalitas eft. Sesundo pro-
uhmpliciterperfonalitas, abftrahendo abilla
&przicindendo,etiam formalitatemdivinge, &
Cuuscung; alitis formalicatis. Hoe #otazo
f ASSERO 2. Perfomans Verbi ctiam condiftin-
damvirtualiter 4 natura, ﬁ [tmatar prout pfrjémt
| ei:*u:n.ge.v’i, adhue fanctificare lumanizatem forma-
Liier,

_R:\rm Laflerdieft. Quiaitafumpta,adhuc
distdvinum effe ; fritafumpta dicit divinum
tlezergo humanitas,{ub hac formalitate tesmi-
weabet divinum efle; crgohabet & andita-

179

tem ; namhabere fan&icatemin prafenti;non
plusimportat,quam habere efle divinum,

Rartro 2. Quia perfonalitas fic fumpraad-
huchabettriailla requifita ad fan&itacem , fu-
pra enumecrata.

RaTro 3. Quia fub quacungue formalita-
teipfam deitatem dicesfanétificare, fub eadem
Pmpurtiomljtcr dicam, c[iam[pt’ribnam 5 quﬁ
divinam,fanctificare; Ergo fiilla{anétificar,ct-
iam perfofia divina fanétificabi,

ASSERO 3. Perfonam Verbicondiftinctam vir-
tnaliter a matura _/F  [umatuy non prout divina eit,

[fedabfiraltea formalitate Deitatis, won fanctificare
[formaliter. &

Ratie 1. aflerti eft: quia& fanétifivarer,&
non fanétificarct. Sanétificarct ut fupponitur:
non fanétificaretautem , quia & dicerereffe di-
vinum,& nondiceret:non diceret, quia i'uppof
nitur pracifa efle d divinirate s dicerer autem,
quizemanis{anétificatio importat effe divinum,
unde pracifaperfonaliras,, necrationem finitz,
nec rationem infinitze dicit,ut vifumin 1. par. #

RaTi0 2. Quiaformalitasfan&itatis,& for-
malitas perfonalitatis, nonfuntcedem, diffe-
runt enim definitiombus; ergo cimconfidera-
tur aliquidfecundiim rationem perfonz , non
confideratur fecundiim rationem fanéitatis ;
Ergofubillaratione,fub qua confideraturin ra-
tione perfonz, nonpotelt concipi , tanquam
principium fanéticatis ;. Ergo nec efle Bfmale
principium fanétitatis s cum per principium for -
malefanétitais,pro nune,non plisineelligarur,
quamellealiquid conceptibile, tanquam for-
mam fan&ificansem.

R ar10 3. Homo , {pedtatusfecundim fo-
lamanimalitatem, 8 prourabftractus 4 rationa-
litate;non eft formaliter principium ratiocinan-
dizaliasanimal abftractum, & {ecundim fe fpe-
&atum;ratiocinaretur: quod {uppono ex Me-
taphyfica, & Logica, falfum cfle; ergo 8¢ perfo-
na Verbi, fpeftata fecundum folam sagionem
perfonz , &non fecundum rationéin divinz,
non poreftefleratio formpalis fanctific¥hdi.Pro-
baturconfequentia paritate rationis ;- €o quod
formalicas ratiocinii , 4 formalitate animandi,
diver{a fic,ficut etiam diverfa eft formalitas (an-
Giratis,& diverfa formaliter ratio perfonz.

ConrirMmaTur. Demus,perimpoflibile,
perfonam Verbireddifanctam gif}in{‘m realiter
fanctitate,annihilecur illafanéitas,non erit jam
phyfice & realiter fanéta petfona Verbi : Ergo
etiam, cum,ratione prafcinditur abillacflcdi-
vinum, rationenoftra non crit divina; Ergo
nee fanéta , ciim fané&itas, divino effe fit de-

finita. l%;go ulcerius nec fanctitatem ratione
noftré tribuere poterit,qua talis.  Contra hoe
tettium aflerrum,quod objici poffer , folvide-
betex materia |'ncmphy&n & logica de Pra-
cifio-




180

cifionibus, Sccumiuma(fcrrumhabcthicpm-
prias fuasdifficulcates.

Dicgs 1. Nmmpparct > qui perfona prout
condiftinéta 4 divinitate , dicat rationem di-
yinx?

RespoNDETUR. Quando accipiturperfo-
nadivina,&tamen prout-condiftinéra i divini-
tate,fumitirtuncexeo, quiaipfa virtualitas 1l-
lius perfonain {uisintrinlecis, habetinclufam
rationemdivine; vicujus , petic e perfona,
divinam natutam pet identitatem terminans ;
itautintuendoillamvircualitatem, inipfisillins
intrin{ecis pradicatis ; eluceat ratio petfona
non hun};m;‘c,nr:c tatio {uppofiti cuj uscunque,
fed ex eflentia fua terminativi, peridenticatem,
nonnifi natara divinzx ; & hoc facicinvolviinil-
laipfaperfonarationem divine , adeoque fan-
Gificativi. - Unde competit illis perfonis effe
divinum, non fumpril pro Deitate,ficenim de-
berent daritres Diirelativi; fed {umptum pro
dicente ordinem ad Deitatem.

InsTasrs. lllx perfonz dicuntetiam exi-
gentiam ad idenrificari infinitudini divinz, &
tamennon datur inillisefle infinitum perfona-
[e: ergo nec dabicurefle divinam.

ResronpEToR. Sicutdaturefle divinum
perib{mle,dcrjvacﬁ ab efle Deitaris in obliquo,
nonvero.d Deitate : unde non dantur per nos
tres Deitates relative : ita concedi potcﬁ,dari
eflc lfinitiin perfonis, derivatumab co,quod

_perfonalitates illz fint debirz nature infinice :
adeoque fint, utitadicam, non Nominative,
fed inobliquo infinita : hoc eft,infinite natu-
e debitz, dicentesque ordinem ad iflentifi-
cariinfinitz nature. - Rurlis petentia identi-
ficari infinitudiniin perfonis,eft petentiaiden-
tifigari naturz , quadicitinfinirudinem; non
eft autem petentia inclofa inipfamer Pcrfolm:
quia pcrﬁma 5 €X conditioncperibum s Naturam
petit, nonautemea, qux per fe qui talianon
{untperfonabilia , qualis eft infinitas ;- conie-
quer®tr mec inilla petentia, fundabiturinfini-
tas: fe@illatencbitfe 4 parte natucz pracifc;
darurautem petentia in perfona divina , utfic
naturz diving , adeoqueutfitdivina, - Deni-
que cfle divinumreée falvacur, ex folo peterc
identificaridivinznaturz : quia efle deitatis,
licetaliquid nen ficDeitas virtualiter ; effcin-
quam Deiratisgalvat efle divinum; confequen-
tercompetet petfonis effe divinum s jam aurem

»effe infinitam non falvatur pr&tile, perpetere
effeinfiniti, confequenter hzopetentiainper-
{onis;nonfatvabit efle infinicum carundem.

DicEs 2.exLugo. Perfonalitas Verbi,pro-
ut condiftinguicur virtualiter 3 natura divina,
non fanéificat formalirer ipfum Vefbum ; er-
go proutiic,non potetic formaliter fanétificare
naturam humanam.g Quod enimin fe non et
{anétitas, non Potcfﬁnnétiﬁcatchumamtatcm-

TraGatus 1L

-~ i o
e

Abrecedens probatut. Abillo fan@ificarys for.
maliter Verbum , dquo habet formaliter pri,
mam radicem beatitudinis , nam ficut innghj
{ola gratia habitualis eft radix vifionis & beari.
tudinis; &nonalia: ita Deusdicitur finctss
folafua natura divina, qu eft primaradixbe;.
ticudinis illius.

RespronpET 1. Lugo. Propter hocargy.
mentum,probabile fibi videri,non dari proprid
tres fanéticates relativas, fed unam effentialem
communem & abfolutam, Et quamvis admittat
tres perfectiones relativas, nontamentresbes.
titudines,vel fanitates ; hacenim omniafine
abfoluta, nec multiplicantur in relationibu,
Addit tamen, licet perfonalitas non pofficefi
ipli Verboprimaradixbeatitudinis, porteft .
men effe talis radix,unita nature humanz: qui
ita perficit illam, ut communicetur ei, tituo
hoc;hzreditas 2ternz beaticudinis ; licétenin
hanc herediratemgaccipiat, etiam intuitn nag.
r divinz {ibi communicatz: accipit tamenin-
{uper eamintuitu perfonalitatis : a quanonmi-
nus redditur amabilisimmediat¢ , quamred-
datur amabilis mediaté 4 narura.  Nec obeft,
quodrefpectu ipﬁus Verbinon fit pc’r{bmlm_s
prima radix: ecadem enim forma poteft cll
fanétitas refpeGtuunius fubjecti , & non refpe-
&u alcerius , proptet diverfam capacitatem,
Hac refponfio

Non sartseactr 1. Negabuntenimop.
pofiti,viperfonaliratis communicari 2 Deoha-
reditatem beatam humanicati, fuppofito qufm‘
negent fanétificari formaliter humanitatem, i
perfona Verbi

Nox sarTrsFAcrr 2. ‘Quiaillud, quod
formainf{enonhiabet, nonpoteft alteri dare ti
tiilo conjunictionis & unionis® Tum quia -
mo datquodnonhabet. Tumquia ly fanf-
ficarenon plusdicic , quam fubjedtum capay,
formamfanttitatis,8 unionem ; fi ergo aliquid
non fit forma, fanificansin ¢, qui unionered:
deturformafanctificans? Tum quia {ianimar>
tionalis,de{e non eflet rationalis , {ol4 conjun-
¢tione snonpoflet reddirationalis, &dansra-
tionalitatemtoti ; Ergo & perfona, {fold cone
junétione, non poteft reddiradix beatitudinis
& formafandtitatis.

Now saTisvacrr s Quia quamyis po-
fitidemrefpedtu unius {ubjedi cfle forma fan-
&ificans, & refpectualifis fubjeinon fandifi-
cans,id tamen proceditexfiippofirione incapi-
citatis fubjectis fed Verbumeft fubjeGtumes-
pax fanétitatis = 8 cut nonctiam dandz iculo
perfonz,fiipfadicaturinfe cfle fanéta?

Appo , quamvisaliquid,in gencre caufz e‘f-
ficientis,facit conjun&umid, quodnon facitle:
paratim ; ut cum unus carbo cum alio liquat
aurum ; nihilominps ut aliquid ex copjundio-
ne cumalio praftare poflicid formaliter, quo

forma




Difputatio V.

Jlicerfibiipfinon eft,id omnino impofiibi-

fm;}‘ uincm’m,cilcahqmdtotmuhtcralmu
bILC c‘&cﬂhpcrﬁmm entitatem alteritale: fiin
e}

{i jpnon clt rale, quomgdo pcr‘ﬂlam Cllfitfll—
.[:m:lltCl'l Frit tale ? _uconfc‘qucr?tff, quomodo
dffetum formalem mum.u ibuet? '

RESPONDET 2. Allﬁlglls,&ftiocef » perlo-
wlicatem Verbi communicare nat_m:'x‘: ].mma‘
qefanditatem participatamd natura divina, ut
spimaradice 5 eft :;unanclpc&u humanita-
tisi gh}731‘[blla3})1'1x11g|:l-adlx: ad .CTJI‘J'I mﬁfdu?:’
quogmtfa dicitur prima, qu& al:a&n m‘iul jecto
ponfupponit; qux tmi_]ct fecun a,fialiamin
fibje@to fuppofuiflet. Hee refponfio

NoN SATISFACIT. Tum quia‘qu{ro,an
feipfa perfona firprima r:uflx,v\cl non: {1 {,{ ser-

odatur triplex _L'adjx , fecundiim eriplicitatem
];crlbnaruu'n. Siautemnon _c{} i quomc_)c[o al-
it didtumimmediaté, erit prima ra:_irx b_ca-
dudinis 2 Tum quia quro, gn_pcr(om{xmz;
‘fcrbi,qui talis,{it radix beatictudinis, & qua ta-
lisfanéta?finon: crgonon habetur fun.damf:n—
umyquodfanétificet; fific: curnon ctrtm:.{an-
#ificabicipfammet perfonam dl‘vmafn : Tum
quia fiita fe habet perfona ad fan&ificandum
'\'erbum,qucmadmod um gratia, _comparat;_x ad
dliamgratiam : ficut homo {ezzit"tnﬁcaFLEr ctiam
fecundd graria, ita & Verbum {anc“t:ﬁcabmr
wetonalicate.  Deinde,quamvis effe primum,
geelle fecundum , fi nonnifi fecundim fubje-
dum fpectentur, falvari poflint; id tamennen
cbuniverfaliver verum.  MNam {i humanitati,
pminformat prius gratia h:@imal{,acccderct
wiohypoftatica, indubié peroppolitos, natura
divinactietilli prima radix {anctitatis , antece-
dcmiaqucii[u prioris gratix non faceret, quo-
mirus in fuo genere eflet natura dwin{{ prima
ndits curergo ctiamnon eritipfa perfona, in
fuogenere , pril‘mmdix fan&ificandi, etiam

ferbo?

Reseoxperur 3. Verbumdupliciter fan-
dificariintelligitur,idque ctiam infeipfo. Pri-
mo peraliquid impliciter primum & praefup-
poficum ¢ & hacfanctitas habeturd natura,ad
licque fumpram fanéticatem pertinet, efle pri-
mm fimpliciter radicem beatitudinis.  Dein-
depotettineelligi , quodfanétificetur permo-
iimnultimdcmnplcrivi , in fua tamen ratione
primiddivini ; & fic fanificare , fpectabirad
iplam perfonam:qua etiam cft primaradix bea-
trudinis,fub ratione ultimé completivi, idque
petvittualitacem aliquam divinam; exquoct-
ameolligicur, quod eodem modofanétificare
polic humanitatem', illamet petfonalitas di-
vitia,

I.\I‘Smms 1. Sequitur exinde , quod fint
teslandtitates relativae.

Resronpery poffer.  Sicurcimdico,ani-
warationalis cft animahwumana: corpusfic ox-

181

ganifatum eft cotpushumanum : non fequitur
inde,quod fint pluraeilc humana; icnec{equi-
tur,quod {int plura effe divina ;quamvyis dicam
Patrem effe perfonam divinam , itemque alias
perfonasefledivinas. Etficue efle hominis,di-
cit effe completum,adeoquehoc ipfo,quiav. g.
animanoneft effe completum, noneft homo,
{fedaliquid heminis; ficetiam , quia efle divi-
numapplicatum pf:rf'ona: eft incompletum, feu
nonimportansin {uawirtualitate naturam; fic,
ut hoc ipfo dicatur effe nonnifi aliquid deitatis,
aliquid{anétitatis , hoceft cerminus ejusdem.
Dici etiam pofet,dari tres fanétitates relativas,
ficurdanturtres perfetiones relative.  Quare
autem exindenon {equatur,dari tres Deosrela-
tivos, di¢tuminz. parte.  Ercerté,triplexillad
efle divinum, non aliud eft, utdictum, quim
tres petfonz , exigentes identificari uni deitati;
rales autem cxfgcnti:e,potilﬁs fundantunitatem
Deis ad eum modum , quo Iy Humana,di¢tum
deanima,& de fubftantia corporea, non fundat
plureshomines relativos.

InsTaBIs 2. Ergo & dabuntur tres omni-
potentix relative 5 necpoterit dari regula ra-
xandi,quenam multiplicentur,& quznonmul-
tiplicentur ?

ResponpETUR. Regulam hancefleimpri-
mis authoritatem facram, quxadmittitcresa-
dorandos ; confequenterinferripoteft,datitres
fan&irates relativas. Dariautem triaadoran-
da in Trinitate, docet Nycenum IL quodap-
probat Tharaflii profeflionem.  Secundsum in-
quit,fngularitatem perfonarum,triaadoranda. Et
Athanalius, Tréfagiontribus perfonis aptaridicic »
guod inquit,prater Trinitaterm nefas fit quemque
iffins modi honoribus affici, Secundum taxativum
eft. Eanccefle eft multiplicariin Trinitate,qua
nifiintelligantur m ultiplicari, eruntperfonz il-
Iz nihil; unde debentadmittitres perfectiones
relativa. Ea item,quibus non muleiplicatis,per-
{fonz divinz non erunt confticutz in ratione
Perfonz divinz qua talis formaliter:non effent
autem conflitutz in ratione perfonz divinz , &
nonintelligerentur petentes identificarideita-
ti; adeoque {i non eflent divinz completive,
confequenter , finoncflent hoc fenfu fané.
Poteftautemintelligiperfonadivina, licérpo-
natutnonnifiomnipotens, velimmenfa per ef~
{entiam,ponereque, quod petfonaqua talis, v.
g. Verbi, petatidentificari natura divinz, non
eft transterre praedicata deitatis in perfonam;
transferrentur autem, fi poneretur perfonalis
omnipotentia,velimmenfitas.  Quax omniain
hocrefolyuntur. Eafuntmultiplicandain Tri-
nitate,qua nifi multiplicentur in Trinitate,non
erit Trinitas,qua tamen multiplicationem in-
volvit; noneffetautem Trinitas, {iperfonzin
{e effentnihil,vel dicendo oppofitionem nihilo,
{i non dicerent exigentiain ad identificari natu-
rediving 5 hoc iplo enim noneflens illz per-

*q {fonz




132

{onz divinz, adeoquenee conflitutiva Trini-
tatis; ex quo duo l'cqmmrm‘ Jam praeacta,quod
perfona & dicant perfetionem , & habeant
virtuale efle Lfi\’itllll]1CXPIfC:ltU;l)-,aL‘ECf)L}{IU fan-
&ificativum ; Non multiplicati autem omni-
potentii &c.adhuc #abi
ter, nulla omnipot
{itas.

T L‘i:m;‘.5.1_‘(1rxii‘qucu—
entiz multiplicanda necefs

INsTABIS 3. Perfonadi
communicatam primam radicem
humanitati,nem ]
non poteft cfle

Ji=i:=mlllt
lancticatis
Crgoi

plan
- i
imaradix:

itatem ; pla

Responperur.  Potius natura prafupponit
fancticarem. communicatam a perlona , quia
perfona immediate unitur, natura autemme-
diaté ; non tamen {e impedient ad invicem ad
fanéificandum ; quia illa fanéitas alia ratione
rcpf.'.l'lftirIHIIIIUIIJI 3 IlL'il‘)!?Ct(“h'iH.l[]l “11)1‘1]]10
prafuppofito; & aliter inpetfona, tanquamul-
timo completiva.

Hzc Relponfio 3. fulcitur authoritare Lu-
gonis,quidicit ; Perfonalitas lieét non fit for-
maliter natura , et tamen formalicer enticas di-
vina, cujus participatio tribuit jus ad beaticudi-
nem,ficut participatio natur® divinz.

Dices 3.
Dei,feuin
gratia jufl

San&irtas formalis ftarin efle Filii
datrticipatione narute diving ; hinc

selt fanclicas 1&11'11‘.aii<,qu;r con-

- Filii Dei, eftqueparti-
‘riona Verbi , prout
)y modonatura
y prout condiftinéta non
{anctificat.

Resronperur. Conditinguendoseffe
hos rerminos; alind enim eft formalicer, effe Fi-
lium Deisaliud effe participem natura divinz :
alind effe participem efle divini. Si dicas,quod
fanctitas i1t forma confticuensin efle Filii Deéi:

debebis moderari doétrinam ; nam ipfa natu-
ra divina,perfonaitem Patris & Spirictis Sand,
non h: andtitatem , quia nulli ex his

competit

um Dei 5 licét verum fic, per
aliquan fa1

m, hoceft, pergratiamda-
tam purzcreatura,ficri nos filios Dei. -~ Siau-
remnon "i::u;lxzutmintcflignspartﬁcipm‘xo-
nemnaturzdiving : {icfanétitas conveniero-
muibus tribus perfonis , propter identiratem
; cumnatura Lj:l‘\'iil.li foLl (‘XCI[lLiC& Jﬂn'l illll(h‘t.’;lm
tem omnem perfonalem, cujus :lﬁé{'cndxall;t-
tumelt fundamentum. - Deniquefanéitasac-
c:pipurcihpmcﬁcgm-nm:&_hnfc ratioeft com-
munis {an&itatis: nam & cile Filium Dei, five
natutalem , five adoptivum , eft habere effe
divinum; competit item participationi natu-
rx divine 5 &(ub hac formalitate efle divini,
competit ctiam perfonz, {fandtific bitque per-
{onahumanitatcem.  In forma aptatur {olurio;
ormalis, Ihu‘in}1:11‘cictjp;:tir-;1cudru‘

Tra&atus I1L

redivinz, fecundim fuam rationem comp

: ; y 1l
nem fpectata. Nego; licetidhabear, foe
dum i‘:ltlml(‘sP;ll‘[uiu]dl‘f_‘ﬁ‘.pC&;lEal s confequey,
ter perfonanonfanctificabir fub hac formalig,
tefancétitatis , {ed nonnifi fub fl‘n'xu:ﬂitqtcﬂ”ﬂ
d fs s = 3 v - e ' x i
divini. .(‘)\Eg(!az_lruu fanétitatis nomine y
Efle divinum , fayet prater dicta Catechifiy,
PiiV, quiappellar gratiam gualitaten, i
& Cyrillus lib. 4. in Jo: ’

A0DNCmn quieama ella
S 4 Cilae
ﬁ:'wam divinam, bk

chiat

Dicrs 4. Siperfonalitas divina fandifiey;,
ergo & perfona creatafanctificabir 3 namfipgr.
ticipatio creata diving naturae fanétificar,crigy
participatio perfonz diving fan&ificabir.

REspoNDETUR. Hoe argumentum probg.

remultwm; quia probatetiam per efle naturz
humanz fanétific

arihominem, quia cft pan.
ci}_mn‘u naturz divinz natura | umana : figy
cr;_;_o in pqrtju‘mtmnc nature div."n:i:,d&rm'p-_n.
ticipatioinrationen atura,qua non ﬁtfpcciﬂ[h;
adeoque nec fanétificativa; ica poteft dm'r’}w-.u-.
n'up:mr,? perfonz divine non jj'mcia!:'x*,adcoquc
non fanétificativa,
Diciss. Non fan@ificac omnipotenti:
ergonec perfonadivina, - Quod 1[>ifmﬁ fic ali-
terproponitur.  Nonred@eé dicitur, exeofin-
Gificare omniportentiam , & effe quid divinum,
quiadiciterdinem,ut ficnonnifi Dej ; ergonce
excodiceturia ificare perfonam, & efledis
inur quid, quia (E[::':u'.nf!'ur:!n, ut fitnonnifi
ra Deiraci lentiratem,.

TUR. C‘ um omni potentia hon

J :Aufmrib, unione fundante
emidiomatum, hincnec con-
cipitur fanctificans; cereram proprer identita-
temrealem, & indiftin@ionem vircualem ana-

turadivina, fanctificabir,licét non fub concepti
omaipotentiz.

comint

Quodattineradillud fecundum, dici poteft;
Ordu,nguum u’ntiromml\-ncnx'a, ut it nonaifi
Dei,eft ordo non ratione alicujus virtualitatis,
quz ficin ordinead pradicata phyfica., fedeft
ordoex modo concipiendi: {i eft ordo ex mo-
dofolo concipiendi, hocjpﬁ) non habetjamra-
tionem divinz, aliam vircualiter, ab ipfanatu.
ra; finonhabetaliam virtualicer rationem di-
vinx , nec potelt fan&ificare alii Iém&;’tfzrc.
quamanaturx 5 competit autem perfonz divi-
nzaliavirtualitas, or doquevirtualisad cermi-
nandam naturam divinam , per 4L~?c11r1'r;1¢111;
confequenter competet alia virtualirasefle di-
vini,adeoquefan&ificativum vircuale.

InsTasrs. Nonpoteftreddihumanitas z-
terna, immen{a , xrernitate, & immenfita-
te Dei, ergo necfanda fanéitate Dei. Ut

{olvatur inftantia, perpendenda eft hze

Thelis.

Cur

{t

e

L=

R

Lom Em e vh e s ~

e

e



Difputatio V.

: - A .
(i fanSHificante fanclitareincreata, Attribu

s 59, A=
{1 fareRHOR 1! 1éfm;¢t ﬁ;sz effectum form
e

FspONDET I Amicus, dl‘f”par_iriuf:m -c-fI'c‘,
qumhuimnims , etiam abftrate in ‘fc1p(‘a
Ly oo sarticipat effectus formales fanéti-

confiderata,particip stusion e
uts, quifunt, efle amabile fupernaturaliter,
rincipiarc opera l?fco grata, &c. _1:1.111 autem
humanicas abﬁm&g’ in fcipfa conildqlac_a » ol
ar[icipatcf}b&lzs fof[}‘\;}_lcs) Zrernitatis, im-
menfiratis, 8¢ Add]t,‘uﬁcﬁtus fgrmglcs fan-
aicis,ellemorales, qui communicari p()ilupt
humanitati,ctiam abftracte §011(1Licrata: 3 cf};-
fusautem formales immenfitatis,, aterniratis,
greliquorum atcributorum , iuntphyhlc‘l,qm
communicati ncqueunt h_un}an%tam , nifi hu-
mamrasipfa conltituatur, infpatio, & rempore
infinito, ;

ContRraA et I. Ql_zigndlhoc,ut dicatur a-
]Lquid Poﬂc pattigiparc a qu_ natura hu{nana,
wondebecattendi, an participet hos effectus,
velnon,abftracté in {eipfa {pectata; nam cu\m
patticipes effectum cx#tulr] tz, fequetur quod
pulﬁrcm{h:rc cxiftcnm: Verbi: ergo quantum-
vis non patticiparet cftectus immenficatis hu-
manitas» nonideo jam non poterit participare
endem rationem a Deo.

Contra 2. Quia natura prout abftracte
infefpectata,participat effedus juftitiz,miferi-
cordic: ergo potericin otdi}lc ad‘hos mbi‘}:au-
tliterperfici,defactoque efle perfedtain Chui-
fto. Quodipfum {iculreriusproponitur. Im-
prfectalubfiftentize participavio, 1’cddit capa-
cem naturam fubfiftentiz pertectiflima divi-
nz; Ergoctiamimperfecta prafentiaad loca-
biliatem determinatam poterit reddere capa-
cem naturam humanam ,  ad participandam
prafentiam perfetiflimam , qua c[_i immenfi-
s, velubiquitas Dei s & cum defatto anima
participet 2ternitatema parte poft,poteritred-
dizternazxrernitate Deid partepoft. Necob-
o, quodreddinon pofliczternad parteanté:
qua,quamyis natura humana non poflicafeira-
tefubfiftentiaz perfici, femper enim illafubfi~
ftentia refpetu humanitatis, eft{ubfiftentia
Verbisnona {e homini , nec ejusdem propria;
defadotamen nonobelt hoc, quominus {ubfi-
farfublitentia Verbi,natura humana; ficnon
aberit, quominusdicatur reddi @terna xterni-
eVerbi,quantumvis non poflicreddizterna
RlCmitate ante., ? A

CONTRA 3. Quia ctiameflefandtum , eft
qwd phyficum, fundatumin efe fapernatura-
nebisinfufo; & tamen hoc non obeft > quomi-
Wsteddatur natura humana fubftantialicer fan-
" crgonec oberit refpectu aliorum ateribu-
i, Peinde negatur,qudd humanitasnon-
ﬂi[imoralitcriVcrboﬁm&;iﬁcctur, utcmemi-
th“gOﬂ-So. Nam unio phyfica,forma phy(i-

183

celandx, nonviderar, quocarcat, nereddar
{ubjectum phyfice fan&tum ? quz omniain hu
manitatereperinntur.

REsPONDET 2. Elparzaquaft.27.  Ubi-
catio & duratio, exfuo conceptu, funtultima
determinatio durantis,& ubicati peripfas; un-
derepugnat, utaliquid informetur & determi-
netur duratione & immenfitate divina , qua
formaliter tali, utque recipiat etfeGus formales
utriusque,quin ficubique & femper: adhoce-
nim & non aliud illz determinant ; nec fieri
poteft,ut ratione earum exiftataliquid, in hoc
poritsloco,quamalio,pro hocpotitstempore,
quam proillo.  Ac proeinde cui conferre non
poflunt,ur ficfemper 8 ubiq;, nihil prorius illi
conferre poflunt; co modo, quo ubicatio & du-
ratio creata , nihililli conferre poffunt; cuinon
poflunt conferre,ut fit, ubi, & quando,illz funt
defa&to,ex naturafua. Cum ergo humanitas,ob
{uam eflentialem limitationem , necfit, necefle
poflic ubique & {femper; non eft capax ullius
cftetiis formalis proprii, immenfitats & zter-
nitatisdivine. Eadem eft ratio de aliis cjus.
modi pradicatis:non tamen defanétitate ; cujus
effectusformalis noneft, ultimé dererminare
ad aliquid extrinfecum plus vel minds , fed fo-
lum, fubjetum reddere objectum congruum
divinz dileétionis; id quod praftari magis pot-
eftrefpedtufubjedti,cui magiscommunicatur ;
& minus refpettufubject, cui minits communi-
catur ; ideoque fanétitas divina, Deitatem &
petfonalitates divinas , quibus communicatur
per idenritatem , reddic infinite diligibiles 3
Deo: humanitatem vero, cui finité communi-
catun,finite diligibilem.  Cujus difcrimen pe-
nes magis & mints dari non poteft, quoad pra-
{entiamlocalem & tempus; quandoquidem fie-
rinequaquam poteft, uraliquid fic prafensali-
cuitempori, velloco, plus autmints, quima-
liud,ficut poteft eflemagis vel mints diligibile;
€0, quodille effeétus confiftat inindivifibili,
nonvero hic.

ContrACclkr, Tum quia exeo, quddim-
menfitas Dei,vel ternitas, non pofliccommu-
nicare totum fuum effedtum , non fequetur,
quod non poflic ullum : ficutex eo,quodnon
poflit communicare elevationem emnipoten-
tia ad ponendum quodcunque, nonfequitur,
quodnon poflitelevaread plura; & fi hzcele-
vatio non confifticinindivilibili , cur confifter
inindivifibili communicatio effe¢t s immenfi-
tatis & durationis? Rurfiis,ex co,quod aliquis
non poi]] € portare centum , non itquimr, qm‘ni
portare non poffictrias ergo ncc ex co, quod
non poflir reddi ubique humanitas Chrifti, fe-
quetur,quod non poflit reddi prafens localiter
hic. Pr;L‘ciPm}:mrcxmqui::i:.)['cl)cus,viiHLus,
non redditur inactu {ecando immenfuum occus
pans, fed nonnifi habens hasdeterminatas pree-
fentias; curergonon poterit etiam has deter-

bl (a7 minacas,




184

minatas, viimmenfitatis , habsce prafentias
Chriftus,cum jure adalialocafidencur
Contra 2. Tumquiarcftacenthic aliqua
probanda; namex eo,quod fanctitatis effeétus,
non fit determinatus ad aliquid extrinfecum,
nonfequitur, poflejamhumanitatem fanétifi-
caridiviné ; nametiam exiftentianon determi-
natadaliquid excrinfecum, & tamen nihil pot-
eltexiftereexiftentiadivind. Deindefifanéti-
ficatur Chriftus fanétitate increara infinicd, un-
deetiam merita illius dicuntuar effe infiniti va-
loris, quomodo jamdicetur; quodafanéicate

increatareddatur finivé dilieibilis 2

ConTra 3. Tumquiareftauraripoflunto-
mnesdifficultates. Licccfubfiftentia, exfuo
conccptu,iit ultimadeterminatioin rationeper
fe ftantis,hocnon obftante, poteftnon propria,
{ed aliena {ubfiltentii, hocelt divina tenminari
humanitas Chrifti; ergo etiam quamvis ubica-
tio,& duratio,ex {uo conceptu, fint ultimade-
terminatio durantis & ubicati, poteric humani-
tas Chriftiubicari & durare ubicatione & dura-
tione divina, Rul’fi'i.s,purcﬂ';wu’lmrccﬂ‘céhl'.n
fubfiftentis naturahwmana , a perfonadivina;
crgo & cffe@um exiftencis ubique & (emper.
Poteft vi immenfitatis determinari Deus, ut
exiftatin hoe,qui nonnifidatur,loco,necexige-
reutdeturinfinituslocus; ergo ctiam poreft de-
terminare cadem immenfiras, utexiftathuma-
rere,utexiftataéuubi-
utfiacfubfiftensfub-

Jdeteraune-

nitasinhocloco,neces
Imo finonreg
i Verbi,currepug
turad exiftendum ubique immenfhtate divina,
& conferre , utlit{emper& “_1”"'1““F“_‘“'“fji‘:
Ubicatio & duratio creatapoflunt conterre, ut
fichomeo hic & nunc; ergo & immenlitas ecer-
nitasque divina,continens perfectionem ubica-
tionis & durationis ¢ e, potelt conferreno-
biliorimodo , utfithic& nunc: ficut confert
{ubfiltentia, utficfubfiftensf{ubhiftentia Verbi.
Nondarurin creatura eflentialis limitatio , ut
non exiftat nift fubfiftentia creata ; Ergo nec
dabitur effentialislimiratio, utnon ficubique &
femper. PUIC”.’ILiill'!.P]USt{L‘lf‘lC‘J:ILl:Np(_‘,ridcu.
citatem , & mints per unionem {ubftantialem;
ergo etiam pu:uﬂ. dariminus, I““Ccﬁyp.crunfo—
ncm,&'111:1!__{11\‘hocci’gpuridcnututcm,unmcm-
fum,xrernum &c.

RESPONDENT 3.alii :11311;{ Rofmer. Defado
Chriftus non cft ubique,, cim tranficricde loco
inlocum s finoneft defacto ubique;necpotuit
efle: camformaunitafubjeéto capacl; non po-
ruerit non communicare cffeétum fuum for-

malem.

ConTrA efts Ubiguiftx dicerent,apparen-
ter illum tranfiiffe de loco in locum : pofito
quod apparentet non trall[icrl_t, dicetur l.ilﬁ_:'(:ilf
tum tamendivind ubit.lrciuilic,vclp()::u:H.‘i‘, ¢l-
{e,cum pum;-rir.!Lm-ilili_cam Deitate: traniiifle

Tractatus T11;

autemdelocoinlocum, rationcubiratis cres.
txz. Vel,dicipoffer. SicutClm{luslm'h:'-(pm
priamactionem,quamelicit, per communicy.
n‘om-mmm_cuid:‘omarum, cftillaattio infinity
& divm:t:flclmbmtpmprias ubitares, queTa-
men.pm_‘communicarioncmidioxnatllm, Eryne
immenfitatz.

Itr.pugunm!itcrh:-mc1'cfp0nﬁoncmRuﬁnerJ
& dicit,de hocipfoqueers, curnon potueritef.
feGus hicimmenfitatis communicari: fedjam
reddita hajus ratio in refponfione : quia defa.
¢to noneftimmen{itascommunicata ’; & con.
{fequenter meliusinquireretur , cur defatonon
{iccommunicatal, ficut fanctitas defado com.
municatur?

Quod autem aliirecurruntad hoc, quodef.
{fefanétum fir quid morale , & effe immenfum
ficquid phyficum; id non convincit: nam i
primis phyfice fantificatur humanicas Chrift
fanttitare divind; reditque paritas, cur pofli
effe&um hunc moralem habere humanitas, &
non effe@um hunc phyficum? Recurfusetiam
ad mediatam unionem non refert s quia media-
te unitur Deitas, & tamen fan&ificat humanira-
tem s redibicque quaftio, curimmediaré non
pofficuniriimmentfitas? Quando autemaliidi-
cunt , unionem adimmeniitatem debere effe
per effentiam : implicarautemaliquid creatum
cfle immenfum per effentiam 5 id eriam nen
convincit; nam ficurunio ad {ubfiftentiamnon
debet effe per effentiam , ita nec unioadim-
menfitatem.

REespoNDENT 4.aliapud cundem. Tria
cllegeneraentiim.  Quadam enim funtper-
fectionesalterius: qualiafunt accidentia & mo-
dis alia{uncperfeétionesfui fimul: qualesfunt
forma fubftantiales ;s quz quidem ordinantur
ad{ubje@tum,quod perficiunt , (ed{imul reci-
piuntaliquam pcrfcéhnnrm propriam,ad quan
ordinantut,cum fint pars encis completi.  Alia
rurfum funt, qua habent efle unicé graria fui:
ut{ubftantiz completa ; talia non pofiuntalte-
ritribuere effe@um {ium formalem : talisau-
tem cft immenfitas , qua nata eft ubicarefe-
ipfam,& non ensaliudafe.

ContrA. Tum quia {anétitas divina non
eft talis perfectio,qua fit nata habere effeunice
gratid fui, fed fan&tificaretiam h_umammfrem:
ergo idem dicendum de immenfitate. _fl_im
quia nonapparet, quate modi&; accir_{cnrrshlnt
perfeclionesnonhif alits, &Ifﬂl'i\?l:‘t‘h]lwhnf!ﬂ.n
lesfint 1:u1‘fb€ti_uncs criam {ui? ctim etiamacci-
dentiaordinentu ad totum accidentale , &l
illo compleantur,adeoque pcrﬁuinntur. De-
turicremraxa cognoftcmli,quodnnm ensficgra-
tiafui 2 utita cognofcatur,an uumcnﬁrﬂsﬁfgfij
viafui. Tumquiaquamvis Deitas fit gratialui,
hocnon obftante , ipfa Deitas {fan&ificachuma-
nitatem, ut infradicetur; Ergo & immenfitas,
licet firgratiafui simmenfitabich mllauit}z{reu"..‘

ecur-

1

=




Difputatio V.

Recurtic Rofmer ad h‘oa:,c];;f;;i uniofubftan-
[-‘:;N-..o[;po!lic dari, Jllffl.mt't.‘l' naguram huma-
. & fubfiftentiam divinam, confequenter,
eghomanitate & immen =1tutcj, non potuit efle
L Pcr[bihbf}annal;. Ami]t,gm;t umo‘vcl
lentalis , velfubftantialis 2 non fub-
fantialis: quia dux naturz ille {unt L‘mnplctgz :
pon accidentalis quia hzc deberet an_ivcmrc
pingradicioperationum; non adveniret au-
{em,qUia EX ULLOGUE EXTICMO, Lilcbcrct_hcm u-
pumcompofitum 1}111&;111[1;1!; SO cgn[_{:qucn-
::rprmm:uii}:. . bc.d nequeid convingit; nam
mprimis potcii: fieriunum perfe,ex cqxnplcbl—
lig completivo s jam autem humaniras , el
complebilisin ordinead ubi: curergononpo-
m'[fcomplcri radice ubitatis divinz , nempc
inmenfitate 2 Nego quod ex immentitate &
humanitate non po!iit fieriunum per {fefubftan-
fale ; utrumque enim eft {ubftantiale mem-
bum,& datur incompletio in efle ubicabilis &
wicantis.  Unde recurfus ad hoc quod illa
paturzfint completa,in prafenti, utfonat, non
fenet; nNamnon agitur de unione NALUrarum,
inquibus, qud talibus, eft completio, {edde u-
nionenature & immenfitatis, {eu ubiracis divi-
adicalis ; & tamen in linea ubi, eft incom-
pletio. Tum quia, ex Ubi modali accidentali
&humanitate non fitunum{ubftantiale, & ta-
menhocnon obftante, bt modale tribuit {fub-
jeftorationem ubicnti;crgo etiam , qmmvis €x
immenfitate,& humanitate non fiat unum fub-
fantiale, poreritimmentfitate divind, immenfi-
wihumanitas.

ResronpeT 5. Aldrete. Erquidem.

De £1ERNITATE, fic difcurrit : quiailla
unioad zternitatem, vicujus debererdici du-
wehumanitas zternitate divind, illa, inquir,
uio,expropria quidditate, deberetefleabz-
wino. Quod implicar; nulla namgue crea-
tm,expropria cflentia , poteftdurarezrernd
duratione; quiain ipfa productione creat en-
uats tundatur Dei dominium, urpoflicillam
tedigetein nihilum.

Contra, (&i_ailla unio , €% propria {ua
Quidditate,non debuit eflc 2terna; {1 enim unio
poftarica ex propria fua entitate non eft -
Ema, curunio cum zternitate xternadebeat
m.]“ fufficic itaque ad falvandum Dei domi-
tum, quod illa unio auferibilis efler, licét quo-
"qucnon auferrerur , non poflet nondurare,
{mdetiam cerrum cft de creata duratione,fip-
Politoquod jlla cifer modus, & ficut, non ex
E{::E:ll:fu.a_cﬁ'cnti;{,hum:mitns cft Deus, fed per
L ﬂ_lu ltallcc_torct per propriam eflentiam

,{ed perunionem.
Fogiiéui{g A!tirc'tc. 1-‘IL1‘nm1-}r;15 Chriftinon
Mgy ‘mum‘n > pro ;lllC}L‘.VO tempore deter-
o, cCu- iiansa;cuntatc Dei; quianon eﬂc ra-
numanitas redderctur ab 2ternitace,

Suiltensi : ? :
tensinhoc potills tempore,quamalio: quia

elletaccic

185

aternitasde fe , omnia tcmpomcompic&imr,
nec poteft determinare unio,ut formadet hune
potits effeétum formalem , quamalium,fubje-
&o capacidefeutrinsque s aliasctiampoflet da-
riunio , quauniretfanctitatem fubftantialem,
quinilladenominet Sanctum : & alia,qua mi-
nusfanctum, quammodofic. Quax omniain
hocrefolvuntur.  Quia effeétus formalis,cujus
elt fubjectum capax , nequit communicari in
parte: quiarationes tormales funtindivifibiles;
ficut cognitiode tribus obje&is, nequitrepra-
fentare unum objeétum,nonreprafentatis aliis.

ResronpeTur. Utreddaturhumanitas,
prohoc potius tempore ab zrernitate durans,
facit cum illa eternitate , pofita potids nunc,
quamalids,unio. Eternitasquidem comple-
¢titur defe omnia tempora, fi {upponitur omni
temporeunita;fecus,fideterminato.  Etficut
wternitas Deinon facit Deum durare hodie pro
heri , quia defunt connotata falvativa hodie,
aterniratishefterna s ita, quia defunt conno-
tatafalvativa,ut dicatur durare humanitas, non
{folum dum eft fuppofitio unionis, fed abfoluce,
aternitatis duratione : ideo non poteft dici,
quod omnitempore,fed determinato,perillam
durct. Nec poteft forma tribucre effe¢tum
formalem hunc potius qu:\lm alinm, ﬁﬁipponu-
tur unita,non folimnunc, fed & alias. Unde
humanitasnon eft capax {ubjectum,ut denomi-
nerur durans,eriam ante {uppofitionem anionis
adillam durationem..  Etlicécrationes forma-
lesfintindivifibiles, fupponunt tamen fuarum
FUI'[]]RI.'UH] UH,{.OnCH};qU&' ﬁ non i.lL’rl]l’ 3 PTO quO
temporenon ﬁlppunitur illius formz unio, pro
illonecpoteft {upponi effectus formalis : pro-
inde,quiaab aterno non {fupponitur unio zter-
nitatis , ideonecfacicdurare abzterno huma-
nitatem.

De iMMENSITATE fic difcurrit Aldrete.
Nihil creatum poteft denominari exiftens ubi-
que. Probatidauthoritatibus,& rationem dat,
Quia Deus ex fe petit fupetare univerfas crea-
turas,in peculiari perfe@tione;in quarefplendet
aliqua virtus,feu porentia, femotis cunétisim-
perfectionibus.  Nequeingquit, poteft dici hu-
manitas exiftens indeterminatoaliquoloco per
immenfitatem,ob difta in fimili de Zternitate;
& quia fi ab immenfirate haberet exiftentiam
potius inhocloco,quaminalio, de bcrctlpm u-
nio potiusrefpicere hunclocum,; quamalium:
proinde, accafione motis localis, deberetva-
riari unio hy poftaricasfique unio hypoftatica eft
huic potits {patioaffixa , abipfapotits, & non
abimmenfitate,haberethumanicasexiftentiam
inhocleco: quiaimmcn{irus,rctiwc}:u humani-
tatis,eft indifferens,cum illa determinerad exi-
ftendumin bocloco , unio auremipfadetermi-
neturad hunclocum , indiﬁ'crcntiamquc exi-
ftendiinhoc loco, noncaufatimmenticas,fed

Has propria




186

propriaubiras, & {icutnon poteft cogitaricrea-
ta ubicatiosindifferens ad hocvel illud fpatium,
aut unioindifferens,ad h;rcpnt:f}_s quam illaex-
trema, & qua aliunde determinari deberent;
ita nec determinabit immenfitas ad exiften-
dum potiiisin hocfpatio.

Contra. Concedo efle authoritates Pa-
rrum,qua dicunt creaturam non pofle effe ubi-
que s fed reftat quarere, ciim poflicefle fubfi-
ftensfubfiftentid divina, car non poflicefle ubi-
que immenfitate divind ¢ Quanquam etiam
authr)nmtcsPn‘;mminlcliip poflunt,quod ve-
lintnondari creaturam,quea ficimmenfa peref-
fentiam. licmdc,uonim}ncritl'upc:mn-l_;cus
creaturam,inlineafubfiftendi, utpetat,neper
candem fubfiftentiam fubfiftar & natura divi-
na,&naturahumana; ergonecinlinealocabi-
licatis peter , utimmenficetur immenfitacedi-
vinafolanaruradivina,& non humanitas. Ut
autemabimmenfitate hic potius exi ftens,quam
alibi determinetur, ab ipfohabet locornm fta-
tu: uti nec Deus cxiftit in mundo tertio, quem
abhinc formaret ; & iipona_',,quoumqucibn-
fu,ciamin quibusquedpatiis imaginariis exilte-
re Deum,idem dicam de humanitateilla; quia
finon repugnat almmnde, uchumanitas immen-
fitetur, nec rcpugznabjt utillic exiftat. Siau-
temteneas , quod nonnifi in hoc toto mundo,
fic ubique,ficur & Deus 5 non ab unione tan-
quam ratone formali determinabituradid, fed
biplaimmenficate, prafupponente tamen u-

wpoltaticam: confequenter,necac-

celfione motfs localis variab inio.
turéfem,1'1!:.::rn_;i'i£."-.umnn‘_ , efleimmen(itatem
indifferentem, ut faciacillam ubique , & ficut
indifferentiam fubfiftendi non aufercin Chrifto
propria Perfona , ita nec il]L]‘iﬂ'L'r“('lltiallil exi-
{tendi, inloco& illo&illo, aufcret propria
ubi
De omniroTeENTIA fic difcurric idem.
Deus in denominatione potentis pl'uduccl‘c
creaturas , petit infinice {uperare creaturas,
quod multis probat, & inhoctandemtefolvit,
quia effe&tusdebet propottionari effentiz,con-
fequenter virtuti fummaz; debetfingulariter re~
{pondere,lumma efteCtuum multicudo, ac pro-
inde finita entitas nequit denominari produéi-
vafummaz mulritudinis efe@aum: ex quoet-
iam principio colligitur,cur vi[rus!pi_mndl,uni-
- tadefadto humanitati Chrifti , nondenominet
illam potentem producere Spiritum fanctum 2
necpoteft denominari ab omnipotentia hgmau
nitas,potilis praducere has creaturas, quama-
lias , propterjamdicta. l'.)c;imlccjxco » quia
&_p:-_)tjvs;ﬁuluavu‘tm no1 agit 5 nifiex imperio
voluntatis ; non denominat por-:ntcmngmc{l-
lamnaturam,cujusimpetio determinatur; di-
vina autem omm’potcmm ex le pctit determi-
nariabimperiolibero divinz voluntaris, & nul-
liimperio parere potelt, nifi divino : quemad-

N
lcra-
il

Tradatus 111

modum,licétnatura humanauniatur angelicx,
non poteft tamen potentia locomotivas
ca,obediteimperionaturz humang ; namim-
perium voluntatis, ex feordinatur, ad maover.
daspotentiasillius naturz,qua dicitur voleps,

ConrrA. Deus in denominatione {ubfi.
fl‘crf_nclﬁ,non itapetitfuperare creaturas, urngy
poflint fubfiftere fubfiftentii increatd ; ergo
nec irafuperatin denominatione potentis, qL:‘n
poflicreddi Omnipotens creatura, omnipoteps
tiadivind. Ec licéc effeGus debitus cllentiz,
dchcatpraportiomri effentiz , non tamende.
bitus;nennifi in circumftantia unionis fuperna-
turalis. Nego,quéd Chriftonon communice.
turdenominatio fpirandi, qua fequitur ipfam
entitatem Verbi, per communicarioncmquc
idiomatum poteftdicide Chrifto , fano fenfl,
cur enim non denominabitur Chriftus {pirans
Spiricum Sanétum? Nego, quod omnipoten.
tia non poflic determinari ad agendum,a vo-
luntate creara Chrifti. Negoitem , quod na-
tura humana non denominaretur motiva an-
gelicae, fihumanitati uniretur natura angelica,
faceretqueunumper fe ; imperium autemvo-
luntatis ordinatur ad movendas potentias , il-
Lius naturz,flid praecife fiat,ticulo nacura. Hine
aliter

ResronpeTur. Cur immenfitas,eterni.
tas,& c. non tribuant fuum effe &um humanira-
ti Chrifti,tribuar autem {anéticas perfonalis, ra-
tim]cbcrlmtu-xdnﬂ'fq. Quiafcilicetinterim-
menfitatem, & alia arcributa,non poteft fieri u-
num per fe, ;Ligsquc unum fundativamcom-
municationis idiomatum. Ideo autem non
poteft fieri unum perfe, quianeque poteftficti
unum per fc cum natuga divina in fe [pectata;
clim tamen nataram fequantur areributa, ut
di¢tum repetito. Undebzc refponfioin prin-
clpiis quidcn‘l concordat cum Lugo,fed uitimo
recurrit ad indiftinGionem virtualem naturz
divinz & immenfitaris: pra.‘ciyué c{'i:m nonap-
parcat,quialiquid fubftantiale, poﬂ}t commit-
nicarefua idiomata,finc unione per fe? immen-
fitasautem Dei eft aliquid {ubftantiale, &1a-
mennon eft unibilis ivcr{'c. :

Poffét et1am hac yatio affignari, Quia immenfi-
tas Dei,@ternitas &c. funtipfa entirasDei, &
connotata loci m![tcnlpnl’is snon apparcl‘_(‘l‘gﬂ;
qui pollicimlncufjtnri immenfitate divina:f'l”“
nec entitashumana, reddaturentitas, entitate
divina. Ercertéfi immenficate Deiimmenti-
tarerurnaturahumana, deberet adhucdicere
inretoipfam entiratem divinam , confequen-
ter,non immenfitaretur tunc illa immcnﬁm{c
natura humana,fed divina ; hoc enim immenti-
raretut; quod inrecto dicitur.  Qua doctrina
clt bona,fed in Minori habet difficulcatem;nam
ctiam SanétitasDeiras eft ipfa Deiratis, & tamen

illa fan&ificatur humanicas.

;lug:};_

Pun-

o



Difputatio V.

punéum Difficulcatis 4.

Divinitas prowt condsfliniia virtualwer

i S
4 3 Perfoma, fantEifices formalizer ¢

SsgRO 1 Divinitatem prout condiffinilama
A Pfrﬁm /,‘mc’ff‘ﬁmrfﬁ:;'m.«,!zfc‘r._

Ratio 1. aflerdi eft, authoritas Patrum fu-
ractiam citata, pro {anéificationea Perfona.

Raro 2. qua utitur Lugo. A!)ulnm}cmc-
dixcahumanitatis cumnatura divina, th-ihc;lpur
paura humana form.'z]itcr.; Deitas cqim fola
&non pcr!bnul‘itx}s, cﬁ‘u‘i c:fic;mshgnnun_tatfll? <
Frgoetiam pofitd mediata illa unione I_:mci_lh-
chiturhumanitas 4 Deitate. Hac rarioalicer
urger deberet 3 LiiCC{'cE enim quis, (]11(1([ l.y
Deusfupponat pro perfona, cumdicitur, C!m-
fuseft Deus: confequenter, quod 4 perfona
Endtificerur formaliter.

Rar10 3. cft: Quianihil deeft Deitati,quo-
minus (andtificet formalicer humaniratem s non
decftenimilliipfa formalitas fanctitatis, nec ra-
tio effe divini s quid enim magis eft efle divi-
numy quam Deitas? quodfi Deitati non deeft
utodivini,hoc ipfo non deeftilli ratio formalis
fintticatis: Deinde, 1 non effee Deitas forma-
lis fantitas, & eer Deitas, 8 nonefler; efler
utlupponitur: non cilbmutcn},quia non effet
illimitata in omni genere pcri‘c&xoms, carerct
cmmpcrfcc’tioncf':m(?tir:ltis. Rurfus exparte
lubjecti, nihil deeft, quominus dicatur fanétifi-
arihumanicas: eft enim capax hujus cfte& s,
& denominationis: ex parte etiam utriusque,
cftur.io,qum quamvisnon recipiaturin Deita-~
&, lanctificare tamen poterit humanitatem ;
mm per oppoficos fanétificat Perfona VERBI,
Iee tamen recipit unionem: nec eft ratio, cur
gatia habicualis , fi unirctur homini unione
nonnifi inanima r:ccpt:i, cur mquam non fan-
dificaret: Et certé,ad hunceffectum, quieft
fnificare, quamvis unio requiratur cum for-
mifndificativa: fed non requiritur, ut{ubje-
ﬂ‘.[m receptionis illius unionis , fitipfa forma
nctificans, Quod etiam unieilla mediaté non-
tificerminetur ad naturam divinam, non obeft
Quominus fanétificer. Tum quia, non obeft;ut
d{calﬁar Lugo,quominus deificet : Ergonecob-
¢t quominus fan@ificet. Tum quia,ficut non
twrmultiplicanda entia fine neceflitate 5 fic
Bec conditiones, fine quibus aliqua forma non
Paﬂ“_dmﬂmumrc {fubjedtum, multiplicandz
{‘-‘“f[?llcnccdﬁmtc: nullaauremneceflitas di-
ccndl,.qufwd immediata unio requiratur cum
Umaandificance. Tum quia unio mediata
Fff"égl unio, quarnvis mediata: Ergo 8z veré
fndtficabir, (quamyis mediaté )illa formafan-
Wficans, mediaré unica,
mf:#;;ino 'z. rSi per prr';f;i!)a!n},f ﬂ‘}}i‘ﬁ!é‘ﬂ;ﬁ‘c’,
{m;i ;\w: ym_,‘?:m_fa.'.m s fani zﬁc'ml'c?, ¢o fenfis, na-

& prizcipalster non [anctificat.

187

Rario. Quiaimmediaté nonnifi petfona
unitur: Ergo natuta divina, hoc fenfu, princi-
paliter non fan&ificat.

ASSERO 3. 8i per principaliss fanétificare, in-
telligatur fanctificare per modumyadicis prime, &

Semul [uppofirive fe habentis, in tffo fenfu, principa-

liter [anctificat matwradivina,  Siantem perprin-
cipalins [anitificare , intelligas, [anclificare ulti-
mo complerive , fic principalins fanétificar Per-
fona.

R ar 10 hujus pofterieris partiselt: quiaipfa
Perfona, eft per modum ultimo complerivi
Priorisautem partis ratioeft. Illud, principa-
liter, primo, fimul, in c‘:m’inc pr;cﬁzppoﬁri {fan-
¢tificat, quod pro ratione formali omnis fanéti-
tatisreddipoteft; fed talis eft Deitas, feu natu-
ra divina. Quodipfum probatur : quEro,cur
humanitas Chrifti fubftantialiter fitfan@a? re-
fpondebis, quia habert efle divinum : quEro;
quarehabet efle divinumidg; utfuppono, fub-
ftantiale 2 refpondebis, quia fanctificatur per-
fonalitate VERBI: quaro, cim fub aliquafor-
malitate poffit efle Perfona VERBI, & non in-
telligi fanctificans, fub qua ratione fané&ificabit
humaniratem ? refpondebis, {ub formalitate
perfonz habentis efle divinum : quaro ulte-
ritis, cur competit illi Perfona hoc effe divinii2
refpondebis, propter ordinem ¢jusdem, tan-
quam termini; ad Deitatem: de quaipfa Deita-
te, cur ficdivina? noneflt ulterigs quearere; fe-
ipfaenimeftdivina: Ergo & feipfa prafuppofi-
tive fan&a: hzc enim verbis, ut dixi, diffe-
runt.

Dices. Humanitas Chrifti non poreftfan.
Qificari fan&itate atributali: Ergo nec a.nas
turadivina.

ResronneTur. Negando confequenti-
am. Rntioclhquizl,licé[inrequuano,&mm
terialiter, etiam f{anctitas ateributalis {anétifi-
cer; in re enimeft ipfa naturadivina, indiftin-
guiturqs ab illa virtualiter : formaliter tamen
nonfanctificat: idque ex co, quia natura divi-
na, ex formalitate nature, petit efle terminaca
d petfona, feu hypoftafi, confequenter petit ef-
{e unibilis in perfona, unione fubftantiali, fun-
dante communicationem idiomacum,adcoquc
fundante communicationem deificationis, feu
fan&ificationis. Quia autem ateributum fan-
clitatis,proutactribucum efty non petir effe ter-
minatun a pc‘l’lblmIitntc, feu ll}fpof{xlﬂ, confe-
quenter, necpetitefle unibile, unione {ubftan-
tiali, fundante communicationem idiomatum,
adeoque fundante communicationem fantifi-
cationis. Quod autem fanctitas ateribucalis,
qud talis formaliter, non exigat effe terminata
aperfona, Ratioelt: quiaterminari petfonali-
ternonnifi naturx convenic; & fi intelligatur
aceributum perfonari,non {umetar jam, quaat-
tributum, fed qua natura. Pracerea actribu-
ta, qua talia,fequuncar conditionem abfolurtam

Xq: 4 nati-




188

naturz,neque enim funtaddica perfe@ioni per-
fonali ; {i fequuntur conditionem abfolutam
nature: excra {uamconditionem extraheren-
tur, i1, tanquam terminata a petfona, concipe-
rentur; cum adveniant naturz, in ratione na-
turx,adcoque perfonabilisconftitutz ; jamau-
tem neon extrahitur natura a faa conditione, fi
terminata conc:piatur scliim terminatio fitcon-
ditio illius.

InsTasrs . Pofitd unione mediatd nacu-
r& divinz cum natura humana , vel unicur
mediate etiam {anétitas attributalis, vel non u-
nitur? Sinonunitur: Ergo d]Jlmguirm' virtua-
liter, in ordine ad pradicata phyfica, fan&icas
arrriburalis,abipfametnaturadivina, Siautem
unitur: curnon fanificabic:

Resronperur. Unitur,{cd non an@ifi-
catfanétitasattriburalis, quia non eft unibilis u-
nione,utdixi,fundativa communicationis idio-
matum. Quando autem dicitur naturam divi-
nam, proutabftractam a perfonalirate, fanctifi-
care : non plus importatur, quam, quod for-
malitatem divini, & ipfum titulum San&itacis,
natura divina non fumat a perfonalitate 5 fed
non fignificatur, quod{efola,&in fe,poflicter-
minare unionem {ubftantialem, adeoque unio-
nem fundativam cotunicationis idiomatum,
&interhaxc; fancticatis,

InsTAaT 2. Rofmer. Non poteft dici, quod
omnipotentia, prout in fuppofito VERBI, fic
productivaad exrra alicujus cffedtils, ad quem
non concurtat Pater, & Spiritus San&us : necc
poteftdici,quod caufer, vel diligat Pater & Spi-
ritus Sanétus fpecialicer humanitatemn , prout
eft terminata 2 VERBO: Ergonec poteft di-
ci, quod natura divina, prout terminataa Per-
{ona VERBI, fpecialiter fan&ificet.

ResronpiErur. Conformirer ad dida:
quod cum omnipotentia,& cau,";a‘uvitas quara-
lis, non poflint unitiunione per fe, nec exigant
perfonari, hocipfo, non habentrationem com-
municativam {uarum denominationum, in per-
fonaunita, infe, & perfe, fubftantialiter; con-
venit autem perfonari Deitati, adeoque in per-
fona divinifare humanitatem. Volitio etiam
{pecialis non poru&crlbui,_quian@c fpecialis na-

sgura; pracipuc autem, cum volitio, qua talis,
non exigat terminari 2 perfona, confequenter
necilla fpecialiter amabit humanitatem.

InsTarrs potelt 3. Imprimis,omnia accribu -
taDei, funtfubftantia, conveniet ergoillis per-
fonari. Rurfus, cim natura divina fit intelle~
&iosillique conveniat perfonari, hoc ipfo, con-
traprajacta,poteritnaturahumanareddiineel-
ligensintelleétione divind : videturgueanobis
poni non_mﬁ aliqua metaphyfica ratio naturz,
quz perfonetur. 7

REesronpETUR. In re quidem areributa
{unt {ubltantia & natura, &inre Pcrlbnantur;

Tracatus 11

fedin re, non habent etiam, ultra ipfam naty.
ram, quidquam: adcuquc inrenon habenrra.
tionem condiftinétam accriburi : confequen-
ter, nec poteruntinre tribuere rationem 1Men-
11,&c¢. Inordine aurtem ad noftros coneeptus,
:utribum‘ {unt formaliter perfectiones adveni.
entes ipfi narurz, conibqucnrcr, illis qua rali.
bus,_ non conveniet perfonaris adeoq; formali.
terfumpta aceribura, effeGum foum formalem
nencommunicabunt. In ordine itemad no.
ftros conceprus, natura divina cft intelledtio,
quiactt illaprimum principium motis in divi-
nis: quia tamen eadem haber rationem attug
vitalis, cum fit formaliffimé ab intrinfeco, ide
fub formalicate intelle@ionis, non poteft cx.
traneofubjedto,cffeGum fuum formalem com
municare. Nec 4 nobis ponitur ratio ah’qu
metaphyfica naturz, quax perfonetur, fed iph
Deirtas,{ubratione Deiratis : ficaucem fumpta,
poteft divinifare fuo modo naturam humanam,

Juamvis autem natura humana fic incomple-
ta, in ordine ad effe hic, non poterit aliunde
complctl'i: nam, quod non poflic compleri ab
immenfitate divina, ratio jam data: quia cim
illafitindiftin@a virtnaliter 4 nacuca divina,fic.
ut naturanon habet feipfi rationem completi-
va, itanec immenfitas habebir.

Dicgs 2. SiDeitas formaliter fan@ificat
humanitatem, ergo & tota Trinitas fanétifica-
bir, effeétus enim provenientes a Deitate, totl
tribuuntur Trinicati.

REsroNDETUR communiter, Deitatem
formaliter efle, fan&ificativam humanizatis,
prout terminataclt 4 Perfona VERBI; nonau-
tem fanétincacabioluce accepta: quodfifandi-
ficat prout terminata, noft potedt cribui effetus
hictoti Trinitati.  Sicut v.g. toraanima proji-
citlapidem, nectamen pes dicitur projicere,
{fedmanus; quiaillum projicit anima, prout i
manu exiftens; fic etiani fan@ificat tota Dei-
tas, {cd prout terminara, perfona VERBI; con-
{fequenterillafanificatio non toti T rinitatitii-
buendaerit. Illuftrac id Rofmer. Sicurunio
mediataad naturam divinam, fufficic, ut Chri-
ftus dicatur conftare duabus naturis ; non ta-
men{ufficit,ut Pater, & Spiritus Sanétus dican-
tur uniri : ita fufficict, ut dicaturnatura huma-
nafanéificarid natura divina, non tamen aPa-
tre, 8¢ Spiritu Sandto.

R EesponDER1ad id€ poteft,ex principiis fub
initium prazjatis : qudd fc. unioilla nullomodo
ad perfonascxrendatur; extenditur autem _ﬂd
naturam. Siergoullaunionenon manentunit
petfona, nec fanéificabunt? quia nil_u'l_ {fandti-
ficatnon unitum. Quandoautemdicitur na-
turadivina,proutunitain Perfona VE‘RBLWW
&ificare, non reduplicatur hoc, quafi vim fan-
&ificandia perfonaaccipiat, fed reduplicart
modus, vi cujus, & inque, fanctificarc P(')[J[;

adcum

(4]




b

L~ =

Diﬁautatio N.

]im)u‘un‘lico: ‘%llfctig_})1'011t
Jhinparicee, disgregacvifum ; non I§g%nhﬁ,.u_\5u{
bl paticte an_-;pr.;u_nlbcdo vnn‘xl‘i.a_.u‘)_. ‘i(‘l(
J;}_:l'\m{ig:uﬁcnturmh_]cctum,m quo |‘r1 L%ur, ac -
cogue quuod;lmmodomu%{usL_iflfglcg_.ltlmmlsl.
Jemdum dicicur; anima, proute u_] oc.u 05 Vi-
feres non lignificatur, qui_;d aL} ocule anima
vim videndi, fed fignificatur modus,

adetim moduin, ¢

accipiat d ;i
videt; ita & inprelenti. :
" Dicks 3. Si Deiras fandtificaret hulmmm-
e, vel andtificaret phyfice, vel moraliter:
Neuccumdicipoteft : non enim f;mchflca‘t 10
ralirer: quia, 4 forma 1.mct1h‘ca1.1ltc phyfica &
Fh\’li‘:é unita,non viderur }:t{!it&h;,(pi:iﬂl plhy-
fica [ancias promanare. Non ctiam Rh y‘i;_cc :
quia,urait Amicus,num.107. l’h} i;cc ncp f.m.
dum, non cit rantiim phyfice uniti cum {ancti-
tteyfed eft reddi per illam intrinfeeé fanctum,
velper intrinfecam inharentiam, velperiden-

titacetn. :
ResroxpETur, Hancobjectionemaque
polle formati, de fan&itate 4 perfona oriunda.
‘i}icm[aqm‘ phyfice {anctificari I1L1nmmt‘atc‘.m :
que, id fierd non l‘oﬂr.'_, quamnyis unio non
tecipiatur in fo L'm:‘__i';m(;ilﬂ_c inte : nego 1rem,
quod plus aliquid fic neceflariumad denomi-
nationem fanctitatis, quam ad denominatio-
nem {ubfiftentis. ~ Si ergo fubfiftit humanitas
fubfiftenti fibiintrin{cca,quamvis in fubfiften-
tianonrecipiatur unios dicam etiam, 1‘c:d_dlhu—
minitatem fantam Deitate, quamvisin Deita-
tenon recipiatur unio. Ita tamen Cﬂ?}“& fan-
ditasphyfica,ut indubie moralitatem fundet.
IvsTaT Amicus. Efle fan&um, eft deno-
mingtiointrinfeca: Ergoncemo potelt eflefan-
Qushndticate alterius : Deitas autem non in-
herethumanitati, utforma phyficaipfius.
Resroxprrur. Efle fanctum, et deno-
Wisgtiointrinfeca, hoc eft, proveniens & forma
Intrinfecé in fe recipienteunionem. Nego:el-
lefanctum eft denominatio intrinfeca, hoceft,
Proveniens a forma, vel intrinfece recipiente,
ielfaliemterminante unionem. Concedo.
-'5*390)\1 10d fanétitasilla humanicatis non fic
Quidproduftum a fanétitate Dei, fed eft ipla-
metDeilanttitas, unita humanicati. Si crgoil-
mfe elt phyfica, eriam fanicas humanitatis,
Pirlicactit, cim fit eadem cum fanétitate Dei.
thieetfanctificatio debeat concipiper modum
dtiechis formalis, incrinfece afficientis : nego
n?mﬂ]“iﬁticnmm'matiom:quutl:i}v-.u'i,pr.::—
tleper Deicacem unicam cum humanicate ; vel
quoddebeat falvari, nonnifi per denominatio-
Yemmoraliter derivatam ab ipfaDeitate. Ra-
_I‘U:LJHH d‘cnominntioncs derivariabaliqua for-
:]w‘:t?t:l .11 ntdi&ind‘x ab illa fsvn'm a, funtn onni-
o hglientarationis ;- effeaucem Sanétam,
“Blibushgmentisnon pendet:liceretiam hac

“ilvatio admitti pofiet.

189

DicEes 4. Siuniomediata fufficit, ad fanéti-
ficandam humanitatem 3 natura divina: Ergo
etiam unio mediata cum gratia {ufficeret ad
fanétificandum : confequenter, fi natura huma-
na uniretur Angelo fanéo, redderetur fanéta,
fanétitare Angeli

REsSPONDETUR. Difparitatem effe; quia
mediataunio, qua competit natura diving re-
{peétu humanicatis, eft unio, ex effentiali fi1a
conditione, dicens habitudinem etiam ad ne-
étendamnaturamdivinam: &1 illam non ne-
&eret, hocipfonon eflerjamillaunio: ratione
ergoillius nexds etiam naturza, poreit fanctiras
naturz tribuere effedtum fiam formalem,cim
{it, licet mediatus, terminusillius unionis ; quia
Vero poﬁt;l unione,inter humanitatem & An
gelicam perfonam, non {upponiturunioilla ex-
tendi eflentialiter, etiam ad neétendam grati
am, hine, etiam non exiftenceilld gratia, poflec
diétaunio manere; ideojamilla grartia, utpote
nonannexa, titculum fanétificativa actu, refpe-
&n humanitatis, non habebir, tanquam nonu-
nita humanitati. = Rurfis illa gratia, pofita in
Angelo,non muraret fubjeétum, nec alligare-
tur nova unionc humanirari ; confequenter
nonnifiin Angelo cflet utante : Ergo 8 natu-
ra humana, zqué illam fan&itatem non habe-
bit, utante.  Hluftracur id. Quando Chrifti
corpus penetrabat januas claufas, nulla acci-
dentia Chriftiinformabant januas ; nec ullaac-
cidentia januz informabant Chriffum; confe-
quenter, nec principium agendi aliquid, pote-
rathabere Chriftus abaccidentibus januz, nec
é convetfo. Sic etiam pofird illa unione cum
Angelo, &non cum gratia illius, nullum prin-
cipium agendi competet naturz , ex vi illius,
gratiz,

DicEsjy. Deitas, i immediaté uniretur,
magis perfecte fan&ificarer: Ergopotitisa per-
{onalitate quama Deitate.

REsroNDETUR. Quofenfu confequens ad-
micti debeat, diGtum upra.

Quid, [iguis negaret Deitate [andtificars buma-
nitatemformaliter? Siquisveller negare, quod
humanitas fan&ificetur a Deitate, taerife pof-
{er authoritate fcholaftici. Daocuit enim id
Lorca. difp. 36. Petrus Hurtad. hic difp. 47.
Se&.3. Deindetuerife potlerhoe, quad ratio.
nesinoppofitumnon convincant, Deniqgs tues
rife pofiet, quianon fatis claré folvitur, cur re-
liqua diftinéla vircualicer 4 Perfona divina, non
tribuant fues effectus formaleshumanirai, V.
immenfitas, vel 2ternitas, tribuacautem ratio-
nem divini & Sanéi ipfa Deitas: negatoque,
quod Deitate fan&ificetur formaliter humani-
tas, jam aflumeretur hoc principium univerfa-
liter; - Quod fola perfona poflic uniri fubftan-
tialiter,adeoqueunione fundante communica-~
tionem idiematum: idque ex eo, quod folum
per




100
perordinemad perfonati diving, natura huma-
nafit incompleta, fubftantialiter.

Dices 1. Etiam negato hoc, quod Deitas
fanétificet , non ftabilietur hoc principium:
Qudd natura humana fic complebilis, monnifi
in ratione {ubfiftentis, abaliquo divino, & ta-
tionibusinnexisipfi fubliftentiz,qud tali.Quod
ipfump robatur: quia rationi {ubfiftentia divi-
na, qua tali, inneétitur, quod fit relativa, & ta-
men noti d Cﬂolnil\ﬂt naturam h umanam l'i’lﬁ-
tam : Ergo non ftabilictur dictum princi-
pium.

REsronpETur, Quamvisfubfittentizdi-
vinz fic innexa ratio relata ; quia tamen 1pii1
natuta hum;uJa,incomplcm[ijbi’mntiahtu‘,:lon
dicit incompletionem , in ratione unibilis per
feadrelationem: ideonce accipit denomina-
tionem relatz: defedu feilicet ipliusccnnp]c-
bilicacisin illo genere, tenentis fca parte hatu-
e ; dicit autem complebilitatem, in ratione
perfona. Deinde negari poteft, quod non tri-
buat fubfitentia divina naturz human® {uo
modo, rationem telationis; certé enim, Ver-
bum habere rationem relai, eft habere ratio-
nem flii naturalis + nham in ratione filiationis,
eft relatio 5 & tamen hanc denominationem
humanitas Chriftifuo modo participat. :

IwsTaT 1. Aldrete. Non eftratio, curefie-
&us Formalis Sanéi ranfcendat etfeétum for-
malem {ubfittentis in VERBO; effeétus Vero
formalis exiftentis in hoe loco, aut tempote,
\dar: & fi recurratur ad comple-

non trant
imentum {ubftantiale, potius ¢ olligerur, huma-
nitarem non reddi fanctam, co, quod humani-
tas hon fit fubftantialiter incompleta,in ordine
ad fan&titatem.

ResponpeTur. Cumperfona habeatra-
tionem divina, ex habitudine fpeciali ad natu-
ram divinamsut dixi, qua habitudo illam tran-
{cendit, id eft,rariodivini. Nulla autem eft ne-
ceflitas, ut dictum {upra, & alids in 1za parte,
tribuendiimmenfitatem v.g. relativam. Ecli-
cét maturaliter non dicat incompletionem, ad
fubftantialem fanétitatem, humanitas, dicitta-
men imialiur& {ecundtim potentiam abedien-
tialem 3 quia dicit mcomplcticncm obedien-
rialem, in ordine ad perfonari diving : quod
ipfum perfonari diviné; cft perfonari a Sanéto
{ubftantialirer; necelt ratio, cur illa perfonali-
tacte dicatur reddimagis amabilis humanitas,&
non magis fanéta: cum ejus etiam effectiis fit
‘}Lipl‘l:\. - ;

InsTa7 1. Idem. Fingamus fubfiftentiam
aliquam, que fitubicatio, aurduratio, 8 de-
mus, hanc {ubfiftentiam unirinatura humanas,
illamque redderefubfiftentems; fanc pet ralem
fubfiftentiam natura humana redderetut ubi-
cata. ;

RespoNDETUR. Eft quidem 1mpo|]1i3ii‘c,
ut modalis fubfiftentia unius, vel ubicatio, fa-

il it -

Tractatus T1L

ciat,alium d {e, fubfiftere,velubicari; ed s
modalitas {it eflentialis determinatio ni;] h::;
nonnifi fibjeétum, fed hoc conceflo, Cnncc‘[l;
tur ulterivis, quod tali ﬂ!bﬁﬂcn[iircddct;—zv:-
illanatura ubmqta s &fiefleraliqua ulianarm.-;
capaxillius fubfiftentiz, hoc ipfo efle capaxet-
iam illinsubicatis fubftantialis.

InsTarI poteft 3. Poteft dici creatyr,
c:ﬂc elevabiliter comp[cbjlis > per fanitaren
{ubftancialem, nempe innexam ipfi fubfiftentiz
incal'carn.', per ordinem ad quam,eft complebi.
lis fubftantialicer : Ergo etiam poteriteffe o
ple bilisab immenfitate divina.

RESPONDETUR. nod non Ratio: quig
nulla neceflitas ad falvandum myfterium Tt
nitatis, ponere immenfitatem relativam.

DicEs 2. cum Aldrete,difp.47. Non potch
ullomode fuftineri, quod Deitate non fandif.
cetur humanitas; quiaplurims funtlocutiongs
PP. fignificantes Chriftum Deitare ¢ffe un.
Gum,aliosverogratia: cim tamen unétioapud
Patresidem{ir, quod fanétificatio.

RespoNpDETUR. Patres nullibi de Deity-
te, prout condiftincta virtualiter: hinc expli.
cari poteft, quod dicant fanétificari humanit.
temaliquo divino. Ecfi poteftdici, Filiatiocft
Deitas s cur non pererit dici, qudd filiatione
fan&ificari & ungi, it Deitate fanéhificari For-
te etiamapud Patres, ChriftumDeitate effeun-
&um, fignificat, quodChriftus habeatetiam
natutam divinam.

[nsTat 1. Aldrete. Patres frequenter lo-
quuntur de Divinitate in abftra&to.

ResronpfTur. Concedo: {ed,ficut,cim
dico: divinitas eft filiatio, abftracteloquor, &
tamen filiationem pradico: ira cur, quando
dicitur,Deitate ungil:urhumanims,cur inquam
non dicetur, quod ungatur filiationez Conce-
do quidem Patresloqui de Deirate,quod fitin-
produmbihs, loquendo hocipfo, de illaproit
diftin&avirtualiter; {fedloquunrur etiamdees
prout idem realiter eft cum filiatione: curer-
g0, quando dicunt, quod Deitas fanctificer, in-
telliginon poterunt, quod fandtificet, inquan-
tum eltidem realiter cum Filiatione, non au-
teminguantum diftincta virtualiter.

InsTAT 2. Damalcenusdiftinguitnaturam
4 pCrlbnj.llime’. Fecitidem & Cyrillus.

Resronperur. Concedo,quod diftin-
guant: {ed ctiamillam identiﬁcanzPcr(anal@
i : cur ergo effe@us fanctificand: tribuibil®
Deitati, non tribucturcidem, urelt idemreali
tercum perfona

InsTAT 3 Licétnomen Divinitatis exten-
darur ad relariones, non tamen extendendum
efler nomen Deitaris: Patres vero humanita-
tem enuntiancfandificatam Deitate.

RespoNDETUR. Nonapparet, Cn}‘fa_lfaﬁi
hac propofitio : Filiatioeft Deitas; {1 f_a“‘ri nof
eft, hoc iP[b excendetur nomen Deitatis it‘i;;'

atic-

Jati
ma
o
Qv
gt
il

feq
wa

Jit
efl

F.’.{I

cel

fie

i}

o
ug
PC

d

14

ce
¢
W




L — R

Difputatio V.

Lyriones: Pracipué ctimipfe ;}EL{F'\?FC('JLCCE Da’-
i jm dicentem : Patrss, & Fility & Spiritis
[1!-’-[;?“"'?}_4 in tribus Perfonis confiffir divinitas.
E;} h:lc::mtcm dicitur humanitas Chrifti deifi-
kim velid fignificat, efle aflumptam naruram
% 11111&?31%11& VERBILvel quodChriftus
i:g;‘[ ctiam nataram divinams "Cf‘f{ .in de non
[L‘“quitura quod Deitas, prout condiftincta vic-
ruaiircr,ﬂm&ihc\cr. 1 E s
[NSTAT 4 Chriftus, etiam ut homo, et fi-
fias Dei paturalis: non pof]r:tqutum,txl: homo,
. flilins Dei naturalis, nifi uaru!r; lllll‘n.;lll;l
divinam naturam, itaut abilla deifi-
ificari porro non poteft, quin fanchi-

e
articipet
cenur; de

ficetut. = -
RESPONDETUR. Non ex participatione

sz divinz oritur filiatio nacuralis divina;
i . ; ~ - -. & Spi-
qui patticipationcim lm_ncl lmbq PJ\ECR, & Sy i
jiusS, & non eft filius divinus: imo tota ratio
*{]ucﬁ% efle in fimilitudinem naturx, in o, in
L L] + o g o 8
quenroduciml‘ ;& quia efle fimile,incoinquo
i - - - s
Pmn'umm-, convenit Perfone VERBI, ideo
quanmyis humanitasab-illa fola mnc"‘nh_cctm_' &
defficerur,adhuc Chriftus dici poterichlius Dei
naturalis. R .
[nsTA T 5. Authoritatibus. Ildcplmnlus
dicits Divinitatis warura #luim in proprium Det
Inmexaltavir. Ec Auguftinus : ufi filii grazia,

RespoNDETUR imprimis. Nullam harum
athoritatum loquide Divinitate, prout condi-
a virtualicer.  Auguftinus {folum: vulc,
qd Chriftus it Alius Dei naturalis ; quod fal-
v patcﬂ,qu:ﬁ\.tumviﬁ, ut dfrf.‘l“[rlrﬂ'lz_ﬁ)lil Perfo-
maVerbi, feu filii, formaliter fané&ificer. Ilde-
phonfiauthorizas fic capi poterits Sicut_DJ‘.’i‘
natisnatura, in cujus fiumilicudinem eft filiatio
divin, filo modo ingreditur illam filiationem;
ficetiam, utpote unitanatura humanz, & qui-
dem in perfona filii, exalrat Chriftum in pro-
piumDeifilium. Ea qua recitatex Alenino,
& Erancofordien, Concilio, folum fignificant,
in Chrifto fuiffe humanam naturam: & divi-
mn: quod ftare potelt, quamvis negetur, hu-
mnitatem fandtificari 4 divinitate, prout con-
diftindta.

_Cm,umzs ergo,fi quis vellecnegare huma-
mutem fanélificari 4 Deitate,non ex coinferri,
qwodDeitasnon fanétificet formaliter, quiaeft
untamediate; fed quianon eft unita, nec uniri
Plﬂmﬂt, tnione fundante communicationem
diomatym,

!IJICES 3. exeodem. Debemus Chrifto con-
®dere fandtificationem omnium  nobiliffi-

I e 3 i : L
ham, hzc aurem {an@ificatio eft pet Divini-
trem,

_Resrownerur. Effc concedendam fan-
I‘“"]Carioncm digniffimam,poflibilem Chrifto:
l"‘”i‘ntﬁauccm poﬂibilcfanftiﬁc;u‘i[?cim[c,prow
Weondiftinta; quia nop poteft faccre nnum

101
per {e, cum naturahumana, quod requiritur ad
communicationem idiomatum, & ad {fanctifi-
candum.

Instar 1. Non minds eft an@a Deitas,
quam perfonalitas: Ergoutraq; fan&ificabi.

REspoNDETUR. Utmu(nc clt fan&itas, (cd
non utraq; unibilisunione fundante communi-
cationem idiomatum.

INstaT 2. Deitaseft forma, feu, quali for-
ma deificans humanicatem Ergo & {an&i-
ficans.

ResronpeTur. Etiam deificat, nonnifi
ratione perfonz.

InsTaT 3. Divinitasitaeft unita, urratione
illius unionis aliquam denominationem fufci-
piat, quin relationies Patris & Spirittis S, fimi-
lem denominationem poflint tribucre: Eroo
Deitas fufficienter eft unita humanitati, ut fan-
&ificet.

REesronpeTur. Tribuitdenominationem
aliquam naturx humanz Divinitas, prout eft
in pm’loua,&mtioncpcri(ma: cuiidentificarur;
quam identificationem, cum perfona VERBI,
non dicuntaliz pcrfon;t‘.

InsTar 4. PerfeGaidentitas duarum for-
malitatum praftar, ne una immediacé direété
uniatur, pcrl‘]cin[(};uiiquod fubjeétum, quinal-
tera identificata , intrinfece idem fubjetum
perficiat.

ResronpETur. Idverumefle deformalis
tate, praftante id, non prouc diftin@a eft vir-
tualiter, fed prout idem eft realiter; adeoq; &
Divinitas fanctificabit, prout eft idem realicer
cum perfona divina. Reliqua quainibinrger,
foluta, ubide poflibilitate Incarnationis.

InsTaT 5. Sidarctur gratia fan@ificans
modalis, unitaabsqueunione diftin&a, tribue-
ret effeStum formalem ita immediate, ut nihil
mediaret ; gratia autem , qua defadto datur,
nonttibuiceffeétum, nifi medid unione: Ereo
idemdicendumdenarura divina. 2

REesroNDETUR. i)ié}mrimrcm effe: quia
cumillagratiaporeft ficri unio fundativa com-
municationisidiomatum: qued non potett di-
¢i de natura.

Pun&um Difficuleads .

An fubfiantialis Chrift: fanthitas fie
infinitas
REMITTO T. 8/ flmas fanclitarem Chrifti,
pro forma [anttificante nnita » haceit infinité
/rz?i{ﬂz.

Ratro Premiflieft: quia cft ipfa perfona
divina, & ipfa Deitas, quajli non efict fanctitas
infinita, non effet Deitas. Etquia illaperfona,
& illa Deitas elt-unita, ideo & forma fanQifi-
cans unita, eft infinica,

PREMITTO 2. Participatum fanititatem
Chiifle fubflantialerns profectam & Perfonad na-

fuia




192

tura diving, effe . tantam, utinyatione participate

[fancistatis, nonpoffis effé perfectior.

Ratro: quia totaperfedtio creara menfus
ratur, fimilitudine & proportionead perfectio-
nemincreatam :  nulla autem poteft eflc ma-
jor proportio, inter naturam increatam fubfi-
ftentemdivine, & naturam creatam {ubfiften-
tem; quam habere eandem {ubfiftentiam,ad-
eoquefanificativum: quod,quia Chrifto con-
venit; convenitip{i maxima proportio, cum ef-
{c increato,adcoq; maximafanificatio.

PRAEMITTO 3. Sanititatem fubflantialem
Chrifts, (pectaram quoad modum ejus communican-
de, non ¢ffé talem, nt illi perfectior dayi non paffic:
& finomine faniditatis infinita, inrelligas fanctita-
tem, etiari ;;r.rm.zd modnm communicands perfectiffi-
me unitam s 10 iflo [enfis fanttitas Chrifls non eit
infinita.

Rarro: Quia & fides & metaphyficado-
cety fan&itatem hancdefado Deitati cammu-
nicari perfectiori modo, quaim communicetur
humanitati : nam cemmunicatur Deitati per

minationem, qua realem ejusdem ab hamani-
tate diftinétionem involvit; hac autem diftin-
&io facit, utnon intelligaturillafanctitasmodo
infinit¢ perfectos infinito enim in perfe@ione
modi ; non poteft quidquam efle perfectius:
ciim modo fanétificandi per unienem, detur
PCL‘fC&ioL‘mon‘usifmi ificandiperidentitatem.
Etexhocfolvesea, quaobjicit Lugo fupra ci-
tatus. Sect.3.num.7;3.

Dices 1. Sanétitas qua Deuseft Sanétus, &
qndhumam’ms Churiftifanétificatur, eft cadem;
fedfancticas Deicftinfinita; Ergo & (anétitas
humanitatis.

RisponpETuR. Sandtitatemutriusg;efle
eandem quoad formam, diverfam quoad mo-
dum fanétificandi : nam participat candems,
Deitas, per identitatem, humanitasautem per
unionem, importantem diftinélionemrealem
fan&ificati, a fan&ificante. Qued autem dici-
tur de fanétitate,conformiter dici debetde fub-
{iftentia, quz fecundum formam, cadem eft in
uu‘oqnc,{édrmn codem modo; namin Verbo
clt per identitatem, non eft autem per identi-
tatemin natira humana.

InsTasrs. Sanctitas illa eft infinica, uz
Guo: Ergorcddititib;eéhlm infinité fan&um,

ut Quod.

REsronpETUR ex Lugone. Nonvalethzc
confequentia. Sanditas Dei eft fanctitas per
eflentiam,ut Quo: Ergo facit humanitatem
fandtam per eflentiam,uc Qwod: itanccinpra-
fenti valebit. Ex pramiflis etiam refponderi
potelt; fanctitatem illam facere fubjectumin-
finicé fanétum, ut Quod, ratione formz,fed non
ratione modi participandi; illaque fanétitas, {i
fpetterur fecundim modum communicandi,
pecficit nonnifi finité 5 i fpe@etur fecundum

Tra&atus 111

formam, perficit infinité. Nec indefequitu,
qun;_nnltatcn_z pofle crefcere in fancitare .
ﬁq:}tlal!; quia quédnon poffit crefeere infan.
&itate iub{’cantia}i,fpc&am quoad formrtm,d-a‘
rum gﬂ'  niec.enim qu_icquum praferri poteftin
{anctitate,fuprafanéticatem Dei. Siautem{pe.
cetur quoad communicandi modum feriqui-
dem poteft, ut entitative communicatio ill,
quofqd entitatem modalem, quam involyir, {';‘c
perfedtior ; non tamen formaliter erit perfe-
¢ior. Certe cnim modalicas, quam {upponit
forma lapidis, ad fe uniendum lapidi, materilj.
ter eft in}perfec"tior modalitate, qua cftin ho.
mine; formaliter tamen zquales funt: quia
nonmagisunadeterminat, quamalia. Etfiox
calgmus plumeus, & aurcus,{unt diverfi entits.
tive, 1_11111!0111111115 xTque bene parati,eodemm.
do efformant characteres, formaliterqs funtg.
quales; fic & ille modalitates, &zillz uniongs,
materialiter poflunt effe perfeiores, fed non
formaliter.

Dices 2. Siinfinité non fan&ificatur by
manitas Chrifti: Ergomajor erit fanéitas, po-
fitd unioncad tres perfonas.

REspoNpETUR. Siinfinité quoadformm
non fanctificaretur humanicas Chritti, major
foret fanéticas, pofitd unione ad tres perflonas;
quiavero quoad formam infiniré fanétificarur,
& hzcunaforma,hoc eft, perfona VERBI, eft
xqualisduabus reliquis, fir,utqualem; acaliz
duz fimul, tribuat {anétitatem; forerque tan-
tum extenfior fanétitas; ficutetiam extenfivé
magis perficitur humanitas fanétirate VERE],
& fimul {anétftate habituali, quamyis non mé
gisintenfive.

DicEes 3. Deitas propter modum,quacon-
junctam habet fanétitatem, magisabilla fand
ficatur quoad modum, quam fanétificet humz-
nitatem: Ergo etiam propter modmn.,qumm-
mediaté unitur humanitati Perfona VERBL
mediate autem Deitas, magis fanctificabit per-
fona,qudm Deitas.

Reseoxperur, Pofle permitti Confequen-
tiam, fiagit de diverfitate quoad modum,idg
pracife in pradicato mediati & immediati.

PR EMITTO 4. Dupliviter poffé humanssatérs

fpectari: 1m0 prout dicit conjunctionem canl

VERBO, & natura humana, eftque objetum
integtatum exillis duobus. 246 fumi Poreftim-
manitas, nonprout dicit conjunétionem cuit
VERBQ, nec prout eft objeGum mregratun
ex illis duobus, natura humana 8 VERBO.
Non eft autem diflicultas, quod natura hu??.’:'
na,{i non fumaturcum VER BO, non fitinfini-
té fancta, nec infinité amabilis: quia {ic fum-
ptas folum importatnaturam, ql.xa:nii'lilm]ﬂ
fundat. (ll}oad aliam partem, magis contro:
verticur: qua difficultasuc irdere,non dc_‘\-‘o—
cibus,quzftionis ftatushis verbis cingimr_:l!;‘:
go; Anhumanitas,cx conjunétionead Vl';\‘-

A¥ky

-

-



UM ralicer fan&ificeeut, ut amor divinus,ta-
D ) N =
ficergaipfam humanitatem, qualis

I

jstantusds ik e, 4 .
: rga:pf-.undwlmtatcnw,,vcliub-

quantusque elt,e
fitentiam ?
PREMITTO j-
wonis?
Wiﬁzﬂl_hr imprimis, Chrifhn_n _i‘u concretoa-
mai fimmo amore 5 quia ut fic hn‘malltcf,nr
et nalic TERBI, dignaminfinito
cludic iau!umhutcﬂl‘n\ ‘ , dignam
amore; atqs adeo Chriftus ut homo, finon ca-
dat reduplicatio {upranaturam hlun_mmm, fed
fupra fuppofitum, amatur amorc infinito.
Docet 2. b um;mimtcm‘,cum ficaliquid crea-
wm, fecundtim fe non efle dignam amore infi-
aito: forumid habetnum.§8. o
Docet 3. humanitacem, prout ccmdﬂ‘m‘}-
gama VERBO, unitam tamen illi, & nonfc-
saraam 4 VERBO, non diligi tantum, quan-
wimnatura v. g.divina: hoc docet fub finem,
auméo. & hoc tertium punétumin difputatio-

Qua [it mens hac in quaflio-

nem cadit,

Punétum Difficulcats 6.

Dedaore Deiin bumanitatem [anélsficatam
[ibftantialiter.

Icewpum cft. Humanitatem, ex conjun-
DEL‘:MB ad VERBVAM, ita fanciificars ¢ gratifi-
vari wtamor fit tantus talisq, erga 1pfam bumanisa-
temconjunctanm, gnalis g nantusgue t:.:'i‘, ergadivinis
turew vel fibfifientiam.  Ditedtits autem con-
wadofrinam Lugonis, fic formatur conclufio,
Humanitatem pnm} condiftinctam VERBO, o nia-
nenhills fepar atam, fed cum conjunclione ad n?.v;i
feitatam, wque offé amabilem, ac [ubfiftentiam -
vinanm.,

Proparur 1. Conclufio. Chriftusincon-
cretoamatur fummo amorte: humanitas Chri-
ﬂi}l'umpta prout condiftinéta a VERBQO,non
umen prout feparara, eft Chuiftusin concretos
Egolicfumptaamatur fummo amore. Majot
EifLugums,mmnrprob.ltur. Chriftusin con-
aeto et humanitas & Perfona VERBI, & u-
o3 fed bumanicas Chrifti {umpta prout con-
ditindtaa VERBO,non tamen prout{eparara,
dthumanitas; & Perfona VERBI, & unio: Er-
gohumanitas Chrifti, fic fumpta, eft Chriftus
lrconereto.  Major probatur: quia homo in
Gncreto, eft natura & perfona hominis, & n-
nio: in effe item natura acceptus homo, cft
corpus, 8 anima, & unio; totum enim, quod
cithomo,non eft aliud,nifi illa tria; Ergo Chri-
fhusinconcreto efthumaniras,& perfonaVER-
Bl&unio. Minorautem ejusdemargumenti
icprobarar, SihumanitasChrilti,fumpea pro-
Utcondiftinéta 4 VERBO, non tamen prout
%parata, non diceret humanitatem & Perfo-
Irw.mVERBI,&:unionem 3 hocipfe, & cfletil-
ieparata humanicasd VERBO, & noneflet;

atio V. 103

non effet: ut fupponitur: effer autem fepara-
ta: quiafinon eflet feparata, hoc ipfo humani-
tas, exillaconjunttione, & VERBLIM, itidem
ex illa conjunétione , cfficeret illud concre-
tum, quod, docet Lugo, fummo amore effe a-
mabile.

Hoc ipfum fic ultersus proponitur. Humanitas
Chrifti prout condiftindta 4 VERBO, fumpra
tamen cum conjunctione ad VERBUM,, vel
dicitaliquid, quod nondiceret, fi fumererur fe-
parata 2 VERBO, velnondicitquidquam am-
plius? Sinon dicit: Ergoveré eft feparata in-
tentionaliter,  Sidicit: quid illud aliud eft,
quim{ubfiftentia VERBI: cur ergo hzc fub-
fiftentia , in quantum facic concretum cum
Chrifto, reddic Chriftum in concreto fumme
amabilem : non teddet autem fummeé amabi-
lem humanitatem, {i fumatur humanicas prout
condiftinéta, dicens tamé conjunétionem cum
VERBO:?

REesronDEBIS I, Humanitatemdebereac-
cipi prout condiftinctam.

Contra eft. Concedoficdebereillam ac-
cipi,non tamé {ine conjunctioneadVERBIUIM:
cur ergo illa conjunétio non faciet, infinité a-
mariillud objeétum?

REesronDEBIS 2. Aceipi debere humani-
tacem prout dicit conjunéionem cum VER-
BO,non tamen prour dicit concretum; quia
concretum eft quafi totum, humanitas autem
prout conjunéta, non dicit totum, fic v.g.ex
modofignificandi, aliud eft homo, & aliud ma-
teria prout unita.

ContraA. Ex hac refponfione fequitur,
quod {1 confidererur amor Dei, prout defatto
eft erga Chriftum,fit infinitus: namille termi-
naturad id, quod efl 4 parte rei, non verd ran-
tumillud inadzquatum,ftilicer humanitas pro-
utunita, Quanquam matctia quogs prout uni-
ta, dicit etiam totum, licet compartem dicat
in obliquo.

REsronNDEBIS 3. Quod rantim negetur,
illud inadazquatum efle amabile fummoamore.

ConTRrA: Siresfitdeilloinadequato,quod
efthumanitas unita,ipfumillud accipiendo ma-
terialiter, {ub gatione materialiter {fumpti, non
cftinfinic¢ amabile. Sed quaritur,curilludin-
adxquatum unitum, prott unicum, cum prout
unitum dicat etiam conjunélionem ad fanctita-
tem infinité amabilem, eurillud conjun@Gum
non eritinfinité amabile? cim tamen concre-
tum hoc, quod eft Chriftus, it per Lugonem
infinicé amabile. Undeulterius quacro,illahu-
manitas unita, feaurappellaturinadaquarté ac-
cepra, vel infert, ut dicirurT in obliquo, etiam
Perfonam Verbi,vel non infert? Sinon infert:
indubié,non eft infinito amore digna. Siinfert:
cur non crit infinito amoredigna: inferre au-
tem deberer etiam Verbum, ly humaniras
Chriftiunita; quia hoc iplo nonf{umeretur ut

S uni-




194
unita; nam ut unita dicit, & quidem f{ub hoc
refpectu, primo cifentialiter , ipfum unitum
VERBUM.

ResronbEB1S 4. Quando amatur Chri-
ftus fecundum humanitacé prout cenjunctam,
direCtum obje&tum & principale,eft fola huma-
nitatis;qua non eftira amabilis ; quando autem
amatur totum concretum, objeftum principa-
leeft perfona,que fumme eft amabilis: jamau-
tema principaliori fic denominatio.

Contr A. Concedo,fifolahumanitasficob-
jedtum amabile, non efleillam fumme amabi-
lem; fedhoc eft nonfumi illam prout conjun-
&am VERBO; dequo tamen procedit difce-
pratio: dicereturque, quod principaleillinsa-
moris non fithumanitas utcunque, fcd humani-
tas prout cenjunéta; & fic fumpra, cur non a-
mabituramore infinito?

REesroNDEBTS 5. Quodamari humanita-
tem prout conjunétam VERBO , eft amari
VERBUM ; hic autem agitur de amore hu-
manitatis.

Contra. Quamvis, quando humanitas
prout perfonata amatur, ametur VERBUM:
amatur tamen, non quomodocung; qua VER-
BUM, fedquahumanitas ab illo terminaturs
couié:qucntcr,:adlmc amabiturhumanitas, pro-
ut condiftinétaa VERBO, dicens tamen cum
illo conjunétionem :unde nonamatur tunc hu-
manitas, tanquam ipfa {ibi radixillius amabili-
tatis, fed tanquam objeétum materiale,attingi-
hile pmptcrilhm' formale: materiale autem ob-
jectum dicitur {femper attingi,quamvis attinga-
tur propterformale.

ProsaTur 2. Quotiescung;cftidem mo-
tivam duplicis aflentiis, licer uni immediatius,
alterimediaté comperat, aﬁ'enﬁus illi erunt pa-
resin cettitudine , licét unus aflenfus ficquafi

rmcipii, & alter quafi conclufionis; utvidere

eftinFide: Ergoetiam, cam cademfitratioa-
mabilicatis perfona, & ratio amabilitatishuma-
nitatis Pcrf‘mmr:c - j(icm r:ri; urrmsqt_lc amors;
quamvis immediatius cadcrfupm perfonam.

REsponDEBIS. Adamabilitatem,non tan-
tiim effe neceflarium, ut cadem fitratio aman-
di, fed ctiam codem modoappliCata : cim ergo
bonitas {anéitatis, non codem modo humani-
tati &perfonz VERBlapplicetur,non fienthge
eodem modo amabilia.

Contra. Quiajam {upra premiffum eft,
quod fi amabilitas hacpenes modurm commu-
nicandifpeétetur, non {itzqualis. Addo,illud
principium, Propter grod mzumg#o.:{qm ale, (\5'
ipfam magis,dupliciter accommodaripofle. 1m0,
Siillud, propter quod aliquid clt tale, commu-
anicetaut producataliquid,re velratione diftin-
&Gum. 40 Nihilrale communicandoaut pro-
ducendo. Sipolteriorimodo contingar, habe-
tur quidem immediatior ratio, in illo Propter

Tra&acus 111

guod, {ed non major; & itaanima rationaliscft,
propter quam homoeft rationalis; quE €)usra-
tionalitas non eft quid produ@um ab anima,ze

que ab‘ea,mnquam diftin@um quid,commupi-
catur,{edeft ipfaanimadans{ein partem. Cln
ergo ctiam fanctitas conjunéta humanicari 4
VERBO, non fit fanctitas communicata er
productionem alicujusdiftinéia VERBO,dap.
tefeinterminum: ficut humanitasnon mints
fanétareddatur, licét immediaritsilla amabil;.
tas debeatur Perfonz. Defenfio hujusrationis
petatur exmateria de Fide : An omnes aflen(i
tidei fint cerciflimi?

Conrrrmartur. Omnisforma, quafeto.
tam communicatalicuifubjefto capaci, in ge-
nere caufz formalis, tribuitilli fubjeéo effe-
&um formalemin illo genere & gradu, inquo
ipfacit; & ficalbedo, animarationalis,&c. tri-
buunt effeétum in gradu, quem habent: unde
albedo ut 8. eribuit effeGtumalbi uc8. Ergo&
fan&ictasinfinite fanctificabit. Etficurnonob-
clt, ut eundem gradum tribuar albedo, quem
habet, quamvis ille gradus albedini comperat
per identitatem , per participationen autem
{ubjeéto; ficnecoberit, quominusinfinité fan-
¢étificerperfona VER Bl humanitarem,quamvis
illafanctitas competart per effentiam VERBO,
per participationem humanitati. Quodaurem
dicit Aldrete, denominationis, iafinite faniti,
nonefle capacem humanitatem;; id ipfum pro-
barideberet.

Reffany aniny Rationes pro hoc Amore.

ProBaTur 3 Reftaurando rationes, quas
fibi objicit Lugorillisque refpondet.

1. Ratro eft. Humanitasutfan&aincludic
{anétitatem VERBI: Ergo ut fancta, diligitur
ficut VERBUM.

ResponpeT Lugo. Sireduplices, inquit,
fan&iratem formalem,eo fenfu, humanicas,nt
fan&a, diligitur ficutipfum VERBUM: fiau-
tem velishumanitatem ipfam, quia gratacft, &
{fan&afanétitate VERBI, dil!‘gifecundﬂm {fuam
rationem, ficut VERBUM, falfum eft.

Contra. Hocquod eft amari humanita-
tem, fecundim fuam rationem, vel integratur
tanquam objeétum amabileex fan&itate VER-
BIL, velnon: finon integratur: Ergo nonftatur
in fuppofitione, de tali enim humanitate qu&-
ritur. Siautemintegratur : cur 11chaln§1b1ruf
infinité, ficutipfum V ERBUM, & ipfa forma'

App1t Lugo. Objcétumillud inregratum
ex humanitate & VERBO,quia includit VER-
BUM, efle totum bonum, atque fPIUmVER‘
BUM. Caterum amorerga illud torum,non
fertur xqualiterad utramg; partem, xquahtc_r
Deus deberet amare conjunctum ex creaturss
& Deo. Sed neq, hoc additum (atisfacit. (.l“{ﬂ
alteramillam partem, quam dicit non xquah—

; S : \
ter amari, vel {umituna cum VLRBO,VC}‘HOU
i 0w




Difputatm

finon fizmic: jam J:l]ocﬁnon eftlis. Si fmlnir:
fryo £qué amaruruc VERBUM, non ratione
{li, fed ratione VERBIL Exemplum autemil-
|gddeamore Dei & creaturarum, non elt 1{\1
popofitum, quia ;Il_lla‘ljlllmsﬂ ucutma_l um c,
“lieab amabilitate Dei, confequenter, nec &~
qualis amabilitati Dei: jam autem, prout fup-
qsonicurin ftatu qua:ﬂ;ionis, anmbllitas‘hl.quiam-
wts on eft alia, qudm oriunda ex fanctirace
DL]:AUO 5. cft. VERBUM fecundim f(ca-
garnt infinice s eft autem idem ur terminans,
jec minus amabile : Ergoamabitur xquali a-
more, ;
RespoNDET Lugo. Licet Verbum termi-
cans humanitatem {it infinite amabile: cate-
/it ceeminans, reduplicat actualem termi-
nrionei, quE cltunio creata: & %m:c non eft
ifinite amabilis 5 plds enimamatDeus V_]:R-
BUMip{um, & plus g;audct deexiftentia VER-
B, quam de eo, quod terminet naturam hu-
[nanaim. : : :
Contra eft. Quia vel accipis terminatio-
pemillam, tanquam objectum nonintegratum
pcribna Verbi, vel accipis proutintcgratums: {1
non prout integratum: jam de hoc nen con-
wovertitur. i prout integratums: Ergo non
mings eft amabile, includitenim iplum Verba,
laenam propofitios Deusplus g,uudc_tdccxi-
ftentia Verbi, quam de co, qudd terminet hu-
manem paturam,non cft omnimodé vera: nam
\incm’piatur terminatio, pro ip!'o rerminante ut
Jud,adeoqueproutfe rencrex parte VE[{BI,
ndubi¢ 2qué Deus de utrogée gaudet : quia
VERBUM prout terminans, eft idem realiter
cumipfo Verbe: Ergoa:qualitcra_m.lbilcs li-
¢étnon zqué gaudeat Deus, de cxﬂ’tcnpa ter-
Minationis ut Pro,ut gaudet deexiftentia Ver-
biyterminantis uc_Quod. : _
Ritio 3. cft. Bonitas quﬁlmmanuasCl_1r1-
fli reddivur formaliter amabilis , cft bonv;as
VERBIinfinita: Ergo eftinfinite amabilis: fic-
ut enimbonitas ut 8. facic amabile ut 8. ita bo-
ritasinfinica facit amabile infinite.
Resronpet Lugo. Bonitatem qua com-
municatur alicui fubje o, pofle dupliciter con-
fiderari in ratione tanta bonitatis: 1720 abfolu-
t&inordinead fe: 240 relative, & in ordine
walind, ut fupponitur ex metaphyficis. Boni-
Wprmomodo {pectata, non redditzque ama-
bilefubjectum, ut eft ipfa: fecundomodofpe-
g, reddic zqué perfectum fubjedtum, ac eft
ptelative fpectata: bonitas autem relativa
fUndatarin convenientia ad fubjetum, majo-
fique adillud proportione; item fundaturinu-
hiencperfectiori: & fic cadem gratiamagis per-
ﬁ“FhUmmmm quim lapidem: & anima ratio-
““h“mgis perficit corpus, qUim ungucs, pro-
Prerpertectiorem unionem.  Hane porro doctri-
Yamfic applicat ad fubfiffentiam. Quia {Cil. fub-

V. 19§
filtencia VERBI, licet fit in {e bonitas infinica,
non tamen reddit humanitatem {ecundum fe
infinicé amabilem, quia non eft tam bonailla
{ubfiftentia humanitarti, quam ipfi VERBO::
tum PEOPCCI’ minorem Pl‘oporrioncm cum hu-
manitate, quam cum VERBO : tum propter
magis intimam unionem : unitur enim Vetbo
petidentitatem, humanitati peraliquid fuper-
additum,

Contra elt 1. Bonitas VERBI infinita,
fecundumfe fpeétara, & bonitas relativa Ver-
bi, fpeétataitem penes Verbum, eft cadem rea-
liter : Ergo qué amabilis: fed humanitasred-
dicur amabilisamabilitate relativa: Ergored-
dituramabilisamabilitate infinita.

ConNTRA 240. Quiavel accipisillam com-
municationem , proutintegratam ex perfona
Verbi,vel non proutintegratam? finon prount
integratam : nonquariturdehoc.  Si autem
accipis illam prout integratam: Ergo infinite
amabilis propterillam.

ConTRrA 3. Quia, quod nonperficiat lapi-
dem gra:a‘a,pcrﬁcm: aurem hominem,rejicide-
bet i incapacitatem fubjeétis cim aucem fit
capax fanétitatis fubftantialis natura humana,
non eft parillius, & lapidis, ratio. Quodvcero
fic capax [anctitatis,probatur; quiaconeretum
illud, etiam per Lugoncm, infinitoamore ama-
tur : concretum antem, cum dicat due, non
poflerinfinito amore amari, fi utrumque nona-
maretur, licet propter eandem rationem; infi-
nito amore.  Necobeft, qumni!lfxs illud con-
cretum infinito amore ametur, quantumvis in
illoconcreto non ficfubfiftentia & {anckitas,per
identitatem cum alio extremo: quia hic non
quaritur,an fi {pedtetur fecandum meodi com-
municandifanétitatem, infinitoamore ametur?
{ed,an amoreinfinito ametur,ob titulum iplum,
talis infinitz {an&ictatis? Et certé, concretum
illud, ex gratia & lapide,non amarur tanquam
concretum gratiofum : L}llié‘_ concretum gra-
tiofum includic etiam fubje&i capaciratem,
quamnegat lapis ; jamautem concretum hoc,
quod eft exnaturahumana & perfona VERBI,
clt concretum gratiofum: cur ergo etiam infi-
nito amore non amabitur humanitas ,  prout
fanétificara ?

Buantum adid, gwcz’mfa’it de anima: i impor=
tatur aliqua imperfeétio, interungues v. g. ani-
martos, & caput, ¢a rejici debetinincapacita-
tem{ubjecti: humanitasautem,ficuteft capax
{ubftantialis conjunétionis, & terminationis,f{ic
eft capax infinice fanctitatis. Etcerte, pofitis
pradicatis quotuin capax eft, & unguis, & ca-
puc, non minds cﬂgcrfcﬂ‘(‘: animatus, in hac
fententia,unguis,quam caput : necminus per-
fed ¢ forma fubftantiali informatus, quam ca-
put: Ergo,hi valerargumentum a pati, nonmi-
nus petfedtc erit digna amore humanitas, prout
termunatafubfiftentia VERBL,ac ipfafubfiften-

= tid.




106

tid, Dixi,inbac fententia ‘quiaquicenferetnon
animariungues,ad mitteretds non formam fub-
ftantialem anime, fed aliamin unguibus, aliam
in capite, difparitatem darec: qui‘)d,m}m non
zque perfecta forma informee ungucs, quam
<caput, minus fit perfedus unouis: jam autem
zque clt perfedta fubliftentia terminans natu-
ram humanam.

C

RAT10 4. eft. Licét imago fecundiim fe non
ficdigna adorationc, conjuncta tamen cum e-
xemplari, eff itaadorabilis: nontatione excel-
lentiz, quam in fc haber, (ed ratione excellen-
ti€ , qua elt in exemplari: Ergo, licethuma-
nitas fecundam fe non fit amabilis, ficut Deus:
caterum conjun&aDeo, fic amabilis eft, ficur
Deus; nonratione bonitatis propriz,fed ratio-
ne bonitatis ipfius VERBI, cui conjungitur.

RE SPONDET I‘LigD-' J“;(H: .tl‘gtlmcnt'tim Cf‘-
fecontranos. Namlicer imago fic ddorabilis
ratione exemplaris, nunquam tamen terminac
tam perfectam adorationem nmagu,ﬂcurctccm-
plarifedinferiorem : citarque pro hacdoétrina
Suar.difp.54.Seét. 4. & difp.53.Seék.s.

Cowntraclt 1. Quia, quodatrinerad Suar.
ipfius mens difpuratione 53.Sect.. colligipoteft
ex co, quod dicatdo&rinam fuam conformem
effe Lyrano, qui docet humanitatem Chrifti,in
quanttm unira eft divinicaci, lacrii efle adoran-
L{anb!bctmdflm fe verd hyperdulia. Polterio-
ri autem loco duas formar Conclufiones. 1#a
eft: Fierire&¢ pofler,uc prototypon in imagi-

neuno actu adoraretur, atque hoc modo poile
imaginem Chrifti adorari laniid. 24z ejusdem
Conclutio talis eft : interdum adorar poreft
imago fola,ut totamateriaadorationis; & tunc,
quamvis non propter fe, fed propeer cxemplar
adoretur, aftus tamen adorationis, eft diftin-
¢tus, ab eo, quoipfum exemplarin f¢,& progter
{e, adoratur: unde non poreft dici propria &
primaria latria.  Qua {ecunda Conclufionon
faver dodtrinz Lugonts, in quantim videtur
noftra conclufionioppofita; quia neqsnos ne-
gamus,cafu, quo ipfa perfe fumatur humanitas,
velutloquimur, cafu, quo tota materia amabi-
litatis fitfola humaniras, quod inquam ficfum-
pta,non {icinfinite {anéta. =5

Conrra 2. Quiaquantumvis {mm”:l fup-
pofitione poilit adorariimago, qua ralis, cultu
latriz : non {c-\luimr q_uillqu:‘.m contra nos;

, nam iago, qua talis, non eft capax {ubftantia-

lis excellentiz divinz,qua tameneft objedtum
adorationis ; jam autem hu1n.znir:z';_CIH'MU,cmn
fir capax ILtppofir:m(;nifi infinita, fic, uc potiori
tituloamabilitatisinfinitatern mereatur,
CoNTRA 3. Quia aptari poreft huc argu-
mentum, quod, ad eundem medium terminum
urgendum, proponit fibi Lugo. Licet imago
non adotetur qualiaderarione cum exempla-
r1, nec etiam Chrifti humanitas, i adoretur la-

Traétatus 1L

tria foprema feorfim: carerim fiadorery: 4.
mul com Verbo > quomodo adorarur totus
Chriftus,tunc eadem &czqualisadoratio fiypge.
ma latriz terminatur ad humnnimtcm, & ad
VERBUM: item quando imago coadarau,
imul conjunéa cum exemplari, terminar egp,
dem & &qualemadorationem : Ergolicéthy.
manitas Chriftifecundum (e nonamerur,quag.
tum VERB UM, cxretiimut conjunéta Verbo,
feu ut deificara, rerminat zqualem amorem,

R;:-_s PONDET Lugo,quod :’.[[illctildim‘!gi_
nem,fupponifalfum: nam quantumyis cume.
:(cmplan conjungarur, & adorario terminety
adillud agaregatum: diverfo tamen modoter.
minaturad exemplar, & Imaginem; namade-
xemplar, fertur adoratio abfoluta, quazchti-
perior: ad imaginemverd adoratio refpediv,
quxeltinferior. Deinde quod attinet adhy-
manitatem Chrifti , faretur ipfam terminare
;»:u-rinf:‘[crﬁrprcmmnlat riam,quando adoratur
Chriftus totus; quiaipfa humanitas, eft parsil-
lius compofiti, quod adoratur {uprema latri,
propter {ummam excellen tiam, quamin {¢ ha-
bet. Quando tamen amatur totus Chriftusob
excellentizm Verbi, quam includiz, non cos-
mantur xqualiafte&tu omnes Chrifti partes,fed
inxzqualiter. Difparitatem affignat, quia fcil-
cet adoratio eft cultus exteriotr, qui indivifibi
Jirm‘cxhibcmrtori{uppnﬁto: quando enime-
goaffurgo pralato, non aflurgo foli anima, fed
toti Praelato : amor verd eft affe&us interior,
quifertur ad bonnm,atquc;1cic(ﬁ_nmgis,adma—
gis bonum: & ficut qui amat Petrum propret
¢jus fapicntiam,non amat & qualiter omniaqua
{unt in Petro , fed magis amat ejus animit,
qudm corpus,magis capur quimungues: fic&
Deus amans Chriftum, non fertur zquali affe-
&u erga omnia quz funt in Chrifto , fed in-
a:c]LmI:'.

Contra 1. Quandoaderarur Chriftus,ean
adorationem latriz participat ipfa humaniras:
Ergo etiam quando amatur propter fandita
tem Verbi, amorem infinitum participa, pro-
PECF eandem fancti tatem.

ContraA 2. Quiaprocedit paritas,nonde
cultu exteriori, fed interiori: in quo folo dire-
&eé latria confiftir.

Contra 3. Quia, quod inPetro fapiente
non zqualiter ametur caput, fed magis illud,
quam ungues; id profici{citur ex €0, qua tt-
lusillefapientiz non fe alligat ungui[ms,amgﬁf
autem {c capitipro hac vita: ciim autem con-
nexa fit ratio perfonalis ‘f;m&imtis cum natura
humana, fit, ucobillam {anétitatem etiam me-
reatur infinitam amabilitatem ita ut ota di-
verfitas fit nonnili penes modum parricip."-ﬂdl
illam fanctitatem : videlicerquod VERBUM
participet illam peridentitacem,h umanf't;}s "’Cj
10 perunionem: adquem modum pamai&ﬂﬁj

-



Difputatio V.

i fiatcendatur, Ut jam dictum eft {zpius, quz-
di * g

1 gitatur.

Eugr;]iqji”; Lugo. Quantumcung; h}ynn—
qitas sniacut VERBO, & ex hac conjunétione
reddatur amabilis, nunquain tamen D cus amat
jymanitatem , prout cglyc‘l;&xngmrnr a VER-
B0, rancum,quantum diligitipfom V-k‘.l{B:[[l\«’I;
diiseaim gauderde cxiftentia }’crlﬁ_x >»quamde
E-m%sntimllms humanitatis: alioquin non eflct
sorordinatus,(ed inordinatus:

ResponDETUR 1. Retorquendoargumen-
mm,jnqu;mn;!mqogcl.' Lugo, concretum hoc,
quodeft Chriftus;infinitoamorcamati.

RespoxDETUR 2. PlusDeum gaudercde
exiftentia Verbi,quam de c‘xiﬁcn tia I.umumt::a
dsfecundum fe fpectaca; fednonplus gm_:dcrc
deexiftentia Verbi, quam gaudgatde exiften-
tiahumanitatis,prout perlonata : & prouF elt
chjeCtumamotis , integratum ex illins entitate
&-P-;[‘{bnavu'bl : 1’1cquchnupram hum‘tnlm-l
temamari;non eft amariinordinate , {ed amari
conftanter impcndcndoadubjcgtum, cun-
demamoretn qu;u‘lio cand em rationem ;‘sqm-
bilicatis participat; qua in \"u:‘bo‘xi\i humanita-
teelteadem,fcilicet {anctitas perfonalis. :

OBjICITUR 24 L:c&tpcrnus, atcributa {1'—

mulfzmantur cum Deitate 5 poteft unum elle
petfectius alio materialiter s ergo & humanitas,
licét famarur cum conjunétione ad Verbum,
potelbno efleita grata,acipfum Vctbtlﬂ]. ‘
" ResponpETuR. Difparitatemeflc: quiain
aliantecedentisidentificatio illa matenialicer
fehabet,& (oliim atrenditurad efle objeétivam
llarum formalicatum,quod non dicit xqualita-
Itmpcrfcdioms ; inprafentiautem, _il];).con-
jundioad Verbum , nenmaterialiter fc habet,
fedadillamin quaftioneattenditur. Undeet-
iamfiformarctur quaftio : an materialicerac-
cepraatrributa, prout tamenidentificata Dei-
uti, fint xqualis perfectionis : indubié funt.
Sedformard é converlo quaftione, anlicct {u-
mancuratcributa cum Deitate,poflitefle unum
petfetiusalio marterialicer? jam actcenditur ad
elleobjetivumillorum, nonad identificatio-
tem;inprafentiautem atcendicur, ad conjun-
tionem, qua talem, Verbo.

Osjrcrrur 3. Eviamarcributaidentificata
Deitari quantumvis marterialiter {umantur,
albuc tamen dicuntidentificationem; &hoc
ﬂpnobfhmc, unum perfedtios eft alcero mate-
l'mht‘i‘:' : Ergo & in prefent fimile quid di-
cendum,

ReseonpeTur. Identificationem illam
Matetialiter fe cunc habere, neqsillamredupli-
At; reduplicatur autem in prafenti; conjun-
tio cum perfona divina.

AD_DO pet modum Conclufionis. Humani-
"aonjunctadivinitati , ff non fumatur tanguam
HjeiHumes fia entitare & perfona VERBI insegra-

197
tum, adeogue [umatur nonnifi materialiter, non es?
objectum infinits amoris divint,

RaTi1o eft: quiafic fumpranonplisimpor-
tat, quam {eipfams illa autem in feipfa non eft
perfonadivina: Ergonec fanétitasdivina: Er-
goacc amabilitas divina, adcoque infinita. Ec
hoc puto voluir Lugo.

Aldretedifp.48. fic difcurrit. Ponithumani-
tatem reddi fanctam infinite fimpliciter, in ge-
nere, {anctificationis, per unionem diftinéam
idque ideo: quianoneft excogitabilis creatura
non unita Deo, ®que fancta; tametfi haberet
infinitam gratiam habitvalem.,  Ponitdeinde,
pofle nos loqui de humanitate ut fanéta, redu.
plicando {upra dignitatem ipfius fanéticaris fe-
cundim fe; & hoc fen{u, humanitas ut grata,
diligitur ficut Verbumipfum: quia hoc folum
eftdicere, Verbumipfum diligi. 24opoteft re-
duplicari fupra humanitatem,quiagrata eft; ita
ut hoc fenfis, (it fubjetum, quod amatur ; & di-
cit,fub hac confideratione non effe infinité fan-
&tam Immauitatem,ncc:cqué amari,ac Deum.

ConTRrA cft. Imprimisinterrogare refta,
an dignitas ipfius fanctitatis, fecundum fe, pro-
ut communicata, fit infinito amore digna ? fi
noneft: nec erit priorimodo {umpra, infinité
digna. Sieft: habetur intentum. Deinde, fi
priorifenfuclt dignainfinitoamore fan&itas di-
vina, ctiam in pofteriori red upl icationeeritdi-
gna: cumfic cadem; cftqs italubje@umamao-
1is, ut, in hoc fubjedro, involvatur ipfum illud
formalifativum {ubjeéti.  Ecficut forma ignis
non magis calefacic,quamipfeignis, ¢ qudd in
iploigne ipfa forma ignis reperiatur; ira & in
prafenti. Sed videndum quid infuper ebjiciat?

Punéum Difficultatis 7.
Solyuntur Oljetfiones.

Bjicirr. Aldreté. Oppofitafententiaeft

inintelligibilis, quia plus gaudet Deus de
exiftentia VERBI, quam deipfa humanitate,
quia cft fan&taper Verbums; ctepim amor Dei
fequitur bonitatem obje&i: humanitasautem
nequitefle paris bonitatiscum Deo: quia quod
non cftfemper,eft minus quamDeus.Erquam-
vis humaniras deificetur per Deitatem, mini-
me tamen conftituitur Deus; hinc Ii‘a‘!ucrcrur
fecundum Bernardum, fi illa humanitas, ratio-
ncillius fan@itatis increata, eflet fummeé bona,
qudd darerur fumnmm bonum, de quo verifi-
caretur, non efle Deum.

Reseroxprrur Negando aflumptum, Hu-
manitas autem fecundum f{e,;non poreft efle pa-
ris bonitatis cum Deo, poteft tamen prout per-
fonata; cum hoc ipfoinvolvar perfonam; qua
{feipfanon eft minor, petfonans humanitatem,

X 120

kv




198
Er licerid, quod nec peridentitatem, nec per-

fonaliter eft Deus, fit minus Deo; non tamen

id, quodlicet peridentitatem non eft Deus, eft

Deus pcr[bmlitcr:ai:’ds darentur duo Dii,unus
major,&alter minor,nempe perfonaliterDeus.
Iif.rcpwpqﬁ'do. Humanitas deificata non confti-
tuitur Deus, indigct mollificari; indubi¢ enim
humanitas deificata conftituitur Deus perfona-
liter 5 admittereque, quod aliquid deificetur,
& nonfitDeus: eft admittere confimilem di-
ftin&ionem, ac admific Porretanus, inter Dei-
tatem & Deum.

Audoritas Bernardinen eft contranos; quia
ille folim dicic: SiDivinitas non eft Deus,ut
dicebat Porretanus, cum divinitas illa, debeat
ellefummébona, darentur duo fumme bona.
Sedid ex noftuis principiis non {equitar : nam
nosnon dividimus Perionam VERBIL prout eft
perfonans humanitatem, & prout eft perfona:
imo cam, dividit potius Aldrete, confequenter
non idem dicimus,acii, quicum Porretano di-
videbant Deitatema Deo.  Addo,ficutnemo
dicit,minus efe perfedtum univerfum,und cum
Deo fumptim, quam ficperfectus Deus; imo
multidicunt, extenfive magis effe perfectum;
ira nec debet dici, humanitatem minus efle a-
mabilem,in quantum clt cerminataa VERBO.
Deinde , hoc argumentum potitis oltendit,
qudd , Q1 Yerur fanétitas divina, itu.\mdﬂm
modum, quo comimunicatur, non Zque com-
muuiccmi—i;:nu.uut:iti, ac jpii naturz divine:

de quononciHis. ot

InsT AT 1. Non potcﬁ negari, quod ( .Iu":~
ftusucthomo , & fecundum humanitarem , it
minorDeo, & fubjiciatur Deo; unde etiam
Chriftus dicitur minor Patre, etiani confide-
retur humanitas,ut {fané&tificataa Verbo.

REspoNDETUR. Non importando digni-
tatem perfon® (izvinx,mipor cft humanitasilla;
im;aori‘.mdo lencn dz’gnu'atcm pcl‘for@ » hon
cftminor; fedeftillein Patre, & Paterin filio,
unde etiam dicic Chriftus defc, Egocs Pater u-
anm [Hmins. e 5

InstaT 2 Concilium Francofordienfe di-

cit,Deus & homo erat,qui i}ccund}‘im Deum di-
cebat, ego ¢ Pater nniiin Jumus, & fecundum ho-
sninem, Pazer major wie st & tamennonaj ebat:
Pater dominus meus,fedmajor.  Ubi _Couc}'-
lium concedit humanitatem, etiamutfanctifi-
gatam,efle minorem Partre.

ResponpeTur. Negando id c\onccdcrlc
Congcilium,quod autem dicit fecundum homi-
nem, {umitillic hominem pro mmm]um}:mag
{icut & Deum pro natura divina : 1ndu.bjc au-
rem fecundim naturam humanam minor \cﬂ:
Patre: fed non dicit: quod minor fit{ecundum
hominem; quatenus etiam terminatur petrfona
divina. _

InsTaT3. Inco {enfu,concedit Concilium,
Chriffum ut hominem efle minorem, quone-

Traékatus 111

gatefleadoptivum ; fedloquendo de humani-
tate qﬂhnﬁ‘rihCa_ta, negatefle adoptivum: et
dclpi;,utiszhﬁcara, concedit, quod fit Chi-
ftusminor Pacre,

ResroNDETUR. Francofordienfe Congi-
lium ad duorefpexiffe. Imprimis voluifle re-
fut;u‘c errorem,in quantum favebatArianifmo,
{polianti Chriftum veri divinitate , fignificant
hocillavetba Concilii. Adeptivum w:mﬂ[fm,
gquafi purum hominem , calamitati bumane  fiebje-
EEum, ¢ quodpudet dicere, fervum etiam, impii ¢
sngrati 14_&:;';&&@&:‘:2: s liberatorem noftrum,non
pertimcefcitis vemenosa fance fufurrare, Eo etian
{erviuntauthoritates Patrum.  Deinde voluit
decidere hanc queftionem, an debearappella-
ri fervus? ponitque phrafes quidem efle vete-
risteftamenti,qua eum {ervum appellent, v.g,
Daimperinm fervo tuo : 8¢, Nolitimere feron
meus lacob. Concludit tamen non debereappel-
lari fervum , licetpoflitappellari minor Patre,
€6 quod minor Patredicatur innovo teftamen-
to, fed nullibi fervus. Verba Concilii funt,
Pyjflquam autem referavis sumbyam veritatis, qus
[fib allegorica  [jlua latebat o nusqnam eums d Patre
_@mmm vocarum !fgz'mfi_r grc.nec Filinm, Dominum
enm [unm appellaffe. Faterurautem Concilium,
qudd appelleturminor, {fednondebetdicifer-
vus. Verba Conciliifunt; Ez fecundsm, inquie,
Fbominem,Pater ma jor meest, ¢r tamen nonait; Pa-
ey Dominns e, Sed inde non apparet, quid
contranos{equatur : Deinde expreflafuntver-
ba Concilii :.«111&[.1 illaverba, Pater major me e,
dicat Chriftus fecundim hominem , adeoque
{fccundtm humanitatem. Ergonon{ecundim
quoddjcir perfonam Verbi, & fecundum quod
ab ea digniﬁc:lrurs cui oppoﬁrum videtur ar-
guens velleevincere. Deniquealiacfthacpo-
pofitio; Humanitas fanétificara poreft dicimi-
nor Patre,nontamen ferva.  Etaliahac; Po-
teft diciminor Patre ut fan&ificara, prius illud
eftverum , fed nonpofterius; dequo tantim
hicagitur.

OsjiciT 2. Aldrete.  Humanitas nonita
fan&ificatur,a Verbo, utipfa, prout {anétifica-
ta,fiadorandaillalatrid perfecta,quaadoratur
Deus;proquo recitat pluresauthorirates.

ResponpETuR. Illaomnia procedere de
humanirate,fecundum f{e{pectata : nonaurem
prout importat perfonam {anétificantem; fal-
vaturque,quod fumme adoretur fola Trinitas:
ctimillaadoratiohumanitatis prout terminat®)
ficadoratio perfonz Trinitatis, habentis ratio-
nem terminantis humanitatem.

Oszjrcrt 3. Sihumanitas, eflet {ancta fim-
plici:crinﬁni:é} itautredderetyr nonminus -
mabilis, quam Deusipfe: non poflet Deus,pro
{uolibero beneplacito, impedire illam {-.u}cuh-
cationem; nam objeétum, quod feprafenta-
tur uc :iig;lmm {immo amore, necetario ama-

e

fui

B

i




| riDeos ita, utfiin Pot‘cﬂju'c Dciﬁt,ponc}'c
lud objectum 5 non p_nil"hc illud non PE)DCL &
qoniam ebjectum infinitum neceflario rapit
1oam yoluntatem.

Mf{ls :‘F:)[l‘luik TUR. ch_uclap} & omnes pro-
hroncs fore yeras,ii ill:} i;mc}xhc_:arlg fjt infini-
. ponfantim (}Llo.ld_ formam lann"'hﬁu‘n{qn:
idctiam quoad moduim CO%T\l‘nlID.IC.”LlN‘h l_{:‘llfh
fume fanctificanti. Etquia 111(:({10[']0[11“[1 il-
lomodo pmccditm“ad 'hnbcndam illam Fo_r-_
mofndificantem,cum ipfeille mod us ad fui
motemponnecelitet, £}<_>Fcf% prolibitu Deus
nolle,ut fe,comodos i\nf‘m:tc diligibilis fanctitas
communicet. Rurfiis,quamvis Deus necefli-
acerurad amandam illam fan&ificationem -
Hmative: non Lamen decretive; quiane decer-
qatur, potedt habere rationes 5 ne zftimetur,
nllasidequo etiam aliasaétum. : ‘

[NSTAT L Pater xternus, propnori origh
ois,ante exiftentiam Filii & Spiritls Sancti, co-
woleirrelaciones Filii & Spiritus Sancti, 8 illas
;;nat,nnnljberé,{i:d neceflario: amatque ipfa-
amexiftentiam ; ergoctiam, ﬁ_ilumanims pol-
Grreddifumme bona , non pofletnonamari,ut
pxifteret.

RisponpeTur. Idverumefle, {182 quo-
sdmodum , & quoad formam fan&ificantem,
amandam, neceflitaret Deus.  Difparitaser-
goexmdecit , quiain cafu antecedentis eft ne-
ceffitatus,etiam quoad modum; nonautemin
ali.confequentis. Deinde, quiautamet Ta-
ieretiam exiftentiamaliarum pcr{bmrum, ne-

iy I

eelicatur : mec potefthabere rationemutnon
amet; jamautem non pojﬁmt quidem haberi
ntiones,;ne Deus xftimativeé amet exiftentiam
humanitais,habenturramen, ne amet decreti-
vt Quzautemad probationem antecedentis
fiiadducic , ca concefla funtin prima parte.
Phrafisctiam non eft exadtas quialicetfirprio-
tiasotiginis,non tamenseft ante exiftentiama-
laumperfonarun.

INsTaT 2, Si humanitas Chriftiper fanéti-
utem divinam redderetur fummé amabilis,
[uddc;cmr ctiam omninoindefe&ibilis , 8 ens
ueceflatium s nam czteris paribus ,majus bo-
“'JmGﬁ;Cﬂbch‘fs&ioucm omnino indefectibi-
]cm,. quamdefeétibilem, neceflariam, quam
CUPElllgCD[Em s quod eft rationis duétumani-
f:m:a}. Ergo fi humanitas Chrifti effet fumme
L‘Oﬁﬂ?llfmmé amabilis: nulldratione poflerab-
olutemagis effe amabilis 5 ac proinde non ca-
feretneceflitate exiftendi, cfletque indefedti-
bilis,

Resronprrur. Verumid fuiffet,( etiam
qioad modum communicanda fumma ama-
llitatishabuiflet infinicatem Incarnatio:item-
Q?Cllxlqualiseﬂ'ct neceflitas pro decretiva, ac
!ﬂ;‘?}fgﬁ}cmativaj Deinde, ciim ncc;fﬁr;_is_ exi-
riequatur naturam , qua per {e unirinon
ekt , confequenter nec fundat communica-

Difputatio V.

199

tionem idiomatum: arque adeo necreddechu-
manitatem indefectibilem s poreftautem red-
dere,ex dictis,humanitatem fan&am, Quiau-
temnegaret , ab ipfa natura divina {anéificari
humanitatem,daret difparitatem; quc‘)d iftain-
defedtibiliras non {equatur virtualitatem perfo-
nz,adeoque nec tribuiabilla poﬂir,cﬁm tamen
fan&itas {fequatur perfonam.

InstaT 3 Noneft,curcreaturapoffitDeo
cozquari infantificatione , non autem in aliis
perfe&ionibus Dei.

RESPONDETUR. Rctorqncnda argumen-
tum,cur poflic {an&ificari humanitas fanéticate,
& non poflit faltem finité, ubicari immenfita-~
tc? ficutergo Aldrete recurrichic, ad fua prin-
cipia, ita recurtendum erit ad allatas {upra dis-
paritates.

InsTAT 4. Deberet humanitas reddi (an-
&aindefedibiliter, (i icret {fummé fanéta; fan-
&itasenim iuc'lcfcctibilis,cﬁtpt:tfc&io in genere
fantkicatis.

ResronpeETur. Reddiillam fan&amin-
defeétibiliter, quoad formam fantificantem,
nonautem quoad modum fanctificandi, quieft
defeétibilis.

InsTAT 5. Quia recurfusad hoc,quodilla
{an&itas,quoad modum , non infinité commu-
nicatur humanitati, nontenct; namtotusille
modusin hoc ftaret, quéd non communicare-
tur per identitatem. Hoc autem non tenet:
quiagratiahabitualis , quz defattodatur, non
minus denominat{ubje&um gratum,qudm alia
gratia habitualis, qu feipfauniretur 5 necmi-
nis redditintelligentem intellectio, five pona-
tur unita media virtutce,{ivenon ; materiaitem
quantitate affeéta nonminus redditurimpene-
trabilis , quamfiilli identificaretur quantitas;
idemdicendumde ubicatione, duratione &c.
Demus etiamaliquam fubftantiam , quz per fe-
ipfam cognofcerer, & aliam,quz perdiftinétam
intelle&tionem, fed paticlaritate, perciperet
obje®um: quisdubitat, hanc {ecundamzque
reddiintelligentem,ac primam? Denique per
Patres,relatio Filitindivinis, zqué perficitPa-
trem,ac Filium,quamyis diftinguatur realiter 2
Patre,non a Filio , hocque tenent PP. qui infef~
{ionem unius pcr{'onaz cxplicanr,pcrincxiﬁcn—-
tiam unius perfonzinalia.

Resronperur. Negando quodaffumitur.
Inftantiz de gratid,intelledtione &c.follim pro-
bant efle zqualitatem quoad eftectum forma-
lem habendum, nonautem quoad modum ha-
bendi. Nam efleccreaturaperfe@tiorindubié,
quz per {uam fubftantiam intelligeret , quam
quz peradum diftintum ; licetin hoc, qued
eftatringere objectam,zqualitas effer. Inftan-
tiailla Theologica non tener : quia concedo,
Parri inexiftere per infeflionem Filiationem:
fednego,quod perficiat Patrem ; perfici cnim
iftud,nonapparet, quidaliudfitquam confti-

ML tuié




200

tui> Pater autem non conftituitur Filiatione.
Quéd autem Pater non minds fic perfectus,
quam Filius, & ¢ converfo : oritur ex xquiv
Icntiaulm‘zapcrﬂ:&ionia.'IJ aliam: nouaf&tcm,
quodunaperfona perficiataliam , hocque fo-
l{tlll voluntauoritates, quasinibiadducit Al-
drete.

DIFFICULT AS 11

De Gratia habitualies Capitis in Chrifto,

SsEro I
tualem.
Rartio afferticft authoritas Scripture, &
Patrum. Nam illum locum ;s Fidimus illum
quafinnigenitum a Patre s plenym gratiz & verita-
2i5,communiter interpretes acmpiunt de gratm
habituali. Locumitemillum ; Propteres unxit
2¢ Dens Dens tinies olgo letitie o pra mrfﬁ:ﬂr.’/m tues,
quamvis non pauciaccipiant de gratia unionis,
nihilominus Achanafius Serm. 2. contra Aria-
nos,intelligit cundem de gratia habituali. Au-
thoritates PP. plures affert Suar. difp. 18. Sect.
11. Suffecerit Auchoritas Auguftinirg.de Trini-
tate cap.26. Dominusipfe IESVS,non [olim Spiri-
2um Sanctum dedit , ut Dews 5 fedetiam accepit, ut
homos e proprereacit plenusgra 213, GUEA UAXIL CUIT
Dews Spirttu S, nonutigue olen
THEHE0 , GO f/,:‘r-tf:‘z-

Dari in Chrifto gratiam hapi-

3 Inssnny
iiyfed donogra-

tie,quod vifibili fignificarnr wr
205 ungiz Ecclefia.

ASSERO 2. Ffuim,adgrem ponenda et
Babitnalisin Chrifto , effe ,ut perficiatur naru
wmana,ineffe priveipis, connaturalins operantis actus
fgpfrmrma!e_\',:i natura bumanaelicibiles.  Utid
totumcxplicetur.

Suppono 1. definivifle VI. Synodum Adtio
ne 4. duas eflc operationesin Chrifto, divinam
& humanam,inconfufas; a duobus principiis,li-
ccrabunoopetrante, hocett, una perfona, utri-
usq; naturam Lcrmun;mrc,proh.ci{cc-rmcs. ;

Surrono 2. Opcrationes pruf'cd‘?t;\.s a na-
tura humana Chrifti ; qua tali, duplices fuifle;
quasdnm quidem natu rales, c‘_kqti:m-ia]11fupcr-
naturales,naturalis opcratio fuit, v. g. appetitus
{upernaturalisautem

ratia

a !)1’#-

comedendivelbibendi:
V. g oblatio,tolerantiaillius fi‘ti.s,&‘.c. {imilia.
Supron 0 3. Chriftum fecundum huma-
nam naturam {peétatum , non fuiffe principium
proportionutu;‘u aétuum iiapcrnlaunaiium. Ra-
tioeft: quiacau[h114:111‘:1“-\, qt_cil‘. i}umnnjms
Chrifti,improportionata a:-il‘ cfteftui quwcrimtw
rali; hocipfo enimille effetusnon Cﬁt’:[fll}f?‘l%
naturalis, fralicuiprincipio creato , {ecundum
vim & c.\;ig;cn[iam111i11511.|tu1':1l{‘|n,dul‘-crcmr.
SurroNO 4. Principia nataralia ‘\lu}'xhci_tu:'
proportiond riad actus !hpcrmtur.ﬂc; Primo

t

peraliquid permanens conjunctum fibi,& cle-

Traéatus TIL

vans principium naturale s qualis eft in ol
lm!nt‘m gratizfideilc,  Secunds, "per ‘l}m”‘i
tranfiens, hoc eft, per anxilium Dei cxln
{fecum.

Surrowno 5. Quando proportionatnr po-
tentia , peraliquid intrinfecum & permanens,
iftam proportionandi rationem;efle magiscon.
naruralem,quia magisacceditad naturam,quz

[t principium motis ab intrinfeco.

Exhisfuppofitis, patet jam , - cuiufui datafy
Gratia habicualis Chrifto.

Reftant contra nofiram explicationem [olvends
Oe?jfff;fﬂ?f?)‘.

Dices 1. Si Chriftushabuiflet gratiam, .
ta illa fimul infundidebuifler; alidsnon fuilfy
plenus gratiz & veritatis; infundi autemill
tota fimul gratiaquam habuit,non potuit; quia
quomodo creviflet gratia apud Deum &ho.
mines , & quomedo nobis meritus fuifler tord
vita?

R esronpeTur.Duohicdiftinguendact.
Primum , AnChriftus nonnifi in inftanti conce-
ptionis {uz meruerit,;non autemrrord vitd ¢ Al
terum: Anininfkanti{ux conceptionis totam
gratiam habuerit? Hoc fecundum cit verum,ut
}-,robntzlllntn {criptura, quando autem dicitut,
profeciflc gratia 5 id intelligendum eft, quad
pmﬁc:cba: in ordine ad nos, monftrandopero-
perabona gratiam, quam habebar, utinterpre-
tatur Bernardushomil. faper myffus.  EvAtha-
nafius, lib. 4. contra Arianos, longe, poftime-
dium,ut citat Amicus hic num.28. qud;u-
temad meritug,quo meruitnobis, attinet; to-
tA vita fud merebatur,ur docer Suat. d. 39. Sceh
3. & Amicus difp. 26. Sect.s,

Dices 2. Gratainnobisideoexigitur, u
1105 conftituatin effe iliorum Deis ctim ergofd
jam Chriftus habeat ex vi {ubfiftentiz Vetbi
nullaillidebeturgratia.  Idemetiam de habi-
ribus confequentibus gratiam, {ic proponitLu-
go. Habitus virtutum in tantum prarequituit
gratiam,, in quantim prarequirunt fubjedtum
conftitutuminordine divino; fed Churiftus, ut
homo, etiam {incgmuahabituu]i , fupponitur
conftitutusin ordine divinos ergo jam habeta-
liquid,ratione cu]us‘dcbcutur fibj‘ tale genuso-
Pcmtionum,ctiam fine gratia hablcu@ll. =

RespoNDETuUR. Gratiam quidem exigl
etiamidco,ut nosconftituatin efle divino; exl-
oitamen & exalia ratione,utin nobis {it ptinct:
;imn permancns o]acy;mdl I'upm-namm]irrri
nam gratia contritionisin peccatore prmccd_vl‘n
contritionem , non cft confticutiva Filii DCJ,S_«':
tamen elt princxpium opcraudi 1i1pcm_atur;1h-
ter; ex hocitaque titu}o.dclwbntur(llln'xl}o gra-
tia habitualis: quod proicdircmm{l nen pona-
tur, quod gratia ipfaclicitive ad omnesopet I
tiones concurratidqueideo: quminPh;tJ_n ha-
bitus elicitive concurrunt , nefint fine fuard

(icS

ey
aic

fwa

[]l]l
fck
jus
Ce
Juc
qu
pal
s
no
IS
11l
4]
fu
ful




Qi

Difputatio V. 201

dice, adhucin Chuilto requiretur gratiahabi-

cualis. ’ : : B
e Ouod autem attinet ad illos habitus confe-

jentcs gratiam,ai illi Potglrc‘l‘ullt cennaturali-
qerdari,non m_cdi.mrc gratid? ncgatLugo,cu-
& srzeermifld ratione, ‘llxc poﬁ-;_l: alhgn?.}':.
’Con{cqucnziaahcuj us cl]cl,‘dctcrmm;ml: {1biil-
idele, &non aliud. Slc V. g talis color cf‘lz
sidconfequens ad eflevini; talisfapor ad c[{:;
anis; 162 utconnaturaliter ta];’siapor_nen pol-
firdaricatni , & {fapor carn{»ga}l poﬁxt_dari vi-
10, Ciim crgo habitus infuli fint confequen-
wsadefledivioum participatum,utfuppono ex
mareriade gratia 5 fit, ucillaconfequentia de-
trminent fibi cercum elle divinum ; quo non
fippofico, perunt cona.n_lrny:z.hrc1- non u|1‘hmr_11
(hiesto.  Quiacrgoclle divinum,quod habe-
wiA terminatione pcr'j"omli, non eratillud cer-
umelle,quod {ibi determinant habitus : fit,uc
conaturaliter petantnon infundiad lbl:m} exi-
gentiam gratie unionis 5 fed petunt infundi
nonnifiad exigentiam talis efle diviniparricipa-
ihoc eft gracic habitualis. Quamvisautem
clTsL]iuinumlncrlmmlcii:pct[bd‘ms , efle divi-
nopatticiparo per grariam ; {futhcit tamen,ut
exigat:‘pihm infulionem gratiz, cui pofteatales
habitusdebentur : ex coque quodfic perfedtior
gutiaunioms,non fequeturim media exigentia
labituum ; nam etiam Pcrfcc}ms efle hominis,
nonexigitmultas Pcrtbdioncs » quas exigunt
ignobilioraeneia.  Quod ulcerius in id princi-
plmreferri debet 5 quod feilicer debeat cfle
proportio , &zmaj oritas qu:mLun proportionis
Ipectari,, interexigitivum & eRigitum: magis
altem propottionantur habitus cum gratia,
unquam {ui radice.

IysTasrs. Cur connaturaleillud comprin-
tpium , eliciendorum attuum fupernatura-
lnm,non erit fola gratia unionis?

ResponpeTuR. Quiagratiaunionis, non
pliseft,quamipfa perfona Verbi unita: perfo-
Izautem,qua tali,convenit quidem dignifica-
reattiones, fed non convenit principiarein ge-
nereefficicnris ; fed id fpectarad naturam, &
“dl’rmcjpiamrurx fupcraddita, quz funt di-
tinftaabipfy perfonaoperantis.

; DIC[-.S 3. Quodeft fubftantialiter & <flen-
tiliter tale,non poteft reddiper accidenstale;
ltitquiaalbedo cflentialiter eftalba , non pot-
treddi per accidentalem fibi albedinem al-
"5 eroonechumananatura Chrifti , quaeft
ubRantialicer & cflentialiter divina , proprer
ull,m“ﬁn cum perfona divina, potericreddidi-
maperinfufionem gratiz.
ESPONDETUR.. Ncg_;mdo confequentiam.
U Quando dicitur non pofic aliquid, per fu-
%’c‘”‘:ﬁﬁ’;um ;wud;nls,cf]l: tale, quod cltraleef-
i & Ll‘;‘ldac‘m_plcudmn Cﬁ, chodmn gene-
t:’ ? (llmhlpcr.lw‘cwrlulo111;:11119{:11'9 Fc_n'nmhtm
M3 quaaliquid redditurtale.  Ecrficalbedo

effentialiter alba,in genere albedinis non poteit
reddialba, neccpoteftalbedodealbari.  Quia
verd quando redditur Chriftus fubftantalicer
{fanéus fanétitare perfonali, fan &itas habitualis
non fanéificat ipfam fanctitatem perfonalem,
nec tribuit{anctitatemin codem genere, hinc
idlegitime facere poterit.

ASSERO 3. Sanititazem habitualem Chrifli
aon cffé infinitam fimpliciter ¢ entitative,

Rarro: Quiaucfuppono,non eft poflibi-
leullum infinicum creatum, categorematicum,

Poffnt tamen dari aligui [enfuss & formalitases,
rationequarnmillagratia pesest diciinfinita.

I. Senfusdefumptusex S, Thomag.7.a.10.
incorp, Ubi dicitillamin ratione entis fuifle
finitam,in rationc gratiz infinitam; {ubditque
Eo,quod gratiaconferatur animae C hriffs | frcut cui-
dum wniverfali principio gravificationis in natura
humana, [ecundumillud ad Ephef 1. Gratificavic
o5 indilecto Filio fue. Etcerté virtus univerfa-
lis,quancamvyis it finica in entitate,nihilominus
avirrutibus quibuscunque particularibus adz-
quarinon pote ft. - Siclux{olis, utibidem dicit
S. Thomas,cft quedammodoé infinita, quiactt
quzdam virtus univerfalis , candelarum luce,
quantumvis multiplicata , non adaquabilis,
Cumergo gratia Chriftificetiam univerfalis, a
nullis etiam particularibus gratiis adequari
potefts quod autem eft 4 nullis finitisadaequa-
bile,fuo fenfuinfinitum dici poreft.

1I. Senfus defumitur ibidem exarticulo 12.
in corp. Menfiraalicujus formaest finis,ad quem
estilla forma.  Et fic,quandoaliquid actingitad
ultimam perfedtionem , & pofleflionem finis,
quem poteft talis forma habereinnatura, dici-
tur habere perfectiflimam formam, itav. g. in-
telle@us, inrationcintelleétis, ille eft perfe-
&ior& major , quimagis& perfectius atringic
veritatem: e0,quod veritas, feucognofcibile,
fic objeétum intelleétlis.  Porro etiam gratia
{fuum finem & menfuram habet; omniaenimin
numero & pondere 8 menfura difpofira func:
hic autem finisgratiz non alius eft, nifi unio ad
Deums ciim ergo ranta fic unio gratie illius
cumDeo , quantaa poflibili creatura attingi
poteft: cim fupponat Denm humanirati perfo-
naliter unitum,quod nulli pure creaturz com-
petit; fi,utilla gracia,in ratione grati®, infini-
tafir, utpote a nulla creata gratiaatringibilis,
Undeetiam, licét poflit Deus aliquam majo-
rem,& dignioremin cntitate facere gratiam ha-
bitualem,quam ficgratia habitualis Chrifti; ta-
mennon potelt facere, utdicatmajorem unio-
nemcum Deo , atquegratia, dicensunionem
cum Deo, Pcrl’onalitcr naturam humanam ter-
minante.

1. Senfus,quicoincidit cum primo.  Quia
nullius pura creatura gratia, ad tot effectus or-
dinatur,ad quotordinatur gratiain Chriftos ex
illius enim plenitudine accipiunt omnes.Addo,

qui

= Simae

e




202

qui poneretin Chrifto gratiam etiam infinitam
entirative,non ita exaltaret humanitatemChri-
fti,ut poficd illainfinitd grarid, poneret aliquod
condignum excellentiz Chrifti.  Ratio: quia
adhuc illa infinita enticative gratia , erit quid
creatum, 2quabileabalio creato ; jam autem
excellentia Chrifti pecfonalis, eft infinira, & in-
adzquabilis.

Quod attinet adgratiam Capitis. Suar.& Va q.
cenfent,illam efle eandem cum gratia habitoa-
lis dicuntque qudd illaqualitas,in quantum cft
fingularishujus humanitatis, allativa eidem fuz
cxccllcnriw,vocamrgmtia ; &in quantim eft
principium merendialiis,, vocatur gratia Capi-
tis. Amicusautemdifp.17. num. 36, dicit, gra-
tiam capitis cile gratiam unionis.

Assero cumdiftin@ione; Si momine pratie
Capitistntelligas , gratiam infinitanten merita,gr

Satisfactionem,ad debellandum infinizum offenfes fic
gms‘i:z Capitis,non altud est quam Qratiannionis.

icativumnon aliun-

R ario: Quinhocdign
de hztbcrur,qﬁm1 :ipcn‘bna uaita , infinite di-
gnificance.

Siantem nomine gratie Capitis sutelligas , gra-
tinm que ¢St completzvnm principinm wature hu-
wmang, IR Tatione Connatnralins agentis [upernalnra-
diasquornm tamen derivatio ¢t ad bonum menbro-
7utms fi6 gratia Capites evig gratiahabitualis.

Rartio: Quianullaeftneceflitasillius con-
diltinguendz.

DIFEICULTAS L
Delmpeccatnlitate Chrifts,

Anétirati conjungitur impeccabilitas.  Li-

cet hancquaftionem traétent aliqui, ubia-
gunt de defectibusa Chriflto allum ptis,utiSuar.
difp.33. 8 Amicus difp. 24. alii, cum traduncde
libertate Chrifti, quam utramque quaftionem
conjunxit Lugo,difp.26.

Inhacquaitione cerrumett , defacto Chri-
ftum non 3'=c,_‘::_1ﬂ':: , fundarur idin pluribuslo-
cisScripturzz.  Claruseftille Joan.6. Quisex
wobis arguer mede peccaro? 8cille; Duipeccarum
;;mﬁw'r. Cxaminandum fupet‘CH:, 1:11dcii‘:}—
peccabilitas ifta Chrifti orta fit ¢ &anillafic

- phyfica,an moralis ¢ &e.

Difficulcats 1.

Unde Impeccabilitas Chrifti oviatur?

Pun&tum

RAMITTO 1. Poffe oriri impeccabilitaterm
Chriffi,c defactototaliter.in (noordipe,oriam
¢ffe.ex viftone beatifica,
Ra’rio: Quiafivifiobeatifica, ¢ltinbeatis
principium impe abilitatis, non videtut, cur
illam non fundaritetiamin Chrifto 2

TraGatus 111

PramMiTTO 2. Poffe arz‘n: mpeceabilisapen,
ex gratia ;:mdctfrmfmmf phyfice defaity 4':;.‘;-,;
non effeortanm. Quod potuerit oriti.

Ratro eft. Quiaconceflimus alidspofih;
lemeflegratiam predeterminantem s ergo cr-
iam poflibilis erit gratia , pru:dctermm;i:s a.i
impeecabilitatem ; ergo uleerius poflibile fiy;
illamdariin Chrifto. !

Defactoramen non ¢ffé datam.

Rario eft. Quia non eft data refpeéa o.
perationum Chriftiliberarum ; nam gratiaprg.
determinans, ut fuppono, deftrui liberratem,
non etiam data eftadaéus neceflarios; quizef.
{fzt otiofa: cum illd etiam non pofita, aliunde
fueric determinatus Chriftus ad non pecean.
dum, necdaturaliunde exigentiaillius ponen.
dz : ficutdaturneceflicas ponende vifienisiy
Chrifto,quamvis aliunde redditus fit etiamin.
peccabilis Chriftus.

PrRAMITTO 3. Poffe oriri impeccabilitamy
Chriftisex unione hypoflatica s ita,utilli ffanteiy.
difpenfabiliter etiam de potentia abfoluta Simipaffili-
le fuerit Chriftum peceare.  Hzc indifpenfabii.
tas vocarifolet,tmpeccabilitas phyfica, hocelt
naturalis,naturam pro eflentia, fumendo, F
dehacin prafentidecidi debet.  Negat Chii
fto impeccabilitatem iftam phyficam Durap.
dus,Scotus, Pontius,q.11.n.29. AffirinacS. Tho-
mas,Suar. Lugo, Amicus.

DiceNpum elt. 77 wnronis hypofatice vedd;
Chriftum impeccabilem; cohlequenter, ¢ffeinill
F/!j’,_"/,-“ﬁ!'zhi s eccabilitatem.

Prosatur.1.. Authoritatibus , quas fult
citat Suar. ex illarum tamen plerisque nor plis
clicipotelt,quam , quédnaturaaflamprapec
carenon potuctit ; {ed non dicunt exprefic,i

fuiffe habitum formaliter ex viunionis,  Affe-
runtur,qu videntur clariores.
L. Sit Origen.2. Periarchon. cap.6.  Erm

inquit, natnra fuicapax ¢r cs[gf'é.- ¢ frigorss, fiti
men [i’mper intra fornacem ignes fm{:'m,qmr; dies
poteritincapax frigovis: fic, ChriftianimainD
[femper exiffens , quidguid agiz , quidguidintelligit
Deuseits ¢ ddeo inconvertibilis eft, ¢ immutabili,
quainconvertibilitazem, ex Des Verbi unione inde-
fietenger ignita poffedss.

II. AurHoritaseclt. Athanafii,infertaé,
Synodoactione 8. Ciim enim Apollinarisne-
gﬁrct,Clu‘iﬁ umanimam & voluntacem huma-
namhabere : idqueideo,ne concedere cogere-
tur , illum efle capacem peccati. Refpondit
Acthanafius , inquit Suar. #ihil effé Fimendum;
quia per ipfam affumptioncmn,ills voluntas impect
bilis factaeil.

3. AuTHORITAS cft Auguftini lib. de Cot-
1‘c13tionc & gmtia_ Cap.IL m'gaﬁ;mznmdr;m ef“-ﬂu
inquit, #ei/lo ineffabiliimode , inunttaterm perfonky
i Verbo Deo, humananatura [u(cepts., perliberin
woluntatis peccaves avbitrinm 5 cim ipfa fufeeps!

talis effet ut parura howiinis, a PDeoita ﬁy’i‘t’tﬂl -1;’; -
i

=




| ymiteeres

Diﬁ)utatlo

L male q{qlfmmri; admf:zfrq. _.Si"
iighabet Enchyridiicap. 40. u bi de Chrifto
A fpﬁ:,inquxc,e.\'ardzzlz narure fue; que
IO‘I it, Verbo Dei copﬂ{.-v'fmr in tantam peyfing
‘m:ﬁm: utidemipfe pﬂét Filius Dei,, gt Filins he-
:,,,:;,-g,g,’- flins homints gs filims Dess ac fic, in nati-
himane [ifceptione fieret q.rmflizzmmada ipfa gra-
il homini naturalis , gmﬁiﬂ#/{fﬂ?z peccattim paﬁt
: Coinciditlocus Fulgentii lib. 3. ad
Thfimundum.  Proprerea, i nqqir s ZI?.‘QKI‘Z- é.ﬁ.
winitds fine pecoaté permanfit 5 quia eam in unio-
y prfonedivinitas accepit 5 qua naruraliter pec-
i orest.
m;i-”si ONDEBIS, quéd PP. _Citati, referant
quidem id in affumptionem ; {ed non dicunt,
wimperabfolutam poteatiam, Chriftum pec-
1enon poﬁb. _ ;
CovtrA: Tumquia , verbaPatrum fim-

Pﬁicitcrihntaccipxcnda,niﬁ aliquidobfic; fim-
|

plifisautem accipientur ﬁpomtyr,quﬁdid,
nequdemdeabfoluta potentia, in (,.hmih:_a eve-
irepoffit. Tumquia, {1 abmrdmnqeﬁ dicere,
qod Chriftus atupeccaverit s abfurdum et-
imeritdicere, quod deablfoluta potentia pec-
areporuerit. 'Tum quia Fulgentiiauthoriras,
wideturid velle , feicum enim eft, Deum,nede
abloluraquidem potentia,peccare pofle.

Probare Conclufionem ratione paulo diffi-
ilivsgenfencauchores.

Expnduntur rationes pro Conclufione,

1Ratio afferripoteft. Impaffibile eft,et-
imdeablolutaporentia, aétionem , qua non
pieltnoneflc Deograta, efle peccaminofam,
Deoexofam, feu Deioffenfivam 5 atqualibet
attio, humanitatis Verbo hypoftatice unitz,
nonpoteft Deo non effe grara; ergo eam im-
Puﬂihliccﬁ,dcpotmtia abfolura, ficri pecca-
11tinu[hm::1dcoquc Deioffenfivam: ergo ulte-
tiisimpoflibile ¢ff', humanitatem unitam hy-
poltatioe Verbo poflepeccare, de potentiaab-
blua, Major per fe conftar; quiaimpoflibile
dhopusgratiz, efle Deioffenfam, feupecca-
s ficutimpoffibile eft, opus luminis efle o-
E‘.:srembrarum. Minor probatur: Impafii-
leeftationem , quam afficic gratia unionis,

I E: o
| polleefle Deo non gratam; {ed quamlibet a-

&onemhumanitatis , unitz Verbo hypoftati-
tafficit gratia unionis ; crgo quelibet adio,
imanitatis unite Verbo , non poteft nonefle

toaccepta.  Minor probatur. Quamlibet
ir&i?ncmhumanitatis unitz Verbo , terminat
toum; quia aétiones humaniratis,funtacio-
Tlts\fcfbj, non{olum imputatiti¢, fed vere &
EE?CCEhocaurem nonaliud eft,quam, quam-
2 ationem, humanitatis unite Verbo, affici
fl?llﬁ- _Iliuf‘tmmrhoc argumentum, inftan-
Hgatiahabituali , qua cumafficitaliquod

V. 203

opus, impoffibile eftillnd opus, ¢ffe peccami-
nofum.

Resronperipotelt. Imprimishoc argu-
mentum videtur {upponere aliquid falfum:
nempe aétiones humanirtatis terminari 4 Ver-
bo; quaramenf{uncinterminabiles, cimnon
finc {fubftantia.  Sed independenter ab hoc
principio , argumentum nondum convincit;
probat enim multim:quia probat, quod fiper
impoflibile v. g. mentiretur Deus, vel humani-
tas aflumpta, illud mendacium non fit futurum
peccatum,effet enim Deus; confequenter pro-
batur,Deum pofle exercere altiones effentiali-
termalas; quiaille,hocipfo, quod exerceren-
turd Deo, ficrent optimz : namecflent Deus
fubftantialiter; & exercitzd Chrifto, dicerent
rationem actionumaffectarum unione hy pofta-
tica. Etcerté ;antecedenter antequam cogi
tetur,d Deo fieriillas a&tiones, habetur illarum
diffonantia; hinc quamvisintelligeretur Deus
illasexercere,adhuc effent malz; quarere cr-
goreftabic , curillas etiam Chriftus exercere
non poflicin naturaaffumpta?

z.Rario eft Valquez. Unio hypoftatica eft
formalis fanétitas , CUm quamagis pugnatpec-
catum,quam cum gratia adoptionis : implicat
autem,cumgratia adoptionis,pcccatum.

REesroNDERT poteft, noneflcdemonfira-
tum,quad peccatumnon poflicfimul ftare cum
gratia,& defacto negarid Suarez , & multi poit
illum.  Etcerté quinegar, cum unione hypo-
ftarica,non polle ftare peccatum, negabitetiam
de gratiafanétificante.

3. RaTio eft,qui utitur Lugo. Quiahuma-
nitas illa,ut dicdtum fupra, {an&ificatur fanétita-
te infinitd : adeoqueinfinite,in generef{anctita-
tis participara; ergo i":mc"tiﬁcatur,quantfun fic-
ri poteft, in genere fanctitatis participarz.
Cllmimqucnon repugnet, ex conceprufuo,in
ordine creato, aliqguamcreaturam ita eflefan-
ctam , ur, infenfucompofito forme fantifican-
tis, repugnetilli peccatum grave : necefle eft
hunceffettum formalem cribui humanitati , ab
infinitafanétitare,qué fan@ificatur; quia fum-
mafanétitas,, debetreddere{fubje@tum fumme
fanftum , quantum fubjectum illud incelligi
poteftcapaxfanétificari.

REesroNpERI poteft. Hocargumentun
imprimisnonefle pofitivum , qualeforte pre-
tendebatafterre Lugo,fedmere negarivam ; {i-
ftitenimin hoc principio s Non implicat con-
tradictionem , talem impeccabilitatem com-
municari humanitati: verterentque Scotifta;
Non implicat contradiétionem , non tribui 4
fanttitate fumma, fummam {an&icatem fubje-
&o. Pracipue, guiaapud Lugo, nenvalet
hxcconfequentia ; Album ur 8. reddit fubje-
¢tum album ut 8. ergo & fan@itas infinita , fa-
cict fubje@tum infinité fan&um : ur colligi pot-
eft ex doétrinaillius,qua docer; infinita fancti-

tate




204

rate Verbi,nonnifi finite fan&ificari humanita-
tem. Vel,fiimplicat contradi&ionem,a fum-
ma {an&itate Verbinon tribui fummam {anéi-
tatem humanitati 3 refticuent argumentum
HLUUHJc;&ditcnr;nonimi'.vlic;n'cC(ﬁlrrnd;ého-
nem, ut, cum{umma {anéicare patricipara,ftet
pec cabilitas huthanitatis ; quamvis non fit pec-

caturus actu; autde-lege ordinaria. Rurfus
;dcm argumentum in principiis Lugo multum
Pl()bd{,qllou ficoltenditur u\{m.nu[n%
tradiGionem , afumma fandtitateV
fummam fanéitatem, uwnmpnm’w-.cm
habituviriofo , cumaétu ebjeétive & materiali-
terpravo: Verbum

a4t coll-

ergoillam defacto tribuit Ve
humanitati , om. confequentia eft falfa
Lugo, ou:pmhollu‘sh urramque hocaflerit.
PI.ICFCi(..h pol!mllc eft, tribuia Verbo dignita-
tem talem humanitati,utcumilla dignitate non
poﬂirf’rarc debitum peenz ullius, & cxrerali-
milia,qua negat Lugo.

Informaaniemire, ’.r:aum ¥ /,ur potest: Sané&ifi
fcilic .a11..m_.:a,u,nun, qucm.l formam unitam
humanitati,iumme ; {ed non fan&ificari{tm-
me , inordincad op poﬁtiuncmcumpccmm;
idque propterca, (}um non implicat conttadi-

&ionem,cumibmmafaniticate p«.l[ul] 1l1,in na-
tura,ab illa pe erfonalitate diftincta, ii.m, ratio-
nem pLLL..mmr[-

4. RAaTIO C
Amicus. (€
ret Verbum,,

1pud

1Tas, }3L CcCa-

unicatio-

nem idiomatu ) 1 1 , verum
criam intrinfece , 1 proprianatura, quo i
ipfum PlOiJ itut.  Verbum enmm, perusionem

hypoftaticam , tecicfibi fuam naturam huma-
nam ; nonmintis,quamquodlibecfuppolicum
facicfibifoamiaturam, cujuselt fuppofitum :

etgotencturillamregercut fuam ,-in omnibus

adtibusser po fiinaliquo deficerer,defectusim-
putaretur \ful:o, ur&,auilw.um !]Jlllep‘ ofi-
Ft quia agerecontra debitom,, eftin-

tanti.

trinfece i3 ideo enim creatura peccar,
qui ntra debitam rationis: erge ctiam
pec us, i'ipcrimpnfhhilc, faceret con-

tradebitum rationis; ergo, cum Verbum de-
beat r¢ humanitatemvut fuam , fiillam per-
mitterer peccare, faceret contradebitum , a-
lwq ie peccarct. Iluftrari hoc folet inftan-
tidabanimarationali, qu unitacorporicon-
trahit naturale ddmum regendi ¢ orpua{uum,
& defe&us corporis I:us utanturanima , defe-
uu:quupmtlnm., ()1iﬂI';'LPLI[&I)LUTQIPPLL'I—
tui fuperiori.  Illuftratur iteminftancia, peti-
t4 ex lubordinarione fervi ad dominum , filio-
rum ad Patrem; IIJ\J'JTlh somnibus, iupmmr
cenetur regereinferiorem: Ergo etia mex unio-
ncumbet Verbo, regere humanitacem s &
ficamregat;re iun\i‘mjtudr &us in Verbum.
Cim i hmumlathmc principio Amicus.Quia
{cilicet,quoties duouniunturin ecadem natura,

TraGatus 111

vel perfona , inferius naturaliter fubordi;
m ¢riori; & cond anmtu y .u'wumu meun
cura regendiinferiorem, cur m enimneque
mmmucmumm non manere invicem ivl ‘
dinata , neceflario dicitur inferius fubordinag
fuperiori: &canfcqucnru ; !UPL[IHSIC“LI“
ferius: quod etiam docuit Epiphaniusin Ancg.
rato, ubiinid refer timpeccabilitatem Chrif;
guiz, INQUIT, Perbum virtute [ud franabarinfar.
rem naturam,ab emuiinutili carnali turba.

Respornnert poteft. (\md nulhfpccmh Sl
bmmrio Immammm1liumpt1 pcdamd‘.’
bum, qua non fpeétet ad reliquas Trinitui
perfonas; fedreliqua Trinicatis perfona,exi
illius gnbernationis, non tenentur impedi
peccatum humanitatis:ergo necrenebitar Vo
bum. Minor })rc.[ﬁ itur , quia etiam op[wm
non agnofcunt hanc oblig
pcl.\:nn. Major probsz Atur : quiaillafpecidls
gubernario,debet efleactus q\ tidam domini,&
¢xercitium p(rtcﬂ:‘mis,{i;pm humanitatem;nul
lumautem {peciale dominium, & exercitiuy
porelt atishabet Verbum , refpectubumanit.
tis , quishocdominium. & ¢ ercitium potelt
tiseftaliquid ad extra : omnia autem operaad
extra, lunt communia toti T rinitari.  Ruefus
quia ita obligatur fuppoliturn divinum ad gu-
bernandam humanitacem in fuegenere ; loi
1-11 ypolitum creatum obli am exfuo

[ thernan :..nun {em , fituilletter-
rapro {ubiiftentia; 1c\lm|\
atum non tuiflet obligatum; adgi-

Q\gu'i iplur

pmirumL
bernandat n'lLl‘* natutain.
batur: quiaillud fuppaficum , vel cit

chc.ll:t s fuperaddita, vel formalitas ; null
autem ex his illa gubernatio wmpcm, cum
Uubumt o fic adtus mofc.a'ns a principio -

gnofcitivo: modusautem, &r{“dflt*s,mim -
li rasilla,vim hancnonhabent. Porio adnii
PIIISTCDL[L!( \l l[[llnl"ls illpl’ui[lilln l]iCl(.ﬂ
1L1pcihvmrum,mh, 1“"4 pr: fticifferin{noor
dine{ubfiftentia creara. Ft{ic,quia fubfiftents
creara,in fuoordined .f'lr..u.lchoncs,dl_s;_f'
ficabiretiamin ilm ord adeoque divinifablt
{uo' modo operationes {ubfiftentia increata:
Q it 1bi:‘!uumu: ara perficicnaturamin {uo
ordinca randum:petficiet etiam fubf }1’(01
giaincreata: & qui ianullum [peciale regerec
1.1pﬂhmmcu.xi.l nec erit 111pc1{011fld1v1m;
cétillaficcognofcitiva. ~ Etcerté, hoc quod
clt cerminare perfonaliter, & facere fubfiffere
pnu(g , & formaliter ; nondicit quidquam,
1uod fiat viralimodo, fed facithoc fuppolitul
utita dicam,mortuomodo ; cum mtemsﬂc.
&us "ubc;mnams fiar vitalimodo, nonvide:
tur, undc otiaturiftaobligatiog aubcrnamh exvl
xcife per {onationis.

Denigue u,fg.wz!!w.fo!ynt‘f{r Qr.uﬂ aabli

gatiog cubernandi,vel eft ex vi& eflentialopp
ficandi

A |

opce

'tzl




Dif})utaao

firandi & rm'n_\in;q.nﬁi naturam : vel ex \T: {-;iu
-n-‘m‘m:h,lmcrl-wcr;u}\hoc.c_ft divina. Nonex
g cllentia 1up!1(>Aht;mv_iiJf_.lcommum. ‘.'-I uni
qipucdii,fuppofitum qua tale, ha@:cr.ic mor-
qomodo circa actiones. ‘fum (.1[[1;1,f1.!|tf1 gu-
yepnatio provenit ex vi iubhﬁc’n.di, hocipfo @c-
herer fpponere potc[htcm 1{[1115 gLIb’.‘}'.l.lZ!tlD—
jis, QU tamen non {;.111p011:t11t, ut dictum.
Tumqma,utconccd;cSuarcy ; ca{u, quo An-
‘ g:lusal‘i'umcrctlmmmmn , nonhaberecnatura

;w]m\ajmgubcrmndl voluntatem hominis,

V. 20§

tur ad illam gubernationem ; alias Obh'gnrio
fuiflet communis toti Trinitati; fed obligatur,
protit terminans humanitatem pcr:bn; Verbi,
REspoNpETUR. Adhuciequi,quodimme-
rito alfumatur, eomodoteneri perfofiam divi-
nam , ad gubernandamf{pecialiver humaénita-
tent,quo obligaretur ipfa perfona creata. Quia,
utdixi, adid praftandum perfonanoi obliga-
tur, fed datura; pu's'on;t;uumnnonniﬁdcno-
mindtive. Rurfus, quaro; quarc non pet-
eft peccate humanicas affumpta? refpondess;
quia {pectatad gubernationem Verbi,nepec-

ucendique pro fuo arbicrio. Q‘gg\t_h eaob-
8 | -ari\:prm‘cnir, noamwhcxln‘c ['LJC(Efahmmr.)l\lc
s | minandi divina; non debebatafiumi, quod

cet. Qu#ro, quareid {pectatad gubcmurioq
nemVerbi? id jam rion potes probate €x hoe

i :n_nbhmurpcrfi-.mn{ix'§11a,_ti|1'igc1'cIumum‘ta_ wn‘.::ipiu, _qn_in::lia{up}mma :ni.id obhg;{utur:
IR 1:11“1]},&11;1 , ficutfuiffet obligata perfona  vidimus efim illaad hocnon obligari. Daer-
[ Ul L o B . > . i %

i I;lcm;m.gou[m‘moi‘tgndcm\fclmq,curmfuu oo iftius obligationis fundamentum.  Quod

fid | inedivido , facerealiquid deberet perfona
incteatn,quod non feciflet creata.
’;‘f_ﬂ:t‘jgf{,{"z.‘fl'{i‘.! ,—i’:’rcf‘i ff(’,ff«'lf?ﬁ. a9 ﬁf"l’!’i’/!ﬂ'.‘!-

autem anima obligaturad dirigendas potentias
inferiores , & Pater ad filium dirigendum 3
Prima Inftantia apud nos Iocum non habet.

& 1 popo.Nego,qudd tunc Verbumin propria Quiailla gubernatio cftintranfitiva , & peril-
e ccarc leoo,quod illam terc- l:zmo[)i1g.11ul'l'pf\l.n)ium, l"cr'}if:‘l_rndirigm'c 5 it
lim inomnibusactibus.  Nego, cafu, quantum concipitur {cipfd infetior, ratione
| o dehcercehumanitas, defetum impuran-  effe@uum & opergtionum, nacurafuainferio-
fla A vibo, Quaro,undefit poteftas (pecia-  rum pra {piritualibus, &rationalibus. Hine
M fsiegendihumanicatem titulo unionis @ Non  etiam, nonnifi ipfa natura humana deber fe-
5 | jabet fe Pacer xrernus refpectu humanitatis ipfamdirigeres {ed non viderur ; cur ad illam
o p ¢ut dominus , quitenetur peceata fervo- d chml_amobligcturPu‘ﬁarm s‘li'vinu 5 qud ta-
aut umimpedice,, cur fe ita habebit Verbum 2 &  lis,qua feilicet terminans 2 Pofito etiam,quod
o fioc potits eric refolativum impeccabilitatis. potentiz anima: fint diftinctz realiter ab ca-
gL Quiditem facit major illa conjunétio cum Ver- dem; quamvisanimateneatur ad iftam guber-
28 botinferacobligationem ? illudqueipfum,ex nationcmfipecialem 5 teneaturicem Pacer,re«

quotictutilla ebligatio , ericfalvativamim-
peccabilitatis. (Innccdu,qm‘:ﬁ Deus non te-
ngtut impedite peccatum filii adoprivi. Con-
tedo,quod magis propinquum reddat unio hy -
pltatica.  Concedo, quod reddat humani-

{pe&uFilii; non tenebitur tamen fuppofitunt.
Quiaillapriora, q‘ui‘ talia, habent {e, lC(.“f.PC&Z!.l
fibi fubordinatorum Viﬂli’l modo ; adeoque
cum jure direétivo; {uppofitum dutem,quata-
le, mortuofe modo habetin ratione terminan-

:‘1 wem,dignam latrid imnu:di;}tﬁ fupremi. Sed d%; co.m_'cquentc_%' manct, c}u_;'i tale snoninlincs
il S‘EFFC(CWH“E 5 cu exinde{equatur impecca- fiu;c&m. R.m'f.us s fianima non gil.b(fl"ﬂ?ll’cf
£ biitas: Addo,quod non teneat paritas , ex co, l_n‘acrmrcs potciitias,; on h\abcrcm principiumi
quodDominus v. g. teneatur impedire pecca- 4quo gubernarentur : cum tamen gubernari

tmlerviteneriad id Verbum.  Quia'necte-

defiderent; jamautem, quamvisnullum{pe-
= letparitas, fimpliciterad Deum 5 cujus major

cialegubernium , & huic nonnifi Perfonz Ver-

o | fcennexio, proptettranfeendentalemordi- biannexum ; refpectu humanitatis eribuacur,
e | Mmcreatorisad creaturam : quani fitconne-  noninde fequitut,nullum habendam jam prin-
o WDominiad feryum.  Ecficut ticulus caufe cipiumgubernandi: effec enimipfamethuma-

P primxid excufac , curnon excufabitin Varboy
ety humanicacis > & quz legitima ratio
Wusallienabicur, illa {alvabitimpeccabilita-

od | tmChrifi, Quod autem illedicit,etiam Pa-

nitas,qua fe gubernar. Hincetiam adtiones fi-
lii, tuncimputantur Patri, quando filius cenfe-
turnon efle emancipatus , & nondum potisfui
gubernandi; poteftautem gubernare (cipfam

i _n-c:n xt.elrmun haberefpecialemobligationem, humanicas.
= dluChnhus Filius fuus naturalis peceet; idnon

Yiderur s s % = : S o - - «
um !.M.‘:‘l]” {tare ; quiactum hac obligatio oriatur, Formatur Razio,
et | MiAldrete,ex fuppoficiorre unionis hypottati-

(2 i p
:Qumillam non dicat Pater, pracife Pacri

"ndeberer defectugille tribui.
1CEs. Gubernationen: illam {peétare ad

ProzATur itag; aliter 5. Conclufio. Quis
& poflcr peccare humanitas terminata Verbo,
utiupponitur: &non poflet : quia {i humani-

etlon; L - ;

Bli mqf“““}’ Verbi, non quocunquemodo,fed tas terminata Verbo peccarer 5 peccaret &
A L 0¥ o v [

i r:]“,Inmtum cft identificata realiter cumnatura  Verbum: Verbum peccare non poteft, uteft
g 2 o A Tz A ¢ ¢

ndi A: quz quidem non {ecundum {c obliga- defide: ergoncc humanitasterminataVerbo.

i chucIa‘;




2006

Sequela probatur. Quia humanitas terminata
a Verbo non poteft quicquam operari, quino-
peretur Vcrbum;crgo etiam caft, quo humani-
tas terminata Verbo peccaret,peccarer & Ver-
bum. Antecedens probatur; quia ationes
funt{uppolitorum,necpoteft Verbum , refpe-
&uuniusationis, complere fubftantialicer hu-
nmpimtcn:,x elpetualitisnon complere; quia
refpedtu cujuscunqueaionis, prius efteflcin
ordine ad fe complete, a*.’;cuquc cﬂ:fhppoﬁ—
tum,quaminordineadaliud , quale eft agere.
Ecfi fingas calum, quod illa humaniras pecca-
ret, fed non tribueretur hoc fuppofito ; cafum
quidem incoh®rentem principiis eriam Philo-
fophicis ponis quia actiones {unt fuppofito-
rum; fed tamen jam conceflibilem ; intantum
cnimimpiif:arl‘ml'nanitarcm illam peccare , in
quantim {equeretur peccare tunc Verbum;
& ficutamante humanitate Deum , amat Ver-
bum,ex pr:cci!h rationeterminandi , tanquam
fundariva communicationis idiomatum; ita
fiper impofibile peccaret humanitas, termina-
ta Verbo,peccaret Verbum, exutulo ipiius il-
lius terminationis. .

ResronpEBIS 1. Deum, extraunionem
hypoftaticam, pofle efle caufam particularem
permiffionis peccati; ergo ctiam poreft efle,
caufa particularis permiflionis peccatiin huma-
nitate.

Cownrra. Quicquid fit, delyParticularis
caufa,ctim permiifioilladebeat potiusin Deum
]‘.'Cf(.‘l'i'lllt C:lli{illll!.‘f'lln'.lﬂ) 3 }‘fLi'l. 1§ tamen non
tenebit,  Quia vi permiflionis, nonfequitar
verificatio hujus propofitionis ; Deus peccat,ut
oftenduntalibiditta; fequiturautem vihujus,
{i humanitasterminataa Verbo peccaret,quod
ctiam Verbum peccaret; nec fe jam haberet
mete permiflive , fed fubftantialicer, adeoque
{pecialiter, mmp]c11doprinc}piun_1 clicitivum
attionis ]'ncccammo['za;. Ect ceree , antequam
Verbum terminet naturam humanam , pravi-
deredebet (ne cecomodooperetur) anilla hu-
:n;umaaiitpccca[um,vcl;m}mlhrpcccarc% &
1i,pr.t»1dcndo , quodfitpeccdtura , velquod
]ﬁr)ﬂlctpc cearc: vellet tamen terminare talem
naturam Verbum , hocipfoveliet peccare,vel
Vt‘l]utpoﬂ‘cpccc;n'c,quod Verboimplicat. Et
quiapeccarc non potelt , redditillam natyram
affumptam impeccabilem. :

Responpenis 2. Impoflibile eft Deum
peccare , extra aflumptam naturam Creatam,
poflibile tamen eft Deum peccare, ratione na-
mrma[l‘umptx. :

ConTra. Quiajamnon das omnem pofli-
bilem perfectionem Sandtitatis Deco , itaurilli
innullo cafu phyficé reperibili conveniat, non
haberefanéticatem; perfectior autem efletilla
{anctitas, quam impofltbile cft peccare,etiam
conjunctam {ubftantialicer natura mtellectuali
creatx.

Traétatus T1L

R[‘_srpothuipotc& 3. Permultos, uniohy.
poftatica cumfomite,vel cum errore, &"lrcpojr‘
elt ;{mr poteft c'fari regulauniverfalis,curaliqy
petlintconvenire Verbo in humanirate, & ;.
qua non:?

Cownrtra. Regula hac univerfalis habeg
peteft;nempe quodiniis, quz {unt diffona g
tura intellectuali, qua tali, non poflit commy.
nicare VERBUM, adeoqs necilla porteft pong.
rehumanitasterminata 2 VERBO. Velfivis,
potes dicere, quodiniis communicare non pol-
fit VERBUM, quorum alids caufa particuly.
ris, & cum inclinatiene concurrens, aut ope-
rans, ob illorum diffonantiam, Deuseffe n
poteft.

REesroNpETUR 4. Chriftum non effe pri
mam regulam morom; & dati refpectu illios
deefficaces gratias.

Contra. Chriftusnoneft quidem regil
prima motrum, peridentitatem eft tamen pet
unionem {ubftantialem ad primam regulam;
negaturque, refpectuChrifti, dari grarias dec.
ficacesad non peccandum.

RespoNDETUR §. Poteft unionem hypo-
ftaticam negare Deus,in peenam peccati squod
oftendit, non efle illam effentialiter incompol-
fibilem cum peceato; idg; ideo, quia de ratio-
nepeen cft, ur pendear 4 libertate infligents
llam.

Contr A, Quamvis Deus neceffario ope-
raretur, non ;lppnrcr cur \:L'lI!]ql]CllfCS contra
{¢, punire non pofler : confequenter, noncft
de ratione peepa, utliberé infligatur. Deinde:
potcﬂ' in paepam, negari unio hypc.\f}arm,noﬂ
quz prazfupponatur habita, dum peccarur; fod
habenda: &fi negareturin pcenam peccatit-
nio, qu {upponcretur haberi, cum peccatu;
hocipfofupponeretur pofle peccari cum unio-
net fedid anobisnon admictitur.

Punétum Difficuleats 2
Solvuntur Objecisones,

Byrcrr 1. Pontius. Voluntas Cheifli, cx
{e, ejusdem eft rationis, ac noftra,ergo pot-
clt ﬁcccatc ficut noftra, nifi determinetutnc-
ceflario peraliquidaliud: fednec unioyneci-
liud ita connexum cum unione determinat i
lam: Ergonon obftanteunione, & omnibusit
neceffario connexiscum unione, poterit e po-
tentia abfoluta peccare. Subfumpraminor pre
batur. Unio fecundum fe confiderata, nonpol-
¢ft determinare ad nen peccandum, nifi quate:
nus,ex fe,eflerincompatibilis cum pcccatt)::’f
quatenus, per mm‘it\nn caufxe cffectivee, proct”
ccrcmt‘rumn}:puiamm}: -ato chicungue: Ve
quarenus,per modum form .,LJCEC}'llIiJlﬂE'(?fllf.i'
ceflario voluntaré,ad actum oppofira actui peer
caminofo: nec enim plures modi cxcogitari };[?;
.

li

>

e

r=ies

Bioel prriomirsio

=

it




Difputatio V.

Sed nullus, ex hismodis , infett intens
i’ q-uod proljamr. I"-.timpnuli.x" ; unionon
ot forma oppofita cum peccato. Tum quia
uiofubjectatur in humnmm;c . pccc?:r_um au-
@ninvoluncate 5 qu VEro h_abcnr diverfum
fihiedum , non funt formz mco‘mpnnblllcs.
Tt{mquia non apparct ulla oppofitio phyfica
fyrmalis, inter unionem naturx humana cum
Vebo, &aftum, quo Clmﬂ_mpolictrnor;,
amidipfieflec praceprum. Quod autem u-
nioilla, nec efficiat ullum actum incompoflibi-
Jemeum peccato ; Nec determinet '\’Q}lrilt:1ft:il).
sdulemadum; probatur.  Quiaunio,quata-
spallum a&umeefhcits nec poteft formaliter
dererminare voluntatem 3 cum in voluntate
ponfubjectetur: nec neceflario proponitur per
intelleftum,aut percipicur a Chrifto.

ResronDETUR. Voluntatem Chrifti, effe
quidem ejusdem rationis cum noftrace 5 fed
qum imporeatione unionis ad ‘_»’-crhnm.‘ _I:t
quando dicimus , voluntatem Chuifti cilg:m—
peceabilem fimpliciter s non dicimus, quod ex
fefitimpeccabilis s eftenim, quoad J}ntLlra‘lla
fin,fimilis noftrz,adeoque peccabilis: fed quo_d
fitimpeccabilis, ratione alicujus{ibi conjuncti
principii, incompoflibilis cum peccato. AL‘-
gl]antD 5 HC Pl'OPOI]iflil' 3 l']Cé‘;ﬂ[ul‘ M&J(.)r.
Findamentum negandi ut percipiatur. Te-
nendumeft, unionemi {fecundim fefpecatam,
duplicicer fpectaripofle.  Primo i'ccund_ﬁm fe
pracilé, five fupponasillam efle nonnifi forma-
liztem, fivemodalitatem.  Secunds unio{pe-
Garipoteft rerminarive,, feuuna cum eo extre-
mo, adquod terminatur.  Unioprierimodo
fpettata habet fe nonnifi uc @uo, mints princi-
paliter,tanquam via,& medium, ad repugnan-
dumpeccato, & fundandam ejusincompoffibi-
litatem cum extremo,quod unit; quodque pet
fcfundatil[amincompoﬂibilltatcm. Unde u-
niofpectata terminative,, & fecundum extre-
mum,quod unit, nempeipfum Verbum, fic di-
ac ncompoflibilicatem cum |{peccato : cujus
ttremi non meminit Major.  Hinc illa dis-
jmdtiva falfa eft : nam non ponit omnia
membra,

Awendendoetiam ad ipfasprobationes,pro-
hrmantur; necdum argumenta evincunt.
hJmt}und attinet, An unio, ficforma oppafita
Ympeccato 2 ad hoc, imprimis diciporeft;il-
anefle oppofitam ut Q#o 5 hoceft,unitivam
oz oppofita : Jicétnon {itoppofita ut Qued.
Xeoautem, quodunio fubjeétetur innatura,
%peccatum in voluntate , nihil concluditur:
nam duplicem unionem hypoftaticam agno-
?VE‘11f001111131111itc1' Authores , unamreceptam
ﬁam.m.’& a_ham receptamin corpores 1'_11J tem
‘Ema’tlomllhusumoms > [ECCPLa 1IN anima,lin
ﬁ{iﬁi;‘gﬁ:g? pitut peccatum, etit unio, forma
i i lS(illlll peccato, utpote recepta

em fubjedto. ~ Quedfi adhuc velis di-

{untts

207

ftinguere voluntatemabanima: cum etiam in
his princjpiis , attiones voluntatis rcciiaianttlr
inanima,adhuc & peccatum reciperetur in ani-
ma; inquatamenanima, fnpponitul' efle unio
hypoftatica. Nec probatPontius, quod unio
non determinet , utvoluntas habeata&um op-
pofitum cum peccato 3 quantumyis pouatm‘,
quod unio hypoftatica non {ubjedtetur in vo-
luntate : mam fiunio,fubjetatain humanitare,
determinat Verbum,in quo nonfubjetatur,ad
efleuniti; cur nondeterminabit unio volunta-
tem, licét nen fubje&eturinilla, uteliciata-
&um incompoflibilem cum peccato ?

Addo,non explicari ab objiciente quid fit
iltud unionem recipiin humanitate, non invo-
luntate, ficnimidentificantur potentia cum 2-
nima , quzeft humanitas incompleté , recipi
eaminvolunrate,eft eam recipiin anima,adeo-
quein humanitateincomplete fiumptahumani-
tas autem condiftinéta realitera partibus non
datur.

OgjrcITur 2. Dcpotenciaabfoluta,poi’.c~
rant {ufpendi in Chrifto omnes virtutes & ha-
bitusinfufi,fubtrahi gratia habitualis, fubtrahi
vifio , &czterafimilia: hzcenimomnianon
funtnecellario , & eflentialiter, connexacum
unione hypoftatica; & nonfuiffencdata,{inon
fuiffer unio faéta in natura intelle@uali : imo,
defato unio hypoftatica recepra fuit in corpo-
re: & tamenin corpus non traxitilla bona;, quo
pofito, nen fuilfer pro tuncin Chrifto princi-
pium operatiohum j uftarum,& bonarum : con-
fequenter tunc Chriftus potuiflet deficere, in
quo defeétu peccabilitas confiftit.

ResronDETuUR. Secundum communem
doé&rinam, cafu quo urgeret praceptum elici-
endi adtum fupernaturalem amoris divini , &
nondareturgratiaad cliciendum,non commit-
tereturjam peceatum: quiaid,quod non potefk
fieri,finon fiat,noninducit peccatum : illeau-
tem adtus {upernaturalis non poteft fierifine
gratia. Hinc {i gratianondetur, & non fiat a-
ctus,non eritactus peccaminofus: confequen-
ter nec Chriftus, in talifuppofitione, efletjam
peccaturus 5 quod folum in prafenti defen-
ditur.

Independenterab hocprincipio, folvi poteft
obje&ios; quodicilicer, quamvisauferretur d
Chrifto gratia habitualis , autnon formarctur
tunc praceptum, aucfi t‘orm:u:ctur , teneretur
Deusfupplere vires gratiz , ipfa etiam perfona
terminans effet fufficientiflimum impeditivum
peccati,neita dicatur Verbum difobedire pra-
cepto,& facere actionem diflonam.

OsjrerTur 3. Poteft Verbum in ;lfﬁlmpi:a
naturamoris; ergo & peccate.

ResponpETUR, Difpatitatemefle: quia
mors nonrepugnatnatura intelleétuali;qua ta-
lis repugnacpeccatum.  Deinde, cujus caufa

*t a particu-




208

particularis poteft Deusefle , extra unionem,
faltemin aliofubjecto: illud etiam participare
poteft in natura affumpta: non eft enim major
ratio unius,quam alterius. Hinc, quia pot’cﬂ:
efle Deus caufa particularis mortis ; fic, utilli
nonrepugnet,per commaunicationem idioma-
tum, mori, Quia verd nunquam poreft cfle
Deus caufa particularis peccati; & tamen, fi
humanitasaffumpta pecearer,debererefle cau-
{a parriculatisillius peccari : - hincfit, ucinhu-
manitate affumpta peccare non poflit.
OBgjrciTur 4. Poreft peccatum,faltem ha-
bituale,de potentia abfoluta , ftare cumvifione
beata; ergodccum unione hypoftarica.
REsPoNDETUR. Argumentum procede-
rc 2 minoriad majus vid afficmationis ;majus ¢-
nimeft quid 2uniocum Deo p er{onalis , quém
uniointentionalis,quz fic per vilionem. Dire-
reQadifparitaseft. Quiain cafu antecedentis,
noncflct vera propofitio; Deuspeccar: vera
autemin cn!i[conil-cjucnns, mcilucmfo ctiam
vilionem beatam fecundum quod ftacus beati-
tudinis eft,cum illo,non poteft frare peccatum,
cum quo non [tac{tatus, omni felicitate com-
pletus.
" Osjicrrur 5. Noneltratio, curfaltemeco
modo, non poﬂ}t peccare humanitas aflumpra,
quopeccatjuttuss itafcilicer, ut ficut opera-
tione fudmali amiccir jufticiam homo s itahu-
atione {ua mala, amictat

manitasaflumpta,o}
unionem hypoftaticam.
ResponNpETurR., Negandoid pofle fieri.
Ratio: quia,quandoimpcf.'c;.mn', ut peccato
expellatut gratia : eoinftantiquando primo cft
Pcf:camm > primo non cltgratia: non\dc\hcr e-
nim dici, ultimo efle gratia: quiaalias,faltem
in unoinftanti, fimul{ccum eflent,peccatum,
& gmria. Si }‘-ri]m‘) tunc non eftpratia’, cum
Pu’muci‘cp‘:cmtmn; nihil ab{urdi ponitur,nec
ju‘;_:mtm‘ibcum peccatum &E;r.‘.titx , quE alias
{upponuntur cohzrere non pu[[c. _'!'qm au-
tem, qn;‘:ndopcccamcxucllcrtturpcr[omdi-
vina; veltunc,cium verumeftdicere : Primo
seccatum clt, verum efiet dicere? primonon
cft perfona Verbis L\'.:thj_lm non efletillud pec-
carum naturx fuppofitatz a Verbo: de quota-
men 1\1‘0cc:'iit contreverfia, vel verum effec di-
cere? Uleimo eft cunc Verbum terminans hu-
manitatem : & ficjam,proillo inftanti,verum
efletdicere: Deuspeccat s jugarenturque fe-
cum, peccatum & Deus, qua cohzrerenon
puﬂhn(. : 3 i
Oftenditur etiam major difconnexio inter
peccatum,, & perfonam divinam , qu;\mimcr
peccatum, & gratiam. Conveniunt quidem
inhoc,quiaetiam peccatumnon §)c1fFi‘tcxcx'cc-
riabanima,prout grata , fi:dnoumh_gi’:ua am-
pliative : ficut & peccatum non potcll exercert
b humanitateaflumpta formalicer, fed nonnilt

Pl

Tradatus 1L

affumpta ampliative , differunttameninhoc;
quia poffunt{imul f’carcdi‘finitus,gmtia,&p:c.
catum ; non poteftautem fimul ftare peccatum,
8 unio hypoftatica. Quodfi non admits
iftam fententiam; adhucmajorerit repugnan.
tia,ratione excellentiz formarum: ad eum mo.
dum,quonon poflunt fc compati, formahemi.
nis, & fpongiz : ficit{e non poflunt Ccompati,
formahominis, & fimii, vel alicujus animalis,
maximeaccedentisad hominem; nihilomings,
major eft oppofitio inter formamhominis, &
{pongix : quaminter formam hominis, & {imii:
¢0,quod majoroppofitio,non fecundumiolan
incompatibilitatemin codem fubjeéto, feder.
iam fecundim entitatis excellentiam , pluribus
formalitatibusabaliarccedentem, penfarid.
beat. Cum ergo, pluribus perfe&tionibus,
Deuspugnet cum peccato, quam gratia ; licet
tam Deus,quam gratia , cam peccato ftarenon
poflint : majorem tamen repugnantian dicet
Deuns ad peccatum,

Addo cum gratianon fit ﬁleoﬁmm,pecca.
tumillud, non tribuerctur grati® : quia autem
attiones funt fuppoficorum,peccatumilludm-
buideberer Verbo terminanti humanitatem,

Instanis 1. Exiftis, que affert Aldrete
difp. 71. SJ,}JoﬂquamI:rlmammnsfuitunjrah)'-
poftaticé Verbo, potuicipfa efleindifferensad
pmmcrcmi.ml confervationem illius unioni,
(potcrat enim decernere Deus, utdependenter
a meritis gonfervaretur) 8 ad carendum ugio-
ne,ob defe&ummeriti: ergo & potuit; pro illo
priori, clleindifierensad peccandum , &non
peccandum: ﬁquidcmommnop:‘:c!bincfirurab
unionchypuf}ucica,qusc{ilpponirurdcﬂrucnda
efleillo inftanti,fi merita deficiant; ergofipei-
caret,deltruercrur illa unio,ratione peccati.

ResronpeTur. Implicare, exdictisutin
Pmn.uazpcccui,pcmiczms:ﬂ/cr[m » Tanquam
fuppotito, deftruaturunio: quia [amcnpoffct
carere unionc hypoftatica Chriftus , & nonin
paenam peccatis cum poﬁirili:i carereexlibero
decretoDei: ergoapparet, carentiam hane,
non involvere neceflario rationem peceat;
i&copotcriti]1:1truiilfcre:nti.n,mi habendam, vel
nonkabendam unionem, admitti : finc tamen
indifferentiaad peccandum , poffetenimv.§
carercunione hypoftatica , feu ejus confervas
tione; cali quo nonponeret aliquod mcritunlh
cx{ualibertate; licet non Iitpponamrnblignt{q
pofitad Deo,ad pencndum illud meritum, n:Fl
forte dicas, independenter 4 pmcccproflob_h-
gandd Chriftum adillud meritum, ex{uiipfius
dile@tione , netanto bono privetut. %Qtﬂl
dicas,Deum pracipere caram conﬁ:l‘van_dx -
fius unionis: jam quaftio hac,ad matetiat G
przcepto ferendoin Cin‘iﬁum,fpc&ablt, :
Noneft, cur uniohypoftatich

INSTAT 2.

in primo inftanti fux exi.l’Ecnria:,pomc:ru:ungi—.l

diri
yall
[tar
il
can

n¢
cat
ill

idic
sy
i
nis
Vi
ma
un

il




Diﬁmt&tio V.

{iriperpeccatum , non vero i1.1\ir1(’tl;1nti‘com;r-
qtioniss pracipué autem , cumin primo in-
fantiexiftentia unionis, potucrit CX.lftCI'C ol
mulcamunione hypoftatica , petentia ad pec-
Lm;?l\i:ﬁlo npeTuRr. Difparitatem effe. Quia
mfa{'uantcccdcutis,ngnvcrm catur, Dcu:s pec-
@f: nameum unpcdlatgr, nei llahurn‘lmtals fit
illi unita s impeditar ctiam , ne comt}mmcct
idioma pcccmtis. Incafu ;11171:{';:11 coniequen-
s upponitur non deftructa, fed clcltmcndkxlu-
nipyadhuctamen du::l_ns 3 crglo Colnmunlc:ﬂ.'[m-
npisidiomatum fundativa: adeoque &_rca aiti-
putDeusintelligacur tunc peccare, fi leahu—
manitas peceet. Ncg:uu_r autem, qumi‘cum
uﬂjg,]chy}ml’tﬂric.‘!,crmm in primo inftanti, po-
werit fimul exiftere potentia ad peccandum:
quiaalids,etiam pro poftea,poflet exiftere. Et
certe,pro primoillo inftanti, verum eft dicere:
Nunc elt unio hypoftatica 5 ergo & fundatio
communicationis idiomatum : confequenter
dicipoflets quod Deus nunc habear potentiam
ploximam ad pcccantl wm. z

[nsTAT 3 Formam p:‘;‘ctcriiﬁc,cf} quid ex-
yrinfecum, refpectu hujus inftantis; ficut & for-
mamelle futuram, {ed unionem h}'poimticam
¢lefaruram , nonredditnaturamimpeccabi-
lem;prohoc I'nlhmti.. Ergonequeunionemhy-
Pol};u:’mm pi‘n:tcrnlic » redditnaturam impec-
cabilem,pro hocinftanti.

ResponpETuR. Concedototum; fed ne-
ngquodproillo priori, pro quoeft indifferen-
tiamerendi confervationem u'gionis , vel non
merendi;fitpraterita unio s cum fic confervabi-
lis. Confequenteradhuceft; fieft: hociplo
impediet,nccodem , inftantifit peccatums &
quonsque verum erit dicere : faltem nunc unio
wltimo¢ft s erit heee impeditio snon eritautem,
aimdicegur: Nunc primonon eft,

Inflantie Recentiorum,

Attingit aliqua hic folvenda Rofmer: ex
quo.

Osjrcitur 6. Peccatum actuale, & unio
bypoftatica,funt duz entirates abfolutz 5 non
mplicatautem, quascunque entitates adfolu-
Esponifimulin eodem fubjetto.
ResronprTur. Exhoctitulo, quodfine
duzentitates pofitiva , habetur quidem titulus
diquiscoexiftendi ; fed adde,fi cztera adfinc:
Quehicdefant. Quia vihujus coexiftentiz fe-
Queretur, Deum pcccarc,quué implicat : quia
agohocimplicat ; {equitur, ex duabusillis en-
Utatibus pofitivis,fecum pofitis, non quidem ti-
Woenticacum pofitivarum, fed aliunde,cohze-
tutiamhaberi non pofle.
j"OX.sJIC]TUR 7. Fieri poteft, ut humaniras
Il:?é]]t-a p_erl::mahtati divinz,& non poffit illam

fdere fanctam; crgo,in hoe cali,porerit unio

200

Antecedens proba-
Subjeftum,quod eft capax alicujus effe-
&usformalis, poteft, peradditionem alicujus
conditionis,vel qualitatis, reddi incapax cjus-
dem. Erita,pofito,qudd gratia poflit fimul fta-
TE CLIM PECCAlo, inhomine, reddic illuminca-
pacem denominationis fancti.

ResponpeTur. Unio humanirtatis cnm
Verbo,ut fuperits di€tum , duplex cogitari pot-
eft; una mera alligationis localis, fpecialiter fa-
&z s & hac pofita, retinerechumanitas pro-
priam perfonam , peccarequepoflet : neque
tamen eunc diceretur Deus peccare, inillana-
tura.  Secwnds poreftefle unio fimul fundativa
communicationis idiomatum ; fi fundariva
communicationis idiomatum, hoc ipil) deriva-
tivadenominationum , oriundarum a Verbo,
inter quas eft pracipua denominatio Sanchis
hiltcﬁlppoﬁtﬁ hac unione, nonapparet, quo-
modo redderetur fubjedum incapax denomi-
nationis , cujus czteroqui I'iippoui[m- capax.
Quod attinet ad paritatem,difparitaseft; quia
utiterpeccatum cum gratia, nulla afferturim-
plic;mt.‘a ; eft autem implicantia, ne dicatur
Deus peceare.  Carertim, {i ponis, itareddi
hum.mimu'minca};accmIlmthrzuis , uretiam
eo cafu,nondiceretur Verbum peccare: quid-
qui(liitdcpol]ibiliml‘clitppoﬁtioms; jamineo
cafu poflct dici, quodillahumanitas poflic pec-
care: utinantedictum.

InstaT 1. Humanitas Chrifti, fecundum
{e confiderata,eft capax,utagracia habitualiac-
cipiat denominationem filiiadoptivi; & ramen,
perunionem hypoftaticam , redditur incapax
hujus cffeétis formalis : ergo & humaniras,ex
{ecapax,utficfanéta, poteritreddiincapax,ur
reddatur fancta ; quamvis non reddatur inca-
pax,utuniatur Verbo. Adcummodum, quo,
{1 uniretur naturz itrationali, redderetillam
{ubfiftentem,non fanctam. Idvero,quodred-
deret naturam incapacem fancticatis, poilet ef-
feadtioprodudtiva : quiaproducererillamna-
turam , ex fine nunquam illam fan&ificandi,
hzc autem a&io , cum effer complementum
liberidecreri divini, volentisillam non {fan&i-
ficare, ordinaretur cflentialiterad negationem
{anétiratis. ’

ResronpETuR. Dictumalibi,quddomne
ens pofitivum fundetin fefuasnegationes ; jam
autem denominatio filiiadoptivi, eft quidem
pofitiva , fed negans rationem filii naturalis;
quz quia haberurin Chrifto; hocipfojamnon
poteft eribuiilliratio filii adoptivi; nihilautem
{imile poteft oftendi,per quod reddatur huma-
nitasaliquaaflumptaa Verbo, tamen incapax
fan&itatis. Inftantiadenarurairrationalinon
tenet : quiaclim exconceptu fanéitatis, & ir-
rationalis , comy arate fumptis § ii:qtm[urjnca_
pacitas fanétitatis in irrationali ; bene fequi-
tur,illam, licét reddacur fubfitens diviné, non

g LD habitu-

confifterc cum peccato.
gur.




210

habituramrationem fan&z. Sednihil oftendi
purcﬁ, in natura rationali comparataad {anéti-
tatem,utficincapax fan@icatis. Quod attinet
adillam adtionem: dico,iHamimplicaL‘c; quia
& redderctillamhumanitatem incapacem fan-
él'ir:uis,l.w[irpponmir,&non redderet quia,&
Prod‘uccrct fl umanitatem eandem {pecie cum
prmientl,griuppommr; & noneandem fpccic .
quiapriens,eft potensreddifanéta, illa autem
noncllet potens reddifanéa. Rurfiis, & pro-
duceret illa atio humanitatemterminabilem
divine,ut fupponiturs; & non producerethuma-
nitatem terminabilemdivine : quianonprodu-
ceretterminabilem fanété,ctim dicatur,illahu-
manitas effeincapax fanétitatis.

Appo. Poreltquidem effe liberum Deide-
cretum,quod decernat , ut hec naturanon fan-
&ificetur ; {ed non potett efle liberum decre-
tum Dei, ne pofficfan@ificari. Quialiberum
Deidecretum non evertit c;lpacimfr':s s effen-
tialiterinnexas entibus ; eft autem in homine
capacitas fanctitatis , quia capacitas nofcendi
mali,& illi,ex notitia, refiftendi, dicititem ca-
pacitatem nofcendihoneftum, &; ex illa noti-
ria,appetendiillud , cum Deigratia; adcoque
dicitcapacitatem adefle Sanéti.  Ec quamvis
poneretut decretum , denon fan@ificandailla
humanitate; non fequeretur, pofle formari
decretumy, de illa defan&ificanda 5 vi eujus
defan&ificationis , f.icl.lcrctf'!.‘qui, q'.;\\d Deus
P('CCCt;

InsTaT 2. Saltemeft poflibilis, alia (pecie
naturarationalis, incapax{anctificarionis, licét
capaxunionis hypoftatice, .-TR-_’JJ'l‘hi‘c[com]»ic-
mentum,liberi decreri ex ﬁnc}vmccdcnu-,,imb
lam creaturam {an&ificandi ; hzc foret eflen-
tialicerinfanétificabilis.

ResronpETur. Pofito; quadficpofibile
intelle¢tivum fine volitivo 5 fequitar, hociplo
forcillam incapacem fanctificationis : quiafan-
&icas trahit nolitivum mali , volitivam boni.
Sed eo cafur, necilla humanitas peccare pofler,
adeoque nec peccatum tunc ftarer, cumunio-
nehypoftatica. Czteram,ut fit creatura ca-
pax volendibonum , & tamen incapax fan&i-
tatis, inplicat: quiaipfumefle capax volendi
bonum,cft effe capax fanctitatis : &, fieftca-
pax fanctitatis creatx, cur non & incrcatz? &
ficur,fi ex capax perfon creatz, infertur capa-
citas perfon increata; itaquia eltcapax fan-
{titatiscreara , rectéinferrur capacictasfandi-
tatisincreatz. Quanquam, {iquis poneret,
quod fic poflibilis creaturaintelle@ualis, divine
nonperfonabilis ; poffer eriamadmitti, ‘qudd
fit poflibilis creatura, diviné non fanétificabi-
lis; falvo tamen quocunque eventu poflibili:
quod fcilicerin nulloillorum dicipofier, Deus
peccare. 2

InsTAT 3. Polhbileeftpeccatum, naturd
fudicremiflibite, quopofito, quareillanatura

Tractatus TIL

non poterit uniri Verbo , & redd; {ubfiftens
quinreddatur Sanéta? N

R ESPONDETUR. Negatum alibi,peccaryy,
naturd fudirremiffibile. ~ Siver darerur; hm:
iploilla creatura rcddcrcrurinaﬁlmlptibi}is c;;
accidenti,a Deo; quia hoc ipfo de :
tur Deus peccare,

Pun@um Difficultads 3

Potustné Verbum affumere humanitaten,
que peccavit?

nomingre.

]Uf{ta multiplices formabiles fenfus proce.

duntaflerca,

ASSERO 1. Humanitatem affirmptam formal.
rertalem , non potuiffe HFEGUATH CONEINCTE 11 Volyp.
zate_Adami ; confequenter uec affumi cum 1y
P CCCATD.

R ario. Humanitas aflumpta, formaliter
accepta, dicitnaturam hum;mam&’pcrionam
divinam; fed fic {umptanon poterat contingi
involuntate Adami: quiaaliasillud peccatum,
qué profectum ab humanirare aflumpta , tm-
heretfecum,quod Deus peccatir, id autemab.
furdum eft.

ASSERO 2. Humanitatem ACCEPEAM THATEYife
liter, (én prout nondum affurmptar , potuilfe inclidi
in Voluntate Adami, & fic inclufam offumi.

Rarro. ngidnouimp.'i at.; neceocafn
{equeretur,Deum peccare : quia pro co figno,

non fupponercpur perfona divina , terminans
naturamhumanam ; confequenternecillaz. |
Gio peccaminola; diceretur effe actio hujs |
fuppofits. ‘

ASSERO 3. Humanitatem , queinantesd |

miffo. Ira Suar. difp. 13. Sect. 2. circa finem,
Lugo, Amicus;&zalii. |

Rarro. Tum quiaidnonimplicac. Tum
quia, non poflet , percommunicationem idio-
matum, diciDeuspeccifle , quod probatur: |
quia communicatio idiomatum fundaturint-
nione,& rationeadtionum, abilla pcrfcna,fiab ,
rationctermini, pendentium : actiones cm’z_i‘l
funtfuppofitorum. Sedillaaétio peccaminoft
non efiet hujus fuppoliti; quia cumillaactio
pcccaminofh fiebat, nonerat hoc {uppolicum:
Tum quia non im!;‘.icmr contradiélionem ra-
tiones , quEmoveantdivinam volunratem,ad
talem eventum. Et ficut date {unt rationcs
induétivz voluntatisdivine , ucaflumeret car-
nem; & quidem ex majoribus,fea avis,8atavis
peccatoinfectis; cum potuiflet fine [:.ﬂibusm‘a‘
joribusillamaffumere , cl'i:uufixppoﬁto,quod
velletfieri homo; ita poterat moveriut talem
humanitatem peccatricem aflumeret , deleto
peccaro 5 licetaflumpfericdefadtocam, qu
nunquam peccavit,

Dickes

eccavit,potuiffea Verba affimi, deleto peccatoun-
ke : I

]

£y

PEST C



"T’

Dicgs 1. adhuc eo cafis, verum cﬁ’ct"dicc.re,
Demnpccc:'iilb ;quia verus cithicexpofitorius:
hichomopeccavit: hichomo eftDeus: Ergo
Deus pCCCJ.VlE. =

ReseonpETUR. Nonellehunclegitimum
i cx[:oﬁmrium 5 cgnnnat emgquuntu_or termi-
nos: primus eft; hlc I_u_)mcli,t.] uifupponit,vel tan-
| wmpto humanitate lmdm;d ua, ‘vcl pro huma-
| gitatequés erat terminata a perfonalirate pro-
pria. Secundus terminuseft; peccavit. Ter-
rpsterminus eft: Hichomo, qui jam fupponit

to humanitate terminata a perfona divina.
Quartus terminus erit; Deus.

InsTABIs cx Vafq. unahumanitas, indue-
busfuppolitis, non confticuit duos homines, fed
puum: Ergoeritverumdicere: l}ichomopcc-
cvit: &tamen hichomo Deuseft.

ResponpETuR. UUna humanitas,in duo-
busihppmﬁtis,non confticuitquidem duos ho-
mines: conftituit tamen duas acceprabilitates
diverfas, hominis ejusdem s adeoqs habebitur
findamentum, fa@z oftenfionis quatuor ter-
minorum.

Dices 2. ex Va{q. Ponamusa Joanne geni-
umelfe Perrum : ponamus Petri humanitatem
aﬂhmptamcﬂb:iVERBO ; veré tunc dicetur
Vetbum: filiusJoannis: Ergo etiam diceturve-
| 1¢ pecciffe, propter peccatum, ab hac huma-
nitate, inalio fuppofiro, commiflum.

Reseonp ETur. Negando antecedens.

i Quizproinftanti generationis Petri,fadtz 3 Jo-
., anne, natura Petri non erat Deus : Ergo nec
s | gmuitDenm Joannes: Ergongc Deuseft filius

Joannis. Vide S, Thomam q.35.a. 4. ubi dicit:
Nonfuifle futnram MatrersDei Beati(fimams fitunc,
tim generabat humanitatem, non fuiffet slla huma-
nitasserminata & Perfona VERBL
i Dices 3. Implicat naturam humanam, et-
im polt diffolutam unionem, peccare: Ergo
implicabit eandem pccci{fc , ante unionem
i amVERBO.
RespoNDETUR. Negando antecedens:
| ieq; videtur in hocullaimplicantia.

Dices 4. cum Efparza q.11. oppofitumfen-
| teate. Voluntas perfedtéintentiva finis (qua-
| lseht imprimis divina) difponit media,sprout

expedic,ad convenientem, ac decentem exe-
Ctionem talis finis ; pertinetautem ad conve-
nliﬂntmn ac decentem executionem Incarna-
i L}anis‘, & exiftentiz Chrifti, utnatura aliquan-
i baflumendod Verbo, nUNQUAM peccer ante-
Sedenter, tametf; przexilteret fejuncta abillo.
~kquo ctiam principio urgetur, Beariflimam

1R o 5 .
debuiffe effe immunem ab omnimortali, & ve-
niali,

T R TR

e

: ResronpETUR. Haeratio eft congruen-
ta:&indubié congruebat,ne talem humanira-
wnVerbum affumerer,
puabar,

T e ee—w

Sedficutnonrepu-
Beatiffimam immaculaté non concipi;

Di(putatio V.

21t
alidsnecredemptione indigeret, nec in hoc fa-
vorem Dei effer €Xperta : ita nec repugnabir,
humanitatem qua in ance ipeccavit , aflumi.
Porrao convenientig funt duplicis generis : quz-
dam tales, quz liberodominio divine non {ub-
jacent: & ita convenit,ne Deus quidquam ma-
li;‘5.:x_hsordina:mpcrcmr: convenititem, ut fi-
nem, qud talem, velit non fine medjis. Quz-
dam autem convenientiz {ubfunt libero Dei
dominio, & difpofitioni: qualis eft convenien-
tia Incarnatienis, convenicnria immaculatae
conceptionis, & in prafenti, convenientia, ne
humanitas aflumatur, quz in ante peccavic.
‘Taxa autem diftinguendi has convenientias,
elt : quod ha:poftcriorjs01’:i1ni5,ﬁntillr,qm—
bus fi non fiat{atis, non {equitur implicantia
omne enim, quod nen implicat, fubeft libero
Dei dominio: quia autem ctiamnon implicat
talis ‘!H'umptio ; ideo convenientia, ut ita fiac
allumptio,adhucfubeft libero Dei decreto,

Dices 5. cum codem. Peccatum femel
commiflum,eft exprobrabile committenti, per
totam ternitatem, cidemg; eft caufa 8 mate-
ria tern® humiliationis, & minoris honoris.
quam {1 innocens permanfifler, :

ResronpETuR. Cum committens illud
peccatum, non cfler Chriftus, non efler illud
peccatum exprobrabile Chriftos hoc rantim
eflee verificabile ; Natura, quam aflumpfifti,
peccarat.  Sed negoimplicare, ut natura ciim
talihumiliatione, accedentibus aleis Dei confi-
liis,aflumatur: & ficutdefadto affumpfit natu-
ram, cui exprobrari potefts Tu defcendifti ex
his, quifuncininferno, & blafphemant Deum ;
necid dedecet Verbum: ita nec illud, de quo
quzftio,dedecebit,dedecentia eflentialiter im-
peditivd, ne fiat. Deinde, tenet Elparza, quod
humanicas dimiffa, pofﬁrpcccnrc: nec illa ex-
probratio: (Habes humanitatem, quam fidi.
mitteres, facerethoc,velillud) fundat inaffum-
pribilicatem humnnimtis,po{h:a peccatur; ita
nec fundabit inaflumptibilitatem humanitatis,
quaantea peccavit.  Etlicet peccatum, qua-
tenus futurum, non fundet prafentem €Xpro-
brabilitatem , fundat tamen fucuram : licee
item non fundet prafentem vim demeritoriam;
fundatnihilominus futuram: & tamen hoc non
obftante, poteft aflumi humaniras poltea pec-
catura? Ergc) etiam, cum non fundet pecca-
tum commiffum prafentem indigniratem, yel
vim demeritoriam, fed tantim pro praterito By
poterit adhuc aflumi: praecipué autem, quia
rationabilis exprobratio eft, ratione prafencis,
phyficé vel moraliter,turpitudinis ; hacautem
in Chrifto, tuncnon haberet locum.

DrcEs 6. exiis, quz affert Aldrete difp. 72.
Se&. 6. Quia licct forma, antequam exiftac,
non habeat effetum foum formalem ; tamen
cum exiftit, poreft habere omnem illam exi-
L gen-




212

genriam, nimirum divini decreti, impedicntis
illum concurfum ad ﬂ&umpr;wmu; & poreft,
ad hunc effe&tum, reddendi humanitatem im-
peccabilem, exiftere moraliter unio hypoftati-
<a, quamvis non exiftat phyfice.

ResronpETUR. Conc -;xi‘c-iu*}u,quddunio
hypoftatica, etiamantequam exiftat, poflit ha-
bete rationem exigitivi moraliter 5 {ed nego:
quod neceffario & indifpen{abilicer id exigat.

InsTaBIS. l}cus1}1;‘-:\@&&‘..&ﬂaitll‘.ul.\.Llnio-
nis hypoftatice,determinarur ex vihujus {cien-
tiz,nehabeardecretum, dandipoftea humani-
tati huic unionem, & permittendipeccatumil-
Iiusspro tempote antecedenti.

_1’\ EspoNDETuR. Pofle quidem Deum pra-
informatumilla fcientia,decerminare{fe ad hog;
congruitque,utfe dererminet. Sed nego,quod
necefliterurad hoc Deus; & quodunioilla in-
difpeniabiliter id exigat , exigentid illd mo-
rali.

Dices7. Siquaefletproeppofitoratio,ea
eflet vel maxime: quia ad prateritum noneft
phyfica exigentia.

Resronperur. Negandeideo; fedquia
idm‘mrc:pngmt: &'.qiii;l,ll(m[ﬁ‘unl‘ctUl‘Vqu
ficatio hujus propofitionis: Deus peccavi,

ASSERO 4. Non puffe affum: humanitaten,
qit& apteapecavit, non deleto pecearo. Ita omncs,
quiagnolcunt oppofitionem peccati,cum unio-
1':’:11}. P(Jﬂﬂtn;&.

RaTio 1. exLugo: qui
tate, opponitur non mint
¢tuale peccatum.

REsponpERT poteft, Cum fumma fanéti-
tate, repugnare tamactuale, quam habituale
peccatum, abeodem fuppofito profeétum; fed
quod repugnet, cum {umma {anétitace, pecca-
tum habituale, profectum 4 fuppofito alio: id
non probat Lugo.

RATIO 2. cx Amico. Sanétitas creata pu-
gnat cum habituali, & actuali peccato: ];rgo
& fanctitasincreara.

Resronpertpotelt: nondemonftrarian-

3

cum fumma fanéi-

habituale, quama-

tecedens, utalibi vifum.

Rar10 3 ejusdem. Quiafcilicet, qua ratio
obligat VERBUM, ad non permittendum ul-
lum atuale peccatum, in natura affumpra, ca-
dem oblicar, ad non admittendum ullam habi-
tuale: q{a:‘r enim ratione, actuale imputarceur
VERBQO, illud non impedienti; eademratione
imputaretur Verbo, illudinfuanaturaadmic-
tenti: cum non mints teneatur VERBUM,
maculam habitualem, quam actualem, in {fua
natura impedire.

REeseoNpERI poteft: hocipfum probaride-
buifle; 2que tencri VERBUM, ad impedien-
dum habituale peccatum, ab alio fuppofito fa-
¢tum,acactuale peccatam, ]’L';L‘capucﬂlm;xmﬁ
Verbum impediret aftuale peccarum, deberet
habereinillud influxum fuppofici; qui influxus,

Tractatus T11L

inhabituale, abaliofi

: ppohtofadtum, gan
ftenditur : etoat,
L L .

deinde illa {peciali
quam refpicit hoc argumentum
gnata. :

Rarro 4. affertipoflee effe,
c{iccmlummegcncrctﬁn&imtis,

s gubernarg,
1, alibi iy
i

Qm'a {cil, noy

ctinfun \ere fang I‘.u.}&itasdwﬁ
na; major cnim effct{anéticas, quz etiam cyp

hubitua[ipcccamihn‘c non pofler, Hag g
ic;cicr;s elt probabilior, {ed haber contra e mli
et e e eiek Bz
iis}1;1blt:bus,aliisquc]m : : Oﬂ‘lzce).cunmm'

s jusmodi, ftarenop paf-
fers haberer enimhoc, quéd prafens fan&it
Scinfuper quod non exigit : e t_a;,

t, per multos, fang;,
[aal)gl praiens. Ectamenhocnon obftatfup.
mz fancticati Dei; qua per multos hoc arg.
mento utenres, poteft ftare cum fomice, & vi.
tiol1s habitibus,

Rarro s afferdieft. Quia peccatum habi.
Ftlalg( quantimad praiens )}nmifhrm duobus;
in actu, qui prarenit; & innon retractatione.
Porro ad VERBUM, iilud pecearum, fecun.
cjulp t.l_uod mere aicit actum, qui przteriit, ni-
hil fpeétarer: {upponitur enim ille adus,fadhus
ante allumptam humanitatem. In quanttim
chamaicitnon retractationem s iftanonrerr.
&atio, vel eft omiflio actls mera, vel eft adus
uoiquii rewractare 2 in quantum dicit meram
omifitonem actusretractandi, poteft ftarecom
unione hypoftatica. Rario: quia in principils
noltris, omi:liopL;i‘auon Cﬂ'ii(‘CC[lﬂJiIJ'.)f:l;lJut-
eltenim contingere inamentibus, & dormien-
nb'..-lg, Quodaugem atuncrad ipfum aGumno-
lends rerractares cum illo, non porteit ftare v
niohypoitatica. - Ratio: quia deberer jam;in
illum actuminfuerefpecialiter,ipfumV erbum
nam ctiam nelitiones funt {uppofiri: quia tamen
pofita etiam purd nolitione retraétandi, modo
pracerienit actie peccaminofa, manet adhus
peccatum habituale, tanquam prefens morali-
cer; urnotum eft, ex diGisin materiade pecaa-
tohabicuali; hinc jam per communicationem
idiomatum, deberet dici Deus peccator habi-
tualis: implicat autem, Deum dici ullo modo
PCL‘ catoremn.

Dices. Vihujus afferti fequi, quod, quam-
visfuerit jam retractatum peccatum, & dele-
tum, non poffictamen talis natura affumi; con-
tradiétafupra: Nam, etiam dclctopcccaro,fﬂf
prafens verificativum , hujus propofitionis:
Nattiabac humana peccaviz : Ergo per commu-
nicationem idiomatum, {equetar, quod Deus
peccaverit; tamautem cﬂunpoﬂ]bi]c, Deum
peccare; quam peccavifle.  Sequela probatu_l‘-
Ideo folim repugnat peccatum habituale,quia
infert fuiprefentiam; fed etiam verificativom
hujus propofitionis, natura humana peccavit
infert f{ui przfentiam: Ergo, Sy

ResronpETur. Dari prafens verificat-
vum hujus propofitionis, naturahumana pec-

cavit




=

Difputatio V.

aity fed non q:mnmd_ocunqgc: f%'ai pe)clc;;‘w..‘_-'st
&El!ctlnmm‘n‘l li}-poﬁanc‘\.m. Si i‘.l]tt:l';l V(;L‘! f‘_ ‘1~
fiyunt ita reftrictum 1_1-,1!7 etur, quod pecc f\ll.t‘
qnee unionciit hypoftaticam; non Potrlt. fieri
commlmica[io idiomatum , ‘\]uU@ i p{r‘m-nu
cccer, vel peccaveric Vc_;rbum s cumip(um ve-
ficativum fit in prafenti, 1cjd non pro prafenti.
Indipfumlys inansepeccavit, cxclud1§ commu-
nicationcmidiomarmn : cum prr:cccdar {uppo-
frioncm unionis. _Undc illud , anze nmionem,
idem fignificat, ac {1 ;.Hccrcmr, antequam poffer
findars commnnicatio idjomatum, hj. hoctam en
c[}comnumicatioiaiiomatum ; quiaverum ef-
(et dicere, affumpfic naturam Verbums qua
]:cccavit:. yerificarivum enim 1illius propefi-
fonisprlens, & pro prafent babetur.

ASSERO §. Caf,quoper i npaffibile, uniretur
fubfifemtia dizing, natura, nen rz’ eleto Pr;:frv babi-
sual, nimpaffet dici Desss peceaffe » pracise ratione
WHionis fecwmmg)ﬁ-, que preferiit. : o

Ratio, Quia non habetur, proilla diffe-
fentia, fundativam communicationisidioma-
wm, unio per fe.

Dices. Unde ergo oritetar, ut diceretur
tunc, Dews peceavit ¢

ResroNDETUR. Orireturex morali pra-
[entiapeccati, nonautem ex pra;ci{i) Praceriifl-
fe, illius.

Puntum Difficulcatis 4.

Dofito, quod [ubfiftentiaincreata uniretur na-
twehumana, medi [ubfiffent™ creati, tene-
retue ir?x[efcmlvi/fh.‘.-:?

ASi’"cn‘rLugo hic Sect. 2. & Amicus Sedt. 1.
num.24. NegatRagufaapud Lugo.

ASSERO I. Impoffibile ¢ffe s ut [ubfiffentia Ver-
biunistur, med, iante [ubfiffentia creats, natiure hu
Wang,

Rarto afferti petatur exdictis in Metaphy-
fica, ubidefubfiftencia.

ASSERO 2. Suppofito, quodfieret umio illa fub-
flentisinireate, ad naturamcreatam ., mediante
IWfiffentit crear, peccatum nature bumans, fi per
P@.{F?.bz!: velimpoffibile, freret 4 natura, prous tevmi-
Uitla [fﬂ_’ﬁ'm creata, nontribucretur per/éim k“?:fcrc"l-
itnguam canfe (beciali, Et{ccundum hoc al
{c“}”“ convenio cum Ragufa.

lu‘no 1. afferti cft. Quiaimprimis,princi-
?alcl findamentum > quo oppolitum probai‘i
voflet, nullum eft ; principale enim fundamen-
tmeft, in hoc expofitorio, quem putatefle ve-
I, & rem convincentem Luge, cim tamen
fonconcludar, Eftautem talis: Deuseft hic

hom fedhichomo cft peccans: ErgoDeus
“}Pcccans. Quod hic expofitorius non con-
L=ud§ttratio imp rimis eft : quiaconftat quatuor
RIminis , primus eft ly Deus, fecundus ly hic
1Mo, quatenus fupponit hic pro humanitate,

213

prout terminata perfonia VER BI; alias fi fup-
poneret pro humanitate, prout tcrminata per-
fona hominis,falfaeflet propofitio: tertiuster-
minus eft ly hic homo, quatenus {upponit pro
natura prout terminata, 4 perfona humana:
quartus terminus cft; hic peccans. Ratio pra-
terea eft: quia fi in propofitione, Deus eft hic
homo, non fumis naturam, prout terminatam
pﬂ:t‘!br].iincrcam;E}ilacﬂpropoiino. Siitem
in mineti, ly hichomo, non {umas pro natura,
prout terminata petfond creata; falfa crit mi-
nor; portod expofitoriusnon convincir, quial-
terutram cx pramiflis habet falfam.

Ratro 2. aflerd eft : quia communicatio
idiomatum, fecundum quam, di¢tum aliquid
de uno, in ratione agendi, poflit verificari de a-
lio, in ratione agendi, fundartur in {ubftantiali
unione: fecunduim quam icqnimr, ut aétio fit
{uppofiti; quod fupponit Lug(:‘, qL_li fubftan-
tialem unionem non admittic, {ine fubftanciali
incompletionealias: &:fiippol'}jr,c!uédl}zcjll-
completio fubftantialis, refpectu perfona divi-
na,in naturacreata,non poflit efle,nifi in nega-
tionc fubfiftentiz propriz. Scd co cafu,non
efler fubftanrialis unio,fundans, ut actio fic {up-
pofitihujus: Ergotuncnoncrit communicatio
1\1101]]3['{11]12 El‘go 1']CC.PCCC:{H[’CIIHtUrﬁ tclrnliﬁ
naraa perfonadivina, {i fimul rerminerurd per-
fona creata, poterit dici peccansDeus: debe-
ret enim dici peccans, ratiene communicatio-
nis idiomatum.

RaTtio ;. eft. Polito, quod penetrarent fe
Petrus & Paulus, alligarergsillos Deusin ordi-
nead infeparabilitatem realem;; actio Petrinon
efler aétio Panli: fed illa unio foret per acci-
dens: Ergo, & in prafenti idem dicendum.
N eque valet, (i dicas : {ubfiftentia Paulinonter-
minaretur natura Pacri, confequenternec ope-
rationes Petritribuipollent Paulo : non,inqua,
valer, fiid dicas; quiaunirt medid {ubfifteatia,
eft non pofle tribuere modum fubfiftendi per-
fonalem, perfonalitate divina : ut {uppono ex
communidoérina. Confequenternon poflct
adhuc operatio humanitatis, tribui fubfiften-
tizdivinz, Sitamen, perimpoflibile, fubftan-
tialiter unirentur: non polflet tunc eriam illa
Pcribnacrcat;pcccarc. Rartio: qutahccjpih
peccaret perfona increata, pet communicatio=
nem idiomatum,.

DrcEes 1. cumLugo. Eademinconveniens
tia fequerentur, in dicto cafu, qua, i humani-
tas aflumpra, & folo VERBO terminara, pec-
caret.

ResronpeTur. Quod non quid in cafu
aflerti, non effer communicatio ulla idioma-
tum; ratione tamen cujus, omnia inconveni-
entiafequercntur.

DicEs 2. cum eodem. Licéttunenonuni-
retur immediate humanicaci, aliquid divinums
adhuc humanirtas illa pertineret intrinfece ad

illam




214

illam petfonam, qua fimul effet Deus, & ho-
mo: quareille homo,tunceffet Deus; & con-
fequenter illi homini, deberetur cultus latriz,
8¢ cmetera (imilia : Ergo etiam, illa humanitas
haberer omnimodam repugnantiam, cum pec-
cato: quiadficutfumma dfg-nims divina comu-
aicar, illi humanitati, fummam excellentiams
fic & infinita fanétitas,fummam excellentiam.

REespoNDETUR. Perfonam Verbi compa-
rari eo cafu pofle, vel ad naturam humanam,
velad perfonam: comparata ad naturam,non
communicat illi fummam excellentiam: quia
hacfundatur in unione {ubftanriali, quz tunc
non cilet: comparata etiam ad illam perfonam,
non communicaret illi ullam excellentiam :
quia etiam cumilla, non unitur fubftantialicer,
Negoetiamin formamajorem. Diftingui quo-
que poﬂbtillnproi_solitio: Humanitas hzxe per-
tinetintrinfece ad illam perfonam, intrinfeci-
tate unionis {ubftantialis, adeoque fundantis
communicationemidiomatum : Negosincrin-
fecitate, qua non fit unio fubftantialis, con-
cedo.

DicEes 3. cum Amico. Fo cafu, faceret il-
lam humianitatem {uam Verbum, faltem acci-
dentaliter: Ergo contraheret debitum, illam
humanitatem, in omnibus fuis a&ionibus, re-
gcndi. Sicut non folum habet naturale debi-
tum animus rationalis, regendi corpus {ibi uni-
rum{ubftancialiter; fed etiam habetdebitum
dominus,gubcru:mdi {uum fervum,media con-
junétione morali, accidentaliter tantum u-
nitums.

ResronpETuRr. Sicut accidentaliter eft
unitum VERBUM,ita etiam accidentaliterac-
quirit debitum regendi; cgn;‘bqucmcr poteft
nontegere. Nec valet paritas allata. Quiail-
lamobligationem peculiaremin Verbo, {ecun-
dim quam, aéio illius hlun:u]ir;}ris poflet tri-
bui VERBO, non potelt aliud fundare quid-
quam, nifi fubftantialis unio; ad quam fundan-
dam,in moralibus, non eftnecefle haberi fub-
ftantialem unionem. Quodautemad fundan-
dum, ut particularitet he operatio cenfeatur
efle Chrifti, non fufficiat aliud, nifi fubftantia-
lisunio,ratioeft: quiailladireétiohumanicatis
cftintranfitiva, & utfupradixi, non in alio con-
fiftens, quim confiftat dircétio, tada 4 perfona
cteata, refpectu fux naturz; quax directio eft
intranfiriva, & fiftens in unione fola perfonz,
cuin natura.

ASSERO 3. Pofite, quod Subfiffentia increata
serminaret maturam humanam , mediante perfond
creati, digning [entit de fanctitare Dei, qui etiam eo
cafu, dicitincompoffibile ¢ff¢ peccatum.

Rartio, quiaoftendit majorem oppoﬂtio-
nem fanétitatis illius, cum peccato.  Er ficut
Iux, non tantim immediate transmifla perac-
remilluminatdomum, & expellit tencbras: fed
etiam mediante vitro,& cryftallo; ficctiam lux

Tra&atus T1L

fantticatis poteft, mediante fubfiftentia creats
pelleretenebras peccati. Et certe, ficonced.
turfanckitatidiving maximaoppofitio cumpeg.
cato, & talis, qualis eft inter Jucem & tenebyy;.
ctiam mediatum efle divinum, erit mcd:‘r.mn;
non efle peccatis nihilautemnos LeVOoCat,aty.
li oppofitione cum peccato, San&itati diving
concedenda. Undcjncomponibilimspeccarij
cumillototo, nonoriturex eo, quod debear
dici, Dews peceanss fed ex eo, quia conveniens
cft, ut expellatur peccatum , fuppoficd taliy.
nione.

Punétum Difhculeats 4

Dealys Impeccalulitatem concernen.
21bus,

QI.[/:FRI;S L. An unio hypoftatica flarepy

cum fomite? Nomine fomitis duo intelli
gipoflunt. Fomesin :ui’fupr:'mo,&:permodum
potentix, & Femesinaétu{ecundo, & quafiey.
crcitium illius aétls primi. Fomes in adtu pri-
mo, nihilaliud eft, nifiip{e appetitus fenfirivas,
inclinansad bonum fenfibile, natum pravertc.
reufumrationis. Fomesautem inactu fecun-
do, eft actio apperitiis {enfitivi, prazvertens u-
{um rationis , inclinans ad bonum fenfibile
Rurftis hocipfum pravercere rationem, dupli-
citercontingere poteft; velpravertendo eam
perordinemad obje@tum diffonum rationi, vl
pravertendo nonnifi fimpliciter ad objeum
fenfibile. Inomnibus his{uppofitionibus relol-
videbetdifficulras.

ASSER O 1. Nonimplicat,ntin natura affimts,
detur aitus apperisiis fenfitivi, circaobjeFnme
bile non diffonnm nature sutellectuali, pravertiy
rationem.

RaTio eft. Tum quiapoteft Deus prade-
terminaread talem aG&um, adeoque effecauly
illiusaétis, particularis: Ergo ftare poteritille
adtus cum unionehypoftatica. Sienim potci’:
Deus efle canfa particularis, talis actts, extn
unionem ; poteric efle, etiam pofira unione:
Tum quia, fi talisaétus repugnaret, repugnarct
vel exratione {ua gencrica, vel ex ratione fua
{pecigli,in quantum {cilicet poucrcrurdl natura
rationali 2 fed ncutra ex his ratione repugnat
VERBO; non primi: quia glids VERBUM
non potuiffetafflumere naturam bruti :Elicu]us;
in illo enim aétiones illa, nec atcendiflent,nec
atrendere potuifient,ad diétamen rntiunis? ut-
potebruto impoflibilis; non etiam cx rationt
hac,quodille aftiones fierent in natnra ratio-
nali : quia nulla eft oppofitio cum natura ra-
tionali, fi potentia, nata poicre non rationales
atus, operstur fecundum cam vim naturalem
operandi, quam habet; ficutnulla eft oppolt-
tiocum naturarationali, fi calor mants calefa-
ciat aliam manum, pravertendo imperium -
tienis.

Ml

]

ey

do
n
i



Difputatio V. 21

o walet, i icas : ignem non cllefubjeGtum
Ll it il 8 e
Jominio rationis, acque adco, fiagatfecundum

paruram, pr;m-'crrcmiq omne deminium r;nic)l-
gis,mi;ilcr‘iri;1¢os{vc;1:cnas; jam autem appeti-
s fenfitivus elt Iubj'cl&u‘s dominio rationis :
Jom, inQUAIT valet, fi m‘ dicas ; nam imprimis,
pon eft exnatura f_nax‘{xﬁomnr.\ Creatura ratio-
jali,neappeticus iC!lIIIEiVlIS illi fubdatur, in or-
dine pracipuc ad objettum non dlﬂOHLl‘m_ ra-
doni; &¢quamvis non pof_ht appetitus difcer-
nerc, quid fi€ diffonumrationi, quid non? pofi-
woramen, quod a Deo talis crearetur, qui fine
dileretione, ex {ua natura, nonnifiad hoc obje-
Qum inclinaret, quod Deus novit non elle dif~
{onum rationi: non apparct, cluonmdo ille ap-

petitus, fecundim naturam {uain opcr;ms,nlL
ndeellee diffonus rationi 2 Et ficutfervuspot-
¢thabereoperationes aliquas, qua {erviturem
ponpatiunea, illasqs exercendo, nihil contra-
riumfacitdomino; fic etiam potefthabere ap-
nericus opcmtiuncs , quE {ibjectionem ad ra-
tionemnon patiantur: easque cx ercendo, non
ficiat quidquam diffonunynaturx incellectuali.

Neg, ler i digas nitra: quod faleem pericu-
[om habuifet Chriftus, ne ille appeticus, pra-
vettendo rationem circa objecta aliqua, pre-
vertetet ctiam circaobjecta diffona. Now,in-
quam, valets quia quamyis Chriftus habeat li-
beram voluntatem s periculum tamen proxi-
mum non habuit, etiam pcccaminmk} agendis
fic&in priefenti; deinde,abillo appetitu,nun-
quam, circaobjeéta per fe diffona rationi, pra~
vettente ufum rationis, non ¢ft majus peticu-
lhm,quama gentationibus, qualcs habuifle de-
feribitur Chriftus; & tamen, hoc non obftan-
te,dicicur Chriftus rentatus.

Assir 0 2. Defalto tales ackus non fuernnt i
Chiffe. Hoc aflercum eft commune.

Ratro,quiaeftid fecundim dighitatem, &
cxaltationem Chrifti.

AssERO 3. Impoffibile eit, ut Chriftus habucrit
s apperitils [enfitive, prevertentes rationem;
tircaobjecta diffona rationt.

Ratioeft. Tum quiaid affetendo, dignits
enticrurde Dei {anétitate, ea, qua dicunt op-
politionem cum natura rationali, longiffime 4
e femovente. 'Tum quia probabilixs cft,
Deum, extra unionem, non pofle cffe caufam
particularem talis motts: Ergo nec fuppoficd
tnione, Tum quia, ururgebatur in materia
defide,ubi: An Ds:uspoﬂkinﬁmdcrchablcum
eiroris? etiam talia conveniunt in ratione com-
Iuni peccati, nempe quod {int diflona rationi
Baturali: adcoque inratione, non componibi-
livm, cum perfonadivina.

D\Ica's L.cum Lugo. Inillis actionibus, efle
tantum malitiam objcttivam s malitia auté ob-
Jefkiva,non eft culpa, nec peccatumullo modo.
: Responngrur. Inillisalionibusdon eft
Culpa peccati Thcologici: cft tamen culpa,

hoc eft habetur ratio ultima objectiva ipfius
culpz.

Picrsa. Poteﬂaiiquis:1ccipcw,cummc-
rito, ufuras, putandoid licitum ; occidercitem
amicum, putando hoftem reipub.

RespowpeTur. Cum non fit diffonum
naturx intelle@uali, occidere amicum, quipu-
catur hoftis &c. ideoantecedensnon procedit
contra nos.

Dices. Nongepugnat,ut humanitasaffum-
ptazgroter, & incidat in amentiam &c. Ergo
ctiam potelt habere illos attus appetitis fen-
f1c1vi.

ResponpETur. Negando confequenti-
am; quia hzc omnia non funt diffona natura
intelle@uali, in tali ftatu.

QuARES 2. dnunio hypofiaticapoffit flare cums
babitibas vitiofis ?

Illos non potuifle manere in natura affum-
pea, etiam de potentia abfolura, afferit Snar. &
Amicus num. 41. potuifle autem illos manere,
afferit Vafg. & confentit Lugonum.s3.

Ass ERO 1. Habitum vitiofiom, [ecundum guod
witiofins eit, impoffibilem fuiffein Chrifte: eftafler-
tum, cui etiam confentit Lugo.

Ratio eft. Quiaimpoflibilis eft in illo ha-
bitus vitiofus, in quoeft unpollibilis facilitas o-
perandi vitiof¢ : m eoautem eft impoflibilis fa-
cilitas operandi vitiof€, in quo impoﬂibt]js elt
operatio vitiofa; facilitas enim operandi {up-
pomc,Poﬂc opetari.

ASSERO 2. Habitnm witiglum materialiter
acceptumm, pro [ola gualizate, vel ut alii volunt pro
[olis _/}:cif!;m coordinates , non implicare contradi-
cFionemin Chriflo.

R ario eft. Tum quiahabicisvitiof poteft
effe canfa particul;‘.ria Decus, non quider po-
nendo,fed faltem v.g. transferendoillum a fub-
jecto: nonenim implicat contraditionem, ut
v. g. habitum vitiofum Perri, Deus tolla 4 Pe-
tro, & uniatillum lapidis quo cafu, Deusillius
habitfis erit canfaparticularis. Tum quiaha-
bitus vitiofus, qud talis, non reddit creaturam
ingratam Deo. Tum quia idem habitus non
denominat vitiofum: nam poteftaliquishabe-
re intenfos habitus vitiofos, quos vincit, & non
denominari vitiofus. -

ResroNpEBTs 1. Difparitatemefle; quia
habitusille pofitus in lnpi.!c,cﬁm non inveniat
{ubjeftum capax, non mirun, quodinillo, pof-
fit efle Deus ejusdem habitis caufa particula-
ris; jamautem pu{lm_\;jn patura humana, cum
fitin{ubjedo capaci; fit, utcjus caufa particu-
laris non poffit efle Deus , conicquenter nec
Verbum.

Contra, Quod eft incapacitas naturalis
inlapide,hoc eft incapacitas vitiofe agendi,pro-
veniens ab extrinfeco, in natura humanaaflum-
pta : pr;}:cippé vcré‘, quia habitus cft qualitas
mortua (leOd;’llllth do, nec hoc ip[o redditut

{fub-




216

fubje@tum Deo invifum, quiaeft in fubjedo;
cum{tecetiam cum gratia,

REesronDpEBIS 2. Habitusconcurritin ge-
nere caufx formalis, ad hocg; requitit folam u-
nionem: Ergo fi uniatur humanirari, inclina-
bitillam.

CoNTRA. Refpondi ad hoc, in Tra&atu
deHabitibus; ubi dixi, concurfum habiciis, in
generecaufe formalis, noncflc talem, qualis
eftalbedinis ad confticuendum album : fed il-
lum exerceri; nonnifi pofitd propefitionc obje-
¢ti, & motivis, ad illud ; quibus pofitis, velun-
tasillacft in 2&u {e movendi, ad illu mqg;adum
facilitac, inclinat, & impellit habitus, ut illum
actum habear voluntas: quod quia in Chrifto
non dabatur, necdari potuir; fit, utille habitus
in Chrifto; ur dixi affetto pritmo, non potucric
habere rationem formaliter vitiofi,

Dices 1. Major effer Sanctitas Verbi, qua
nec¢ materialicer acceptos habitus compati
pofler.

ResronDETUR. Negando quod affunsi-
tur; quia Sandlicati non repugnac, nifi habicus
vitiofus, qua taliss non vero repugnat habitus
materialiter acceptus. :

Dices 2. cum Amico. VERBUM, eoiplo,
quid affurnit naturam, naturali debito,illam te-
nctur emundare, ab omni co, quod cum ratio-
nehabet moralem oppofitionem’; atque adeo
emtuinddre etiam ab habitibus.

ResronpeTur, Habitus,qua vitiofifunr,
habere moralem om)cgiinuiu‘hl cum naturain-
tellectuali; {ed non qua qualitaresfunt.

Dices 3. Homo tenerur hoshabitusexpel-
lere dfe,fi poflic: Ergo & VERB UM tenebi-
tur, curmi pofiic.

ResronpeTur. Cum homo non poflic
facere, urhabitusin f& non habeant rationem
formaliter vitioforum: fic ut teneatur ad illos
expellendos: & fub hac formalitare, tencrur
illos Verbum depellere; quia vero materialiter
accepti, non dicuncullam oppofitionem cum
naturarationali; fit,urftentcam unione: &
soteft Deus eflc illoram canfa {pecialis,fervan-
doillos in lapide; poteft eflc, criam in natura

affumpra, illorum caufa fpecialis.

ASSERO 3. _,-—'Iif:;-i};fé‘ tarien /.ag:affm’o, Habitus
Zalesnon poffunt cffe in Chriffo.

Rarro: quia, efleillos non qua formaliter
vitiofos, fed materialiter nonnifi fpectates, funt
mere formalicares nonnifi intelleéts s inreau-
tem, illi funt habicus dicentes effentialem ordi-
fiem ad vitia: Ergo, fi qua yitiofi,non poflunt
effein Chrifto, qua qualitates non poffunt cffe
in Chrifto.

QUuERES 3. CAncum unione hypoffatica poffie
flare obligario ad paenam prepeceatis, v. g. ante af-
[umptionem commilfis?

Aliqui cenfent, pofle manere reatum poen
:empomli‘s; itaSuar. Lugo: negattamen uter-

Tratatus 111

que, poﬂ’c. manerc in Chrifto reatum poenz
ternx. Nonpofleautem manerein hum:mica:
tc reatum, ctiam peen@ temporalis , docer
Vafq. & Amicus num.59.

QUZESTIO 111
De Libertate Chriffs,

REMITTO 1. In hac materia, Punctum dif.
K cultatis in hoc effe. Supponimus Cliriftyy
fuifle liberum. Tum quia Ifaiz 53. dicitur;: gj.
J;zw{ ety gquia ipfe voluir; & Chriftus hoc idem
de fc teftatur Joan 1o, Habes poteftater poneni;
antmammeam.. Tum quia, i Chriftus non eft]i
ber,noneft meritus; quia meritum libertaten
fupponit: meritus autem eft nobis, ut ex Seg.
pmr;ulcrinitTridentmum,ScﬂlG.c.jr. ubiChri.
flum ;:ppcllnr caulam meritoriam noftre jultic
ficationis. Tum quia, ut argumentacur Magi.
mus, in difputatione cum Pyrrho, apud Pera.
vium tom.4.11'[7.9.cap.8.umn.4. voluntaremi.
beram habuit Adamus : Ergoillam Chriftys
allumere debuit: quiaalidsillamnon curiffer,
Quopsan, INQUt, guod #non et affimprum, non of
crratim. - Quod ulterivs idem Maximus con.
firmat : quialibertashumanaeft opus Deiinng-
turahumana: Ergo,inillaaflumenda, relinqui
nondebuit; quiavel opusfuum damnare, vel ¢i
{alutem invidere putarctur Verbum , fi illant
non allumphifler. Idem fentic Damafcenus 2.
pud cundem. Ambrofius lib,z, defidecap.s,
& claré Amphilochiusin Epift, ad Pancharium
l_)jacouum,LiiviChrjlfumhberoeﬁ‘birrmpr:ﬂdi-
tom dicit, &ab omni neceflitate liberum, S
autem Chriftus eft liber: quomodo impecca-
bilis? idque ex eo; quiaChriftum effeliberum,
elt effe indifferentem ad utrumliber, fi effin-
differens ad utrumbhbet, poterat urgente obli-
gationeagere,velnonagere bonnm; fi porerat
nonagere bopum, poterat peccare: fi poterat
peccarc; crgo non eratimpeccabilis; cujusops
poficam vidimus. Fude, et hic dilemma diffecnt-
zatis, NonpoteratpeccareChriftus; Ergonen
cratliber. Poteratpeccarc: Ergononeracim-
pcc(:nl)jiis.

PRAMITTO 2. Duplices generis aitionespra
oculis haberi, in falvanda libersate Chrifti, &rojw
impeccabilitate. 1moaftiones, qua ctiam erant
illicommunes, cum quacemque rationalicrea-
tura: uc-non odifle Deum, colere illum: &¢.
2doactioncs, qua fpecialirer Chriftum concet-
nebant; ut mori pro mundo. :

Pr & Mm1TTO 30 Plures effi modos [alvands -
bertatern Chriffi 5 ut videre cft apud Amicum
difp.15.Seé 3. quirecenfec1r. modos. Sedh(f-
rum aliqui pendent a particularibus principis
Thoaniftarum,alibi impugnatis. Ad particy-
lares doétrinas defcendenda;,

DIFEL




Difputatio V. 217

DIFFICULTAS L

Propontniny ¢g Impugn ANt dwo Modi f,;f_
g wandi Libertatem Chrifts,

T Xerrcario ficSuariidifp.37. Seét.s.
E DOoCEBAT L d:tmmfm_ﬂc praceptum
vpmoriendi Chrifto, & 1'111})01111‘.11.(: huilc,fu},-.f
:_u;!irjoncm illam pracepti compont, cum omif-
(e palis actiis.
1.0% ;‘l(lzlsp_?mr 2. Etiam exilla ﬁ:p_poﬁg:‘mm,
i fequiy quod voluntas ncf_‘c‘lit‘:r{o effecerit
e adtum; hoetitulo, qudd fic imperatus.
Rationem dabat: ' quia uc @llamr ‘lxb‘c:';:as, ex
iilppoiinonf;,nm}iam c-ﬂ,.ut ipla luppu;
fiioancecedat vohm_mm Cc)nl%‘n‘\f ums r‘l‘ccrli_utf
ii-;ét,qudd r;nl:!’hppoht}nnc pofica, illf'dl:l!'\ltlltcl‘
fequatur talis adtus : fed praterea ncccfldmlm
citl, urid, quod per talem fuppon_rionem poni-
tr, aliquoefficaci; & veluti phyficomodo, de-
terminet veluntatem ad [.11:11} adtum 5 nam
hoc eft pmprlc neceflicateminferre. 51(.-‘1'.1.“1
ifiquod fupponitur, non habet hujusmodi vim
&efficaciam : non poteft mutare connatura-
lemmodum operandivoluntatis : Ergo nectol-
leclibertatem ¢jus: nam in eaconfiftic conna-
twralismodus operandi illius. oo
Docenars. Praceptum, quqd in prafenti
d:'rlicu]mtc!iippomtur,quamws fit talis fuppo-
fitio, i a voluntate non pendeat, & illa pofitd,
infallibilicer fequatur obedientia: non tamen
dtralis,qua habeatin ipta Chrifti voluntate ef-
ficaciam utphyficé dererminetillam nam
przceptum ¢ft portiis excrinfesum , & potius
moyet ex parre object, quam ¢x parte poten-
teiplius: per fe autem, non poaiturin obje-
doaliquid,quod poffit neceflicateminferre vo-
luntari, Etidem,iuquit, dicendumeft deprz-
dehinitione, feu decrero diving voluntatis,quod
humanam voluntatem antecedit, & illo pofi-
w, infallibile ¢ft, voluntatem humanam con-
fenloram ; nam hujusmodi decretum, folum
preintelligitur in Deo, per modum intentio-
s, Ron per modum exécutionis : & ideo non
telligitur petillud, agere aliquid in volunta-
tm;aut phyfice illam determinare ad operan-
G confequenter hoc decretum nonsollet
libereatem, Alis, qgu non habenr difficuitarem,
ﬂ){{:ﬂ?;} -

Dage i s e
_ Docesar 4. & condiftinguebat has propo

dtones,  Chriftys libere pcrtl:{;,ic aftum, quo
mplebat Pr&ceptum : & hanc; Chriftus po-

I;‘l‘tmﬂimplﬁ‘l‘c preceptum. Prior propofitio
E’f\'cra: quia ita illum aftum faciebar, ut per
:“.‘L‘!flfem propriam fuz voluntatis, quz in-
tinfece impeditanon erar, pofletillamnon fa-

e 2daautem propofitioeft falfas quiaper

lam indicatur , potuiffe Chrifti voluntatem
Qrereilld diving ey

can\.ponipcccatum

ftodii, cum quanen pottit

DocEsar 5. huic propofitioni.
Chriftusnon operariadtum prece
diftinétionem adhibendam effe, Potuit non
operati, confiderato intrinfeco modo operan
di, fuz voluntatis. Concedo: in fuppofitionc
divinze prefeientiz, & motionis, N('gc),

Tozets fuccrs hujus Explicationisin boc flar, 1i
beré Chriftum operatum fuifle: quia,etiam po
fito pracepto,, operabatur fecundim modum
incrinfecum fuz voluntatis, & 4 null
phyfico determinarum.

NoN sarisracrT . Atcentis phrafibus
Suarii, &efler Chriftusliberin operando, ut
fupponitur ; & non cffet liber » ut probatur.
Quiaad hoc, utcollacur liberras, ex aliquafup-
politione antecedenti, neceffe eft; ut id; quod
pertalem fuppofitionem ponitur;aliquo effica-
ciy & veluti phyfico modo, determinet volun-
tatemad ralemadtum; fed ponitar tale princi-
pium phyficum; quod probarur: unio, & hae
nmdianrc,pcrlbna Verbi,non minds decermi-
nat, phyficé & efficaciter,
nempe ad non peccandum
dum praceptum: quamfidaca fuifer, phyfica
pradererminatioad nnam nonnifi parcem ; fed
hzc, phyfice,& efficaciter f‘.v.ccrc:impfcri pra-
ceptums: ]‘.l'go & unio,ip!i{q_w perfona;idem
pra{tabunt,

NonN saTisracir 2. Quaro e
tura prmttulhm‘;pmJ liberé v,
ta, hbere fervaveric pre
non libere:?

Poterat
ptum; hane

0 principio
Hic Explicario

ad unam partem,
sad nonnifi implen-

1im, an na-
Z. non fitmenti-
ceprum moriendi, vel
re2 Silibere: Ergo petuit nonfervare,
prout aflumpra: Ergo prout aflumpta, potuit
peccare:quiahocinrenonaliud eft, quamnon
{ervare praceptum gravicer obiigcms: quodfi
ILIIILIJ.‘ZlaﬂLUHPEd non liberé {ervavir pracepi:
nonrefpondecurad difficuleatem, nec falvatur,

quod debuiffet falvari,
NoN saTiszacrT 3. Quiavidetur aliqua
;1f}1:rr5:, non fatis congrua noftris principiis:
Nam communiter dicicurin 1, par.de Scientia,
& in materiade gratia, ac pradefnitionibus a
¢tuumbonorum: fi pradefinitentur, non con-
fulta perfcientiam conditionalem libertate no-
ftra,item{i ele@io efficax ad glotiam formare-
tur; ante pravifionem conditionaram aftuum
noftrorum benorum: quod illa predefinitio,
&ill;lch&in,mlfcrctnobislibcrmrcm; quam-
visaullaphyfica prxdeterminatio poncrc'rur,in
voluntate: Imo contra Thomiftas, qui dupli-
cem predeterminationemmn comminifcuntur,
quandam incrinfecam, fitam in qualitate fuper-
addita, & aliam extrinfecam, fitam in decreto
Dei, arguunt nioftri, auferri hac do&rini liber-
tatem.  Jam autem per Suar.illud decreturh
pradeterminativam non auferret libertatem »
clim non ficquid conjun&um phyficé cum vo-
luntate. Quodipfum univerfalicerin hocre-
folvicur: quiaﬁ!ppofi:io;mtccmicns,qn-1m po-
nere,vel non ponere, noneftin noftra potetta-
oy

te, &




te,&q nd pefit, non poteft ron fequi eventus,
ertlibertatem s taleautem efletillud decre-
tum pradeterminativum Thomilticum; &ta-
le efletillud praceprum Chrifto impoficum.
If.t ceree, cumdicant Thomifte, videre Deum
furura conditionatalibera, in {uo decreto cffi-
caci, & abfoluto ex pacte aétiis, nihilomints
nos tale decretum non admittimus, tanguam
diffonum libereati: poflfecautem admicti, tan-
quam falvativum libertatis per Suar. qua illud
decretum non immutat phyficé voluntatem,
neccunitur voluntati, ut modum cjus operandi
connaturalem immutet. Nec {ufficir, qunjd
dentur auxilia indifferentia: quia quamvis in
{ua entiracefintindifferentia: racione illius, ex-
erinfecideceeti: tollereturadhuc liberras; in-
diferentiagsilla auxiliorum, nen eflct nifi ma-
terialis : €0, quod formalitatem indifferentize
tollerer adjunétum illud, nempe pradeccrmi-
natio: fic & illud decretum cxrrinfecum tolle-
ret ibertatem,indifferentiaqueilla mediorum,
cliet, ex paritate rationis, nennifi materialis.
Unde videretur Deus formare talem adtum:
Dotibiauxilium, quoddefe cftindifferensad
utramque partem; fed egoillud determino, &
volournonnifi hocagere jam poflis: quocerté
cafu, & indifferentia & libertas deftruitur. Et
ficut, {i popatur predeterminatio neceflitans,
quann:n_wuIk{\,'.o]unms,u:-,:im entirate, poten-
tia inditferens, & potens inditterenter agere;
tamen ex ;1('._1w.n‘--:’m'illo principio, deftrucretur
jam indifferentia illa voluntatis, aut po(iﬁs li-
g-.u-c:mr;m,c!l,:._w: ita & indifferentia auxilii,
ac mcdiorum,1\g;t:'cturcxtl‘lmCcoillodccrcto.
Denique voluntas illaDei,in circumf{tantia il-
lorum etiam indifferentinm mediorum,vel pot-
eft mutari, velnon fipoteft: Ergonon eftab-
{oluta & cfficax; poteritque aliquid non fieri,
quod Deusvult efficacicer fieri. Sinon poteft:
Ergo non poteft non cfle id, ad qued dicit ef-
fentialem ordinem illud decretum.: dicic au-
tem eflentialemordinemad actum ipfum. Quz
omniainhecfundantur.  Liberras ftatin potle
agere, velnon ;1;__‘crc,}mo.ﬁtism‘nnibnsprmrcqui-
fitis; {ed inter p}'.rrcquilita, eft eriam volun-
Ergo etiam illd pofita, deber pofle
Sed falfum eft, quodillo cafu pof-

Ergoetiam fallum erit, efle tunc

-

au

<

1

tas divina:
nonagere.
fithonagerce:
illam liberam.

Rpsponpesis. Quad Petfona VERBI
afferens impeccabilitatem, adeog; iuviglabxli-
tatem preceptia Deco lati Chl’l”.:O, l"lOll(l\E prin-
cipium phyficum agendi; velh cft, quod non
EUI“:J.E libertatem: quia id folim rollit liberta-
tem, quod {e habet per modum principiine-
ceflario requifitiad agendum;; jamautem per-
fonalitas, non cft principium neceflarium ad
113:_;L'!1Li'.1m. :

CoNTRA. Etiam p()ﬁto principio non ne-
ceffario requilito, auferri potelt libertas; quia

Tractacus 111

auferri poteft indifferentia, ut dictum, ex 3.
juncto.

2. EXPL_IC ATIO eft aliquorum R ecenti.
rum apud Suarez & Luge. :

~ Docesant . Chriftum fuifle liberum o
fervandum praceprum: quia potuit omittere
cjus obfervantiam.

DocesanT 2. Quamvis potuit omittere
pracepti obfervantiam Chriftus, non tamey
potuit peccare; quianon potuit habereadum
pofitivum, quo vellet violare praceprum.
~ DocepanTts. Omiflionem rei pracepre,
{ecundum fe fumptam , non efle peccatum;
quiapeccatum debetrefle voluntarium: nonay.
tem eft voluntarium,nifi detur aétus voluntati,
a quo, formaliter & denominarive, dicatur fi
berum. Hee Explicatio

Now satisFacit L Quaro, fi puraali
qua creatura ligaretur precepto moriendi,o-
mittendo illud prazceptum, vel peccaret vl
non peccaret? Sipeccaret: Ergo 8 Chriltus
peccaret; qua cnimrationon excufara pecca:
to creaturam, cur excufaret Chriftum: fiau
tem illacreaturatunc non peccaret: Ergopot-
cltefle, pofito preceptode obfervando, non
obfervantia praeceptidivini, finculla culpa.

Non saTisraciT 2. Quiavelperpuram
omiflionem , vel non per puram omiflionem,
potuiffer Chriftus omittere pracept impletio-
nem? finon per puram omiflionem: Ergojam
admittis atum nolendi fervare praceprum,in
Chrifto: hoc enimeft, non cflie illam omiflio-
pem putam , abfurdum autem eft, poncrein
Chrifto noliticpem fervandi pracepti urgen
tis. Siperpuram omiflionem: hacalibi nega
ta; illi ctiam concefla, quarere reftar: illac-
miflio pura in Chrifto, cfletné libera, velnon
libera? fi non libera: Ergonecfalvaslibert
tem; quianihil ponisdelinea Liberi. Silibera:
quomodo illacft inculloadtu? & 1fi eftliber,
fine ulloaéu: curnon poterit ctiam effe vo-
luntaria;, fine ullo adtu2 adecoque & peccami-
nofa.

Non $aTisracrr 3 Quia Chriftusre-
fe@ensie fuper fuum pofle, vel poflee dicere;
poilum libere omictere obfervantiam prace-
pti; yelnon poterat hocdicere? {i non pote-
rat: Ergo 1 5

paret, quod non libere moricba
tur: agnovifietenim hocinfe. Si potcrthOC
dicere : cum nulla fit talis omiflio puta, qu&
non peflit tranfire in non puram, cafis quoa-
¢tus ponatur unde hoc jam erit, ut f obje-
&um attingatar purd omiflione, non fit futu;
rumpeccat um? {i autem attingamr, non E)llrl
omiflione, jam fit futurum peccatum? infere
turque, Siobjeétumattingatur non pura omil-
{ione,peccabitur: Ergoetiamfi atringaturpi-
4 omiflione, peccabitur: nam {pecificativam
& induGivum malitiz,utrobiqueidem
habebitar,

DIFEL




Dilputatio V.

DIPFICULTAS IL

Examinatur S ententia com-
PUBIS

11 Xplicatio communis eft , qui utuntur
"'EV‘M'L]‘ Valent poft illosque Amicus difp.
‘Bﬁﬁ\ 1 1. In pracepto lillu, d:ﬂ:ingui pofle
ibfiantiam praceptis & u_rcumﬂnmms pra-
:L-p_u', Subftantia pracepti v. g. mm::cud[, clt
ol mors fubeunda : circumitantiz autem
fiar, Mot hoc vel illo tempore, hocvel illo
notive, hac vel illaintentione actus &c.

’ DoCENT 2. Chrifto precepram cﬂc‘iu_b—_
fantiam aétus, V. g. MOItEm; \icd non ci]_g illi
,o;lluiucmw,(,mx-

precepras UiILJt‘Jlllf"—{ﬂ\'ITi:t confequc
fumliberum fuifle, quoadillas, licét non quo-
Jdfibftantiam przceptis fuifle autem, in libe-
i1 Chuifti purcﬁarc, tempus moticndi, dedu-
antexillisverbis Chrifti: Noadunm -z,-c’;fzir Zw.?
wi, Ego pono animam mieams , nemo tollit eam a

i {76
3 ﬁ;ctm- 3. Qg*um'isC'hriflof'ucrn:p:'xccA
pafubftantia act gs,nihilominus Chriftum,p ro-
st circum{tantiam cempotis, liberé exercuif-
fetoram {ubftantiam actis moriendi 5 quia fci-
licetin pOtC‘ﬂ'.I.Ei: ¢jus erat, hocvel illo tempo-
e totam prazceptifubftantiam exequi, vel non
eequi,  Ex his SR
Explicario Liberratis, in iftis principiis, in
hocftar: quia Chriftusnon erat determinatus
aeiccum@antias moriendi.  Hec Explicatio
Non SATISEACIT 1. Quia, ut ait Suar.
exhac fententia {equitur, hanc condi:ion‘ulc‘m
eleveram; quodii Chrifto impofitum fuilfet
prEceptum, non tantum circa {ubftantiama-
&isfed etiam circa omnes circumf{tantias tem -
potis, motivi, intenfionis &e. quod feilicer
wali nulla fuifet in Chrifto libertas ;5 quia
nec falvativum cjusdem , nempe indifferentia
ad circumftantias quo pollto arguitur ulce-
s Eft mera nonnifi divinatio, quod Chrifto
mnfueritpraceptum ;s meercre v.g.poft totan-
nosvite: & ficafum capilli ordinatproviden-
tindivina, etiam fecundiuminftansillum decer-
minando : multo magis id fecit circa viram
Clrifti, Scripeuraillaadduda: Nondus venit
’Tf””ﬂf.t) ficut per Amicum habet hunc fen-
lim: Nowdum wenit horamea, quam fecimean,
perliberam determinationem mei,ad hanc cit-
amftantiam hotz; fic egodicam habere hunc
{enfums Nowdum wenit horamea, quam mihiab
&etnodeftinavic Parer; verbaetiam illas Ego
Piiosnimammean , fignificantquidem liberta-
tem Chifti, fed non fignificant modum illius
lbeteatjs , qualem comminifcitur Amicus
&ealii,
Nox satisracrt 2. Velenim, hoctem-
i¢; quo Chriftus mortuus eft, liberé totam

1o
po
i

210
pracepti fubftantiam executus eft, vel non li-
beré? finonliberé: Ergocontradittoria dicic
Amicus ; dicit enim, ut citavi, quud totam
fubftantiam acttis moriendiliberé executuseft:
Ergo ulterius nec illa morte nos redemit; re-
dimere enim non potuit, nifi meritorie agen-
do: meritori¢ autemagere non potuit, nifi li-
beré. Quodfi eotempore, quo Chriftus mor-
tuuseft, ibere totam pracepti {fubftantiam ex-
ecatus e¢ft: Ergo libera illi fuir fubftantia a-
étis : Ergo contradi@oria dicit Amicus, di-
cens, nonnifi quoad circumnftantias liberum,
quia indeterminatum, fuile Chriftum.

Now satisracit 3. Non debet dici,
quod fubftantia Incarnationis non fic decrera,
propter noftram falutem , fed fola aliqua cir-
cumftantiaejusdem: Ergo nec debet dici,fo-
lam circumftantiam paflionis, fuitleliberam, &
non determinatam : non autem fubftantiam ,
quia, {1 eft dctcrminamipfhﬁlbﬁamin,&ii)lmu
circumftantia non determinata : fola circum-
ftantia erit libera, & non paflic.  Si enim, et-
iam circumitantia paflionis, fuiffer determina-
ta, jam nulla forer patiendilibertas: Ergo pa-
riter, cim fic dererminata ipfa {ubftantia paf-
fionis, deberet dici, noncflelibera fubftantia
i.-:u']innis: Hoc autem dicinon poteft: quiafic-
ut, i non fuiffer decreta {ubftantia incarnatio-

.nis, non fuiffet vera propofitio : Incarnatus et

propter noftram falutem 5 fic nec foret vera
propofitio : Paflus eft propter noftram falu-
tem. Namiftud Paflies, ignificans fubftantiam
moriendi, deberettrahere fecum rationem me-
riti,adeoque rationem hiberis non traheretau-
tem, {i ipla {ubftantiaactis eft decreta,adeoque
nonlibera. Hincnondeberet dici gratiarum
a&iveé: Paffuscltpronoftrafalute; fednonni-
{i, anticipavit mortem, vel, ex hac intentione
voluitillam pro noftra falute. Rurfis, i nihil
obfic, ad {falvandas, commodius fcripturas, &
authoritatem facram , exalrandague merita
Chrifti,debemus dicere etiam {ubftantiam pre-
cepti liberam fuifle Chrifto, & non folas cit-
cumftantias; fednihil obeft, quominus id di-
camus : & fiid dicatur, {implicu\ls Scripturz
accipientur, qua mortisin {ubftantia memine-
runt noftriredemptivz, nonvero iftius folius
v.g.anticipaticnis: Ergo debemus dicere, et-
iam {ubftanciam moriendi liberam fuiffe, adco-
queindeterminatam.

Dices cum Amico. Siquisfcitetfe poft an-
num moriturum, & ante hunc annum, oblard
occafione, anticiparct LCmMpus MOLtis per mat-
tyrium, ifte effec vere martyr; ex co tantum,
(l'uc_')dvjmm pro Deo libere effunderet, antici-
pato tempore : Ergo pari ratione, Chriftus,
certo {ciens, {¢ puﬂ aliallm;i tEmpus, X prace-
ptoPatris, neceflano moriturum, fi predidtom
tempus libere anticipafict notabilicer, vere di-
ceretur liberé mori, nonfolim quoad circum-

¥p iy ftan-




220

ftantiam temporis , {ed etiam quoad fubftan-
tiammortis.  Mi/fis aliss difparstatibss
RESPONDETUR. Difparitatem efle. Quia
in Martyribus, utpote neceflitate moriendiad-
ftrictis, nulla alia laudabilicas poteft cogitari,
nifi anticiparios qua pofita, haberurin illis to-
tum fundamentum laudabilicaris. Aliunde et-
1am, non reneinur, quam maximam laudabili-
ratem, & ejus fundamenrum quarere, inmorce
Martyrum s qua {ine dnbio efler major, {i,cim
poiibntnunqu:un mori, morerentur tamen pro
Dco. ]am vero in Chrifto, qui poterat non te-
nerilegibus moriendi, deber alia libertas, & a-
lia laudabilitas moriendi inquiri, nempe ipla
fubftanria mortis; tenemurque, habito funda-
mento, quam maximam laudabilitacem morti
Chrifticribuere adeoq; tenemurfentire;mor-
temillam fuifle liberam, ctiam quoad fubftan.
tiam moriendi. Ercerte verbailla Chritti, (Po-
zeflatem habeo animan mean ponends , & potefla-
e babeo ilam (umendi. ltem, Nemo auimam
wneam tollzt dme.) i fimpliciter fumantur: often-
dunt, ipfam vitam, hoc clt oppoficum fubitan-
tiz mortis,in poteftate illius fuille: quam pote-
flatem , cerré non tantiim per refpectum ad
Deumn, {edetiam pet refpeftum ad homines,
non habent martyres s nec habent martyres;
nec hoe quisquam illorum,etiam per ordinem
ad homines, dicere poteft : per quod mon-
ftrant; nonh eflc {ibi liberam {ubftantiam mot-
tis 5 quia aucem verbis illis ulus cft Chriftus,
imonftracfubftantiam mortis fuifle fibiliberam.
Difparscas fecunda afferri potest. Martyresipia
{ubftantia mortis meriti {unc, quia hxc mors
qudmni eppetierunt , non potelt dici moraliter
eadem, cum ea,ad quam neceflitatifuiflent lc-
genatur®: jamautem 1 fubftancia mortis Chri-
ftielt decreta, & precepta, hxcipfa quam op-
petiicmors, erat cadem quz }'Jl';l.‘t'ii'lcb;!l'ul‘.
Tertia defpavitas eil. Quia, ¢ tm homines, et=
iamfincceflitenturad mortem, non neceflicen-
tur ad acceptandam mortem; poflitquealiquis
nolle mori, quamvis debeat mori: hinc fir, ut
cafuquo morivelit, digatur liberé mori. Jam
autem, titulo precepti, necefle erat, ut acce-
ptaret Chriftus mortem; quia erac neceffe ne
peccaret,peccaretauremnon :LCC(‘IW.’!i]dO pra-
eeptam mortem.  Siautemeratnecefle illum
aceeprare moitem, aliter {¢ jam habebit Chri-
ihxs,hu:hn martyres, inobeundamarte.

DIFFICULTAS IIL

dnpugnatur alius modus idem expli-
candi,

4. XprricaTro eft Recentiorum, qud uti-

~tur Cabrera apud Amicum , & cam de-
fendit Lugo tot Se.8. Hazc Explicatiofalvat
Chuifti libertatem, imptimis, quianon erat de-

Tractatus 111

terminatus ad certum inftans Mortis:

Proquocungsinftant urgente, poterar dif
idugncmpcrcrc {upra prazceprum.
¢ rz_zi hane pariem, in quantum Lyp, liberyy
tem Chrifli falvay, gwid 700 €ffet obligat s i
ifsanti, tiplere praceptum. g
Non

deinde,

pen-

tota nI‘ULu:‘e;;rIsc]j::IL;([wl:j 5 ETIE"I]'G{“O" Qi
o) atio Lugonisco ngtcon!cqucu.
tam fimilem, ac i aliquis arguerer; Hic gl
mus non cft ad feribendum nceeflarius, & hix
3_111_15'; & hic alius: Ergo nullus calamus ef} ad
{eribendum neceflarins; hac colle&tio confe.
quentiz eft nulla: Ergo & illa prior. Sequeh
probatur. In hoc inftanti, non erat Chiftys
determinatus ad umr]cudum,neque in hoefe.
cLu}do, neq;inalie, & fic ulterius: Ergoinnyl.
10fuirinf{.‘mtl()Hignrm. En illationem pofte.
tiorem, priorifimtlem ; & fioftendarur meligs
c;rlirgi illationem , infolutum manebirt, quod
quxritir : nempe, quomodo libere adhue fi
Chriftus mortuuss

: ReEsroNDERIS 1. Quod Chriftus fuerit
libere mortuus, quianon erat determinatus, ut
hoc in!’c;mridcrcrmiimmmol'ercmrs intellige
de antecedenteinftante, quod pracedir ulti-
mum inftans, decretz jam & dererminaz
motrrs.

ConTRA eft. Ponamus, mortuum efl:
Chriftumilloinftanti, quoeltdecrera illimors,
vel determinatusvice tradus; vel liberé mo-
riebatur, vel nonliberé: fi non libere: nonre-
{fpondesad punétum. Silibere: unde falvasli-
bertatem, ciimnon {upponatur anticipante i-
ftantimortuus ” Et ut oftendatur, non colligi
recte illationem, ficiteratd reffaurarur argt-
mentum.  Uldmum illud inftans, vel eft de-
cretun,velnoneft decrerume fi non eft decre-
tum: ex eo non eflecdecretum; quia potera
fatisfacere praceptoin inftantibus anteceden-
tibus illud ultimum : quz refponfio eft fimilis
illi. Hic ultimus calamus non eft neceflaris
.1d{Ct‘ibcndu;mquiufiaﬁix:itpc-zmirfmm-, & ta
men, ex {ufficientia calami penultimi, non re-
cte colligitur hac illatio : Nullus calamus eft
necefarius: Ergo nequeredte colligeurilla:
tio: Nunquaminftans erat determinacum. Si
autenrillud inftans eft decretum : quomado
{alvas libertatem 2

ReEesroNDEBIS 2. Chriftum non fuifle mot-
tuum ultimoillo inftanti, fed ancecedentiquo-
piam,adeoqsinftantinon decreto,

Contra. Quia hoc eft mera divinatio;
Chriftum, non illeinftanti decreto, mortuum
fuifle; &, falvariquidem libertas Chriftidebe,
fed & difpofitivitas providentix divina, fi ina-
liis, ipfa punéta & momenta, certe ctiam i
Chrifto, deftinantis. -

RESPONDEBIS 3. Salv.u1Iii!crmreln,lml”fﬂ_“
lum per hoc; fed fimul, quia potuit petercdi-
{penfationem.

Con-

— e e D TO

-~



“

Di{putatio V. 221

ContRra cft. E:‘gt};qm €x uno Lanfumca-
;ucli':]m.s}ibcr[;trcm :quia Uﬁtl]hi"'. prmnu‘n‘c_'::
nitteneats fulcis illad hocfecundo, quodelt
- difpenfationem.

.yC!;;;‘\;jji}i\ ?-ISEACI'I[' 2 ‘(jﬂn hic q_u_.j:‘riru.t
srncipium Ii[.uermcis.,:fccun dum quud i‘u}ﬂcn l[\-
perChriftus g LIO{IL{.!LIDﬁil'ﬂth] mortis, id ve :m
quod affertur,nonfalvat Ilb;rratcm quoad [Lll.‘J..
flantiam mOITis. Quodipfam probatur; quia
communis{ententia, docens in iJuL‘CthEL‘. Chri-
fifuiffeanticipationem mortis, per ipfum Lu-
gonc, nON falvat libertacem, quoad iubﬂ-n:}_
fam mottis : hxc aurem videntur parum di-
at

ME\CJ.UN sarisEactt 3. Quiaalind cft prace-
sumde {ubftantiamortis, 8zaliud de tempare
;‘:’lor[iil Ergoetiamalia eftlibertas,de lub_@w“
tiamottis, & alia de folo temporemortis: Ergo
ﬁcurpraﬁcepmmdc {ubftantia l)'t:)]'ti_s » on L_i}
P[S.‘CCPUH“ L'iC f(.'iﬂPOL'C MOLis ; ]1({ (_'q{il'z'l !I—
bereas cicca tempus mottis, non erit libertas
arca fubftantiam mortis ;3 & ramen Lugo,
ponmifiad libertacem circa tempus mortis, at-

, wempe guiod

d

Ef

tormalicer fit efle liberum, quoad {ubftantiam
pracepti, & aliud, efie liberum, quoad peten-
uamd][‘pcnﬁltmncm a przcepto.  Ratio fLip-
pofti eft imprimis 4 pari : quia alia eft obli-
gatio ad [ubltantiam voti, & alia obligatio ad
non pecendam difpenfation
we: idem etiam fervarifole

)y 4 voto, utici-
ribus peenali-
bus; alind enim eft mandarc exilium Petro, &
diud,0bligarietiam amicos, ad non petendum,
utredeat abexilio.  Idem fuppofitum proba-
nrcatione : quiafcil.alia eft materia

pracepti,
quod ¢ft circa mortem, & alia materia prace-
}a‘:i,dcnonpctcnd;t difpenfacione: aliud icem
porckteffemotivam hujus, Scaliud illius.  Hoe
Suppafite
 Fomatur argumentum, Quiahic queritur li-
%ertasquoad fubftantiam preceptis fed hac ex-
plicatio non falvac libertatem quoad fubftan-
tam prazcepti; quod ipfum probatur. Salvar
nonnifi libertatem ad petendam difpenfatio-
lemin precepto, qua liberrasalia eft libertate
nfubffantia pracepti : Ergo non falvat Iiber-
temquoad fubftantiam prazcepti.  Antece-
gens Iprobﬂtur: quia poteft aliquis neceflitari
adfubftantiam prcepti, & non necellicari ad
iEOHPctcgdum difpenfationem: ficut poteft cb-
i’zj;?:‘ladlubftantmrg pra“cgpti,& non o_bl:g_m-i
otperendam difpenfationemab obligario-
1¢; im0 ipfe Chriftus poteratneceflicari, 8 ad
J_-Ib&antiam MOrtis,&

o adnon petendam difpen-
Honem: Ergo & alia eft liberras ad fubftan-

tam pr. &l -
Abpracepti, 8zaliaad non petendam difpen-
iitionem,

REesronpEs1s. Sufficere,quod morsChri-
fti ficlibera denominative, a voluntate libera
Chrifti, qua voluitnon petete difpe i0nCMm.

ConTra. Quiajamnon falvaslibertarem,
& meritum, quoad {ubftantiam pracepti : fa-
lemqueilli nonnifi laudabilitatem tribuis, qua-
lem haber aétus exterior, comparatus ad inte-
riorem, refpectu cujusnon eft nifi denominati-
ve liber, 8 denominative meritorius.

«Adeaguaex Lugonerefponderipolfes Hacpya-
videantnr, Quod precelleritinChrifto aliquid
neceflitativam phylicc,ad moriendum: (nift
idaliundefalvetur,) quia prwccili:pl)}‘l'im im-
peccabilitas, faciens ne pui]h; transgredi pra-
ceprum : confequenter, (nifl idaliunde falve-
tur ) non habebat phyficam poteftatem non
moricndi.

Nox satisfacit 2. Sipoteftas petendz
LJ.iipc‘.nI.‘.:mnis falvarer libertatem in Chrifto,
vel falvaret ratione impetrand® pro tunc di-
{penfationis, vel ratione impetrandz pro poft-
ca, vel ratione folius poteftatis, qua cunc habe-
batur,ad petendam difpenfation¢m? nulla ex
his ratione falvatur libertasChrifti. Quod pro-
batur. 1m0, Non ratione difpen{ationis pro
tuncimpetranda, cum ur
hac impetratio eft imp

";'ll.‘.; .,‘..‘CC}‘U&H} : LELHQ-

1

ihibilis 3 vellet enim
contradiétoria : ut {cilicer dum urget prace-
prum, & urgeat, ut iil“milimr; & non urgeac:

quia non urger, dum adeft difpenfatio.
Nonratione difpenfationis pofteaimpetrandz:
quia {1 poreftas, qua tunc habetur ad peten-
dam dlipcn.‘ariunqm, non {alvat libertatem pro
prafenti, fed pro futuro: E rgonecfalvarillam
difpenfatio pofteaimportanda. 3z70, Noratio

ne poteftatis, quatonc haberurad petendam
dilpenfationem: quiapoteftasilla non plus in
terr, quam pofleelicliberum, non autem efle
Liberum : Ergo pronuncnonfalvat libertarem ;

& ficut poflchabere predeterminationem,non
jnfsrl:pl';::dctc.m'mmLiuncm 5 p:)ﬁb habere ca=
lorem, nonintertcalorem; fic & pofle efle li-
berum, noninferteflc liberym; idg;ideo: quia
polle efle liberum, non infert definitionem li-
bertatis, qua eft habere poteftacem ad utrum-
libet; fed tantium inferc capacitatem ad illam
poteftatem. Porro quod pofle petere difpen-
fationem, non inferac plus, quam pofle efle Ii
berum: Pmbatur. Supponamus, non perere
Chriftum difpenfationem, fed tantim habere
poteftatempetendz: poteftnéagercfalva im-
peccabilitate oppofitum, annon peoteft? finon
poteft; Ergononeftliber,cimnon habeat po-
teltacem, idque proximam,ad utrumliber, Si
autem poteltagere, etiam non petita difpen-
fatione, fed cum {olo pofic petere, idque fal-
va impeceabilitate ¢ Ergo oriofa in illo efler
actualis petitio difpenfationis ;5 qua tamen
exigitur. Sicut enim, {1 hocipfo, quia Ber-
ta & Cajus , confanguinci in tertio gradu ,
-x* l 5 ij()i"




222

Pomlut petere diﬁ:cnfﬂrioucm , licité poﬂlc:m:
copulari matrimonio: hocipfo petere difpen-
fationem otiofum foret; itad&in prafenti. Il
Iuftrari hoc poteft raliinftantid. -~ Ponat Deus
pradeterminationem neceflicatem ad bonumi:
conjungat illam cum poteftate petende difpen-
fationis, feu petendi, ut auferatur predecermi-
natio hiecellitans: cafu, quo nonauferatur, non
critoperario libera, quia profea a principio
neceflitante : nec fola praccifc poteftas impe-
trandx difpenfationis, erit illativa liberratis:
Ergoidem dicendumin prafenti.

Appo. C&miutcliigitur(Z!u-iﬂus-,poil'c1\(:7
tere difpenfationem, pro illo inftanti, pro quo
inftanti,pro quo moritur: vel intelligitur habe-
rejam illam difpenfatioricm, vel 1‘;01'!_11!!:c”ifj_*,i~
tur habere? Siintelligitur habere: Ergo non
ex pracepto elt mottuus: Ergo non falvas li-
bertatemalvo pracepto: inquotamen inpre-
fenti laboratur.  Sinonintelligitur habere di-
fpenfationem : Ergonecintelligitur libereé mo-
ri; quod probatur. Quiaqui habetpoteftatem
perenda dnipcnﬁmouis\&:pr(aillo inftanti, quo
opetatur, non intelligicur difpenfationem ha-
bere,agendopeccat: Ergod Chriftusintelli-
gereturpeccare, finon morereeat: Ergomori-
ensnon liberé moritur: nam {inon moteretur,
pecearet: nonautem cratilliliberumpeccare.

Responpesis ex Lugone. Quodillud de
predeterminatione , in prafenti non teheat:
hain lu-;{;lctcrmimtio,Eung |.‘ia|;‘.minc1'i:, auferc
liberratem, ad habendum tunc actum oppofi-
tum, aufertetiam indifferentem concurfum:
nihilhorum habet illud praceprum.

Contr A. Redit argumentum. Non fal-
vatur libettas pofitd ptadetermindrione, nec
falvatur, pofia eidem, collatio indifferentis
auxilii: Ergoctimnidcm inprafentidicendum
erit 5 neque enim magis phylice determinat
pradeterminatio, quam phyficé reddatimpec-
cabilem perfona divina.

Now~ satisgacrt 3 Quialoca Scripti-
ra, pr:rfcuti sx;wlicnt10iig, nonaccipiuntut
fimpliciter ; neqsenim poffent gratiz agi Chri-
fto rigorofe, quia pro nobis mortuus eft; fed
quia anticipavit mortem, quia difpenfationem
propraceptonon petiit. =

Dices 1 cumLugo. Pro fud{ententia ftare
illaverba, Matth.26. «4nputas,quianon poffun:
wogare Patvem meun, & exhibebir mihi modo plus-

guam duodecinm legiones A iff_:ﬂﬁ):if?fﬁ.‘
Responpgrur. Significari hic nonnifi,
quodlibere mortuus fit, & voluntari¢: fednon
fignificarimodum, quo erat liber: confequen-
ter nec fignificarur quod ejus libertas ftet inju-
re petendz difpenfationis. Quodea verbanon
fuffragentur intento Lugonis, deduci poteftex
Maldonato, quiverba hac explicat tali pln":zﬁ ;
Quafi diceret, inquit, putasne, finon {civiffem
decrerum cfle a Patre meo, utmorerer, non

Eo Al e BT

Y

Tracatus 111

potuiffe me duodecim legiones Angelorum g
co peteres eumque mihi daturum non fuiffes
(lg_mcqllq;F:mdemiocileusimerprc atio po-
natur,fignificabit tantam liberé Chriftummor.
tuum; {ed nonlibertate falvabili, per folam pe-
titionem difpenfationis.

Dices 2. Explicatio hac optimé congor.
darol)ler\-':mriumpra:ccpricumlibcrmre: non
cnim poteft major liberras excogitari, quimin
acceprarc mortem, ut poffem non foltim tung,
fed nunquameam acceptare: & quia, liceths.
beret praceptum; poterat impetrare facilé ab-
rogationem pracepti.

REese oNDETuR. Per principia Lugoni,
non oftenfum, quomodo, fuppofito pracepto,
potucrit aunquamacceptare mortem Chrift,
nifi petendo difpenfationem ? quz petitiod:-
peniationis; quod non falvet libertatem, di-
¢tum immediace.

DicEs 3. Martyrliberé moritur,quoadiub-
{tantiam mortis, obligatus careroq Ui, utin per-
petuum nonvivat, quia liberé anticiparmor.
tem : itaergo & Chriftus,licét fuerit neceflin
tus ad moricndum, liberé moritur, quiaanticl-
PZ?.\"][' moriendai tClHPUS-

Resronperur. Negando, quod martyr
quoad fubftantiam libere moriatur. Nam non
cit textus Scriptura, qui oftendat liberum fuif
fe illi fimpliciter non mori: cft autem texus,
quioftendit 0blazum Chriftum, guia pfe vobit:
qui textus loquitur de ipfa fubftantia, non au-
tem deanticipatione, Sed pofito etiam, quod
Martyr liberé moriatur quoad fubftantiam:
hocindeeft; qifanon cft impeditus, quomins
poflichabereaétum: Nolo mori: per quema-
&um, tora fubftantialislibettas motiendi falva-
tur; neque enim aliter poteft effe libera alicui
mors, liberrate in a&u interne ftanre. (@ia
autem Chriftus erat impeditus , ne diceret:
Nolomori; ideoadhucin Chrifto non falvabis
tut fubftantialis libettas moriendi

DIFFICULTAS IV.
Explicatur Chrifti Libertas.

Enendum eft quod docuit citatus Lugo,
num. 100. non fuifle Chriftum liberum,
quoad fubftantiam, in praceptis naturalibus
{fervandis : quia ex una parte,Chriftus c1i;1[.phy-
ficé impeccabilis: exaltera, (cmel Pmlub:tum,
quodnon poteft non prohiberi; nunguam pot-
cft efle bonum, & femel mandatum, quoddc-
bermandari, non poteft non cfle xnalld:'trufns
adeoque non obfervatum d Chrifto. Solum
crgo {alvanda eft libertas Chrifti, in_ill;s, quz
poterantillinon mandari, v.g.in fubeun-
damorte; [

Pun-

P

tw

3

’JPI
i

i

Jit

i




punétum  Difficulatis 1.
Tnnnitur modsus id exp:’:'mnd:’,

i\ [Opus ExrrrcanpiChriftilibertatem,
g explanetar, _ A

PREMITTO L. Subjiffentiam gui talems, non

Juerminare, vt hoc agas, velnon agas, vel ue agere

1.
F‘f%i‘?fg,r Tum quiaid f‘pc&nr\n& principium
clicitivum, qu_od ﬁll?hﬂ:m«]tia qud tf:}hs non ;ﬂ:.
Tum quiaﬁlbhﬁf;mm qua‘tnl:s, & rp‘lu cra cjus,
non cit, nifi cerminare s hincextra Iuam\ {phz-
pmageret, {ideterminaret, ut i_wlch potius aga-
wr,quim illud; wvel, ut Imq potitis p.oiht agis
gnonhoc. Tum quia defacto (}hr:[’cus non
haberpetfonam human.m},éi{ tamé I];;Lacr prin-
cpium humanum , quo fead hoc velillud de-
rerminet,vel determinare poflic 5 habet enim
volneatem humanamliberam : ergo apparet,
idnon effe deratione {ubfiftentiz : Quodfinon
eHubfiffentiz , determinare volumatc_m ,ut
hocpctiﬁs quam 1:11 ud ;15&?:,‘:;1 agere Polhtshoc
il acceflus{ubfiftentiz , etiam divina, deter-
minationem illam non afferet,fed illam ponen-
damrelinquet volunrati. e :

PrEMITTO 20 Qutamvis, [f.féf!ﬁfmm nonde-
m‘m!mf,:rtﬁoc p{:‘:i:‘f.f, gzt:im illud agatur 5 antece-
dentertamen ante omimem deter minationcm,qua fe
wilpmiasdeterminat , adboc potiss agendumsquim
lud, el non agendum fimpleciter, determinat fub-
[entia s valuntas non poffic agere niff actiones ho-
minis s licet in wolnmratis humane [it poreflare, s
ptitsquamallas actiones agere, o

Quodfubfiftentia dererminet adhoe,

Ratioeft : quia {fecundim conditionem
luppofiti,eft talitas operationis s cimactiones
fincfuppoficorum. Hine, i perpofhbile, velim-
poflibile,naturam Petri terminaret perfonaRa-
phatlis,determinaretillud fuppolitum, ut ope-
tationes fint Raphaelis.

Quid antem antecedenter bane determinatio-
Nits poiaat (b fiffentia.

Rartoeft : quiafubfiftentia, quamvis nont
influat phyficé eflicienter;in adtiones,eft tamen
Wmplementum antecedenter prarequificum
e agendum : ergo & antecedenter deter-
mativam;  climipfd illd completione deter-
finet,

PREMITTO 3. Clmin Chriffo fit fibfifientia
a‘wm.qu & divinaest, o “fimul fupplet id qwd
fuaret fubfifRentia propria,que determinaret adeffé
Wirationemperfons bum aney fitsut vationeillarum
Wi formalitatums 5 determinet mataram huma-
", ad exercends operationes Dei viriles , fen
Theandricas.

l{ATIO‘cﬂ: * quia ille operationesnon funt
g?:&ﬁf?;’lti iﬂgn‘ani,ﬁst tamen funt naturz hu-
ffaam:;eg : :%o cbent c’[h‘,’dg utroque hoc parti-
¢ sddeoque ei- viriles,

Difputatio V.

233

PrEMITTO 4. Pofito,qudd fippofitnm divi-
numdercrmines , nonnifiad operationes Dei- virie
les feu offé divinum ratione fuppofiri participaniess
ft.ut potucrit mori ¢5 nonmori,

Rar1o. Quia& moti, & non mori,poterat
eH‘e:t&iodivin;:,&cﬂcdcrcliquis. Actiones ta-
men peccaminofas Chriftus exercere non po-
tuit; quiaille,quatales,non poflunt efle divi-
nax,nec Theandricz,

PRAEMITTO §. Now fuifle Chrifloliberum, nee
debusffe effeut faceret operationes Bonnifi Theandyi-
cas,fenDei - viriles,

RArro: quiaetiamnoneftin poteftate, &
libertate hominis » Utnon exerceat operationes
hominis : ergonec eratin poteftate Chrifti, ur
fivellet, Dei-viriles operationes non faceret;
necinordinead hoc,falvarideber Chriftiliber-
tas. Exbhis

Corrices 1. Nonfuiffe Chriftum indiffe~
rentem,ut peccaret,vel non peccaret : quianon
eratindifferens, ne exercerer Theandricas o-
perationese  Fuifle autem indifferentem ut v.
g- moreretur,velnon moreretnr : quia utrumgs
poteratefle Theandricaadtio.

Corrices 2. Manfifle adhuc indifferen-
tem voluntatem Chrifti, etiam fuppofito inter-
ventufubfiftentiz divine, ad moriendum, &
nonmoriendum. Jusenimhac determinandi
{ubfiftentiz non convenit.

CorrrcEes 3. Siquaras, anliberum fuerit
Chrifto, morti, velnonmori? refpondebitur,
fuic:idque tamex parte voluntatis,d qua pote-
rat proficifci, non mori, tanquam T heandrica
actio; quam ex paree {ubfiltentiz : quiahujus,
noneft determinare ad unum agendorum, fed
tantum, utdixi,determinate, utactiones quz
ponuntur,fint Theandricz, petqs hoc jam fal-
vabicur liberras quoad{ubftantiam moriendi.

Quodfi ulterius urgeas: Ergo potuit pecca-
tc, &nonpeccare : - Relponderur, potuitnon
peccare 5 quia non peccate poteft effeadtio
Theandrica ; fednon potuit peccare,quia pees
cate,non poreft cllicactio Dei -virilis.

Nequeindefequitur, Chriftilibertatem per
hoe diminui ; quia Chriftilibertasinhisdebec
{alvari,in quibus proportionaliter falvaridebe-
ret, i1 haberet perfonam humanam. Sicutergo,
fihaberet perfonam humanam, non effet liber
ad exercendas operationes hominis, vel non
exercendas;ficnecdebetefleliberad exercen-
das,velnon exercendas, operationes Dei - viri-
les. Erquia peccare,non potelt efle actio Dei-
virilis s nec debet habere liberratem peccati.
Hinc,{idetur prazdeterminatio,ad non peccan-
dum,in purohomine,deftruerilliuslibertatem;
quia hoc,quod eft peccare, poreft habere ratio-
nem operationis ctiam humanz jpeccatumau-
tem non poteft habere rationem operationis
Dei - virilis.

Ex his Premilfis ¢ Collectis
X

4 L=




224,

Exrricario hzc fabivin hoe. Libere
Chliriftus et mortuus , quianecd fua voluntate,
neca perfonadivina determinabarur,ut nonni-
fimoreretur.

Nihilominns rtentandus estalinsmodus id expli-
eandi. Imprimis,quiahicmodus explicandili-
bertatem Chrifti, non fundaturin ullis Patrum
{ententiis ;- ad quas Theologo attendendum.
Deinde , quiapofitopracepto demoriendo,fi
liberum fuit Chrifto nonmori; hoeipfo, 8 non
liberum fuit Chrifto peccare, ut fupponicur
liberum:quod probatur. Quia ipfum nonmori,
datoillo pracepto, effee ipfifimum peccare.
Negque valet firecutras ad collationem auxilio-
rumnonnifiefficacium: quiaauxilia etiam effi-
cacia, faciuntquidem ne peccetur, {ednon fa~
ciunt,ne poﬂitpcccar!'; Chriftusautemnon po-
terat peccille, & ficon s auxilia, cum

qlu’btis non potuiflet peccare, de illis redibic

queftio;quifalvent berratemmotiendi? Pofs
fettamen recus 1hoc, quodipfumnonmoti,

1tum non mori haberecratio-
nem non divini: quiaautemin Chrifto haberer
rationem divini,ideonon eflecipliflimum pec-
care, necdebetfervarilibertas Chrifti, urnon
fervet pracceprum s fed libertas, circa {ubftan-
tiam' & objeétum prazcepri. Objedtum aurem
efthic,v.g.mors: & tamen cx dictis, non mori,
Pot-ﬁ'mtcﬁb aétiodivina.ex quoinlbrcs,hhcrum
illi fuiffe , nonmiori 5 confequencer libere cfle
mortuum.  Proponitur tamen hicmodus,auc
im}‘ugn:}nrfils, autilluftrandus. 42 alivmmo-
Az accedendo, it

fitpeccare,inqt

Punétum Difficuleans 2.

Stabilitar alins modus,

A

ndalibertate Chrifti,
- [alvetuy infallibilitas a-
; praceptim; M Chriftus,utpote cffentia-
litet u‘npccc;:in]u, non poflitillud nonfervare.
Et fimul,utfalvetur libertas, falvanda eftindif-

. ferentiaagendiilla pracepta.
PrAMITTO 2. Nondebere, infaliibilitatem
¢ indifferentiam,ratione jusdemfa
Rarro : Quiainaliis,inquibus {alvatur li-
bertas, & infallibilitas, fubaliaformalitate fal-
vaturinfallibilitas, fubalialibertas; utnotum
eft,exmateriadegratia efficaci; ex materiade
itic11c[alf)r;i,pr;xuédm'atc eventusliberos, liber-
tatem tamen non auferente,  Quod ipfum in
hocfundatur : quia11:«{1’&@11’[111:111911du:xt:ui-
{irictionemad unum,dicitinfallibilitas: ergoa
divetlis prmcipiis{lei;icbct;ns.nuummidcm-
quenon poteft efle determinatum ad unum,&

non determinatum ad unumn.
Pr&MITTO 3. Infallibili atems gy /.fr’Jf:'.’f.t!rm,
duplicem poff [pectari. Imprimis,iniu.lhbﬂi[a-
tem & libertatem , refpeétu gratiarum qu

varis

Tracatus T1L

Chrifto conferebantur, & hzc falvari debet, f¢.
cundum principia de cfficacia. Deinde fpe.
&ari poteftinfallibilitas , 8 vel maximeé liber.
fﬂ‘*:“”“"ﬁ_ﬂ‘;ltivéﬁ.dimpCCC;li)i_litntﬁ‘m; & qui.
deminfallibilitas defumetur ab impeccabilits.
te ;d quanon defametur jam libertas, oballay
hinc ad aliud cjus falvandz principium jnquLi
rendum.

PRAEMITTO 4. In primo [ignorationis,abfy.
lute mandacaeft Chriftor, falvario & fanifics.
tiogeneris humani, non determinando modun
redimendi.

Ratro afferti, quoadprimam partemef,
Quiaintentio finis,prior eft figno, reliquisaliis;
fed intentio falvandi& fanGificandi,eft finisin.
tentus 4 Deoin Incarnatione : Defiendit enin
proper woftram [alutem.  Er, Hee eft voluiu
Dei , fanitifcatio noftra.  Ergohwzc debuitp.
me intendi,

Dudd auresn preceprus fueritshicills finis,

RaTio eft,illud Joan. 1o.  CMandatnm dedi
mihi Pater : Idem haber Paunlus ad Philip. 2.
adRom.s. Claruseft & ille locus 5 Nonweni
facerevoluntaremejns, quimifitme , Patris, Vo
luntasautem hzc, urdi@um , eftfanétificatio
noftra. :

Quidtandem nonfir,proillo figno , determing
s modus (alvandi, & fanclificands.

Rarro eft. Tumquia,exuna parteyid fieti
poreit, utintendatur finis, non intendendo, pro
codem IfG;no;rEL'tcrmumri‘t'ﬂ,cdm; fi finis pluri-
bus modisobrineri poflit,ut di¢tum {upta. Tum
quia , ficoncipiatur decerminatus fuiffe Chi-
ftus, ctiam quoad media, intelliginon porerut
commodé loci Seriptura, infra cicandi, Tum
quia,quamyisnon ponatur (,l1ri£’c-_1sdeccrn'ﬂ-
natus fuiffe, quoad media, adhuc poreritinilo
falvariperfeda obedientia; & fimul confuletr
dignitati Chrifti, nam etiam ist humanis, fummi
Principes,imperandoaliquid, prudentiého-
noratofubdito,imperantfinem, remittendoc-
jusdifcretioni media. leillud eft s Sapii
zem mittas,nibil ¢i dicas.

PRAEMITTO §. Infécundn (ignorationisvi ';-'{
Chriffus indifferentem voluntarem divinam V0
wedio appr brii,velmedio gloriofe, [alvarermi:
dum.gemittig,hoe fibi adeleclionem. :

R aT10 hujus & prioris prazmiffi,eft Autho-
ritas Patrum.

. AutroRr1TAS elt Anfelmilib. 1. Cur Dew
homo cni:.S.ubi interpretansilla verbas Ng””ﬁf’
ut egovolo fed fiont tu. EtsFiat voluntastns. Fie
Ut atens antem, iNQUIt, Patris dicit s ﬂmlgr_w?ff-'f{?"
maluerér Pater movtem Filii,quam vitam ;. jrd g'i!f-‘f
bumanum genssreftanrari nole bat 1-‘Ar£r,nfﬁ faceré
homo am magnumaliguid  ficut erat mors illa: -
circo dicit filiwsillum velle fuam mortems guamipy
maluit pati, quam ut genis bumanum non ﬁff’w""
Enrefertur patiendi prxccp:um,lcu yo-

tur.

: : e
luntas Patris ut pateretur, inly Maluit pith
e oftendi-

il
P
]

fu




=

Difputato

ufh'u.l’imr:]ucI nonfuiffed ctle%‘uli{mtlnf.‘qfi)l !.i‘;lnc :
gummoriendisnegagut enim maluifle Patrem
motcem filii. =

, AUTHORITAS C]lISd\i’lTl>J{11E'E11a1?f155.1lt et-
jammeminit ?ua_rcz , quod nontuc_rilt dn'ud.c
przceprum Cheifto,ut mor Cl_tfl“u_l H f_et} LI[ vfﬁ I-
arem predicaret. Ergo app;uct,unhﬂsjacm.u'n
fifle Patrem, ut MOreretu § ?énon determi-
niffeillimedium moriendi,& f1 R.T]lCleI_ L’l.\lctur
contrarius Anfelmus » cxphcauqus crit fecun-

i enda.
du;l{;l'IJCT poriTAs eft Gregorii Nifl. debea-
itudinibus,circa illud : Beat: ({m gfuriunt,ubilo-
cmillum , Mews cibus esitut faciam voluniarem,
dqusquimifismesPasris ficinterpretacar. 7z /(In—
diffcationems1nqu ityao/lram gperaresur 5 fieut fibi
arabd Datreprafcriptum. ‘[.[bl advertit, prace-
yumfndtificationem, fed non decermis 1atam
wortem 5 adeoque Patrem, adhoc medium,
onfuille determimantein,

PREMITTO 6. Iz zertie ffgnorationis, intel-
lexifle Chriftum inclinationem Pacris, ut cruce
flvatcemundum , tamen cumomnimoda re-
millione ad voluntatem Chrifti.

Ratio aflerci,ficabauthoritate.

rAurror1TAS Cyrilli Alexandrini hib.1e.
inJoan. lgitur bab(‘;]ih{t:it s i1 VolpnRtaria fupje-
ie, Paier 720 16777, COA[IL10T Uiink EXECHLIONE 5 que
Gandatorumloca,apud fe effe, in ea guam adillwmn
libet,oratione, Eiltoss afferit.  Namuitpote Ferbum,
wnfiia Parris inzelligeret , & genitoris fui profunda
trutiretur,  Sive potins,cuii fit (,.»?f'f' Sapicntia Pi-
tris,( virtus,quod huic vifm et reipf. 4 praflat, ¢
préeptilocohatet,  Ubiinclinasioillaexprimi-
Lu[,Pc[-J}.-,"Q{r;ﬂd/;,qic vifwm.  Exprimitur iem,
dtrerminatienem hanc Chrifte commuflam,
petly,lnvoluntaria [ubjectione, Paternvrim confi-
Horum, :

s AutHORITAS cjusdem lib. 7. in Joan.
cap. Nehel alind,in qu it,mandatumbic dicitur;
quimda Filji,que ad Patrep est, concordia; pempe
f:f'i?f?!m,:ﬁf) Patris, Filius mortem /»,zﬁu eit. Ergp
.lwcthglmm rationis .11:':311&1’1 s 10 quo agnov:t
i!ludbcn:placituu:.

jAutHoR1TAS cft Ambrofiilib.4.de Fide
5. Steut potefazis,inquity ue cffe fegntficat, po-
Vtanimam , ¢ liber & voluntatss ; ttacanygnod
Jtdiisn mandarun depofuit Patris,fus ac Paterng
f“""'”ﬁfﬂff?f fignificat unitatem. Infer; crgo de-
duitvoluntasilla Pacris vide ri,{fecundum quam
nclinabatur, ue potits moreretut Filius.
PraviTro 7. In4.figno, dererminifle
EChriftum libere,ad falvandum mundum,po-
Wsperopprobrium crucis.

,‘R"‘TIO 1. Praemifli eft Scriptura.  Oblatus
gusiple volusr. Ubinon fignificatur oblatus
tie,quia mandarum eft i1l ,utfeofferrer : fed
#oratione offerendi redditur : quiaipfe voluis.
P‘#:”I(;:ECUS. ‘E"{"””f"""”':‘-”qUifsﬂ ﬁ{” E{”:&f:!ﬂ'f.'af;f/ft{-
e confufivie contempia.  Ubi oftendi-

V. 22§

tut,{ub cletionem Chrifti cecidille, gaudium
& crucem;

3. Locuseft Joan.ro. Propterea me diligit Pa-
BTy QUIALIO POAO ARIMANS TREAIS (T IECF IR [Hime
eam.  Nemotollit eamame, [id egoponoeam
ipfo s ¢rporeftatem habes ponendi cam., porefla
habeoiternmn fumendicam; hocmandatum dcceni i
Parremeo.  Quafi diceret Chriftus,mandacumn
¢ft,quod unum determinac, liberrasad utrum.
que: habeo poteftatem utriusque, & ponendz,
& nonponendxanima, idque ex voluntate, 8
dl!'}mli:jonc; {feumandaroParris, quimihiu
triusque hujus poteftatem j: hoceft; optionem
dedic. Mandatum accepi ponenda: anima,quia
ponocam a meipfo. Eodem revocari debet
EHumiliavit femetipfum Dominus IESFS, faltus obe
deensubipracellit, humiliavit,hoceft; obrulit
{c admortem; & fequitur mandatam , facfus
obediens.

Ratio 2. auchoritas Patrum.

1. AuTHORITAS clt Auguitini lib. 83. qua-
f'tionum,qiuﬂ:.S-:a. LIbi dicit,Chriftum fic Paf:
fiones animi, hoc eft atfetiones , voluntarii di-
{penfatione,veras tamen, ut placair, fi]l'r:cpiﬂé,
quemadmodum palliones corporis, cidem di-
{penfationis voluntate, fine ulla neceflitate fu-
fcepit. NomincJutcmdé!iu:m{ml_mis,nollin-
telligic Augultinus aliud, quam voluntatiam
determinationem.

2. Autroriras Chrifoftomi homil. 29.in
Joan. Priusnéergo accepir mandatum , ¢ inde pa-
rait? gw} enim €Xpers rationis hoe dixerit? & hom.
28.in Epift.ad Hebr. ubiillaverba, Propsfie fi-
ljz_g wdioficex pllcar,f:ﬁr efhinguit, licebat ipfini-
il perpeti,fi woluiffe. Similia haberad illa verba.
Et et Chriffussnon fibi placuiz,

3 AutHorITAS clt Theophyla&i & Oe-
cumeniiincitacam locum.  Qus propafito. Lice.
bat, INQUit, 2p/¢, cum gloria ¢ gandio in smunds vi-
weresquippeitaloguitur : potcflatem habeo ponends
AniMA Mmeam .j"z:{:up.’r;f.;ff ipfams werim hocno-
lut,  EtS, Thomasin Epift. ad Romanes ca-
pit. 8. Tradi (sz,inq‘u it,cum Detts Pater inmortem,
eumincarnari o & patifPatnendo, ¢ humane ejus
walpntatss infpictends C baritatis ﬁﬁ"i’ﬂm’ﬂ ” frzé paf-

fionem [pontanes [ubiret, Quictiam locus valet
pro ihpcriorc pr.?:mii!h.

In ultimo tamen Iiguo rationis, Deus , vifa
hacdcterminatione Chrifti, formavitmanda-
tum,ut morerctur.

Rartio 1. afferti, imprimis locusille fcriptu-
re,ubi,poftquam dicitur, Chriftum {e humilidf-
{e, videlicetaccepratione crucis , confufione
contemptd : fequitursquod fit fadus obediens ;
quz obedientia ine pracepto commode intel-
ligi non poteft.. Eofervit &illelocus, 112 capis
2 ltbri feriptum eft deme , ur facerein woluntatem

twam,quafidicerets primim voluiftiuc fan@iA-
carem genus humanum : voluntas enim Dei
{an&ificationoftra: Deus mens volui, quafi di-
cerec:

ame




226

ceret; obrulime etiamad moriendum, pro hac
fan&ificatione; ubi praintellexi tead hocefle
inclinatum. - Ezlegemtuam inmedio cordismei :
quafidiceret ; &t pofuiftimandatum, &le-
gem,ucita fieret, quam ego acceptavi corde
mco, de quoetiam vide Agacthonem Papamin
Epift.1.quarcferturin 6. Synodo, aétione 4.

Ratio 2. eftauthoritasPatrum.

. S1T THEOPHILA CTT incap.t4.Joan.ubi
verbailla; <Mandarum dedit mihi Pater , inter-
pretans; Mandatum,inquit,dedit mibiparer s
&5, woluit, dixiz,approbavit,decretwm.  Atvero
approbare, & fimul decernere, non eft ance de-
terminationemaliiis: qua enim prace -flerunt,
hzcapprobantur.

2. AUTHORITAS Lﬂm 1ti Ambrofii, ubi a-
gnofcit,quod ex libera voluntate pofucrit ani-
mam, & fimul fecundum mandatu LP art1s!

RaT1o 3. afferti. Quiaadtiones noftre bo-
nz,polt conl u!umnoﬁl.m libertatem, pet {ci-
entiam conditionatam, priedefiniuncur 4 Do

crgo & mandaripoterant C hrifto,

REsroxp kT Pater Morawski h]rqnmﬂ
Attic.2. difparem efle rationem. Nam fcicn-
tia conditionata, pracedens pradefinitioncm

adtiisnoflri, reprafentat cundem omninoadll
noftrum, conditionaté fururum , quiabfolute
efffuturus; atverofcientia conditionata,pra-
cedens praceprum rigorofum;de mortc( “hri-
{kisnon reprafentat eance rmeled Llo-;am Chrifti
circamortem; quzcledtioc eft an,uu.rg futura.
S*";uidcm L'Jchls\su.-olo.nwt;-.mu, eft obedien-
tia, feu actus m}r ndens-a i pr Scientia
aurem conditionata non repi e.lmmmlmh 3
tiam Chrifti; fewaétum puldcnu 4 prazcepto.

Contra. Quantumvis fcientia conditio-
nata non reprfentet adtum conditionatum,
ante fcientiam conditionatam pradefinitum,
licér adtuspro ftatu abfoluro pravideatur prx-
definitus: nihilominus id {alvaclibertatem,nec
alius adtus pt':x:vitiemr pro {tatu conditionato,
alius proabfolutos; ergo etiam,quantutnvisan-
teceden inte [cientiam conditionatam s HOR
pra zvideatur mors Chriftiex obedientia, praes
videaturautempro ftatuabfoluto: adhuc &li-
bertasfalvabitur,& idem -birur. Q\md
yleeriu refolvitur.  Quiaidem quidem
ﬂuuum.‘.wm ri actus , quoad { entitatem’, fed
non eftnecefl e,cundem pravideri, quoad for-
malitates defumibilesex (tatu, velfcientia [ta-
tiis: Ut ek fcientia {taclis conditionaci formatur
praceptum moricnd:. Adde, modum hunc
explicandi, perfectiorem a in Chrifto
obedientiam , quam fi immediate praceptam
{Ill:dLCLpf“tl]Ctm\ trem , dicit enim S, Thomas
2.2.q.104.4,2. Tanco videri pert ectiorém obe-
xceptum, obe-

r”/‘ ac

ito

altusvide

dientia m,q't‘nm cxpi Lil'mm
d c:n{n,_mm\mmt;.numl , voluntate {uperioris
intelleéti, talemautem nosobedientiam Chri-
ftiponimus; dum ex cognita yoluntate Patris,

Tractatus 111

intertio fignorationis, determinay it fefe adil.
lam,in qu‘uroh"nomrmms.

Punétum  Difficultatis ;
Caf!mmr ‘Rej}:afzf 0 & folvuntur ol fe-

tliones.
IcEwpum eft. Sadvari Chrifli liber tatem,
in obfervandopracepto,v. g. mortis; quitds.
tum est mandatnm Frw/g‘a mor. :fﬂd],pmfymm,,ﬁ,}
tam cjnsdem libertarem,guideffer acturys ¢Efthze
fententia infubftantia Suarii,{i legatur.

ProsaTur 1. Conclufio authoritates,
Thomz. Quiahicmodusitafalvat libertaten
Chrifti,comparativc ad cjuqimpcccai‘ilitqtcm
ficar falvatur libertas, compamrwc ad gratian
efficacem ; nempe per liberam npcldrusdc.
terminationem. ] amautem S. Thomas (ueme-
minit SL‘..’u‘x‘!i]p.;y.brct.5. §. Supereii tamen)ean-
rationemin Chrifto, quoadho,
ac circagratiam efficacem.

Propatur 2. Quia quotiescung; aliquid
fit,& non poteftnon fieri,libere ramen fit; wo.
ties libertas non po[d‘r falvari, nifi quod otiatur
hacneceflitas ex fuppofitione confequenti:fed
paflio Chriftiita eftfadta, ucnon potueritnon
ficri, & tamen dicitur libere facta s ergolibert
illius debetpeti, ::.\cfhl'll:ofitiotzc o 1ifcqucmi,
adcogue determinatione fadta primtm ab :ptb
Chrifto. Majorprobatur: Quialiberrasnon
poteft falvari, nifi, vel quodadtio poflitimped
riimpeditis principiis ; vel quod, {i nonpotel
jmpcdm oriatur id ex mea determinationg; it
notum eft ex alibi diétis : ergo, ctim non pofli
{alvariindifferentia l'arimn principiorum , i
prxch:mnunlw]c;tur cum Chriftus it phyf
céimpeceabilis, .zueoq,xmuosnnntLr.‘.up&
ceptum : debebicilla lib
determinatione
tatem,minor etiam proba

Puorryrm; Quiainj 1
Gumeft, HLLLdll icultatem ha Tm.n. Primi
falyandas lmla.die_s!.u s, poncndut nchpmcr
prum rigorofi im datum Chrifto; pummu»u Jud
mpnmo& uleimo{igno. Secumdo,componide-
betlibertas : & hocfattum ; ¢o quad praee:
pruu moriendi,inu ultimo figno; fit dacumnon-
nifipoftliberam determinationem Chritt, v.g:
ad mottem. Tertio of{cmm;..;n erat libertas,
nontantim quead circumftantias , fed crian
quoad fubftantiam moriendi: falvatur id per
nos ; cum Chriftusad {ubft: LJA[EJITH]]OI[LH\“
determindric , latumgue eftilli pmupuﬂf‘]“
jpl amaorte.

OBjICITUR I. thdmmcumfalmnonch
noftram , dcinr.m!rmt.n potits 4 voluntie
Chrifti, clﬂm avolunt ;L..f'l,JLI faciamus.

REspoNDETUR. Ponimusfalvationemno:

e D
dem efle dic

ftram , potius dependentem avomumchCl

la
tilli.hullhu cttillipraceptum rig Jommm,du ﬂu
- 10v

liné

e

il

;c,‘ﬂ

it
t0q

=

I

cn oo




£ ‘ fidere

Difputatio V.

I mzrrxcgmhlmcinnC]lbcx'mtcn Chriftis ut
Ine L J 3 . % .

'k refuitinprimo fignorationis. _
Siex libera Chrifti determi-

[CITUR 2. 2
O3 cur dicit, Sz

rionecft fadtum,ut morereturs
n N
-ﬂ.f.?,}:'.’ufhrr.ﬁﬁ-a! calie,
MegsponprTur. Dicitid, cx mente Pa-
fruh uroftendat{e veras pafli 1es habere,ad-
; ﬂ,;;imorcm mortis,velid dixit,ratione pra-
pqu 3 T
[m:;j iam{ibi impofitt. =t

fystasis. Hanc explicationemnon often-
Jere verum mandatum ; quia hoc mandatum
llo diftinguitur 4 p1';ndc_hnsnom[ms ¢ & ta-
fren Prazdcﬁnirioncs non funcmandata.

i . e : = i

RESPONDETUR. Q_mdfuimsmc._]c_il,crmm
nzdehnitiones cfle mar;darul? Scd quidquid
[ dehoo,ex alioid principio {olvitur : nempe
1Y v = i & e
quedinre, & a paree Dei, mandatum & prade-

ot

(

fitiofiridem 3 funt enim actus Dei, adcoque

| idemmecDeus s pex ordinem autem ad con-

1;gra:ﬂ,pcrordmcm ad zquivalent am , per ot-
dinem ad propm‘tioncpl cum creatis , Li}!_ccr-
pliotut. Nam pl';?:d(:hnit;o Endlcat nonnifi ap-
yetirum Dei, quo appetit effetumy. g. gratio-
i quiappetitus hu}d:i[urin ejus fanctitate,
gcommunicativitate {ui ;s jam autem manda-
umimportatordinationem, m‘iu:n‘mm a uml;i
:l;pcrium:ﬁs;& procedit, fctt}liz-.z'nz‘m (_!omlmu
jurisdiftionis; de quo in materia a:c;uﬁltm.

Osjrcitur 3. Totam hane difficulratem
movcﬁpoﬂb,dcﬁlo pr:cccpm,fnﬂi_g inprimofi-
gorationis; adeoque nos non refpondercdif-
ficuleati,fed foltim materia difficultatis mutare,

ResronpeTur. Ad hoc eficrefponfum,
dcqnoagitaturd1f"aiculmsmaximé , nempede
morte & meritis,  Necinordiflead hoc,debet
Gvarilibertas Chrifti, utnosfanétificaret, vel
nonfan@ificaret: hocenim, quod eftnosfan-
fifeare , otiebaturex decretofacto, uteflet

hriftus caput gratiam & glori;lm‘ influens.
Porwonon erat liberum Chrifto,uteflet tale ca-
put; cim motivam capitis, praceflericdecre-
unfibftantiam Incarnationis, refpeétucujus,
lludmotivum habuir fe per modum caufz, a-
deoque antecedentis.  Si autem illud moti-
umprecellicipfam fubftantiam Incarnationis;
|19c iplo pracceflit ipfam libertatem Chrifti :
amlibertas Chrifti fupponat ipfam {ubftan-
tam Chrifti,  Quodfi metivum capiti®pra-
elitiplam libertacem Chriftisprecedere etiam
debuitid quodeftinnexumilliipfi formalitati
apitis: formalitati autem capitis innectitur fan-
dificationoftra,

DIFFICULTAS V.

Potuitue ¢ briffa dars Praceptum rigoro-
Jum ?
Hi&tnns dicta fupponunt , Chrifto prece-
; pameflemortem: poteft autem dubitari,
‘-\!Cl‘mlhts capax fl.leritPr;tccpti,intcllige, ri-
$oroli: Tra@achanc quaftionem Aldrete difp.

227
73. & affirmar, Chriftum, quamvis non eflet ca-
pax pracepti comminarivi & coadtivi, ut habe-
tur fect.3. n.7. Fuille tamen capacem pracepri
in confcientia obligantis: uthabecur feé. 4. 1. 1.
E contra Efparza quaft. 32. docet , Chriftum
efleincapacem pracepti, obligantisin confci-
entia.  Penfanda funt imprimis rationes utyitis-
que p;’!rﬂ:‘.

Pun&tum Difficultats 1

Argumenta pariss afﬁrmamzk,
XPENDENTUR €&, qua difputac Aldrete
difp. 73.

1. ARGuMENTuM ab authoritace.

. AuTHORITAS cft Joan. 10. < HMundaturs
accept & Patre meo.  Similiahabentur Joan. 14.
quaccipi de proprjo pi‘:{‘s:cpro,nullmucﬁim
commodum.

ResrenpETuR. Efleincommodum, obar-
gumentainferius ponenda. Deinde, proce-
ditid,de pracepgo refpectu corum, qua pote-
rant pracipi, & noenpracipi, :ldcoquc a Chri-
fto,falvifuaimpeceabilitate, ficri vel non fieri:
nonautemdeillis , qua non poterant honefta
actioneexerceri ; itatamen, utetiamrefpectu
illorum priorum , non fit latum prazceptum,
cum omnibus circumftantiis , camquibusfer-
turaliis,v. g. ciim comminatione,item iincprz-
vifione,quid effet factura creatura? QU Pravi-
fio adhibetur in preceptis Chrifto latis, idque
titulo tuendz ejusdem libertatis.

Instat. Ex Authoritate Auguftini,tom. 4.
lib. 2. de Sermone Dominiin monte,condiftin-
guentis obferyvantam confiliorum , abobfer-
vantiamandatorum,admittentisque utrumque
in Chrifto.

ResronprTur. Concedoid diftinguide-
bere, & admitti in Chrifto; nam etiam i'cf'l.wc-
Gualiquorum, dicebatDeus , hoc bonum eft
fadtu,fed cead hocnon obligo: in hocque ftat
confilium , refpectu autem aliorum dicebat
Deus,Fac hoc, obligo tead hoc, 4 quibus czte-
roquipumi!I?:mbﬂ'incrc, vellicitd alid actione
facercoppofitum.  Sedinde nonfequitur,de-
berejamillud concedi przceptum , ranquam
comminativum. Quandoautem dicic Aldre-
te,non debererecurri ad improprias diftin&io-
nespracepti, alidsnon reéte diftinguerer Au-
guftinus praeceptaa confiliis 5 quinonignora-
bat,fub impropria acceptione precepti , com-
prehendi divinum beneplacitum, id ctiam non
convincit. QuanosrefpeduChriftiadmicri-
mus,non {olum beneplacitum divinum, fed et-
lam praceptu rigorofum, licétnon cumim per-
fectionibuse Eodemq; modo explicaridebent
Bernard - Tertullian- Laurent - Juftinianus.

2. AuTHORITAS itidem & Scriprum.{_}gm
aliter lc_:qultu r Chriftus, de obfervatione confi-
liorum 5 v.g. Sivis perfecins effe, &c. aliter de
obfervatione preceptoram; Si visad vitanz in-

gredi.




228 Tractatus T11.

gredi. tamen, eodem tenoteloquitur, de
praceptisd fe,8& a difcipulis fervandis , aitenim
Joann.xs. Sipraceptamen for AUEFILIS rnariebitis
i ﬂ.".(‘t(?f{/izﬂ medy ficut €go Patris et pracepta fer-
VAL,

ResronpETuR, Loqui Chriftum decxe-
cutione precepti, nonautem de modo & ma-
teria laci pi xcepti; nequeenim hoc vale texrus.
Si non loquitur de materia lati pracepri, &
qudd fitidem objedtum precepri rigoroft , re-
{peétudifcipulorum,ac tefpectu Chrifti; con-
fequenter, poterantilliina quibusobligarisin
quibus praceptum rigotofum Chriftus non
habuit. Unde quando adducit Anfelmum,
non negantem proprium praceptum refpectu
Chrifti,id non convincir; quia nos tale prace-
ptum admittimus,modo explicato.

3. AutHORIT AS eft Concilii Alexandrini,
&'Ag&thoms Papx , fed explicari debent co-
dem modo,ut pradicta.

INSTAT. Qi]']_;}.( oncilivm¥rancofordien(e,
difcurrens contra Elipandum , afferentem,
Chriftum eflefervam, & probantem id ex1fa.
¢.42.refpondet , I;'r_f..f'cfm:,mquit,Ps‘ap/;c‘mﬁ;—_
VUM BOMInAflet s nomtamenex condirione [ervitu-
tisyfed ex humanitatis obedentsa,qui factysed Pa-
#riobediens,usqueadmortem.  UbiConcilium,,
videns negarinon pofle, Chriftihumanitacem,
effefub Liommfobci,{'\="m\'oupcrariomim ex
jufticia, nol hancfacalratem exigen-
dis {ed negavit,talem obedientiam fuifle ex fer-
yitute.

REesronpETur. Concedo, humanitatis
fuifle,obedientiam ergaParrem; fed nego,obe-
dientiam hanc fuiflé comminativam,&ec.

3, ArRcumeNTuM eft. Nemini negate li-
cebit,Deum,ratione dominii propricmais,crga
humanitatem , potuifled (_'I!u'i.“to operationes
exigere , quasfi perimpoflibile Chriftusnega-
ret,utique peccaret; ergoetiam potuitilliim-
1)8711 PI'IL:CPLUIT]. ” | : : ;.

RESPONDETUR. Sicut in noftris princi-
piis;non datur Dei,refpectu creatura, rigorofa
il]ﬁjtf;t, dom:niumquc r.‘i(t;m‘ofum‘ propricta-
tis ; itanondabitur preceptum folum,commi-
nativam. Dilparitasctiamelt : quia exigen-
tiailla, t[m!nLiomin!’ipl‘t)i)i'icmns . Potcﬁha—
bere fuum effectum ; fienimillanon effer, non
reddidiffer Chriftusilla , quia nec habuit de-
tetiminationem, ut i'ndcpcm[mter abillodo-
minios operaillafolverenturex juftitia , hil}c
illius exigentiz habebitureffectus, nempefo-
lutio e]u‘s’, ad quod {folvendum, nouilxppoui--

urdeterminatioirrefragabilis. Independen-
terautem abomnipracepto, jam erat in Chri-
fto -ch::crnnnatiofcrv:m\]fl'uurs1‘.111!["115‘-5,1102:1_
petitulo unionis ]l}’P()f%;l[i._L‘C{ : _!1!!:(‘ refpectuil-
lorum objetorum , fuiffec eflentialiter otio-
fum praceprum. Et ficut non datur prace-

gitnee

prum cﬂ’cx?tialitcr om_o(un': > quo Deusimpere:
l_)ctro,ut fithomo, ciimad hoc, ut fir homo,cf.
Icnciali‘i:cr aliunde determinetur; ita & in Chj.
fto,eflct eflentialiter otiofum, prEceptumfr.
vandz legis naturalis, refpectuantemalionn
objectorum , admifimus quidem prceptum,
fed ex fuppofitione pravifi confenfiis Chrif
in illud objeGum. '

InstaT 1. Sicuthumaniras Chrifti, eftfih
dominiopt‘oprjcmtis,jmcriam eft fub dominjg
jurisdiétionis : ¢rgo, ficur 4 Chrifto exigi pol-
{luntoperaritulo proprictatis; ita exigi poffu;
titulo jurisdictionis.

: REsroNDETHR. Negavimusanmrfgom
{fum dominium, jufticialis proprietatis, Deore.
{pectucrearura ; hincnon tenebit antecedens,
Difparitasctiameft : quia exigentiaanteceden
tis non eritfruftra,fecus heclecunda,

InsTAT 2. Nemonegat poflibile fuifle, u
Chrif usvetetilegifubdererur; idque de fato
admictunt aliqui : legique Dei mternz cen.
fent, cumS$. Thoma , fuille fubditum. Ind
Suarezdocet, potuifleillum fubdi ctiam lege
bus humanis.

REsronpeTuR. Negando illum potuifs
{ubdi, falvaliberrare, nifiilla praeconfulatur.
Negoitem,fubdi potuifle, cum ritulo commi-
nationis. Dcindc,quiaprxccptavetcm]cg:s
(fuppeno ceremonialia) pracepta itemhuma-
na, (qua {uppono verfari civca aétiones, alidsde
fe non peccaminofas) habuiffent etiam refpe-
&u Chrifti effe@um, cum aliunde noneflerad
hancpm tem [iC[L‘l'i]‘lJil&[‘.iS;fL:CL]Sl’CIi.)Cﬁ'ﬂ;]]JD-
tum preceptorum, & materiarum. (lu)anéo
autem Theologidicunt, legi Deizternz fuifl
Chriftum {ubjedtum: hocfignificatur,non po:
tuifle Chraftum non facere , quod lex dicehats
{ed non quialexdicebat: cimaliunde, illinon
dicente,eflerad hocdeterminatus. Undeent
{ubjectuslegiobjedtive accepta , feu mareris-
liter : hocelt; determinabarur ad hoe facicn-
dum,quo;ﬂcx azrernadicebar; f{ed negoquod
dicidebeatfubditus legi, qualex eft 5 cimill
refpectu Chrifti,in talibus, fruftra forer.

InsTaz s, Aﬁirmantaliqui Theologi,con-
firmationem in gratia, non tancim przbereau-
xilium efficax,ad non peccandurm, fed etiamau-
terre libertatemad peccandum, neceflitatean-
tecedenti; & tamen fupponunt obligatosillos
tuifle,praeceptis graviter obligantibus,idemdis
cendum de Beatiflima Virgine.

ResronpeTur. Negando quod Coljﬁf'
matio in gracia auferatliberratem.  Sed fiar-
ferret,eflent quidem obligati quoad Obj(‘.&lﬂ'{};
quia nonpoflentnon velle illud objcftum; fed
non obligationeformali , quia hze frufh’:m-?ei
effet: cum illud non poffer nonfervari, quod
deberee pracipi. Quod autem dicit Ai(‘{f'tﬂ’m
praduram cfic hanc refponfionem, I:fIP“”?"

prob:’.[c

Su

1)

dy
:"_.

d




lebuifler. Etdurumg
jesnon fuil {lc fubditoslegi,c 11[h=n11‘1:1\ um; hoc
fenfi,quali potuc l_i'ltﬂu]h.{.ll. re Deam, {2lvi
uvrmrc,{u‘m{nosnon dicimus. Sec :
tales non fuifie ﬂibcm-m h"m,

srobare

s, Sednon eft

dumm dicere;
Joceft,ind Lpf’m[mtu i !uj“
mn'tmmm,"r dilige
eeltin Deo ,nuht‘a <r1\,I|AIIU-'.
.\[10[“ ftlicitum, utfenonc
yur tanien refped tuillins, 1
In noftris principiis,qua non po-

I cu-

non for-

deteriminans,

urfediligat.
WI'J.{ULL[IH(DCI

el , confrmationc

uc,hw[mmE:.JL[:uL Aturi;
‘ 1
Tecapaces pracept rofi, qu aadbiic )

impo

1 IIPLCLJ.I\..‘
|su'L'CJE'E : s

3 ARGUMENTUM. Tenebataur Ch
d“cm iri, Deum diligere & ¢ m.l
(mcmmrmh e naturali.
propriumque pr:
Jud violandi.

REsPOND
vk :
Chriftus, non qua les
ridliter, & objcctive fumpta.

Iustar 1. Noneft: s clle
comminativam: {ed fufir llicitam
wmtmnm\ eris preceg i, qu voluntatem

\u[ “11ompol ftreddiillicita 5 & ficut pmtci’t
hrilex, quzad peenam o bliget 5. non autem
ai colpam : ita dagi ;n:tuiu reddens objeftum
licitum, & prohibitum, qua nulio modo pee-
nam mineeur,

RiseoNDE TuR, Concedo, quod non fit
deratione legis efle comminativam ; {ufficic-
aue, ut reddatillicitam carentiamoperis pra-
ceptiypecvoluntatem Superioris ¢ {ed fhppoli <
o, quoa11:.1\'ulum.'.15111'L11'h"111c;t1mn foret; fo-
tetautem frultanea : cumaliunde ficderermi-
natiouthoc nonnifi fiat, Concedo ulteritis,irn
lege,aliud effe vim obligandi , qua appellatar
poteftas dire&iva: & aliud vim fubjiciendi ad
penam, qua appellatur coércitiva.  Conce-
umtcmpollc priorem nonniftilla vim exerceri;
“HC"O,Lluu lexerceri }mihr,ul caca, adqua
cft.mmhh Lﬂum 1lis decerminatio ; b flfuppcn a-=
turdicedioilla effe prEceptiva.

INsTAT 2. Sicut ex natura mendacii,
conflrgit cog gnitio in Chrifto, nccci!imsqnc
adnon mentiri s itaex prazeeproa 1non vitan-
E'H"‘-‘-ﬂ\‘smu confureit determinatain Chrifto
Neceflicag, .an.i non vitandam mottem. Ereo
“nftitaicur illud objectum malum nmsz“litjr',-
Qui '») L)} I]v Lar.

RESPDND ETUR.

Concedototum ¢ {fed ne-
t:poliedari in Chrifto ditamen, ratione pre-
£p

t}fi\ g.non mentiendi, neceflicans ad vican-

i mendacium 5 cim Chriftus dicat ibi fru-
Rimponi stale prazceprum.

atio. V. 220

INsTAT 3. (‘)mﬂui pofito, qu(\u C hi
non p oflit mentiri, !ulmtm . quo
P!'A.‘C-CPT.I; luL]llCJL:(.‘O v LlL[(‘UU} i[sfm!
ftumnihil poflc efficere, contralege
lem; idqueideo , quia
eft turpis.
tus,elicere a
&tum hone
lU.iJ S.

violatio lc
];1.';4&7}'1!1:1]:1::'}1( ffetefl

liguem adtum tenden teminol
ftum , quia omiflio talis

- INCC

Ergo Deus,pro fuo bene placit ;Jp(..
uh( pLg.llL hrilti, confticuere inratione o bje-
it lll})l&«ﬂl]lll}l()‘kl malicujusactus; quia cjus
omillioeft contra raticnem. Hoc aurem intel-
ligitur nemine precepti }HU"EI empe volun-
tas Supumrrsu rminata adexiftentiam opera-
tionis infubdito 5 qua conftituat illicicam ca-
rentiam talis operationis.
Resronperur. Chriftum non
quidquam facere contra legem naruralem
hoceft, nonpofleobje@tum contrariumillile-
giponere;adeoque non poteit quidqua m face-
re contralegemnaturalem, {pucnﬁc;m\'{ Acee-
ptam. S

Sednegohoc{entuy nen polle leliLTLllhllll
facere contra Lg;xm;.um‘m m, quafiillarefpe-
&u Chriftieflee obli va; c um quamvis illa
non foret, adhuceflecdeterminatus Chriftus,
ad non mcn:wndmn v. g. confequenter , non
idcoid nonpoteft facere Chriftus, quiaviolatio
legisillius cftcurpis 5 fed quia habeteflentialem
determinationem non ﬂcicudj quidquam dif-
{fonum naturzintellectuali Quodfinonexeo
mentirinon poteft ; quia wol‘mu legisfibilarae
{it tur rpis: hocipfo, nuu..ﬂlubmruslml natura-
li;qua lex eft formaliter.

InsTaT 4. I'\c‘u”'f'm']]ic ratio,cur
{tus careaclibertate, ad a&tus oppe

Chri-
fitos legina-
turali? qu.ul\m;un eft; mhmr apec i
lesadtuseliceret, hocautemett,
{cientianon efficere aGusillos
REesronDETUR.
t!.ilopr:ucc‘pri,‘-)"n;;'
fed tenericice
fll):lc, neon clt

(onlcqucu ety {1 Chriftus ¢

‘el ta-

tcnertin cons

ueri in confcicntia,ti-
eft fub dileginaturali;
ibi ca cteroquiimpof-
si naturali qua calis
nitteret agere Deo
'g:';}ti‘uprul eneficiis s peccaret, Elhiqm hac
omiflio non tantim coitra rationem ; fedet-
famcontraDeum: itatamen, utoppofitum il-
lius fic impoflibule ;5 a 4cor!=|. non detur locus
przceptoformali.  Concedo,quod peccarum
P ]11]0[@} hicum l;(‘ﬂn_ pmh bere Deus, & de
facto prohibeat :. quia illius l\lun ibiti
beturefficacia, nem \pe utjanfi pecect
cetur violatiotie pr LLL[.‘U divini
objeGtur@illud, quod er 1t {folum. 1
cc malum. (\"nzmwr." objectum jllius pra-
cpti,cftal iun {eimpoftib I\J it rion obfervetur
A( hrifto: ideo non relingn
pto formali 5 nec haberi pe
}u';l‘ccptiI'Jz(,!'i‘iﬂ'ﬂ,
InsTaT 3. Dehinitive peccatum, et di@um,
fatum, vel concupitur

tur iULH\ prace-
elt effeus rl]ms

x.‘.‘ contra legem arer-

u fam;




230

nam; fed eo cafu peccarer Chriftys - ergoface-
retcontralegem @ternam.

ResrenpeTur.  Didtum,fadum,vel con-
cupitum,{umihicuniverfaliter , tam pro dicto,
facko,concupito objetivo, {feuquod concupi-
{citur; quam pro concupifcentia formali. Lex
icem{umitur, vclpmi::gc materialicer, vel pro
leoeformaliter,  Chriftus ergo cocafupecca-
retscontra legem,materialiter & objectivé. Vel
cerce loquebatur Auguitinus, de peccato pure
creatura rationalls , de quofolim eract illires.
«Ad [olvendas alias objectiones.

Noto . NedicatDeus,] *‘olon‘.mnin,qim
mendacium eftdiffonum nature incellefuali:
nilulrcpugn.lc s ne autemdicat Deus Chrifto,
prohibeo tibi mendacium, repugnac: quiafive
dicachocilli Deus,{ive nondicat , aliunde hoc
eft Chrifto impoflibile facere ; nec poreftfor-
maripraceprum pure prohibens , reddensil-
lam adtionem illicitam : quia five reddacuril-
licitum , five non reddartur, xque
le eft.

NoTo 2. Nmu;1pp;11'ct,q:.1f,1ircfpc&uChri_
{ti non potuit formari praceprum, pra ecipiens
neidfiat, formaripotueric praceprum prohi-
bens? ciim iic1L1cf,)gic;1[71lL',c!Il~ prarceptam pro-
hibens,& non efle prazcipicns; ciim pracipere,
fitdefinitive prohibere :
licicum ; non puré per modum mahifeftantis
difplicentiam,circaillud
dum precipie
porelt,nifi pr i
tur,poﬁcahﬂuml, o praci :.J:I\cmcg;l-
ri,quod poflit Chriltoaliquid prohiberi.

Noto 3. Quod fcientiadeimpoflibilitare
chimara,moveatvoluntatemDei,ne vclrtpm-
ducerechimaram;; licérid nonvelit Deus,nifi
actuneceflarios cujusratioel

g
[T | 2y 113 €
turin Deo,in o

impoflibi-

cna‘;fhrucrccy_xc opusil-

lobjeétum: fed permo-

> quisquam prohibere

1ats &fineoa-
3 Lb 1

quiaficurdan-
ne appetendi , neceflicatio-
loderit; itad ri poflunt inlinei
Agereneceflariz déterminationes, nefcilicer
id velit Dcusagere quod fcientia dictat, non
poffe prodi Er certé poteft Deus dicere,
Nolo producere quidqu quod non poilim
producere: ergoapparet, hunc a&um przin-
formatum abaliquo {tatu fcientiz ;
lumaé&tus{cientiz movet. Rurf'{‘ls,iutcrmgaA
tiisDeus , velic producere chimaram? re-
!iwo‘udchic-,,=w.;_;!m,E=m‘r1'vg;1tL:s:laas.,qu:u‘c? non
reipondebit,nefcio: fed recurretad fitam feien-
tiam; ergo fcicntiaillamovetne fiat,

Nor1o 4. (f;afw.x~“,{z()\x’i-.;c1'a:i(_:hffffus,qtmlna
visaliundenon impedirer obfervarem prace-

nes,utamet,v

A
am,

cxeres
ergoad il-

ptum non menticndi ; idqueex eo, quiahoc
prcipit Deastille adus non {upponeret, Chri-
{tumaliunde non impediri,ne mentiatur : {ed
poncret conditionatam ; Si non impediret:

e

hincaétusille non fapponeretaGualitatem pre-
cepei,fed poflibilitatem, fic exprimibilem : mo-

Tra&atus 111

dononpracipio,fed przciperem,fi
eflectibiimpofiibile,

Not 0 5. Sirefpe&u Chrifti non poteft da.
11 propric praceptum negativum prohibens,
necdabitur proprié lex negativas cumhzcy;.
deantur verbis differre,

4. ARGUMENTUM ¢jusdem d pati.

L Par 1T As. Subjeétum,quod eft capaxeli.
cere promifliones confcientiam ligantes, eftca,
paxpracepti in confcientia , quamvis{itine.
paxpeccandi: fed Chriftus poterat promifif
alicui: curnonenim: Et,fi Deus promiffions
potefticligare,cur non Chriftus defadtoqus
qua judex, (quodilli Competitetiam qud hom
clt) promificnobis rettiburionem, Paritasay.
temtenet: quia ficur promiflio reddit illician
carentiamactionis promiflz ; ita & prceptun
carentiam operis jufti. Jamautem promifion
obligantiin confcientia, adjungitur divinale,
precipiens promiflori,ut promiffis ftet.

REsronNDETUR. Negando majorem, &
certé Chriftuseft capax pracepti, relpectue-
rum, qua alias potuiffet elicere , aétionenm
peccaminof? quiain talieventu datur effedus
illius prazcepti» AdftriGio nempe veluntat;
quiefte¢tus haberur etiam in promiflionc : {ed
hi effe@us non habentur refpectu corum,que
non erant poflibilia faéu Chrifto, ftante unic-
ne.  Promitfioni autem adjunda, lex Deinon
haber refpectu Chrifti rationem legis formali-
ter : quia five intelligatue , five non, xque
jam manctimpoflibile fadtu , neillamimples
Chriftus. =

2.Par1tas eft. Chriftusnon fuitincaps
juramenti ; crgoneque pm:ccpri obligallmiﬂ
confcicntia.

REspoNDETUR. Juramentum pofle cog-
tari, velrefpettu corum qua poterant nonfie-
riidqueadtione honefta: vel refpedtu eorm,
qu nen poterant non ficri nifi actione inho:
neftd,refpectu illorum priorum, porefthaberi
juramentum,quia &aditrictio, refpectupolk-
riorum,diftinguendum eft injuramenco.  2#-
mb, hoe quod eft Deuminvocare in teftem , &
hoc etiamtunchaberetur.  Secund, adftrictio
& obligatio ; hac tunc fruftranea &otiofactler
ficut & praceptum refpeétutaliom. ‘

3. Par1raseft. Chriftus erac capax vot
nam etiam Beatiffima cratincapax peccandi¥
tamen cmifit votum perpetuz Virginitats
Agnofcuntid Patres feciffe Chriftum , fecut-
dumillud Pfal. 21. Foza hea reddam, &c. ‘Ef-
iDeus fuit capax aliquid pmmittcndi Cllr{ﬁﬁw
curnonChriftus Deo? ftanteque faltem ville-
nebeatd , eftimpoflibile peccatum, & tamen
Itante vifione,quam habuit Beariflima, ligﬂm'
turvotis fuis: ergo etiam Chriftus capax price:
Pn,obligamrm confcientia. Sl

Responperur. Etiam votierat Chuiltis
(:np;u:,uunm’ﬁrclpn:&;uccorl.ll’m;qlmf‘P(‘ff-‘f:_‘”_“f"1

fecifle,

aliundengy

B
o}




| s S

Difputatio V. 231

fecillein quo paritas cfc , cum pra:C(lTpth: ctiam
. ¢ i materid famcnd:s.. ‘_r’fxd%lo ; in voto
mﬁm-Iﬂ- oui pofle, (ficutinfimili diftum dejo-
A infa pracife oblatio rei me-
jamento) P?’{"W:: plap S ;
Jioris. Socundo O{‘Jxlgﬂtl(?,‘ utnon 1_:9‘.1{ nonfa-
cere. Primum '3llud eﬂ: prum;m.lm 1nrvor<?,?o{..
j;[qmjdicj,quodhalscar c&c&um itmm :ap.-:l_
weorum » quanon potctaronfacere Chris
i ecundumattem eft [_ccu[m::.i'lunn& frii-
é1mnc_uminChriﬂ9: qgia. five c:blig_;_arctm: vo-
1ofive nou,impoihbilc illihocerac factu, fi fuit
mitctia,qua caeetoquiiion poflet non facere
Chriftus. e
ARGUMENTUM, Quia Uppt}{m fiippo-

. refinitioiiem divinam abfolutam, ope-
tationtim Chrifti l}omin} : ;_mr:‘ccdcm‘cr reve-
Leamiph , 1ta obligare Chriftum, ut fiperim-
Jfibileillioppbneretur,peccaret: quia {icco-
narecur fruftrari voluntatem divinam.

ResponpETuR. Cum prafinitiones illx
fnerefpeftucorm , qua pocerat Chriftus fa-
cete,& fion facere, honcfta zld_'tonc,.lintcccdcn-
wr ante prafinitionem : ideo :‘.u‘hulc datur
&;Prz‘.ﬁnitmni_, & pr;rccpro_l()ﬁus. Sednego
formatas prathni:lpncs 3 rrfpt‘:i‘:!corum, quz
o1 poterat non facere Foufcqugn_tcr nego,
:'clp-:&uillorum ; darietiam poedile praece-
pru,

funt,p

Punctum  Difficultatis 2.
Rationes Partis Nei\:,um:ki

1D Arto eft ab Authotitate.

rAurnonriTAs eft Chryfoftomitoni,
i Homil.59. Qwi 4 [eponiz; (fupple a&ior_lcm)
presepto non indiger.  Irem Homil. 75. Negoe-
nimegislatoremn legi (ubditum effé oportere Iremt
precépium (inqui) f€ & Patre accepiffe dicens, nihil
dindoflendsz g;zfi.wz;z’fm Patri videri, 9tmd.f;pf£f
feir, E polt pauca, Nihil auntem alind hoe 11
leo. praceprum fignificat, quam cumi Patve con-
ordiam, 1dem haber Homil. 28, in Epift: ad
Hebr.

ResponpETuR. Proma auchoriras plten-
n}ir, Chuifto non datum pratceptum ; nifi pree-
lippoficd oblatione illius voluticarid:  Secunda
loquitir, defubditionelegilata,noh pricon-
lultd illins voluntate, vel de fubditione puris
cteaturis debita.  Tertza oftendic ; non ftuifle
lid preceprum latum; eomodas quonobiss
[Cdpf:rcii'is rruleis quz noti décerent digm!
wem Chrifti, Quoad alterum; oftenditur
libertas Chirifti, in illis praceptis fervandis
Juzvenit homine Coricordix i fed nofinegatur;
llam ipfam concordiam, Chrifto incimatam;

FU[CI&:II:C legislativd , & reddente Chtiftum
bbedicntern,

2. AUTHORITAs Nazian. orat. 4. Perfps-
iunm est ::::?‘m.e s Patrem guidem, r:*z[gmp; forls pre-
tiwm accepi(fe, nontamen gu
habucrit,

ResrowneTur. Nazianz. hoclocofigni-
ficare,quod nullafuerit Deoneceflitas ; autin-

digentia,ucfalyaret hominem; 8 quodad hoc,
{ponte {efud obtulit Chriftus 5 fecundimdicta
delibercate. PNy

3 Aurdokrrras Anfelmi libs i. Gar Dews
homa , caps 9.

ResponpiTur. Illichonnegari,quodil-
li praeceperit morrem. lniupcr authoritates
ha folvi poflunt,vel de prac pto comiminativo
peenk, veldepraceptoingenuis indebito; v:
g.coadivo, ad quod propofitum, affercurille

locus Anfelmiibidem. Nowergocogpit D esss, Chri-
Sim miori,inguo mullum fuit pe coatm.

3. RAT10 efti Praceprum obligansin coii-
{cientid, eftobligans {ub peccatos atobligare
fubpeccato, non aliud elt, quamobligare fub
merito & dignitare paenae; dighitasautem pee-
harepugnat,cui penarepugnat ergo clun re-
pugnac Chrilto praceptuin comminativum;
repughabit etiam direftivum , ebligans in con-
iclentias

ResronpETurR. Negando minorem,cum
enim definitivé peccatum hon fit meritum &
dighitas pcene, bene falvari poteft obi:gatio
{ub peccato, fin¢illomerito, & dignitate pae-
na. Pofleritem Deusdifpenfare cumaliquo,
deincurf{u padne ob peccatum; etiam antece-
denter,& non c'ii{}_)cm';u'c,m‘pr:c:ccr, quod mul-
to magis procedic deiftis, quanecdifpenfarid
]’)copgﬂlunt ; & tainehcirca metritum pcenz;
poteft difpenfatio;aut potiusindulgentia divina
intercederc. _

InstAnis 1. Poterat Chriftus abfolucé noti
moti; ergo nnjn_f‘uitjlli injunctum preceptum
obligans$ in confcientia 5 de fubeunda motee,
Antecedens probacur ex Joan. ro. v. 18 Martch,
2.7. V. 51.

REesroNpETUR.Diftinguendo confeqtiens,
Ergo non fuitilliinjunétum preeceptum ; mo-
riendi,hon t:l‘;‘n:c:mihlriliijcrmtc Chrifti, Con-
ccdc.u,}n':::mnluir:i, Nego.

4 pei 1erit,ant ¢o opis
)

Instanrs 2. Nomine ptaceptiimpofic
Chrifto;noni aliud intelligitur; quambenepla-
citum Pacris.  Undeetiath Marei 4. v.25. ap-
pciiatzur hoc confilitin Dei; quocl judices Chri-
fti;decieverant fieri

ResponpeTurs Beneplacitum , noneft
actus legislativi ; cum ctiam pari & inferiori
conveniatshabere complacentiam, cum affeGu
utfiaty jamautem praceprum; involvit qui-
dem,ue fiat,fed infuper obligationem , quiate-
neris,cim voloynegoq; quod talis aGusDeinon
potuetit fieticitcaattionem Chriftic  Quando
adrem decretum de morte appellazur confi-

Ly ium




232

lium,hunc fenfum haber: quiaipfe Deus, pro
fualibertate , utconfuleret generi humano, &
provideret , taledecretumde illius faluce for-
mavit;

InsTasrs 3. Chriltus,inandacumappellar,
refpectufui, voluntatem Patris,ctiamnonob-
ligancem in confcientia , ut habetur Joan. t2.
Ipfe mibi mandatum dedir guiddicam , & 5;,,;'(//,,,
guar. Ergomandatum moriendi,non erat pra-
ceptum proprium,ebligans in confcientia.

Responperur. Concedo quidem, quodin-
terdum mandatum (umatur pro confilio: quia
fcilicetitaaffeétus eft is, qui illud exequitut,ac
fimandarononligaretur ; fed nego exindefe-
qui,non pofle talia verbaintelligi, de mandato
rigorofo; €0,quod inhis quidem, fecundim
fubjeftam materiam, debeart id intelligi dé ma-
teria confilii,alibi de materia przcepti. Deinde
negant alii,etiam ea,quz ponit antecedens,non
fuille Chrifto mandara.

3. RaTi1o eft. Efparze. Comminatiolegis-
lativa, eft voluntasinferendi aliquod malum,
facienti aut omittenti, intimata potentifacere
automitrere;antequam faciaraut omatrar; red-
dirque talemaétum, vel :3mfliEc*ncxn,inrrizﬂ:cd
impcditiv:tm boni oppofiri; quod impediri-
vum, fiimpediatin xternum, erit peceatum
mortale: fiadtempus,veniale. Nampecca-
tummortaleaucveniale, nonalindeft, quam
impcditi‘ul!m bearitudinis, vc_]‘ xrernum,vel A.\'{
tempus. Si vero malum ii_u‘m_cn:f nnon fit
privaciobcatitudmis, eoipfonon redc icar illi-
citus,& peccaminofus , illeactus; quianullum
eft peccatum, ubinullacft oypofmncu‘m bea-
ritudine & ultimo fine, repugnat ergo Chrifto,
culpz & peenz comminatio : quia repugnat
mefaphyﬁcé, dari inDcovolumach negandi
Chriftobeatitudinem , per @ternitaten , aut
ad tempus 3 repugnat ctiam 111q-t‘11;1l)ll)i'156,
Chriftum peccare ; peccaret vero,fieliceretv.

_vel omitterettalema&tum: imo & veller&
nollet eandem rem, fub Cau;(;nl‘CL};I}C“E!OHCi
n;luiudc ratione CC!IlL‘{i[i(‘;l!is‘J‘Il]PDHIhJ liseft, ut
coipfoqu odexiftac, vcrihs:crmj cam non exi-
ftere ;s confequenter, [‘CpL—l;_’?‘ll:ﬂ?lt dari commi-
nationem culpz & peen, ilqmdcmh:eccpm‘
minatio per ejusmodi volug tatem couﬂ’u}.nrm_‘.

REsroNDETUR. lmpmmsl,. CXFT&lCth ali-
cujus materix, cxa&ulécimamlhqtum, non
fit formaliter ifta comminatione , fcd hxc eft
confequens: curergo, rcfpcc‘ru Chylfh, ha-
beriucnporuittahs extraftio, & qmdct_n per
Potei‘taccm praceptivam , -.:-:{ct_:_quc lcglslat{q
vam: Etficutpeccatumnon {tat formaliter d‘c-
bitoincurrendidamnum: quia hoc debitum fe-
quitur ad peccatum ita nec preceptum {ta-
bithac comminatione , fed id elt {fecundarius
effectus legis. Deindedicipotelt , commina-
tionemiftam tenere,refpectu fubjedti, carero-
qui porentis frangere illud , etiam fuppofito,

T

Tractatus 11

quod ferebarur praceptum; adeoque id heng
haberiin praceptis ordinariis , & per ordinem
ad.nos i perordinemautem ad Chriftum, fi£.
ficitper vim legislativam, (quam darirc{‘pcau
Chrifti non rtepugnat) extrahi materiam af;.
quam,deczteroquilicitainillicitam. Rurfs,
nonrepugnatetiam, fubconditione, commi.
nationemillam Chrifto fieri * comimninationen,
Inquam quz fit conditionata ctiam ex parte a.
Gis ( quiadeabfoluta ex parte actls infradice.
tur.)  Sed hac comminatio erit cum addio,
honerit autem comminatio abfolura , cimf;
impoflibile , utid non faciat Chriftus , quod
pracipitur.  Etficut licét metaphyfice TEpi-
gnat Chriftum peccare; beneramen ponimus,
fi mentiretur, peccarer, {edimpoflibileeftil
mentiri; ita dicere poflumus,quod dicat Deu,
fihoc faceret Chriftus,careret beatitudine, fed
impoflibile eft,ut velit hoc facere, datoqueillo
precepto, candem remvelle fub conditione,
& nolle abloluté , non erit contradiétorium;
vellet cnim non dare beaticudinem , i pecce.
retsnolletautemabfoluté negare,utpoteciens
non pcccaturum.Erﬁcutibicntiaz,pl'a:hiccnrcs
illis adtibus voluntaris : funt diver{z: nam prio-
ridlli prelucet{cientia conditionata, pofteriori
abfoluta: necfe ha (cientiz tollunt; ita8&vo-
luntatesillz funtdiverfz,necfe tollunt.

Instat 1 Cuircpugnat timoralicujusma.
li, illi non poteft prudenter fieri comminatio
timendi mali : quia frutus comminationis,
per fe, eft timor; repugnatautem Chriftot-
mormaliculpaf paena, urdocet S. Thomas.
Quiavidelicer, timor eftde malo poflibilieve-
nire timenti; impoflibile autem eft Chrifto,u
incidat in peccatum , adeoque puniatur pro
}7CCCﬂtO.

ResponpETur. Imprimis, cencedends
torum.  Dicit etiam Aldrete, quod nonden-
tur pracepta refpectu Chrilti comminative
fedinde nonfequitur, quod non potfic yolun-
tate divind , profectd ab ejus jurisdictione, o
trahialiquaactio, adrationem jam cterogul
peccaminol furura.

InsTaT 2. Repugnat Deum promitreze a-
licui,bonum ipfi impoffibile,aut quodeftfccun-
dium {€ poffibile, {ub condirioneimpoflibili: er-
go repugnat Deum alicui n:'o‘mminal‘i lpa[um,
ipfi impoffibile: quale cft refpedtu Chriftipec-
catum,& punin‘o.

RespoNDETUR. Imprimis, concedendo
totum; repugnante men comiminatione, non
repugnat extractio materiz , de nonpeccam
nofa hic & nunc,ad peccaminofam:conlequct:
ternec repugnabit praceptum.

INsTAT 3. ab Authoritatead Gala;— 4. ;
CMifit Desss Filinm fionm 5 faitum e,x‘zﬂ{;!{f}fz; J#
Fum fublege. Ubily fib, nora:cxh:bxrmﬂc_iql‘
operum, quiE fub lege continentur; not‘tﬂﬂfl-[
autem incuflionem timoris , & comminatios

nei

ne

yit
fit
A
qL
]ﬂ:
fe

12

ey R

e S e

R e



-

Dif putatio ¥

pem EcS. Thomas,charitati eribuit,quod Chris
bis mortem f{ubierit; negatautem
simcoactivam. Ibidem . v. 18. dicitur. 87 (pi-
vita dwciming non oftss fublege.  Evr.ad Hebr. 1.
v.9. luflomon eitlex pofira. Quorum fenfuseft;
Ut‘}d]uﬁus nonOperatur ex Limore peen , cu-
juscommimcio , eltdiftinétivalegis,a confiliis ;
frdoperatur ex adh&fione chatitacis, ad volun-
rarem divinai. r
RespoNDETUR. Imprimis, concedendo
jotum;: quia Pmccdir de exclufione commina-

flus prono

ionis :
s 4 conlfiliis s {old hac comminatione, m‘i-.-
ﬁ;‘;lguiprmccptu;n’c!cqu: fra. Deinde pol-
fnchecintelligi, deexclufione comminatio-
pisabfoluc , noncenditionatz. R urfus non
inde fequitur , non extraxifle Deum aliqua,
echic& nunclicite ponibilibus, ‘ad non poni-
bilialiciré.  Quad autem mortem charitai eri-
buatS. Thomas: hecfignificat, quod etiam ad
ohedientiam , precepto }noricndi, ultimo fe
wefolveric Chriftus ;. affetu charitatis erga
pos.  Item oftenditury non latum pr.tcé-
puum Chrifto, non praeconfulta illius hiberra-
te & voluntate , | ex charitate {c offerentis ad
morcem.

4Ratio ejusdemeft. Non congruebar,
necdecebat,ut Filius Deinaturalis , intrinfecé
determinatus , urnihil inhoneftumagerer, eo
[cgum genere premerctur, qu imponuntur
pcc:ntorihus, autfiliisadoptivis, potentibus fi-
lationiilli renuntiare , pro quo etiam citac S,
Thomam, & ficut non praceprincarnatio,, ita
neCprcepta mors.

ResronpeTur.Concedohoctotum. Sed
negonondecere, utpervimlegislativam,pof-
ftextrahialiqua actio , ex ponibili licité hic &
mine, adnon ponibilemlicité, de quoin pra-
[enidifquiricur.  Addo, abfurdum ipfum urs
gerenedicatur Chrifto effe pracepraincarna-
to: quiahocipfoinferrerur {uperioritasunius
petfonzinaliamsjam autem hoc abfurdum non
iﬂfeftuhﬁponatnr praceprum obligativum na-
ture aﬂ'umpta: , & per communicationemidio-
mathm,perfona : ex quonulla fequeturin per-
fonaim.‘qualims ; pracipuc autem, quinlocu-
ti_oucsﬁwm:,dcpr-.rccpto innuunt, quas fimpli-
areraccipinihil vetat,

j» Ratro. Voluntas Dei, pracipue circa
mortem Chrifti,non erat puré infinuativa ma-
Jois perfeétionis 5 fed infuper fuit onerefa, &
Comminativaalicujus mali,{i nollet meri ; non
tumcontuliffetillifalutem noftram , finoluif-
fetpatis voluntas autem pracipiens fubditoo-
Pus,non pracife urmelius , fed cum commina-
tone mali infligendi, praceprum appellatur
:L'lllj‘itil n.ull;m} inducatobligationem; talesque
Hitleges pure peenales,

: }\ES['oMn;er. Cunccdo,iicfhmipoi}'upr&:»
“ptum s {ed quarere reftat: curnon fit Chri-

per ordinem ad Chriftum, fednega-

212
“))
{tus capax pracepti,vi cujus,id quod erat poni
bile hic & nunc, licitia&tione , extraharturad
non ponibilelicitdadtione? ‘quod tamen venit
pmp'.ii[luuc nominge precepti,

Puné&um Ditficultatis 3.

Quid tenendum?

DR AEMITTO 1. Quando volumus invefligare,
analignaperfeitiocompetar Deo? recureimus ad
hoe ex [enfu Theologico: an féclufis imperfections-
e proprio conceptuilling pradicats,
dbue tribui Deo2Cujusracio eft : quiauna-
quaque res habet fua effentialia confticuriva.
Hinc conftitutivisillis relictis , demptisautem
reliqu manebitadhucintegra rei perfeétio.
Etira,fi auferas ab igne calorem,mancre adhuc
poteft forma ignis; liceeinillaficradixexigen-
tizcaloris. Porro ﬁcqupnti&, & qua prafcin-
dipoflunt, falvireiperfectione, feuconftitu-
tivisejusdem, intriplici funt ordine. Vele-
nim Jl‘qmmtm‘}:hyﬁc:ﬁ , & funt }‘ﬂﬂ‘loll[‘ﬁ, aut
accidentia diftinéta realiter, urcalor ab ighes
vel funtfequentianonnifi L‘ﬂc:rlmphyﬁcé : & ta-
lesfequelzpradicatorum, clim fint idemrea-
licer cum eflentialibus , (hoe ipfb enim non
cilent folim fequentes metaphyficé ) ideo funt
tales, utillisablatis, non fic perfectio fucura
eadem realiter.  Etficur, fiauferantureflen-
tialia, non eflet idem : quodlibet enim eft,
autnoneft; ita & ablatis qua identificantur,
non crit res cadem realirer. Quiatamen fal-
vari in illis dicitur ratio fequelx metaphyfica,
& accidentis intentionalis 5 ideo, inordincad
noltrasintentiones, poteritadhuc fineillisfal-
vaticflentia. Rarioelt: quianoftrzintentio-
nes, proftatu pracifionis, nonattenduntadid-
entificationem realem. Ecira feclufa petra-
rionem rifibilitate , manetadhuc eflentia me-
taphyfica hominis , licet non maneat realiter
homo. Denique quadam funt, qu inter-
dum{equunturfe, & connetuntfe fecum, in
unoactu; itatamen, utalidsin fimili aGunon
neétantur. Ectita, {tactus fiat exduobus mo-
tivis,neétunturilla motiva interfe, incodem a-
&usnedtuntur tamenica,utinterdum in aliain-
tentione {eparentur.

Applico bac ax 5. Inquirendo, an prz-
ceprum & lex, refpeétu Chrifti,
potuerit? iuvs;-.'}}f:‘nwfum yelt, a
pracepti, refpectu Chrifti, {alvari
cérnen ponanturea; qua rog
uno pi ‘rcii‘mln.[.i altucon
ita,utfe per modun
ne quibus effentia;
PraMirTO
Mangatuw , C

orofa dari
1eflentia
poflic 2 li-

aiinaliquo
ntut fecum s fed
:t

tivm habeant; & fi-

wim ¢ Lexporiusligat & or-
dinatur




234
dinaturad communitates s Pr:cccpta {untet-
iam particularium.  Unde ufus dicend; obrti-
nuitsReligiofo A,pr:{'ccpmm eftinvirtuce obe-
dientiz.Ernon dicitur,lex illilaca eft,invirtute
obedientiz. Explicat id muleis S. Thomas r.
2.9.90.a.2. &3.in COLp. Mandatum quoquecd
Praxcepto diftinguit ibidem 9-99.4.5. in corp.
perhoc, quiamandatum cft de meliori folum,
& quod peralios mandatur ; preceptumautem
eltde neceflario, & quod quis per fe juflic.

Confiliwm, etiam profe@tumab co,qui habet
jusptecipiendi , perhoe difcernitur a prace-
pra, qmbdindicct{bldmim:}m:ltioncm;mjmf,
circa aliquod obje@tum, ortam exillius fpeciali
prudentia , fine tamen intencione obligandi,
quzeftin pracepro,adeoque juxta, S. Thom, 1,
2.q.108. 2. 4.In COIp: praceptum importat ne-
cellitatem, confilium autem in optione ponitur
ejus,cui dacur.

C:Etcrfim,quam\-'is lex & prazceptum diftin-
guipoflint, in prefentitamen controverfiain.
diferiminatim ufurpantur,
BOT i ;’;a/z.’a 4

Hac notione termsi-

PraMITTO 3 In guenanme effentia Legis fén
Precepriconfiffar? Lex ordinarie (ut diGumin
materiade juftitia) itadefinicur ex S. Thoma,
quod firquedam regula, fL:u menfuraa@uum
(!'upplv11101';1immJ f'ucnn:iumquam,mducm!r
;diquisgh.i agendum, velab agendo retrahicur,
g;n;ed torum intelligendumeft , de induftione
habenterationemdebiti; ur videre c[‘tl.z.q.gg.
2.1 8&5.1n corp. ipfa enim agenda , fub prace-
pto non cadunt, nifiin quantum habenr alj-
quam debiti rationem.

uia vero ;‘1dcbi’topra:f'upponimr jus 5 jus-
queeitactivum debiri, cui,pro paflivo refpon-
Aetdcbitumcxpr;ccqato ¢ exmente S. Tho-
ma q.90.a. L. ad . hinc L‘hf}mgmpnrcﬂpra:cc-
ptum,in altivam ; & paiin‘unl] > adtivumtenet
{ea parte pracipientis ; p.j:fh\'um 4 parte ejus
cui precipitur. 1‘.)1‘1‘6ipfumpr;rcrprumad“i-
vamverfariadhuc poteft, velcircaea, ad qua
libere fe extendit; fcilice cirea ea, qua ideo
mala, quia Fm].ii'uic.a, velcircaea,ad quz ne-
ceflario fc extendit; nempeea, quanon pof-
{untnon prohiberi. ("Qi;m'mn‘crgo,m quo ftet
eflentia & definitio pracepti,ad utrumque hoc
objeétum fe exrendentis ? dicique poteft,quod
}u‘iccprum activum dcﬁmr‘i velit,ordinatioim.
pofitiva obligationis moralis,procedensfecun-
dium poteftatemjurisdictionis.  Ordinarip, eft
ci communis, ¢um qu.jf“\uscum]uc direétioni-
bus: pro differentia non ultima,dicit Obligatio-
#em s quz poteft ctiam ad jufticiam {pectare,
Porro abligatio procedens ex poteflate jurisdiitio.
aes eftillius ultimo diftin&iva, Paflivum verd
preceptum, crit,ordinatio & impofitio Ub}jg;p_-
ticnis,refpondens ordinanti &c.

Tra&atus T1L

Q}_l_()dﬁqllxl‘as,qltidiitobligatio%di(ipo!c—ﬂ;
quod ficadfttictio ad unam partem, Ema.ﬂ
Decusdicat; Non mentiaris, adftringirpg-oﬁla
partecreatura libercatem, utloquatyr confor.
miter menti Ieem, i praecipiac feftim ; adftrip.
gitad abftinentiam operis fervilis , qua adfl.

¢tioynonita eftintelligendal, quafi vi illius aufe,
ratur liberras agenti : Ibdquzaci}dctermimtio
malitiz objeéti, ad quamfe cxpotrigere,nanyy,
c\ﬂ:pl':l:ceptt!m. Hzcordinatio,fi Iitira:‘mpu.
1‘1riv:1 obligationis, ut non potuerit non impopj;
verfabicur circa objetum de fe malum, Sipo.
teratnonimponi s verfabitur circa indiffereqs
inante.

Dandoautem rationem communermad pra.
ceptum altivam & paflivum , erit ordinatig,
cumimpofitione obligationis moralis/, {ecup-
dum poteftacem jurisdi@ionis > qua impofitip
eft quid commune;ad aGivam & paflivum; &
{i fit ordinatio activa, 8§1'1|npculitiva, fupponet
propracepto activo ; fific ord:rmrioimpoiim,
erit praeceptum paflivam.

In his obligationibus , hec eft differentis:
quia ebligatione , circa ea qui non poterant
hon prohiberi, Deusnon adftringit libertaten
{uamdivinam,de hocextrahendo, ad rationem
mali: independcnter enim 4 Dei voluntate,
mentirieft malum ; adftringit aucem fuam li.
bertatem , dumvifii prxceptiva uticur, cirea
€a, qux poterant non prohiberi.  Rurfis,yi
illius prioris pracepti, non extrahic Deusob-
jectum a conditione objedti honefta cateroqui
actione , iudcpmdcnrcr a prohibitione diving,
exercendi 5 In poﬁcrinri pracepro extrahir,
Denique,in po{'tcrj'oripr:m:cpto, eltliberutil
lud publicet,vel publicet oppofitum ; in poffe-
rioriautem,non eft liber, ur publicet v. g. men-
dacium eflelicicam ; fed e liberin his , folum
quoad modum publicandi , vel perrevelatio:
nem,vel per dictamen.

PraEMITTO 4. Licér formande pracepiin,
[emper debeat [alvarieffintia bracepii; aliter tamen
illnd rvefpeitn sngennorum, aliter 7e fpe c'?f;ﬁm'i/f}!m,
Jormatur.  Oftendichoc ipfaratio pracipiend
in humanis: ipfaque diverfiras rerum publica-
tum: jnregnocenimeledivo, pareturitaPrin-
Cipi; uttamen{lpponatur, ipfa cledtione dafi
illi faculras , prafcr vique modus imperandi;
& fi regimeningrediatur etiam rc!pul_ilica > xm
peratur, {ed confentientibus , pcrfuc\)s Prin-
cipales, fubditis.  Ecratioeft: quialicétomne
pra&ceptum involvat rationem debiti 5 ita -
menillam involvic, utnon fit debitum rigoro-
{fum; adeoqueadmittit medium rationis sco-
{equenter admittit artendentiam ad co::dum\-
nem Perfonarum.  Er {1 in diftriburiva (l{fff
hazc ultimé quicfcat in medio rei) attenditur
ad dignitatem perfonarum proPorrionandam‘r
multo magisid pracepro convenict.

Pr&-

]

fen
pel
pri
cu
1at
nal
di;
pi

ob

fu
5‘1{
P
i

1,
ut

o
oo 82

en
vl

do



Difputano V.

PREMITTO §. Salvar: bene quﬁ yationem
yrecept, fine comminaiione ﬁ]ﬂl"ﬁ‘t’. o
¢ R:u 1o. Tumquia, th‘mc?um,m a!:o &at\cla
fentia pracepti. thxta quia,fi pqrcihccundlum‘
Pcrihnarum dignitacem formari aht‘cr &Cah[cl
szeeptum ¢ Ergo etiam porc_.‘_(t efle dl_gmus,
ainon ficintimanda peena. Fum quia, tunc
rrionabiliter intimatur peena, quandomltm-
pabilier prafumicur pcricu‘lun_n non obedien-
dis fieri autem poteft, ut fic {ubjeétum Llpq\
rzcepti, & tamen non ‘{III capax periculi dis-
obediendi,  Hir pramiffis

FORMANTOUR TENENDA.

" DicenpuM elt 1. Chriflum Dominum inon
ﬁ;.f.j‘? CAPACETE PraCEpTE, denonpeccando, crveaca,
qusdefe mala [Hnt, :

ProzaTtur 1. Quia non poteft hominiiin-
perati, UL €X obcdzcnna fithomo: Ergo nt.'qu-c
potel’riAmpcran Chnf}o,_ut v.g. non mentiacur;
idgsidgo: quia nonmagis cllﬁ 11119‘911.1 blIE 1191}11-
ni, ut non (it homo, ac eft impotiibile Chrifto,
yrmentiatur. &

PropaTuR 2. Quianonpotelt Deusimpe-
nre cuiquam impollibile: Ergo neque prohi-
bereid Chrifte, quod, quamvis non cenferccur
illiprohibeti,eft impoflibile ut committat; non
enim eft major ratio, cur nonhabeat #qualem
vimretrahendi, a pracipiendo,ac a pi:ohx‘l_)cm
do, impoflibiliras taciendi, utrobiqgs inclufa. :

Prosatur 3. Quia per ordinem ad talia
objecta, formatum Chrifto praceptum, & eflet
oblibatio moralis 4 poteftate jarisdictionis im-
politayut fupponitur ; & non eflet: quia refpe-
fu cujus obligatio nen habet effectum fuum
formalem obligandi, refpedtu illius noneft ob‘-‘
fptio.  Tum quia refpectu cujus, unio ita fe
habet,ac i non effer unio : refpectuillius non
clt uio: Ergoidem eft deobligatione. Tum
quia, antequam effce obligatio, non erat obli-
fatio: Ergo eriam cuim eft obligatio,finon ha-
beteffe@tum formalem obligandi, non eftabli-
fatio.  Tum quia obligatio, hoc ipfo {eipfam
tonhabebit, fi nonobligabit; & cumnihil pof-
itnon habere feipfum,& nonefle feipfum: et-
m obligationon poteft non obligare. Minor
puncipalis probatur, nempe hazc. Sedobliga-
0, perordinem ad talia, refpectu Chrifti, non
pterathabere effeum fuum formalem. Quia
Mncenletur obligariis e4 obligatione;ne men-
ey, g, cui five obligatio illa accedat, five
!mnﬁmﬂndacium eft factu impoffibile: redi-
*Utque rationes immediate pro majori facta,
""md?:Obligacia neceflario deberefle prafup-
P“!T‘ﬂsiibertlm: 8 quod, nifi ligetur, defectu
Euxl[g"atmni_s, extendet fe ad hzc, ad qua non
{2uppomitur ligari: Chriftusautem non erat

iberreafiac i i, {c
relpedtu mentiendi, fed neceflitabaturad
imentienduym,

235
Osjrcrrur 1. Si Chriftus non erat capax
pracepti, v. g. citca non mendiendum: Ergofi
per impoflibile mentitus fuiffet, commififlce
nonnifi peccatum philofophicum ; guia nullo
modo fibiprohibituma Deo.
Resronpetur. Peccatum philofophi
cumnon pet hoc formali[arur, quod fiar<iica
rem 4 Deo non praceptamn : {ed quod pacretur,
fine advertentiaad Deum; quod inimpoffibi-
li illo mendacio Chriftinon eflet: diceretenim
Chrifto confcientia illius, quod hoe mentiri,
quod eft mihiimpoflibile, difpliceat Deo, &
tundet ejus averfionem, licée, per impoflibile,
menticndoe, non commififfet inobedientiam ri-
gorofam & formalem, fed folim materialem ;
ponendo mendacium, quod eft materia cete
roguitalis,ut Deus illam prohibuerit.

OsjiciTur 2. Prohibitum nature inceije
&uali creacz, ucfic, eft prohibitum etiam Chri-
fto; alidshoc ipfo non effet prohibitum nacy.
rx intellectualiucfic prohibicum autem Chri-
fto,eft preceptum Chrifto,

Resronpetur. Prohibitum materialiter
toti natur intelleéuali, eft etiam prohibitum
Chrifto; ita tamen,ut hoc non veniat nomine
prxceptiformaliter.  Porté nomine przcepti
materialiter; venitid, quod eft diffonum nary-
r& intelleCtualis praceptum autem formale,
infuper requiric ufum poreftatis, jurisditionis :
quiufus non habetur,nifi refpectu purzcreatu-
rz: hinc etiam tefpe@tu Dei, mendacium eft
difflonum; & tamen refpe@u Deinon eft pra-
ceptum, de hon menticndo,

. OsjiciTur 3. Hoc, quod eft diffonum na.
tur intellectuali; poteft adhuc prohiberi Ipe-~
cialitera Deo,darquelocum legidivina: Ergo
& hoc, quod cxteroqui eft impoflibile fadu
Chrifto, poteft reddi prohibitum, prohibitione
divina,

RESPONDETUR. Difparitatemefle ; quia
in caf antecedentis, dacur effedtus illias pre-
cepti;nempe determinatio illius objc&i,apar—
te Dei, extratiosillius ad fracum peccati pro-
xime Theologici 5 jam autem in cafu confe-
quentis, nonhabebit pr&ceptum ullum effe-
dum,ex jam dilktis,

Dicenpum eft 3. Refpectn eornm, gu cate-
rogui potuiffent honefta altone fieris vel non fieri,
datur locus pracepto, refpeciu Chrifts.

Prosatur 1. Omnibus illis auchoritati
bus, Scripturz , & Patrum, quz innuunt de
pracepto dato Chufto 5 & in particulari de
przceptomoriendi: quam tamen morten, in-
dependenter d pracépto , potuiflet Chriftus
oppetere, vel non oppetere
mam cjtis zollchat ab eo.

PRUBA'.LUR 2 _Q_[ﬂ:l in taliprzcepto, nulla
repugnantia; poflibile ergo cratrefpectu Cha.
&is & fifupponatur, de fad&o lacum fuiffe hoc

*u 4

Newie enim ani-

pra-




tum;, fimplicicer accipientur, & utfo-
erba Patrum.

ProsaTux 3, Quiavel poterant, refpectu
Chrifti, excrahialiqua matetia;, utnon poflent
jam hone oneexerceri, vel non poterant
extrahi? (i non pnrm"n!tc:irrnhi : ]:t'go nonpo-
terac Chriftus, nifimori; nam nunquam actio~
ne honef 1 potuiflet exercéri,non mori: utfup-
ponit refpondens, dum ne
extrabimateriam,ut non
neid, quod cateroquiactione honelta
wiffet; nullag;dabiturin Chrftolibe
poteratextrahi: hac ext DO
folo Cm‘;[il:’o;qni:ﬁ.l:c&th“.to: pofitum confilio,
honelte fit; ut honcftum eft, effe divitem, et-
iam pofito confilio Chrifti, de paupettate: Er-
go illa materia deber exerahi vi'praceptiva.
Qued autem dicitar, hoc ipfo fururum Chri-
ftum fervum; id nen convincit: quia phratis
eft Scriprura, Formam, inquit, ferviacetprens.

Dicenpum eft 3. cadmiffo pracepro, circa
prediita, non debet admitts, quod adjungatur cdin-
InAtio fbwim.

Prosarur 1.Noapoteftferri Chrifto pra-
ceptum rigorofum, de non mentiendo: Ergo
ncc comminativam :  quia illorum utrumgque
fruftraforers 8ficur, frufira effer praceptum
de non mentiendo: quia five fia pracepr
five non fiac, i

1610,
Chriftum mentiri;

impofibilis: hac

"l.\'iil.‘ el

yoftibilis aucem eft

politio culpa, in §

PrRoOBATUR 2. ( ,,'A'\.L'!.‘.Léi,l'i_‘f}'w(_‘hlho-
minum, non @qualiter formantur, falva eflen~
m;"1pr:r:cirti; ne "11311f1)t15,qLi1bLJS pracipicuf,
fitcomminatio peena, fed nonnifi parum inge-
nuis : Ergo neq; Chrifto, debebat Deus com-
minari peenam 5 cujus tantaingenuitas,

PropaTUR 3. Quia comminatio peen,
non eft eflentia pracept, {ed cft aliusadtus, na-
tus {cqui prazcceptum : non enim ideo aliquid
pre L"liLA"-fn'i‘Li.’\,L'!llll.‘. comminamur; {fed commina-
muf, fuppofito prcepto.  Deinde commina-

Tractarus T11

tio, cim ﬁt_-:u‘ius voluntatis, dehet !mbcrcprm-
lucentem fibi a&uminrclle&ﬁs,quinr.m potch
pralucere hic; quia, ut comminatio peenz fip
prudens, debet fupponere poflibilitaten re,
tas, quiin Chrifto non potefl fupponi.

Addo. Quando jam, ex factibili caerogy;
honefta a&ione, exrrahitur objeétum, ad non
factibile honefta a&ione, idqueperordinemgq
Chriftum ; hoe iplo, exeric {efe impoflibilirg
peccandi, redditq; illud objectum impoflibils
Chrifte: qua rcciditioncimpofﬁbfliratis poi-
td, informatur jam divinus intellectus, none.
fe comminandum ; fiquidem jam evadicilyf
impoflibile ut fiar.

Sed poteftné Deys Chrifto comminari culpami
Siperly comminariculpam, intelligatur extrahi
materia ad rationem prohibita : vi fecunde
conclutionis, capax eft Chriftus comminatio.
nisculpz: fiperly, comminari, intelligatur -
timario culpa,qua nata eft fieri poft latpmprz.
ceptum : ficnon eft etiam comminatiohis cul.
pa capax Chriftus; quia five illacomminato
fiar, five nonfiat, jam lato illo pracepto, non
poteritillud non facere Chriftus, Hincprzc.
pruim i] ]u‘d’ , de quo 2. conclufio,ita intelligen.
dum eftformari: Hoc potuiflechoneftd czre-
roqui adtione fieri vel omitti, fed pracipiout
fiat; non verdfic: Hocnonfac, quiaf fece.
vis;peccabis: antequam enimintelligaturiftud,
Siffe ufrz.r,;u'c'a;z{u},l11ripi tjam occupate illamma.
teriam, & ad illam fe C.‘Cp(]rl't'gcr(', Jnﬂ,poﬂibdi-
tas peccandi, enetvatd; vim pomibilitatis jlus
aétlis, quiintinfet peccatum.

Negue vale fidicas. Saltem eft Chriftus o
pax conditionat® comminationis : fi enim e
{itde conditionata comivinatione, quoad cul:
pamillius eft capax Chriftus: veré enimdita
intelle¢tusdivinus Deo; fihoc ﬁiccrer,pecm-
ret humanicas Chrifti. Sed non eft neceffeut
fequatur aétus voluntaris abfolutus(de quohic
quo dicat; volo punirefifaciat, Ratio: quis
ne ad illud volo abfolutum profiliatur, obelt

pravifio abfolura impoffibilis
culpz,

APPEN-




	Seite 170
	Disputatio V. De Scientia, Sanctitate, Libertate Christi.
	Seite 170
	Quæstio I. De Scientia Christi.
	Seite 170
	Seite 171
	Seite 172
	Seite 173
	Seite 174

	Quæstio II. De Sanctitate Christi.
	Seite 174
	Diffic. 1. De sanctitate proveniente ex vi unionis.
	Seite 174
	Seite 175
	Punctum Difficultatis 1. An sanctitate attributali sanctificetur Christus?
	Seite 175
	Seite 176

	Punctum Difficult. 3. An unio sanctificet?
	Seite 176
	Seite 177
	Seite 178

	Punctum Difficult. 3. An persona divina, prout condistincta à natura divina, sanctificet formaliter?
	Seite 178
	Seite 179
	Seite 180
	Seite 181
	Seite 182
	Seite 183
	Seite 184
	Seite 185
	Seite 186

	Punct. Diffic. 4. An divinitas, prout condistincta virtualiter à persona, sanctificet formaliter?
	Seite 187
	Seite 188
	Seite 189
	Seite 190
	Seite 191

	Punctum Difficultatis 5. An substantialis Christi sanctitas sit infinita?
	Seite 191
	Seite 192
	Seite 193

	Punctum Diffic. 6. De Amore Dei in humanitatem sanctificatam substantialiter.
	Seite 193
	Seite 194
	Seite 195
	Seite 196
	Seite 197

	Punctum Difficultatis 7. Solvuntur Objectiones.
	Seite 197
	Seite 198
	Seite 199
	Seite 200


	Diffic. II. De Gratia habituali & capitis in Christo.
	Seite 200
	Seite 201
	Seite 202

	Difficultas III. De impeccabilitate Christi.
	Seite 202
	Punctum Difficultatis 1. Unde impeccabilitas Christi oriatur?
	Seite 202
	Seite 203
	Seite 204
	Seite 205
	Seite 206

	Punctum Difficultatis 2. Solvuntur Objectiones.
	Seite 206
	Seite 207
	Seite 208
	Seite 209
	Seite 210

	Punctum Difficultatis 3. Potuitné Verbum assumere humanitatem, quæ peccavit?
	Seite 210
	Seite 211
	Seite 212
	Seite 213

	Punctum Difficult. 4. Posito, quòd subsistentia increata uniretur naturæ humanæ, media subsistentiâ creatâ, teneretné impeccabilitas?
	Seite 213
	Seite 214

	Punctum Difficultatis 5. De aliis impeccabilitatem concernentibus.
	Seite 214
	Seite 215
	Seite 216



	Quæstio III. De Libertate Christi.
	Seite 216
	Difficultas I. Proponuntur & impugnantur duo modi salvandi libertatem Christi.
	Seite 217
	Seite 218

	Difficultas II. Examinantur sententia communis.
	Seite 219
	Seite 220

	Difficultas III. Impugnatur alius modus idem explicandi.
	Seite 220
	Seite 221
	Seite 222

	Difficultas IV. Explicatur Christi libertas.
	Seite 222
	Punctum Difficult. 1. Innuitur modus id explicandi.
	Seite 223
	Seite 224

	Punctum Difficultatis 2. Stabilitur alius modus.
	Seite 224
	Seite 225
	Seite 226

	Punctum Difficultatis 3. Colligitur Responsio, & solvuntur objectiones.
	Seite 226
	Seite 227


	Difficultas V. Potuitné Christo dari Præceptum rigorosum?
	Seite 227
	Punct. Diffic. 1. Argumenta partis Affirmantis.
	Seite 227
	Seite 228
	Seite 229
	Seite 230
	Seite 231

	Punctum Difficultatis 2. Rationes partis negantis.
	Seite 231
	Seite 232
	Seite 233

	Punctum Difficultatis 3. Quid tenendum?
	Seite 233
	Seite 234
	Seite 235
	Seite 236





