BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarvm Tomus

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae Et Dantisci, 1682

Disputatio I. De possibilitate Incarnationis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82973

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82973

%z (o

bt

AR ERELEE AR e KX AKX

2 .\."
o

£

Tt

oA

&b

FH¥E

De iis qua prafupponuntur Decreto de In-

carnationce.

@ prafupponuntur Decretode Incarnatione [unt imprimis Posfibilitas,
ol o enim ideores et pos(ibilis,quia Dens illam decermt, (éd ideo illam de-
it quia [upponstur c[fe posfibilis.  Secundo,Prafupponuntur Convenientia
 Necesfitas, €9 de his in Prafenti agemus.

kS P-U 1T- A F -0

De Postibilitate [ncarnations.

B Offibilicas rei duplici vid invefti-

b catur.  Primo.Pofitive,demon-

rando ejus poflibilicatem. Se-

undo , per principium megati-

& " vum, hempé quod resnonimpli-

‘ ;ctcanrmdi&icnmn , utrumque hicexamina-
itu,

ell4.5. 1. L0 1

| 4 poililitas Tncarnationss evidenter nofci
poffie?
PREMIT'I o 1. Noneffe difficultatem: Anco-

jffwﬁi POl Incarnatio lumine aliquo fisperna-
Traly,

RA‘UD : Quia defadto per lumen fideico-
glno(c:rur,vldcmr intuitivé a beatis, & a Viato-
Hous, per fupetnaturales fpeciesinfufas, nofci
poffer, ‘

P‘}@“ﬁ_ﬂ 2. Non effé difficnltatens ; anna-
Yaraliter intuitiny cognofcs poffit ¢
‘thA 110: Quiahoc myfterium diciraffum-

0t - \ C) .
tliﬂlnhnmtura: creatzd Perfonadivina, hinc

b e 7 o 3 :
¥ iuitive videret Incarnationem adequaté,

u;ifﬂ ntuitive videre Perfonam divinam,
§%0n poteft fieri nacaralirer.

n SIS0 3. onff difilssterin oy

srm;ﬁm :r o demopfirari Incarnatio VERBI, [ub

5 e VERBI,

A at:}:’lé; :d%xfaﬁtp_pgnitur non daridemon-

i tola Trinitate , confequenter nec
tdemontratio de VERBO, adcog;In-

carnatione VERBI, licetin hoc punéto poflic
efle difficultas cum Raymundo Lullo,

PrEMITTO 4. Noz ¢ffe dijficultaters anna-
turaliter cognofcipoffie, cum formidine Incarnatio,
e dubitative.

Ratro: Quia Angelus omnes apparentes
contradictiones folverepoteft , &inferre ita:
Egofolvi omnes contradiftiones, & quantum
ad has folutiones , nonvideo hoc impoflibile,
forté tamen lateraliquid illic inDeo, vicujus
impoflibilisficillihzcunio. Hinc

PraMITTO 5. Inhoc effe difficnltatem,an id
naturaliter abintelletu gnocungue creatonoféi pof~
fitdemonfirative, finewlls formidine.

Pater Joannes Moraw skiin prafenti), quaft,
r.artic. 1. ex eo deducit non pofle natura viri-
bus evidenter cognofci myfterium Incarnatio-
nis, quiadifficultasMyfterii Incarnationis in-
cludit realem in tertio diftin&ionem naturze
divinz 4 Perfona VERBI, quz tamen diftin-
¢&ionullo modo evidenter nofci poteft.  Heg
Ratio

Non saTisFaciT. Nam imprimis My-
fterium Incarnationis not tantum includic di-
ftin&ionem realemintertio, fed etiamidenti~
tatem rcalem duarum Petfonarum in tettio,
quod eft natura. Ergo ficut difficile reddit
hoc Myfterium, & inatringibile evidenter,di-
{tinétio realisintertio, itaillud deberetfacili-
tare,& evidenternofcibile,reddercidentitasin
tettio, quodtamen falfumeft. Et cer_té cuim
oppoﬁ:orum diverfafitratio, cimque fint op-
pofitaidentitas in tertio, & diftinétio in t(.‘l_.‘[fito,{x

diftin-




10

diftintio inattingibile reddie myfterium, ita
identitasdeberer redderefacilé myfterii hocs
ficut emm, quia albedo disgregar vifum, oppo-
fita illi nigredo nondisgregac, ita fi diftinétio
realis intertio, attollithoc myfteriumultrano-
{cibilitatem naturalem, ira claudet illud intra
eandemnofcibilicatem identitas in tertio. Rur-
fus inclufio diftin&ionis realis in tertio, in my-
fterio Incarnationis duplex cogitari putcii 3
quxdam inclufio materialis, & hac ad prafens
non{peéat, nam eft etiam illivsinclufic incom-
prehenfibilicacis divina, & aliarum inacringi-
bilium perfe&tionum,neq; tamen adiftainprz-
{enti atctenditur ; ita fi materialiter includitur
in myfterio Incarnationis diftinéiorealis in ter-
tio, non debebitad eam in prafenti atrendi.
Alia eft inclufio formalis diftinétionis realis in
tertio in myfterio Incarnationis, hac fi detur,
concedo ql.léd redderer myfterium hoc inno-
{cibile evidenter viribus naturz : {fed negoiftam
inclufionem dari, idq; ex eo, quiafi Pcrimpolli—
bile non fuiffet nifi una perfona divina, ficut eft
una natura, jam non fuiflet tunchabita diftin-
tiorealisin tertio, & tamen xqué fuiffetinno-
{cibile evidenter viribus narurg hocmyfterium,
cafu, quo illanatura divina, & ejus una perfo-
na, fuilletunita hypoftaticé humanitati. Ergo
apparet, difficultatem hujus myfteriievidenter
nofcendi, non oriri ex diftinétione reali in ter-
tio. Ec quamvis,pro przfentilncarnatione,per-
{fonaV e R Brimediaté uniatur humanitati,cam-
que compleatinratione {ubfiftentis, non com-
plente, inrationc {ubfiftentis humanitatem na-
turd divind,qua eft identificata perfonz Vcrb}:
hoc tamen pro cafud nobisadlate licétimpoffi-
bili,ramen norimpoflibilitate tollente (eipfum,
nontenuiflet. Addonon paucos exNominaliftis
di¢turos, qu(:d in {fenfu 1'c:1]i,ctiim.tm'i1 divina
compleat humanitatem in ratione {u 'bhﬂ:cnri;.
Qui autem hoc negarent, dicerent, 12 hoc qui-
dem fenfu non pofle attingi evidenter myfte-
rium Incarnationis; quia non put‘cﬁf c\'i:‘.cnt\cr
atting {ecundim hunc effeétum rqrmalc,qnod
terminet illam humanitatem perfona VERBI,
& non terminctidentificatarealiter natura: fed
curnon poflit attingi fecunduim hqc,quia_ illic
unitur non tantum perfona divina, {ed & natura
divina,hoc enim fecundum hanc confiderabili-
taté pracifé fpectatam, non involvit dni_bnihc-
nem realemin tertio. Siautem cognofceretur
evidenter uniram effe perfonam divinam 65 na-
turam humanitati, hoc iplo nofceretureviden-
ter mylterium Iizcarmcigms‘, cim Jllud_myi}c“
rium importet fcmmlijlm?z talcur? upionerm ;
quantumvis ;1d_h ucnonnofceretur _111 ud m}.-‘ﬁcA
riumadzquaté & fecundum omnia, qua illud
mylterium continet, quod ex alibi dl‘&ls non
_;-c'quiricur adnotitiam cyidcntem. Pqﬂct etiam
merito dubitari: Andifficulras prxmpualncal‘f
nationis, in pradicto Nes zerminari 4 RAITA di-

TraGacus 1

viza confiftar: forte enim confiftitin capacita.
te natur, utterminetut a perfona divina, in in.
J'u‘pplcbttntc in;m perfonz creatx aperfona di-
vina &c.&c. Ethacde Majori.

: Ad Minorem, quod attinet, Probario illius
videtur non convincere. Q‘uid enim efthocin
diftin&ione reali in tertio, inverfo modo conti-
neri principium illud lumine naturz notum:
Quafunt eadem unitertio: Naminverfo cti mo.
do rcgulantul‘f}’llogiimi negarivi, quil:uscunq;
tandem verbis cingaturillud principium;; & ra-
men illud ipfum negativum principium, adhuc
eft lumine naturz nofcibile. Quod fihocfenfn
illudprjncipmmjnverf'o modo continetur, quia
eft contrarium, illi principie lumine naturz no-
to: hocipfofequitur, aur illud principium non
efle lumine natura notum; nam principiumla-
mine naturx noto oppofitum, non potett cfle
verum; autf{equitur non dati illud myfterium,
nec dabileefle: quod falfum eft. Debet ergo
c:\'plmgmquidiitil]ud, inverfomodo con[in?ri
dictum principium in myfterio Incarnationis?
ita, ut ex illo inverfo modo,inferatur myfterii
hujusinnofcibilitas, viribusnarurz.

DIFFICULTASI

({-"lrffid tenendum 2

1CENDUM ¢t 1. Poffibilitatem incarnationis
Dmu‘fn pofitivos gumento demonfirative pro-
baripoffe. Eft conclufio comunis contra Lullum.

ProsaTur 1. Authoritate facrd. Namid
habeturad Ephef 3.ad Col.1.& 1. ad Corinth.a.
Unde appellatur hoe myfterium abfcondizum.
Celebriseft locusliaiz: Generationen: fjﬂfgﬂif
enarvabit ¢ Quem locumintelligit S.Leo Ep. 1c.
de temporali Chriftigeneratione ; & Chryfoft.
homil. de S.Bapriftatom.3. poftHomil. inJoan,
Ambrofiuslib.de¢ Fidead Gratianum cap.s. ait:
Nown ﬁllf\.dm admirabilis ex Patre generatio Chrifti,
admirabiles el etiam ejus gencratioex Virgine s qua
comparatio elumbis eflet, i ‘poil‘ct hocmyfte-
rium demonftrative nofci, cim demonftrative
nonnofcatur T rinitas. Dieny{. de divinis nomi-
nibus ¢.2.ante titulum,ponjt SS.Hierotheiver-
ba: @wia etiam illa,inquit, Theologix clariffima,
divina, inguam, Jefu ex natura noflra compofitio,
mgc omnind explicari, nes ratione percipi valet, vel
abipfo Pmﬂaﬂ?ifﬁma?‘t:}ifxfﬂgefdﬁ’ i facil ePrincipe.

PropaTur 2. Quianullatalisdemonftra-
tio oftendi poteft, quz ratio robur habebir ex
folutione argumentorum.

ProsaTuR 3. Quia omnis demontftratio,
eft, vel per caufam vel per effetum, per nihil
horum demonftrari poteft Incarnatio. Non

otelt demonftrari per caufam 5 nam hzcvel
cftextrinfeca velintrinfeca: Caufa excrinfeca
cjusdem,eft decretumv.g. deIncarnatione,per
decretum autem demontrari, idque (ucfup-

pono)




Difputatio 1

. flandoin lumine natut non poteft ,{f]-
o amnec ipfum decretum dcmoz?{h.a—
._;:nma,ndm_h, uepoffibilitate Incarnationis,

j [E-ﬁ’?ciﬂi}ailliras decreti. Nonetiam pot-
'.}?j:];;lnftrari ]ncm-n__atfo per cauihfn :'ntr{nlic-
" . materialem formalem : quia caufaln-
"""hTC;]?r uali materialis, et natura huma-
‘"‘MQE' a;rgm formalis, perfona divina, ex his
‘q:‘ coanitis, non potelt plits inferri pofitive,
_'.:é::,lh;ggcouditiuqara: Si effet poﬂxblhs'ln—
[ .O)dCbCICtCﬁCH:WUlﬂhLli‘l‘]ﬂ[]ﬂaflcfmlna‘
i perfona divina; h.:r:c 31155[11_ Cf’jdmomm’
g infeee poflibilem ?llan} cf_ic i a eum mo;
iam,quo, qui cognofcit ql‘ud {it ncc.:cﬁauun‘l ag
fmandum conceprum !nrcloccrw,non eoipfo
| indicit, poflibilem efle hat:coccrlvum; nam
| imalitasconftitutivi precifc cognita,eft com-
anisctiamimpoffibilibus, qua etiam habent
i tatione impoflibilis, conﬂitup’va; Ergo
il ex e0, quod feiatur quid effer necefla-

imad petficicadum hoc myfterium, non fe-
| gatu,foii certd & evidenter, quod fic potli-

Quddetiam non poflit haberi certa &e-
| ilens cognitio de Incarnatione per eftectus,
|abarur. Tumn quianullus talis effeGus mon-
faripoteft. Tumquia,quialiunde negatcau-

ineicaufaper effetum monftrarinon poteit,

yia vel negabic effeGtum, (nifi illi aliunde de
loconfter) vel illum in aliam caufam referer.
lmquia (hocipfumurgendo)deberet Incar-
aiodemonttrari poflibilis, per effetum pofli-
{ lem,hicenim eft folus vel maxime propottio-
utscanepoflibili. Sed Incarnatio non pot-
dpeobari per effectum poflibilem pofitive &
{mdenter, uiz, quando non poflunt probari,
{denter & politive, unice neceflaria alicujus
(iehppofiea, necipfum illud probari poteft e-
danterpofitive. Namnon poteft evidentiam
Horem tribucre, quim iplum illam habeat.
Itisautemneget poflibilem Incarnationem,
dhedtus, quiaffererur, poflibilis, afferetur non
}.fo‘batus evidenter & pofitivé circa ca, quxu-
e f?quirits unice enim requiric caufamfuam
?}'ﬁlbﬂcm, quiplanegatur ; nifi hoc, ut dixi,
E';”fi“d‘fCmﬁfﬂtaquodin prafentinon poteft ha-
ile
Major auzem i1,
e, fic pey caufam, v
! authoriratcLogicfl
) kmonttratiogep
[ Gilam, & i gy

quod omnis demonftra-
¢l per effe@um, probatur
qu dividit cum Ariftotele
nPropter Quid,hoc cft,per
| W : quﬁlra‘tion:‘:n}‘%m, hoc cf_l
falficy -%;1]115 lP['lllS divifionis l_la:c pq{~
a0 iraltlnmpls demonftratio eft (ub
o e ly ogifmus, adecq; per aliud
sy mmﬁ, hoc autcm- alind debet effe
i éf-tc'&cf?dﬁ ] ﬁ‘cmm nq fitnexum:
Wiy, &]ﬁs % }; L\loglfm_us; fed erit talis
) s, mdicitur: Cras pluer,
atmangulo,5i eft nexum cumno-
“octpoile menfurari iis, quz men-

Hizbacyly
'ﬁhn“?.ndu :

11

{urans connexa; hxc autem, quz menfurane
connexa, funt, prius & non prius feu pofterius.
Nexum itaq; per prius,eft caufa, ucpote caufato
prior : nexumautem per non prius, eft effectus,
pro demonftrationis medio termino aflum ptus,
qui eft pofterior caufi. Simulcaneum autem,
ctiam ratione, nihil poteft demonftrare, FErir
enimillud ipfum demonftrabile, quod, feipfum
non demonftrat ; nam idem probarcrur per
idem. Hoc ipfum, fic etiamdeclararur, quia
qua {unt nexa cum demonftrabili, aut {untin-
trinfeca, autnonintrinfeca, qua pofitivo nomi.-
neappellantur extrinfecas necinterhzc datur
tertium; hocipfum exerinfecum,vel eft extrin.
fecum non fupponens demonftrabile, fed po-
nens, phyfice vel meraphyficé 5 & erit caufa
Phyfica, vel Logica. Siauté {upponat demon-
ftrabile, erit effectus, vel Phyficus, vel Mera-
phyficus. Sivero fitintrinfecum,vel eftintrin-
{ecum Phyficum, & erunt caufic componentes
phyficé; vel erit intrinfeeum Me taphyficum
& erunt caufzx Mcmphyﬁcm. Ex quo,ulteriis
infertur: cumnon detur mediuminter intrin-
fecum & non intrinfecum, inter fupponens &
non {upponens, {ed omnia ad hzc membra re-
vocari debent; ideo nec dabitur demonftratio,
qua nonfitper caufam & effetum: fed omnes
ad hzcmembra revocabuntur.,

Dicenvum eft 2. Pefibilitatem Incarnatip-
7145 MEGATivO argumento probare poffe.

Proartur 1. Delncarnatione dicipoteft,
nonimplicat c@ﬂtradi&imncm,quam enim? Er-
goillius poilibilitas negativoargumento proba-
ri poteft, nempe ipfo; Non implicat. Quod
iptum fic aliter proponitur, ProbariIncarna-
tionem argumento negativo, eft probari; quéd
Incarnationon implicer contradi@ionen ; Ar-
gumentii enim negativumin prafenti eft, quod
habet medium terminum negarivum, hace-
nim cft ejus definitio; Iy autem Nonimplicar, eft
medius terminusnegativus; quialy Implicat, li-
cctvideatur efle, terminus ex modo Gignifican-
di negativus 3 fecundim tamen Objeé&tivam
formalitatem, importatly diciz contradictionems
hincadditumilli, nomyconltituerformaliterrer
minum negativum. Scdlncarnationonimp}i-
cat contradictionem; quia quioppofitum dice-
ret, opponeret fefe neganti, neganti autem ne-
mo {e opponit nifi athrmans; affirmeryr ergo
(ut fupponitur, cum ratione ) quod implicets
nulla autem calis ratio afferti poterit, ut infia
videbitur.

ProBatur 2.Quiaaliarum rerum poflibili-
tasbene probatur petly, Nonimplicar. Ergo be-
ne probatur etiam poflibilitas Incarnationis,

Prosatur 3. Implicat contradiGionem,
urduo contradiétoria pradicata verificari pof-
fint; hocenimvel maximé implicatcontradi-
&ionem, quod eft ipfamet formalis contradi-
¢tio s contradi&ic aurem eft, contradictoria ve-

rifica-




12
rificari pofle; fed,fiimpofiibilis eft Incarnatio,
duo contradictoria verificarentur. Quodipfum
Pl:o})amn.',vcrj ficaretur enim imprimis hec pro-
pofitio: Pollibilis eft Incarnatio, nam eam ut
verain credendam proponit fides, quaz fallinon
poreft. Rurfis, verificaretur hac propofitio;
noneft poﬂihi]isIllcal‘n:ltit) : falia (:n!ml, ut viss
eflet conclufio, qua dicitpoflibilem cfieIncat-
nationems. Etgo, {1.non eflcr poflibilis Incar-
natio, verificarentur duo contradictoria. Hac
probatio eftbona perordinem ad fideles.

DIFFICULTAS IL

Argumenta Lulli.

A qua ponentur argumenta , potius o-
ftendunt fadtam efl Incarnationé,
aptati tamen potlent pro probanda poflibilita-
te,idgs utille vultevidenter.
Osjicit 1. Demonftrando A
dei, & lupponit, quod; qua
mundum, dignitate i unt {uas fimili-
tudines. Cujus dictifenius clt; Bonitas divina
clucetinmunde, quia eum fecitbhonum aterni-
tas quia fecit durabilem; hoc pofite, arguit.
Omneillud perquod dignitates divina, melitis
& pcrfcé‘titis, oftenduntperfectiones fuas & {i-
militudines, & quictanturin mundo, Deum fa-
cereelt neceflariums ciimifte ficnobilior finis,
propter quem n_\_nndus,\iclalu}u.lciw-;xmrapnljl
{iccreari ; {ed finarura hu Tecaffumptaa
divina in unione fuppoliti & periona , OMNES
dignitates divinz , haberent 1\@1‘€'l=cra_- {imil
dines fuas 3 imptiinis bonitas, qua non
meliusopus facere de creatura, ficut nes
gnitudo majus,nec Erernitas magis durabile, 3
ficde aliis; {i autem natura humana, non cllet
aflumpta 4 divinay nulladignitas divina, habe-
ret pcri'L--Liimwm,au: quietem in }:ruduﬂwl‘-c
mu:-n'lis quia }_mr.ci‘ms divina, pcui‘r facere ma-
jus & meliusopus in mundo, {1 Incarnatio de-

lum 8. Fi-
s creavit

matut.

Respoxnperur. Majoremefle falfam,quia
mulcum probats probaret enim Ch riltum de-
bercefleubique: {ienim Chriftus eflecubique
imeniitas divina majorem haberet fimilicudi-
nems; Ptobut itemomnes pcr{b{us efledefacto
incarnatas; quia una 111c;}rnat;t noz_lh;ﬂwrcnt
quif’tcnmli;r sficut non eflct quies, li natura di-
vina tribus perfonisnon communicarctut ; pro-
batitem poflibilcim effe naturam ereatam, qua
rer, terminaretur a r::il‘.uspu'fcn“; di-

unarealiter,
Qindtis realiters e quodin talinatura, d

tesdiv w‘proccﬁmsmicsmnjou‘:mi::r_lncrc-qz1£4
11Ti|iitl_ix'i:i}c-1ﬂ- Deniqueex hoc prinyiym_ fallit
major; L‘;ili.“.lilll]k!!}'l creatum, nccc‘!h(mt Deum
".u‘.[wlnr;-'.}Lif.;ns: ;ma"ccgdcnti, utlin illo,aétu l.l'._g‘nll-‘
rates divinz elucefcant. Minor eciam eft falia,
quiain impoflibili djgnit.ltcs divinz non c]ucn.‘.-
{cunt; impoflibilisautem hic & nunciupponi-

Tractatus 1

tur Incarnatio; jam autema
[lil';lhquld poiib efic
vinz elucefcant, pr ]

11 ¢l (
poilibile 5 ficut quia myfter
creatis aliunde non {upponitur pofl
in creatismyfterium Trinitatis non elucelcat,

le, it uc

Osjicrr 2. Idem. Omne id proprer quod
natura humana, que creata eftad 1)‘(‘1“‘011{1!1-
g_crhiiim , magisdiligere poteft Deum, Deum
facerceft neceffariums alids, i Deusnon face-
recin natura humanaid, per quod ipfe Deus
magis poteft diligi, nollet {e totaliter diligi,
quodeftimpoflibile; velletenim e fummedi-
ligi, utpote fumme diligibile; & noller fe{um-
me diligi; quia non faceret innatura humana
torum id, preprer quod plusdebetillum dilige-
re homo , nempe affumptionem naturz hu-
mang.,

RESPONDE
I, (i

amanaun

TuR ; hocargumentum proba-
>inini detur infinita gratia ad Deum
confequenterquodilla ficpoffibilis;
hoc ipfoenim Deusnollerfe fummeé diligi,quia
non tribueret id, propter quod, tanquam pro-
pter principium effedtivum, }\[L‘IS }_-L'ﬂ\"[ illum
diligere homo.  Etexvihujus rerorfions falfa
eft Major cum fuis probationibus. R urfiis, Im-
poflibili Incarnationc, vel zque Deusclierin fe
{umme bonusvelnon 2 fi eflerxque fumme Do-
nus: Ergo Incarnatio non eftper {e neceflaria
proptet quam Deus magis ficdiligibilis. Sinon
eflerzque Sumum bonum: Ergoin pu’iu‘i‘iu-
neintrinfeca conftituitur l)msym;iliquid ex-
trafe,ta Am perrationem formalem bonita-
tis. Rurfus, eft quidem necefliratus Deus, ut
{evelit fummé diligiappretiay ¢,led ponfumme
dll[giapprctmtwé, {ed non fummé rationc ali-
cujus tituli ad extra, quia ad illum ponendum
non neceflicatur,  Unde; ratione Incarnatio-
nis, Deus el magis diligibilis, ratione nobilio-
ris tituli, quead cxtra amorem {"t'.um_ manife-
{tat, {ed non magis diligibilis, ratione bonitatis
intrinfece ; ratione cujus folius pracife, maxi-
mé eft diligibilis Deus. Mineor ctiam non pro-
batur hic & nunc, quia proprer impoflibile non
sotelt Deus magisdiligi, 'mc.11_1&‘51‘\1*(:;.'.itu1‘im-
poflibilis Incarnatio , donec poflibilitas ejus
probetur evidenter.
Osjrerr 3. Idem. Omne id, propter quod
omnes creature; nobiliorem & pcrtc&lorcm
fnem habent in Deo, eftneceffarium: quia
Deus ad {e, tanquam a d finem omnia or.iimt.;
{ed fi Deusaffumpfit naturam humanam,omnis
creacira haber finem inDeo: quiain homine,
{io modo, eft omnis creatura.
ResronpeTur. Major muleiim probat;
quiaprubatfingulib individuis humanis unitam
eile Perfonamdivinams ;pn:ahupcri‘udun cof-
jungitur natura humana cum DCO'}. £t hc_ci‘
Deus fit principimn omnia ad fe m'uaiuqs, 1L.'_~n
11':0d3‘5hl111¢itilbihbcns. Minor eriam efk falia;
quia

e

)




i

Difputatio [

libile ;non participat perfetits De-
mAnem; jam autem donec proba-
ponicur hic & nunc impoffibilis

inimpof
;n-.r‘mqun‘ :
\ 1nr!‘nfiu"'.’ca|UP
‘%;fé?r 4 Idem , ﬁ]pponirf}_nc dc’ou.ffl‘c
Lirecreationem, hocelt reparationem crea-
mtionalls, deviantis per peccatum ab ulti-
yrerationalls; e :
gfine; que recreatio non P;m.lﬁ. f‘i_‘C'iI.;IVPLllla
auea,ucinfraconita bicsergo fatisfacere de-
wimonnifi Deus, & quia is debet 1:zt15t;1cc1'p
aioffendicy cum offenderit homo, (AC!)LHE r;f{c
Lmogrgoinfertur Incarnatio, hoceft pofitio
Nﬁiﬂslifilnmu R. Negande po{iiibilcm cile
mliamrecreationem,quia non dei umufh a-
aendenter.  Pofitoquod ficpoflibilis s fuffi-
wetillam pcrﬁcicumioti‘zz{o.’w divind , &ti-
womifericordiz;non jultitiz. : LT
\ Osjrert 5.1dem. - Sapientiadiv ina ctim fit
weledtillima, {cit & comprehenditillummajo-
namoremquem Deus poteft lmzm*rc ad na-
iil]hllm;lﬂ&ﬂ},ﬂ?ﬂl ter Cl‘g(} 3 LI'J(](! v ()]L{l]fas
| dinadiigaractumillius majoris ;11:1L:1‘js,¢11|c111
fpentia fcic s ut inter vo!Lm@tﬂlﬂ_ Liwm;.un
iSaprentiam fic concordantia , fed major
gl amotis , quemn Sapientia divina {cit {e
| plehaberead nacuram hamanam, cft, quod
{ it ibi patuzam humanam ; Ergo veluntas
Uigiillam gradum 5 £ diligic, facic, ergo eric
bcarnatio,
| ResronpeTur, Hoc argumentum mul-
lmprobat, probat enim omnes damnatosde-
weefalvar, falvosque effe: quia Deus cogno-
l titmodum dandiillis finalem perfeverantiam
| tiberer CIgo, exviargumenti, dareactu gra-
tmillosfinaliter cliberandi.  Rurfiis ue pro-
| irtionenturinter (e incelleus & voluntas di-
fine, fufficit ut complaceat {ibi nonnifiin illo
} M_ﬂa voluntasdivina,  Minor ctiameft falfa ;
| lactiamfapientiadivina nondictat amandam
?1rﬂtﬂ1uacitcrlncarrmtimlcm,ﬁipiil11011 fitpof-
bils; poflibilem autem non probascvidenter,
Jiod quatitur,

DIFFICUL TA S IIL

Alie Rationes iz OP;Jcﬁmm.
| lelcnux L Veracft pernoshzc Propo-
\J fitio, Ra[jgnnmralisnon poteft demon-
r;‘?[;zrl;;cl‘arnarionem pﬂ'e i_mpoﬂibil- em. ' Ergo
o Pmeiffzcontrad:&ona. Ratio namral:;s
0] cmor}ﬁt‘rarg » Incarnationem effe
eoen. Eroo falfa erip & conclufionoftra,
: c‘c:[:;w DETUR, l¥trurr?(]ue propuﬁcioncm
1, nee ln?PCdiE qmdqualn carumveri-
lim {unt contradictoriz Vere,quia
otia vera deber illud ipfum negare,
Mavitaltera; Ergo cum primanega-
‘Dnﬂ:rari‘,ﬁ:cunda affirmare debuit de-
b quod tamen non fit, quia utrobi-

Hieminon e
fl'}im'am&
Godaff;
6t ey
Wnlgrgy

13
que ponitur,Non demonittrati. Legitima con-
traditoria fic communiter formatur : Ratio
naturalis demonftrar Incarnationem effe im-
pofiibilem quzeritfalfa. Ratio naturalis non
demonitrat Incarnationem cfle impoflibilem,
quZ erit vera.

Osjrerrur 2. Naturam hominis poteft
comprehendere naturaliter Angelus,non com-
prehenderet autem, ﬁncf'circtangoﬁicrermi-
nari a {ubfiftentia divina,

ResroNDETUR, quamvis Angelus com-
prehendatnaturam humanam, quoad pradi-
cataintra feriem naturalium , non comprehen-
dltt;mmnporcnriam illius obedientialem; ad-
coque & pradicata in illa fundabilia. Quod
autem non comprehendat potentiam Obe-
dientialem fecundim fuos terminos fumptam,
vel exinde colligitur; quia hi termini poffupt
cile fupernaturales quoad {ubftantiam ; quo-
rum cognitio non eft debita Angelonifi fecun-
dum principium, Nz implicar. Deinde quam-
\'iscogam{mtAnchus, divinam {ubfiftentiam
xquivalere,imao {uperare infinities fubfiftentias
creatas; nonindetameninferre potcﬁ, quod
fi:ppir:rcpoi]it creatam 5 quia cognoltit zqui-
valentiam illamin ordine ad fundandam excel-
lentiam, fednoninordinead {upplebilitatem,
ipfam autem {upplebilicacem nonnifi folutione
contrw;li&inm:m;1rrfngit, {'cd:':(mpcraquuod
principiumclarum & cvidens. Precifi autem
zquivalentianon ilrm.’;:rftlppicbil:tarcm: nam
notitiadivina , &quivalet natitiis creatis, quas
tamen fupplere non poteft. - Cumque Ange-
Ius{E)lvcrirquasctmquc contradiftiones, €ogi-
tat:lacere aliquam petibilem a Perfona divina,
cujus interiora certo & evidenter non penetrat
Angelus. Quodfi quras, quodnam ficillud
principium evidenterillativum poflibilicatisIn-
carnationis? Refponderi potelt , illud nefciri
cereo & evidenter quodnam fic; licér feiri pof=
fit, qudd quodecunq; probativum poflibilitatis
Incarnationis affercur » non fic cvi(’.mtcrpro~
bans; ad eum mod um,quo,quifcitapparentes
demonftrationes quadratura circulifolvere, &
propriamnon haber,fcicillasnon efle veras de-
monitrationes,& {citfe pofle folvere,quod non
ficimpoflibilis : licerignoret,quod ﬁrprincipi-
um,perquod deducitur quadratura circuli,

InsTABIS 2. Quicquid eft evidenter cre-
dibjic,c&cvidcnrcrjmilihilc: non poteft enim

impoflibile efle evidenter credibile evidentia
vera. - Sed Myfterium Incarnationis cff cvi-
denter credibile; alidgsnemo illi teneretur aflen-
tiri,ergomyfterium Incarnationis eft evidenrer
pnlﬁ!)i]&

Resronbpetur. Hoc argumen
bare eriam myfterium T'rinitatis ef
ter poflibile;quod falfum. Diredié d
quicquidell evidenter credibile, cft
denter poﬂil‘iic evidentiz




14
i

{fed nonevidentidintrinfec , &in ipfisintimis
rei fundata.

[w % TABIS 2. Dicuntur Demones {civifle
('ll,() | Chriftus effer Filius Dei. go pote -t da-

o

ri cvidentia de myfterio Inc: arnationis,idqueut
{”p yonitur viribus nacurz.

ESPONDETUR » dici poflet fcivifle hoc
nones{cientiamoraliterevidenti, artentis
miraculis C in'ﬂz, & foree exl mbms p..unl'n
de peccato a fe commiflo , quod noluerint fe
fi wla‘, ittere Deo Incarnando »quemincarnatum
jam ex circumftantiis veftigabant : eftque de
fide dixifle d dzmones, quod {civ u.utcf"{'c Chri-
ftum Filium Dei;fed non eft defide , locutosil-
losde{cientiaantonomaftices.

InsTaB1s3. Quande-cxecutioni mandata
eft Incarnatio, videbantrunc Angelinaturam
humanam nor habuifle propriam fubfiften-
tiam, i eft diftinéta; {i etiam non cft diftinéta,
ntnon habere rationem totiuns 3 Coip!h
{Tet unita. Ergopoterant {cire cereo &
nationem.

RESPONDE TUR Regando I'mprimjs,qm}d
viderintillam efleunitam : hac enim Unio aue
Modalitas erat fupernaturalis , adeoque inat-
tingibilis viribus naturx ab Angelosconfequen-
¢, quodnonhaberetra-
‘a ,_" ofito autem quod
1citas ;.JF"uua, vidcre mudLm
millius entiratis,, (ed demon-
» quod finc omni fubfi-
tem divinitiis natura
Rurfiis poterant cogita-
aliqua qualitasfupernatu-

:nter Incat

lL;,L]U‘?L pOfClJll’\ ide

re, quod, ficutdatur

¥alis, naturali iter exigens conjunétionem, cum
aliquanonnifirationalinatura , utyiderceltin
It tiam dariforraflis fubfiften-

alem exigentem efle nonnifiin
ali, ad quam tamen non poflent
quamvis penett aflent etiamad

m il ’nu [u} ernaturalem, necdum

1¢ wfrno'. iflent Incarnationem , quiafcire
nDn_‘[)t(,lLll,n.]! indaflet conjunt Gionemidio-
Sed - videndum > quidad

pler

z-natmn;dca oinf ;
banc Objeitionem refpondeatnr ab alits.
Respowpgrur I Angelum, quamyis
tiinc non ¢ {i I {iftcntia creata 2 tICCCPtLi{n
fuifl lu,b{}n.r.--iu ineflc tentiam huma-
nam: idque idco,quiaipecies infufa Angelore-
1_] Liu]t;ms Iurn'un tatem, L\ndtu..hua 1rp1 -
fentac illam cum propria {ubfiftentia. - Quod
veroexparte objecti, fiat tunCmuLatio, NON at-
rinerad connaturalem modum npu.mdi ipfius
fpecici , eoncutrensque Deus ad talem noti-
Hze Re-

¢ illicfubfift

m gerit feuta fp\,L.L praventus.

SFACIT. Tumgquia, quamvis
j ct Angelus, cumnoneft
Yensiam ; quudrmn..uu&,

Tra&atus 1

n
tfundamen.
csnararepr

factoitatueritdeceptus,nullum ef
tum. Tumquia, quar
fentare naturam hun
prafentare cum {ubfi
non poteri fer

P

vis{pecie

> cur tamen fineilly
are Jn"LL‘”l am 4 ‘tﬂ XC Ipur,

ciespi
ciesnc
{uaobjedta

ecti, ‘im.muu' uuwu'llu'pc
‘.C'Lmbu repreientare omnia
apparet;cur Angelusmedium
objectorum, unius {peciei , & mec dium objedto-
rum ’1]1{[%,’1()1] pufhmrmw re;de quuin lpum-
tur , cvu-v { habeat Lm-tﬁu. m potentiam cog
r.m!l,um:], ita ut v. g. {ufficienter (xp]mrm
d'mhusi];’ismu.,.mnbw Tum quia poffibi-
liseft Angelus, qui, faltem vel unus, diftinda
fpecie, (ubsf iftentiam , diftin&4, naturam attin-
gat: Ergofaltem im. nofceret certd Incarna-
tionem. Addit Aldrete: Angelus habet{pe-

em per quam poflit nofcere Angelum cxi-
{m‘mmx 1T0C )lmu fchola, &t: enftinparte
illius exiftat,non determit ,nu.lbzlla{pccm ut
nofcatexiltentem inrorafchola ; alids patere-
Luilnuulnﬂu“Lchpnonce Ergo & in prafen-
tiidemdicendum.

REsroNDETUR 2 C\}"‘!lm\‘ich'AI}:_T[(‘hln’l

carentiam{ubfiftentiz lh.m nx, fed non intu-
lilealiud, quam qundc!mcgcnudhconcurf'us
ad llam fubliftentiam nofcendam. Hic Refponfio
sracit. Tumquia,hzcipfade-
habet fundamentum. = Tum
quia , {c £ f‘.-.n_-'_{c‘]us 3 qucm Deunsnon negee
concutfum ranquam caufa prima fine miracu-
lo, intulifletque hoc fuifle miraculofum & cur
ergonon proceflic urdicerer: Subfiftichzcna-
turahumana, fubfiltentid divina. Tumquia
poterat intulifle Angelus denegatum fibi con-
curfum, fed poterar etiam mruhlh, s ineftillic
fubfiftentiadivina; curnonenim ? ergo id in-
tulit;neceft hoc multiplicare miracula fine ne-
ceflicate,adeft enimneceflitas, quia hacillatio,
poteft effe non miraculofa, & quiaeft neceflitas
1101110.{1_1]11061‘( lipe tates Angelicas,que
poterantdu 1chLu-{ illamillationem.
" Fodem fermereditillorum do@rina, qu:dx-
cunt,ideo Angelum non pranoville earentiam
proptiz {ubfiftentiz , quiaratione revelationis
fa&te; cognofcebatinhumanitateilla futuram
Iimcnmrui":h‘r qil'-\lir'lt(:"n, ratione cu;uch-
b;_] erur m!; r\-‘\u,ﬂ 15 adoccultandum fe & {uas
proprictatess ficutnaturaliter, Angelus poteft
juofuolhutuf igere confpedtum llm\., & ficut
ucuﬂmntm a&usliberi dc.:uz,;r»fzjvmf,r

Nox saTrsFAaelT : Nam imptimis, Un-
de dclloquhlnlh‘tr qu: alias fuerit llis revela-
5 imo quod ctiam defa@o detur in Chrifto:
Rurfiis cur I.:ppo ito quod id prznoverir An-

[u

Nox satr
negatio nu

3,non L)(‘TI l\ i‘]fl] l[hOt occult: atur [T]II]I,&.

a divina; ad quid enim
occul-




Difputatio L

etut,finon cﬁ’cr._Dcm'_q ue negatur cfle
Ii, ut fuam fubfiftentiamoc-
Q]fudclfdca&ibuslilﬂ;'f!s squia eft bo-
\q;mrm’inrciicﬂtmﬁs, jusfecretis non clt
e unde colligatur hocbonum , {inonno-
fii;lf"lbi‘[n“m;d ihbliﬂ:cnjﬂa A n.g‘:k.’ii. <
“ResPONDETUR 3. ab AIutL’L‘F‘ Ll?f:EjJ. i&}’ﬁ%‘
mu“..ﬂppomtAngclym non pom]{_l}. ’L{.EIO ce-
,:jlp.lmgularimrcnlnas omnium (u.hl_a[ .%“rj‘t
i pgrquaspmﬁctL‘.Oﬂ}mtu_{'ﬂbt@i .{'.1‘01:[%;;(:
yanitas Chrittis namficutipte rLitfi:ﬁ_enna;
furinfinice, iradecarentix nlurum:-._;bil.ﬂ"cn-
ﬁaru\!!iilﬂtillﬁ(litx iquasom nes 1“16111111? Vl,“.hus
wopris diftinguere fimul,u no :;cl mulcipliciin-
(i eque c:u'cnti:mll‘x exiftunt ac?:u,ncqgc
mihﬂ[@)ﬁlﬂcl'cﬁlnul , fedimpediantar per di-

seculear
onoteftate Ange

b
gu\[t‘[?

| tumdecretam feipfo formalirer odiohabens

| {lsfubfiftentias:

i

Hec Refporfio

NoN SATISFACIT! Tumquia, poteft AI}-
disiofcercadtufingulas parces grani in infi-
sumdivifibilis s icauthoc fenfu cognofcat o-
amcs,quédnul];l {itnon cognica, ut valt com-
munisfententia. E Igo potcrit & negationesin-
finmmfubfiftentiarum nofcere; irautnulla
jtmoncognita. Deinde hanc propofitionem,
Nillaseftin cubiculo, dupliciter poflumus at-

| tzugerc:primt}lic{ccndcm{n ad 1111gu1‘1‘indivi-
| dufenalis notitia in nobis non datur , {ed pro-

wbileckt, quodnec in Angelo , alias deberet
mlcere omniapoflibilia.  Sccunds apprehen-
dendocubiculum, & ultra illud , inillonihil ef-
kiadquod nonrequiriturattingere in particu-
fuifingula s eurergo etiam hocfecundomodo
monpoterit Angelus attingere negationem fub-
fitentiehumanz, Tum quia, quod dicitca-

| rncasillasnonexiftere actu, fed impediri divi-
| modecretosid etiamnon convincit,quia nullum

deerccumdivinumyeft neceflarium , utincelli-
gintar exiftentiz carentiarum 3 idque ideo,
auia nullum decrctum-Dei et neceflarium ut
Petrusnon fir Paulus, ur Panlus non fit Hirco-
eervas ; Ergonec requiretur ad pradictas ca-
mitias. Deinde, decretum eft neceflarium,
ttpelt coram quze liberé Deus ponit 5 hinc
1o cﬁ; necellarium ut Deus decernat homi-
temelleanimalrationale , quiahoc eft necel-
hums necelle auterm eft carentias rerum,cone=
cquenterfubliftentiarum exiftere : com {icne-
celle, ne fine omnia poflibilia actu.

> Denique
Quia d

ccretum Dei deber efle caufa rerum ;
qod Autem non exiftic, quomodo caufatur:
c\tﬂL:Eun_ fe decretum nonnifi ad exiften-
Uf'a; tgolialiquorum exiftere,eft nonexifte-
e, Edluﬁl‘uﬂ'l exiftere non {e extendetdecte-
é}:!?i Juacxrenderet fead h_oc,nd qugd {enon
Y-'ﬂn-:\li{cg»im ?tcn catentiarum CX}P{L‘[‘C;C”Z
e ‘for;ngj‘ L1_..1.g11i1‘.1 exhoc, q.'._mdrdcc_i'c-
o -Omitcll_!u_piolmblc:;ltommilas‘mb—-
lﬂrumml;nll)m- slequitur c_x:&c;'c caren r_msﬂ-

Htlarum, nec {auis liquer, quid ve-

I

licfibiillaracio, Nulla carentia fubfiftentiz na-
turalis nofcitur,fiquidem nulla exittic; quiade
facto eftillic carentia fubliftentia propria, qua
non eft cur non nofcatur, cum ficordinis natu-
ralis,{iautem nofcitur , curnon inferet eviden-
ter Angelus , efleillic fubliftentiam divinam.
Tenendacrgopotius eritallata jamrefponfio,

Ospyrcrrur 3. Poreflt Angelus {cire certd
& evidenter potlibilem effe Unionemn rece-
pram in humanitate , terminatam VERBO,
quiaidem eft in Unione mareriali terminacaad
animam rationalem.

ReEesronp i rur. Illam Unionem eéontinert
intrapotentiam Obedicntialem, ad quam non
atongit Angelus, autad makimum,hoc nofcie
perfolutionem obviarum contradiftionum, ut
dilum , uadeetiam nonpoteft id Angelusin-
ferre ex myfterio Trinitatis's quiainilio nonre-
peritur veftigium conjundétionis perfonz divi-
nx cum creatafubftantia: necinterre poteft ex
Euchariftia , quia illic eft Unio nonnifi acci-
dentalis.

OszjrcrTur 4. Nludevidenselt, poflibile
efle, quod evidens eft Deo convenientiflimum
efle : fed evidens eft convenientiflimam efle
Deolncarnationem; quiax!l.l eft convenientif:

* {ima communicatio creatura, que fic pet uni-

tatem perfona.

T ResronpeTur: evidens eft {fummobono
convyenire {ummam cominunicationem, qua
aliunde fupponatur poﬂ‘lbllis certo 8 evi-
denter, quod non Babetur, circa communi-
catfonem natur® humana in unitate perfonz
divinz.

An Angelus pertimgat naturaliter ad Unionem
Hypoflaticam?

BjrciTur 5. Angelus pertingitnaturali-
OECL‘ ad Unionem Hypoftaticam , quia fi
non efler evidens naturaliter exiftentia Unio-
nis Hypoftaticz Angelo , ided non eflee evi-
dens, quia eflet fupernaturalis; fed hoe non
convincit ; nam anima rationalis excellentior
eftaliquo Ente Supetnaturali, & ramen anima,
faltem {eparata porefk {eipfam nofcereeviden-
ter. Deinde,quia Ens fupernaturale nectitur
cumaliquo,quod efk nataraliter evidens intel-
le@uicreaso; nedirur enim cum vifione beata;
utpollibili,ergo & Lnio necterur cum codem,
potelt enim unio faltem divinitus nofcievidens=
terabintelle@us Ergoapparer,quod neéatur
intelle&tuscum hocobjecto.

ResronDETUR; hanc dificultatem polle
procedercein duplici fenfli. Imprimis; An pol-
fit Unio Hypoftaticaattingi viribus nacura 5 &
t;uncnpcrnotiti;mliu'ﬁniimrg fllpcrmt:rrﬂlcm;
& hoc eft impotlibile, quia & eflerilla notitia
{upernaturalis, ut fupponitur, &noneflet fu-

*b 2 peraa-




1{'%‘:!\1}:1;:11';11‘;'& 3 a_]u;;{ci!'cr_dub.i.-ta viribus natyip,
n{ecundo fenfupotelt fic procedere; Ap Op.
Jfg(-rmn1-1oci\lpc_matur.dc > quod eft Unio hy-
poltatica , pofiic certo & per notitiam inciigi-
vam,naturaliter tamenattingi:cradtarjd Aldre-
tedifp.38.5ect. 4.8 quod
Rartio 1. Excodemeft: quia Entitas quae
fuperat exigentiam cujuscung; Subftantiz na-
turalis,{uperat etiam e,iusu'cm\'olit[’v;im, qua-
tenus{upcratviresnaturales merendi, hocque
ipfonon cﬁ"c[fu}_xcl‘!mturzllis » Itellerex meritis
n.l.r'.n'x:Ergocriizmfl.:pcmbjtL-'jrgsjnrclh ctivas.
ResvonpETUR. Etiam haretici vol

beatitcudinem wrernam, & illam nofcunt, & ra-
men illa notitiain dlis eft nacuialis ; muleiq; ée-
1am Catholici adta naturali optant contritio-
nem {upernataralem : El’gn apparet; quod fi-
pernaturale non fuperat fin ipliciter vires intel-
lectivasnaturales; idque ided;quia nexum cuin
Folupernaturali noh elt necelle, it ipfumn
pernaturale.  Quamvis enim omneillud,
quod exigitur 4 fubftantia ( utfupponitur ) na-
turali,hoc ipfo fienon fupernacurale; raimen de-
¢ exigicum ; &non per modum object;
quod ipfuminhoc refolvitur. Quia omne exi-
gitum 4 {ubftantia Naturali ; vel eft cxigitum
ijcr modum caufatumincrinfecarum, & ficillz
caufz intrinfecz non erunt fupernaturales,cim
fint illud ipfum exigitivum ; quod fupponirus
eflenarurale; Caufzenimintrinfeca,indiftin-
guuntur a {uo C.lL!’ilt(};\'({l‘CCl'lé exigitima fub-
{tantia narurali debecefle , exigitum petmo-
dumpaflionis, & fic,ciim pafliones{equantur
fuamradicemsfiipfaradix eft natuealis; debet &
pathio efle naturalis 5 vel CErte exigitum ;ii'i,lp-
ftantianarutali, eftexigitum per moduin effe-
&is , & fic, cum caufanon potlicproducere ef-
fectum {e nobiliorem ; neciubftantia naturalis;
id fe {ola exigere ﬁ:[:crndrus';;lc,
Quz omnia in hocrefol-

porerit aliqt
tanguam effeétum.
*v'u:‘.Eu:gquiam[crc.\ls_:iti vuin & exig |
efle preportio , quia .‘!l:rt'z'n}_lf'i_if.iium, & fiib-
ftantia nofcens;non debetefle proportionatuin
in ratione Entis ; utinductio oftendir, & ratio;
quid nec cbjeéto [ubftaritia, nec {ubftantie illi
Objectum qu_icqu‘tm‘i intrinfecam communi-
cat ; ided poteftetle Objectum fupernaturale;

o T
gicumdebet

8ateingifaltemabftractive, ut fupponitur; a
hotitia naturali.  Ex hoc ulterits deducitur;
qunrcmcntumdc])crf-fii::'iap:|:u\.:tu::tlm{iprg;
mium fit fupernaturale; quia cx ratione merits,
debet effe inter meritim & p re&miunm pr»‘::por-
tio ordinis; alids uuu{'-rif:Pru,mium-‘f\,d arbitra-
rialiberalitas: nonrequiritur autem proportio
ordinis inter nofcens & nofcibile. :

2. Ratroejusdemeft. Certumeft Deum
pofle efficere aliqua , qui yiribus natura nom
poflint evidenter cognefciab homine; hzcaus

tefmfunt{ iipcrlmtumlia.

Tradarus [

e S
bilis fic; quiare ‘.'C""lL'H' éll[n‘”]-‘:““' 1"1Ll1_\'a‘m!r 4

s tics g I4 eitl gibile quid :1nee].
l;gtlnlc autem eft objectum intelle@ s,

3 Ratio cjusdemeft. Ided unumqguode:
Ens naturale poteft cereo & evidenter u‘l;:nu*('-;
;11} Angc]n,qmn non f'upcl}lr exigentiam L"La
cunq: naturz cr@beJ:,: I;rgo&conm'a)null:nu
{uperans cognofcipoterit.

R ESPONDERI potelt ; Negando antece-
dcns,[cdhlczm.ofcmrr, quia continetur {ubin-
telligibilifeu vero. :

: QJ_I_(:d autem dicic Ald n:n:J:'mjn‘upoi'th:n(m
;;l il:"[iwl}uf:;({-, :n‘gumig ii;]])lﬂ_pgrriurwau ke
fec entiohali o] robaride
bu}iﬁbr; » hot ipfum probari de.
 Exhis difeuffis haberi hoc poteft, quod Epg
lep_c%'mtm;1lcpm”z£ ALLingi NOtitid certl naty.
rali;fed abftra&iva,de quo ctiam dictim inmis
ccnm\c_},zutclm 'l:itLll'.l]I‘.l)u[.‘.‘l'i[qul.'h.l.".‘l];‘.,
titia efle ¢ rta & evidens, licéthon intuitiva.
Carerum Ens ti:pcm;uumic,qm}d non poilie
per nouitiam incuitivam ;3rc£hl<__;f 4 Notitid natu.
rali,in hoerefolvi debet; quia Entium fuperna-
tiralium conditio non innotefzit nobj .
doétrinafidei & PP. quia ergo eft factum vig-
nuntiatum : Ineacnationem non polle \'1;:[\.5
haturzattingl , omném incelleGtum fuperare,
adcoque effe hancnotitiam quoad f{ubftantiam
{upernatutalem, ideo a nullo creato etiam pol-
[ibilixh[df:dumtuftn-'éno.{ciputuﬂ; univer{a-
literquesobjeftivus excel]

S5 nif1ex

iusin ordine fuperna-

turali;ad omues (e extendit , utdidtum defen-

dendo impofhbilicatem fubftantiz crears fii.
Pn-m.lrm';\_flz\. Quamvis aiicem poflit dari de
(-N!jcdufLi}J(,‘I.';i'.]UlI‘.jIIl]U!.'jE:;I;Jf'ii‘ﬂ'.‘lchi'(]) fion
ided fequitur ; pofle certo & evidentet nojti
poflibilitatem Incarnacionis quid obfuint ratio-
nes fupra allacz ; obeftque conditio potentiz
obedicntialis,quam non nofeit, nifs petpiinci-
pium, Noi imiplicat. Et ciim |[,:!'§us rei ften
uis nton poflic haberi netitia mtuitiva ,
proprids, (Ut vocant) {pecies; illasque (
ilrpcl'lmttil';llrzs, (liif;] propo1 tionatas{iio Obje-
¢to) non potelt viribus natura haber
ideo nec hofcit exiltentiam Unionis by p
cie.  Naturalibus
I'j,(lU(\::‘l detur thio i‘.}i‘.gjf.:[icn; fed hicaflen-
{us;neeerit evidens,hec intuitivus;

Redeundo auterh direéte ad Objedtionem;
fegatur pc;ﬂh naturalicer hofciintuitiva notitid
Unionem hypoftaticam. Quia fpecies illius
Pro[w;i.ununi1.1bcumr,&c. Ncmputcﬁ'u:mn
hofci certo & evidenterexiftentia illius: quia
nullum hujus habetur pofitivam fundarien-
tum: Paritasdeanima non tenet; anima
honfuperat e ipfam ordine: Ex 1 altein
]‘_umjupcrm.rL!:'.iI:s cum naturali 5 nnnpmrcf‘c
argui evidensnotitia: qiua ille nexus nonnofci

EEIE

pote

Ar

amen \'1'L‘ébuspu[cf’u aflenti-




(e
| rentiamejusa Deo,

[ gonibits!

Difputatio L

c Nowimplicat, & quidem cum reftri-

[!'_."ﬂii‘ipf 50 s - N
: i;pmpom"‘ ; notitia autem pet Non

[ - anoneftnotitia evidens:
i

‘CoLLIGE diﬂinguendas effehastres pro-
Afrones. T Ob]c&ur_nﬁlpcmal:umlcpoFc_Pt
i0id notitia naturali.  Et h;c_c PL‘QpOhF}ﬂ
frera,adumaue deillainmateriade Ente fit-
_atueali. 2. Objeétum (uPcmamralc pot-
;_:}noitinﬂtlil'ﬂlitfr certo & cvidcqn ter; & hg:c
; Iir:'ocﬂﬂibhypothcﬁ,vcra,h df:nturprm_
';;'piaiumlcm notitiam induccntia,‘co qnod{]gu
1::Parc.u,cur illa notitia debeat efle monnifi fir-
:[:rmruralis,ﬁdarenturtalia pnp'clipia.. 3.\01)-
;:du:n['upcrnamralcpol:eﬂ: nofc_l intuitive; &
iaceltfalfz, fi procedat de cognitionc natura-
jquaiddepofcunt & phrafes Parrum, & pro-
aiioy uedictum.  Et ficut pollumusnatura-
j’::mon'tiam certam & evidentem habere de
Droion tamen intuitivam naturalem: ica poi‘-
imusponere, quédpoiﬁrdariﬁmis {uperna-
unlisnoritiacerta & evidens , non tamen in-
Hitivas

IstaR1 poteftex codem.  Saltem fuppo-

/

o

iiioognitione fupernaturali , poreft Angelus

Tequirere Ij}ccics,quibus mediis, coguitione na=

malicerto cognofcat exiftentiam Entis fuper-

unralis,d myfterii Incarnarionis,quod ipfum
pobatur, Tum quia,Angelo in particularieft

| lihia cogpitio {upernaturalium {uorum a-

tum,quoniam differentia a@uum nacuralium
tmlatere non poteft. Tumaquia, quicquid
ianhocflitverum, tamen Valenria docet,et~
umanimasfeparatas eile certas de fua fanétira-

| & idemque docet Cajetan. Bellarm. & favet
“os. Tum quia, quod alids debear quis

fperirifuosadtns fupernacurales, hocinde eft :
-.;m'_a quomodo Deus pofet preeeipere natura
wionali elicientiam talium aGtuum : obeflet-
tichoccongrue gubernationi, fi cales opera-

| {035 non nofcerentar.

ResroNDETUR. Negando Antecedens,
Erobatmt:]usprimauon convingit, quia Ang&
Usnoleitineuitive £/Z creaturae, adeoque dif-
; facitque hoe viribusna-
Wre 5 8 tamen intuitiye naturaliter non nofcit
Heacorem: Angelusque exercens a@um fuper-
i‘iatumfcm experitur eAdem notitia illum a-
M, qua noritiaipfa fibi eft {upernaturalis; &
E::jﬁ\tj?iu_t:uzﬁg.ereimmtiv.L alid notitia, de-
gt “trnguc pv.:r_ac“tum {upcrnncqralcmz
o q.“gd femel notitiam nararalem fuperat,
b o 24 Vsl

Doofferqueills certitud ¢ -C Bl fon.
E:uua,rcf}::rlrij f 'FL s _exp:obablhiell—
Petngre cliﬂ lt_Cm- D__cmquc Potc{’chus
I!.um’éh_d:rclli‘iiﬂ‘?htlam _actuum_ f|upcrn:1tu@-
ﬁ”‘“”-’-n-.lrm-a[g514m::]n?ﬁnﬂm 5 fednego, qu-d
it ] Ofum elic.i{;nt;a‘; Oamcm‘ C}ll:lllt_iqpl's?ﬂ-

: 4m , pracipic elicientizm
fo attingendorum s &cprag=

: ‘
WMidemin confy

17
cerpendorum tionnifi fpe Chriftiana , quod fint
fupernaturales; fufficitque hocad praefentem
congruam gubernationem, in qud voluit Deus,
ut mon fit nobis de fide , quod fimus in gratia
Dei: efletanremdefide, fifciremuscertd nos
habere amorem Dei fuper omnia fupernatura-
lem. Quod autem dubitare prudenter non
poflit Angelus v. g. deablentia lucis, cimnon
videt lucem , hocexinde oritur ; quia eftiftud
Objeétam non excedens, & nullumhabet du-
bitandi fundamentum. Quod autem addir,
illud non effe fupernaturale quoad fubftantiam,
quod procedit ex {uppofitione nonnifi fuper-
naturalis: id ron convincit; amorenim beati-
ficus procedit ex {uppofitione vifionis,gratia ex
{uppofitione meriti {upernaturalls , & tamen
utramque hucclliil})crmluralc.

ASSERO zamen, hoc Objecturs quod fiznifica-
tur boc nomines incarnario,quosdquidre, fin quoad
Effe Objecti fignificasi , certo & svidenter noféis
guamis, guomady 1d fievi paffit & quod factum fit,
[am.f‘m;m::md;’aa!:'dmﬂpfrt:}zgdr_ar, Hoefecun-
dumfupra jam probatum & defenfum; pro Pri-
maparte , fit . :

Rartio 1. Aliudeft cognofcere,quid ficres;
feuquod Objedtum hujus fignificati , & aliud
quomodo fiat:ut aliud eft {ciresquid fit demon=
ftratiode quadratura circuli, & alind modum
illius adinvenire & penetrare ; Ergo ctiamalia
crit difficulras, cognofcere, quidfichocobje-
ftum,hocnomine, Incarnatio,fignificatum, &
alia eric difficultas,quomodoid; & an fieri pof~
fit; fed ratio quarcunque afferibilis, quodno ™
poflit certo & evidenter cognofci poflibilic$
Incarnationis, probac nonnifi, quod non ng{lt
evidenter cognoefci,quomodoid fat: Ergo po-
teritevidenter cognolci quoadid, quod eo no-
mine fignificatur.

RaT1o 2. Scirerem per principiaintrinfe-
carei, eftfcire certd & evidenter Obje@tumil-
lonominc fignificatum; ut {uppono ex mate-
riadefcientia.  Sic nofcitur Incarnatio, quia
principia intrinfeca Objecti fignificati hoe no-
mine Incarnatio, {unt; Natura creata, Petfona
divina, Unio eorundem ; hae autens: {ciri pol-
funt; quod probatur. Quia fi hae feiri fion
poﬂ'ent » velfcisquid non poflisfcire; velnon
fcis;;fifcis;habecurintentum; i nefeis;ergone-
fcisillud,quod dicis te nefeire.

Ratio 3. Cognofcere rem definitive ; eft
cognolcere certo & evidenter : fic nofcitur In-
carnatio; qux definitivé eft: Aﬂ'umptio na-
turz humanz in Unitatem Perfonz divinz,
Confequenrter PP. de inenarrabilicate Incar=
nationis loquentes;accipiendi; non de Objedto
hoc nomine fignificato ; Incarnatio ; {ed deé
Modo,8 des Anid fieri poffic? & liocexien=

doetiamadObje&tum hocnomincﬁgniﬁeau
tum; I rinitas:

55 QU &-




13 Tr actatus ]

QUAESTIO IL

An Poffibilitas Incarnationis cobereat Princi-
piis bea[agirir ?

A cPrincipias aliafunt Theologta Natu-
A Lo mad = -~ . . i .
ralis, alia’l hcologtx Chriftianz 5 inci-

picndoab illa ptiori, /i

DIFFICULTAS L

An [alvd Dei immatabilitare Prjﬁ/n/n

[fit lncatnatio?

' TTAREZ hic Difp. 8. Sect. 3. vix putat hu-
mano ingeniofatis id cxlwiicari poll‘c. Sit
ergo: = ‘ 3
i. Princiriam Theologiz nattiralis,quod
affumi poteft contra poflibilitacem Incarnatio-
nis.  Dens cft Ensimmutabile, fed data pofhi-
bilicate Incarnationis non efletimmutabilis: et-
ooIncarnatio poflibilis fion efts  Minor pro-
batur. (@mmurmcﬁr.li:eri'chnhe‘c,f&*d}ao_
fith Incarnatione VERBL; VERBUM alitet
fehaberet,quod probatur; quiaanted nonerat
homo,nuncefthomo, antednon eratIncarna-
tum,nunc eft Incarnatamiergoin Incatnatione

aliterfchaber VERBUM.

Pun&um Difficulcags 1.

Solitur O
: Esponpetur 1. VERBUMtuticaliter
X fc haberetinextrinfecis, Concedo Con-

3 e e T @ YO
fequentiam,in INCHBICCIS 5 Nego Conf quen-
Confequenter Nego tunc VERB UM

Ft explicetur

tiam. ‘
fuitari mutationé de qua hic
diftinctio. 7 = =

SursoNoO 1. Duphcﬁn’tqur‘mdprm[lcnf, pnilc
cngirari Mutationem. Primo, F“,Xt.““‘{_'“:mm“
Su:umhJ.I:?t:1'1nlcuam,:mrr.-nwr‘.mf}u‘osmdum,
& deauamaxime hic. Sicv.g_qnando,;‘lz;on
eife dextri,ad efle dextri tranficut ; c{f‘mutf‘tlo
extrinfeca,{iantem tranfcatur anoiieflealbisad
eflec albi,cl tatiointrinfeca.

Suppono 2. DEUMhon cficqmdem‘c;ﬁf
pacein rucationisincrinfeca, tutm propter Seri-
pturam Malach. 3. & Jacobi 1. cum propeet de-
monftrationes T\Icrctph}-'iic.i:;. ;\-{ut_atn_)num
ramen extrinfecarum foh I‘nhm_] }?o_i‘tci’t dlc,‘ 11;
neulla impcrfcﬂ';onc capax , ‘[:d ille ?m\m“f}
Deodebentur. Ratio: quidis Deustion iltc‘u‘—
pax miutationum extrin -’i?‘l‘ul_‘l)_;lf'i’.tl]l'& pr:mui
catd, qua vera de Deo funt, falta ILJi'.Ci;]f? ?)um
iplum 1-:1'0[1;-1tur,vc1':1cJthzcc irrol.mhr:-o.‘- : :_Tu,
ell a&tu creans miindum, qu rameh mlfl.t I‘:h( %
fi Deus non {it capax murationuin Cmmms?‘_.
tuln,quo:i pi olmn‘lr .'qllil-‘él uF’ foivpon-‘.: .;1 ’m‘“n el -L.
abilis,ad effe verificabilis preedicati; non
aligiud ¢ranfite fine futhcichti muratios

verific
putcﬂ

nc,qumdcbctvﬂcinin[riuﬁ*cisJ'vcicxrréuﬂL;\,;
]11.17("&';!1) Deus non fic capax mutationis in :i;f
trinfecis , & tunegas etiam capacem elfe muta-
O o

g politioad rationem verifica-
tx, cum antea hon fuerit verificata , & cereé
mutatio in extrin{ecis,non tam eft muratio Dei,
quam extrinfecorum: & ficurnecefle eft extrin-
{ecamurarijitanecefle eft Deum Capaceim mu-
tationis eflein extiinfecis.

Surrono 3. Mutationem quoad intrinfeca
rluplmcm cfle.  Primo 4 quz fit vel maxime
nmrlau'iomtrin'bcn > quando [cilicet ipfun cffe
incrinfecum, ex non efle cranfic ad efle; & tunc
illids motds nullum dacur prafuppolituin {ub-
jectum,ctumilludfic priraum effe mutatuny,pri-
modutem cfle mutaco,non datur prius. Secun-
do potett effe motus quoad intrinfeca; quando
motusadvenitfubjecto exiftentit talispraiip.
ponitjam fubje&um , intelligitur cnimadveni-
re,nonadveniretautemn, finon prefupponeret
fubjcé&tum, quiatamen per folam advenicntiam
non conftituitut ille totus , feumurario, inra-
tionéincrinfeei; cum etiam extrinfecaadyveni-
ant: debet iftud incrinfecativam haberi aliun-
de; & hocintrinfecarivumnon alindeft; quam
ucipfum mutativum in ipfomet mobili recipia-
ttr,velfiat.  Oftendithocindu&io, A&ione
1‘.umi1c1[urmcwarings,{b-_ipnﬂiml, €0 quod
adtioneninoh recipiatagens,fed paflum; & con
traalbedine mucaturincrinfecé paries, quiail
lamrecipit.  EtRatioeft: quia nullum poreft
oftendi intrinfecativiim aliud , quodipiupt in

hoc fundatur 5 quia omne ineri
per identitatein, vel perreceptionem; :
infe; fienim necidentifieatury hecrecipitur,
niee ficin illoy per nihil excrahicur ad efie in-
trinfeci:

Dices. Exvihujusfequi, quoderidtiani-
maquande ubitur mateti®,non matecur.

Responperur. Mutatdrimg
producitur ex nihilo: Rm(k_}s fi tec
unionemsintrinfece mutatursfi hon re
ex titlo mitabitur, guia ferma refpectuinate-

[inis s q

tin fe

z.lnrpﬁm

fiz non tancum habet rationem completivain-
trinfece sfed etiam incomplet intrinfece 3 id=

materiam,cuiillade:

queex ordinecflentiali
betur,tahquam forma; jamautem VERBUM
eft quid completivum terminative , fed nor
complclulc,anhcxn'm!"ccc. RLIi‘ilin‘CLr.mn_'luIl-
nitivum anim fic praedicatum efle {L1'Dﬂ:{1¢_1_-
tiam intelleétivam im.'omf\icmm ; cileque it
propter operati; etiam dcb.cr habere incom-
pletionem,camque {ubftantialem, c\mi.c_qllxcnr
ter intrinfecam ; adnpcrariopcr.mm:csh[_n de-
bitasiguam completionem -;;cquint illaipfa 5 &
non tahtiim cm-lms:ﬂwlln, cum etiam illaipfa;
ex intrinfecis{tis pimcip.\:’s,nrdm;.lmr nof fan-
timad opetationes rpirmm!fs » fed etiam {enfi-
tn intrinfecam; ac~

quirit

tivas ; qu.zzuwmpl;‘:cic:

i




Di(putatio L

, . viunionis; jamautem VERBUM
;i[]én]‘l letum, poteft operationes fibide-
m!f,wmpc indcfﬁzndcntcr a natura huma-
i cchii:ntcr vi unionis cun illa; nullum
i f??;fgmum intrinfecumacquirit;adeoque
o gracut incrinfece s hjn\c etiam operatio-
sTheandric® dignificative & pet f\c?f\-‘; IP.C"
__‘mmd\FERBUM ; non autem qu'of ‘Im.tp(,r-
itoipfiusmet VERBI; fed naturz humana
ionificat®: ;
:";1%221;;[4, %odps}ﬁcf% poflibilicate In-
qymationiss 10 fitnecefleaflcrere, qgo@ reci-

jaraliquid in fe Ve :{Bv__\f,xjcl quod fiat in 1119

wnc liquids cxprcﬁitfcz C}rl':litts_rAlcxgpfirl-
gos n epiftola Sy_npdqh ‘Coucﬂn_ LEhC{ln? aé
Nellorium, ubi dicit, modum unionis VERBI
o natura humana, non Idcl:‘crc i‘I]EC“IgL e~
cadam ano{irioncm conjuncrionis: ex quo;
jferes; non {ecunddim receptioneny R.atio
fippolinrett. Tum quia, non implzc;}r COltra-
ddionemtalis Entitas, qua receptainunoex-
wemo, determinetaliud excremum ad nexum
amillo; talisque cenfetur cfie unio materialis
phoming:  Tum quianon poteit probari; de
wiione modi efle, tecipi in utroque extremos
jiod deterrinac.  Tum quia definitive mo-
dss, et Entitas determinativa rei, vel extresin
ndiffetencis; hinc effe@us illius fokmalis pri-
marius, eritdeterminare ; confequentet {alva-
tipurcm,hcécnm Eecipiatiitin titroque extre=
mg [nfficitq; utfehabeat per modum determi-
nantis, licet hon receptis .

Surrono 5. Hoc ipfo f1non recipitir illa
modalitasin VER Bostiec recipitiripfa hiuma-=
nanatura. Ratio : quia ratio recipicndiut Quo,
deberereffe ipfa modalitas; quiz fi non recipi-

tun nectecipiettir iplandcura humana. Dein-
| dequia natuta Humana habet (¢ per modum

porentizterminabilis, idque ex proportiofic ad
&; queliine manifefte porencia, & manifefté
temingbile; jamducem potentianon recipicur
mfwoactu; necin illo fubjeétatur:  His Jup-
pofis
Expiicarur diftinttio. Mutatio eft alia
buatinleca, alia Intrinfecay ut dictum Stuppofi-
o 1. Mutatioiitrinfeca non competit Deosfe-
cus cx;n'nf'cca ucdixifiippofito 2. Notaautem
Micionis intriffeca eft; vel fieri tuhc;vel re-
detein ¢ aliquid, ut dixi fuppofito 3. Quia
3L1E_EmVERBuM nec ullam modalitatem in (¢
fepity ut dixi fuppofito 4. immo nec tecipit
1piam haturam humatiam, ut dixi fuppofico 5.
mcﬁf;gmlvﬁ poflibilitate incarnationis,nul-
ﬂﬂ{ma intritifecé mudcetr petfond divina.
ﬂlll‘wfj:loa};i?ci?:? i Ncg\:mdo‘mumriVER—
Vs g, | 1;1 ?f:lc_, €0, quod ql.mndo_ u-
M, Dabeatfe pet modum cermini,
quatalisnon {ubjacet mu-
wed Excplicanduyy,

L Terminum ex pracifa ratione

Jaf{lautcm terminus
ltioni, 44 q
Swrong

19
terminandi, quia {cil. exnon terminare act,
tranfit ad t{ermimrc actu, non pati ullam muca-
tiohem infe:

- Rat1o 1.Suppofitieft, authoritas Ariftore-
lis 3. Phyl. tex. 10. Ineis, inquit; gue funt ad al;-
guidhcontingit altero mutationcm patiente, veré di-
cialternm, nibil murationts fihire.

RaTio 2. Quiafi, ex pracifi ratione tetmi-
nandi; [équitur terminum murari, non poflet
oftendi; {i hodic paries ponatur in India, pet
quid mutencur reliqui parietes, & quid (iciftius
mutarionis productivum.

RArio 3 Quiaterminusin relatione haber
ratiohem extrinfeci, gz habetrationem alind,
fi habet rationemaliud; non habet vim mucan-
diid, cujuselt terminbis; quia mucatioyde
hics debetefle, utdixi; in intrififécis.

Suspo N0 & Non tantum verum efle, quod
terifinus ex linea telationis not mutetur; fed
idverum eft; de quacunque ration€ terimini;
Ratio: Tum quia Objectum tetminat noti-
tiam, habetqs formalitatetn objedi termindn-
tis, & non pracife termini ex linea felationis:
Ntc tamen mutarut, quandoad illud tefiminan-
turnotitiz. Tum quia perfon tresterminant
naturam divinam, ﬂma:ﬁlu G vere términi: ex fa<
rio_ﬂc tathefi termini non mutdntar; parmnﬁuc
tefert, quodilla terminatio fit ab 2terno: quid
fi terminatio infert rationem mutationis, infe-
retetiam abatertios pracipiie, quia mutatio,
qud talis, non importat ; praceflifle non efle;
alias creatira ab retho condita &'ab xterno
cogltais; {1 cogitatione mutara non fuiflee,
Tuni quia; non elt necefle tdtionem, qua eft
complendi 31iud,complcndm’]; illud murandj;
pon eft, inquam, neeelle, ipfam compleri;ad-
eoq;mutari; cumilla mutatio deberet eflein-
trafcriem completionis: termihusattem defi-
nitive; habet rationem complentis, adeog; fa-
cictitis miitare; non autem completi auit mu-
t’d(laﬂ

Surrono 3 VeErBum habete fationem
termini in toto hoc ineffabilibypoftatico. Ra-
tio: Tum quiasita habet communis phrafis Do-
&orum; quidicunt naruratm iumanam efle rer-
mindtam 4 perfona VERBL  Tuim quia; Unio
hac fupponicur facta in perfond; Perfona au-
teri; qua talis, Habet rationem cotmplementi &
termini nacurz,eltque redditionatura ne com-
municettiralteti, adeoq; ut terminetur, fiftar i
fe; & habeat rationem totius. Tum quia VER -
BUM in toto hypoftatice,non habetrationem
propri¢ forma, nec materiz, nam utrumgshoc
imperfectionemimportats necitem habet ra-
tionem etficientis, guia inifto Toto eft aliquid
ita proprium VERBO, ut non fic propritim aliis
perfonis: jam atitem qua flunc in genete effi=
cicntis, communia funt cotl Trinitati: fion et-
iam habetrationem caufz finalis, quig hacex-
plicari non poteft; in quo confiftac, ut funder

b4

qua

anio=




20

unionem {ubftantialem; ergo reftae, urhabeat
rationem termini complentis {ubftanwalirer,
His ﬂ‘:jﬂ'f[ﬁqﬁ[ 15

Expricarur. Curpofitd poffibilitateIn-
carnationis non mutetur perfona divina, quia
I{'.l‘i“ﬂlill]_iill rclatione non muta tur, ut dixi fL!P—
pofitor. imo nec quicquam aliud, quod habet
rationem termini, ex pracifa ratiohe quia ter-
minat, mutatur, ut dixi fuppefiroz. Et quia
VERBUM in toro hypoftatico haber ratio-
nem termini, ue dixifuppofito 3. ided vel exin-
denon mutatur.

InsTAB1s 1. Pofitd hac explicatione non
poteftfalvari veritasillius Propoficionis; quod
VERBUM fit intrinfecé unicum humanitati;
quod VERBUM faciatunum perfe cum natu-
rahumana; quod VERBUM fic fubftanciali-
ter unitum.

ResronpETUR, h2comnia (alvari pofle.
VERBUM eftintrinfecé unitum, non pet re-
ceptionem feu appofitionem alicujus conjun-
¢tionis, fed quia eft terminus intrinfecus unio-
nishypoftatice, velmodalitatis. Facit unum
petle,quiaperly per{e Unum,nonplusimpor-
mcm')quifnconihtutun] €X cXtremis, quorum
unum cftincompletium, & aliud haber jus,vim,
encrgiam complcndif um crgo,hocipfo,quia
unitur natura humana, non habeat propriam
perlonam, & rationem totins, & €x altera par-
te, perfona divina ctim poffic id corum prafta-
re; quod praftat perfona creata, fit, ut perfona
divina cum illanatura facere poflic Unum per
{fe. Denig; eft VERBUM unitum fubftantia-
liter, vel ratione unionis {ub{tantialis diftinct =,
velfieft indiftinéta, ex eoid falvabitur, quiana-
tura humana non unitur per accidens aliquod,
v.g. per fpecialem gratiam aut atfeGtum perfo-
nzdivinz; fed uniturita, utexillis duobus ex-
tremis fubftantialibus, quorum unum eft com-
plcbz‘.c,aliml complens, evadatunum. :

InsTABIs 2. Pone {ubfiftentiam, perpofli-
bile vel impoffibile jam extra caufas produ-
&am, non uniri natura, uniri pofteas hac per-
{onalitas mutabitur 5 Ergo & perfona divina
mutabitur.

ResroNDETUR , fi {upponaturillaperfo-
nanihil incrinfecum reciperc, Nego quod pra-
cift ex co {it mutanda.

Inst an1s 3. Pofitd pofiibilicate Incarnatio-
nis, vera eft hxcdenominatio, VERBUM eft
homo: qua denominatio cft intrinfeca & rea-
lisVERBO; neqs enim poteft dcm)mumnhﬂ-
mo fubftantialicer 4 forma fibiextrinfecas &ita
vifio cumvifo nion facit unum per f€. s

REespoNDETUR, efle hanc denominatio-
nem incrinfecam VERBO, non ratione alicu-
jus I'CCCP& inV E[)\BC)., f(,ul qt 114 eV -ldf‘t v_‘[yl{-
BUM terminus intrinfecus in toto hy}:uimt%-
co. (')\u:mqr_mm‘I..cﬁhlg lib.12.de perfectioni-
bus divinis cap. 6. putant hane effe denomina-

Tractatus 1.

tionem extrinfecam.  Suare% autem hic 4.8,
Se&t.s. dicit denominationem mediam : non eft
gtim propricintrinfeca, quia non eft a form
1:1;1‘:11!(&:, autab aliquo identificato rei deno

minace, Non cft etiam denominatio meré ex-
nl'micc;z, quia cft dciumpm ab aliquo {ubftan-
tialiter umtn;cf’ru'l«,g.uncﬂ.m,&'p‘trtlcilmt cum
denominatione extrinfec 4, Inquantum prove-
nitab -.:di:}uo_,ncq;rc\,:p:u in VERBO, neque
identificato illi; in quantum autern provenit
¢X intima cenjunétione, participat cum deno-
minatoneintrinfeca.

a

InsTants 4. Si Angelus affumeret humas
nitatem, mugarctur pracife ex o, quod ex non
homine, fierethomo; ergo& VERBUM mu.
tatur: firenim ex non homine, home.

REspoNDETUR, Suppefits quod fubftan-
tiaangelica fitmodus, neceflaris tunc mutare-
tur Angelus; idgsideo, quia afflurmerechuma-
hitatem {ubfiftentialiter, quam affumere non
polletfine novafubfiftentia, qua effet commu-
nis Angelo & illihomini; nam angelica, utpote
modalis, foli Angelo conveniret. Si aurem
{ubfiftentiaillaficres, & nihil tuncinfe recipe-
ret Angelus , negabitur quod tunc mutcturs
quodii {ubfiftentia angelica non fit diftinéta 4
narura illivs entitative , non poteft terminare
naturdhumanam; quia exillo duplici conjun-
&o, refulrarer Unum,utroq; perfedtius, efletq:
illicratio totius, qua non haberetur fimpliciter
aperfonaangelicas nam cum Angelus fit fini-
ta pet fectionis, hinc fit, ur additione illa natu-
rx humanz acquireret 1‘|L’.1‘&é‘.1‘011tﬂ1,udcmiuc
& mutarerur.

Instan1s . Parieft mutai,incarnaricft
pati, ergo incarnari ¢ft mutari.

REspoxpeTur incarnati tefpe@n huma-
nitatis efk pati, fed non refpectu VERBI, nam
1'c!pcflu VERBI eft lm.-:ma terminarc.

: e T0 0 R PR
Punétum Dithcuoltatis 2.
Explicatur Terminus vatvinfecus.

Atio Termini intrinfeci debet defumi ex
\_termino & cx intrinfecitate, Ratiotermi-
ni defumitur ex pradicato terminandi, cohi-
bendi, faciendinon uitm,qnudint-;;'niumﬁcc:-
iam complcndo, ut reperitur in terminatione
pcrfﬁ)mli univerfaliter. Dix1, in terminationt
perfomali, quiaparies albus nullo modo [mtri_}.
dici complere vifionem, quamvis illam termi-
net. -’\;m'o;mtcminu’infi-upcrf:mli‘.l\-‘m'ilic-
bet, quod dicat alligarionem, infeparationent,
conjunétionem veram & realem, licétillud al-
ligativum non recipiatur.  Terminus crgo in-

trinfecusille erit, qui rem ita terminat, uc dicat
alligationem; infeparationem,conjunttioncm-
Eiuc veram & realem cum illo, quod rcnmn:‘fc
in fuo conceptu ; & fic terminus Relationis

non




b o
I

Difputatio 11

4 talis, conjun&ionc_m p.lljfficaill
" libjetos quod fi eo ipfo, quiaal l.qulul{ re-
Ly liud, illudalind deberet efleviillius
53‘“’,”41 ¥ st idicn & colligatum realiter,
ﬂ‘_‘imm-s C?thﬂm‘gc rationem termini intrin-
i {CEM::: V‘E RBUM ita terminatnaturam,
e | fqt nealterifitunita; edq; ratione con-
‘fJEDJIDLJCI.I’n1 urdicaccum illaalligationem,in-
E\EIZJ[EQJ;EI];, cony unﬂionemq; veram & rea-
Jijrnco VERBUM habebitrationem tefmi-
E IBEIT;[EC; Friam materia & forma dic.unr
{malligationem; & tamen non ﬁm_r terminus
fecus; crgoper diftam ;}]:gauloucm,non
cdtexplicatureerminis intrinfecus.

ResponpETuR. Terminus mtrmtclcus
s cantim depofeit alligationems, fc.'d. ctiam
atiohem tetminis qlloul_|1c311 competit faltem
patetid prima comparative ad fotmam; cum
hoctamen ftat, ut forma; fefpedtualicujus mo-
dalitaris habeac ratiohem termini intri-u(cm,
emq; maceria, Iilmodahms v: o dpititualistet-
aingreturnonnifi ad illam.

Dices 2. Eviam Deus ad caufandum petit
utimam alligationem; & tamennon eft termi-
ausincrinfecus: 3

RespoNDETUR 1.ided non eft, quid éinon
wpeticullo modo tunc ratio termini

Dices 3 Adus fidei; ex revelatione fpe-
caliter fata; eredac reflexe de fe ¢ ubicunque
g0 i, dbi eft & habiriis Adei; hoc ipfo talis
duspetit eflentialiter allipationein cum habi-
tufidery & tamen habitus fidei hon eft eermninii
mtrinfecus: :

Resronperar : Id ided efle, qiiia in tali
lippoficioe, habicus ille idei nullo modo habet
ftonem terminantiss = .

Nowue Viddewmus, quorirodo idem ab aliss eicpls.
iHfir. _

ExpLicant 1. aliquiapud Lugonem: Di-
dtur (inquinne illi) aliquis terminus intrinfecus
€k €0, quod hoit {oliirm refpiciatur fecindim
liam intrinfecarn entitatem, hoc enim com pe-
t otbni terihinG etiam extrinleco ; fed quad
uiov.g.habeat eflentialem connexionem ciim
ilotermine, 8¢tam necellario pendet a termi=
i quamafubjedto,  Hee Refponfro

Now sATIsE & cpp s Quia viilliis fequituf;
fminum relationis effe termihum intrinfe-
m; quiarclatio tam ficceflario pendeta ter=
N0, e poteft effe fine termino : giiod eo
{ugsprocedit de termino relationis tranfeen-
| Sealis,que determinas fibinennifi hunc ter-

e, qualis et felatia crearn r# ad Creato-
“uiellentialiter, nonnifi hic eft
‘ EﬁPLICAT 2: ali
| g

sop dicit; qU

it

ABLI quis. Termiinus a termi-
o dlcuur,cé, quod guafi limitei rei,quam
uiez‘[urtci'minarcpr:cﬁ "
tendaryy; I

gatsne illa ulcerius pro-
hinc unir a;
494m tem ita cohibe

cuiuctermino, erit aliz
Il utextraillam entiga=

24

tem, qua cohiberi & terminari dicitur non e=
grediatur : intrinfecum autem efle; crit confti-
tuere aliquid unum per fe fubftantiale, ur con=
ftivuit VERBUM; fecus colot, qui eft Obje-
&tum vifionis, nondicicur rerminus illitsin trin-
fecus; fed extrinfecus, quia terminando vifio-
nem, kon facic Unum per f¢fubflantiale.  Fes
Explicatio

NoN SATISFACIT, Quia quanyvis ratio-
nem terminiexplicet peria; quod notius eft; ik
& a nobis {upra fa&tum; hoe tamen quod af-
fere dé intrinfecitate ; videtut non admitren=
duni 3 ham ponamus ; quod albedo uniatue
quantitatiaut matetiz; {ed uhione receptd in
iplaquantirate,terminata tamenad albedinem,
eocalus illaalbedo erit terminus intrin feciis; 2=
que planey ac VERBUM refpectu humanita-
tis ;3 & tameh hon confticuic Unum perie fub=
{tantiale; fed unum accidentale.  Cafis item
quo divinitts duz naturd unirentur inter fe;
exzque complerx , fed imione recepra nonnifi
in uno extreme, non confticueretur Unum per
fe, & tamenalivd extéemum haberet rationem
tetmini intrinieci; quomodo enim Unio cum
extrinfecicare ftaree? ergo apparer de rationé
termiiiintrinfeci non eile; facere unum per {¢
ctim alio extremo. :

ExpricAT 3. Arfiaga difp. 21,0024, Tet-
minum intrinfecum efle illum; quivere 8 per
fe tnitar, altesi, & non in genere catife mace-
talisauit formalis. K Explicatio

Nown satistacit. Tum quid il fenten-=
tid ponente Unionem materialem; vere anima
rationalis Gnitur 'tanqn;un forma inateriaz; &
tainen habet e per modum tetmini intrinfeci
refpectu illius tnionis; crgo poteft aliquid ha=
Beretationem terimini jntrimcci,quamvis unia..
tur per modum formz: Qiiodf dicas, tefpe-
Ehiunionis habere (e it téfminiim intrinfecum
fofnam, refpectuaiitem ejus; non habetratio-
fiein caiifee formalis 5 id etiam hon Convitees
Ietl quia quiieie teltarer, cur illa forma te=
{petu illivs Unionis habear nonit Fatiohieiii
termini intrinfeci; & non rationem caiifa for=
malis2 &zillud potiuseritexplicativum terini-
niintrinfect:  Tum quia poteft dici termintis
haberefe pet odum caufz formalis extrinfe-
c&; pofletq; hoc dici etiamde VERBO ergo
terminus inteinfecus non reéte explicatur per
hioe; quod debeat pet fe uniri, non tangquam
caufaformalis. Tum quia; hzcdcfinitio pro=
cedit per tetminios negativos;pofiet autem foi=
imari exdictis per terminos politivos,

Punétum Difficuleats 3,

Guomodo ab aliis [al-vernr Immutas
bilizas Dei ?
Krricar i. Pontius hie Qs Qui fiat; e
Ineainatio peragi poflit fine ulla mutatione
perfo=




22

Perfona divinz, & dicit: Mutabilitas & per-
feltil ulmsjulmun tantum exco, quodaliquid
poflic conjungi cum aliquo realiter diftis
mcqt‘omm puf.uu‘mf}u fecundum fe in fta-
ti connaturali fuos aut fine quo non poflet ex-
creere omnes operationes fmu yu‘ ias &c.
VERBUM autem poteft cennaturaliter exi-
Hee Explicatio

a1
)

ftere.

Nowsatisracit. Tum quia non probat
quod per hoc res tantim mucatut, fine mro in
{no connaturaliftacu exiftere non poteft. T
quia fequitur ex illius do&um., animan
fione gratiz non mutari: ctim fine gratia exi-
ftere poﬂ}[ connaturaliter; & m;mc& r)t)u‘.v
nesfuas exercerefibi propriasfeu debiras; nam
fupernaturalesfuncilliindebitz ; cafuirem quo
Ang JO:.I”.)(.li()Li'UlC‘[UL,HO]’Jl]]l]t’HL.LL‘lA\I"‘"
Im cium necillain u:g etad oerQt'onc s, & finc
illa connaturalirer exiftere poteft § cafu irem
quo per impoflibile {uk Q‘..hu I ;'-Je ;11![3 in
Deo, nen mutaretur Deu , quia fine ifle con-
naturaliter cxntcrc]_mtd't, necillo indiger ad
:_=l\:.-1.;tiu1:cs;iii'|i proprias. Tum (Ju;n,n{cxpl:-
catum relingui t, quomodo tamen tunc intrin=
fecé uniacur VEI \B UM.

Expricari. Amicus hicm,p 1. Seét. 1. &
dicit fpecialiter, quddadhoc, ut dicaturali-
quid mutari, dcbntpcmu in 10,)11(; {uo in-
trinfeco Ji"gxopclau,mm efte > nemo muta-
tur, quia pet ill .unz‘im,- petficit e &c
rari; & quia i e le r‘\':m}"n.m non §
VERBLIM ver Unionem u\}mik
nec mauratat Verbum, perunionem
cam. Hac Ex/un,z,rm

Nown saTisrFaciT. lum quidredeuntat
gumenta fecundo loco contra Pontium f3
nempe quod fe quucmr _LJ'LL]' 1 & Angelum
non mutandum, fiperimpolli bilerec ‘pu ACin
fealbedinem v.g.  Quodfirecurtas ad hoc, per
hocip{um mm.mdrlm])u]m\ elAngelum,quid
reciperet in {e illam albedinem; jam per ]mL
non minmmm 1bilitatem flf\.ix,u!mnm“h B~
Tum quiaill lud, Uu.x.muudc velt

['um

ceptios
non convinecit; nam (‘u(nl vefte non mutetur
homao,vel ex eo deducitur, quia inter veftem 8
vc{}.tmm oncit unio,qug dtnr_u thmdnlcnm
nte \"Li-
iaguam-

tationem
bum, & naturam humanam. Tumqui
vis concedatur ad mutation emp
qmri, ucres pe chiciatur 11} uo i
opcr:u'j, negotan

: .’:.--\.',f‘_.
1ta aicamm ;| detes

extremum pe

qux tamenunio IL‘H. rituci

q&.‘.n;i ad
m, requil

-rficiinfiio f.dL

raris ficvivens, pofito, quodd 2
nilld, nee

yereitatis, mutatur eadem

perficiturin cffe faoinerinf{cco, hec in oper .{
m1 1O

mwhm:ucmlll.a quam multiadmircuntprodus

art;

I
ciabigne - infernali, & recipiindy biritibus,mutat

Tradtatus L

eosdem s&tamen non perficicil]

fecoefle & operari.
Exrrican 34l

nionis hypoitatice

os Infue intrin-

ugo. = VERBYIIM ex vi [
! alligatur ad intimam co n=
junctionem cum humanirate, 8 ad componen-
dumcumilla u.mm[mll(, cim tamen V ER=
BUM non fupponatur incompletum, aue in | po-
tentia ad lum,t tintegrerur & compleatur | pet
.111(1\.1d aliud ; fed potius mlspmurm on
mtegrum & com pletum ;
afhiciturinteinfecé unione, ctim ctiam { Lrhpm._l.
turde {e ,u'mn“[r (3, & in potentia ad hm s ut
compleatur per Jh"ll.l’l]JUthllbitl 1m; confe-
enter per unionem  illam non mutabityr
Vl RBUM, fed humanitas, f‘!‘:\ff‘\l[/[‘fb 1170
NoN saTisFacrr. Tum qu‘a, in [Il‘h- j-
piis Lugonis, noen recté falvatur immutabilicas
VR I\bi,uulumu unlonem tecipiin humanita-
te, terminariad VERBUM:
1 erhoce \1“‘ dALUr

1.mu
hamanitas autem

Ergo nec bene
jwarecipitur in humanica-
RBUM; hzcenim verbis
Tum quia redeunt argu-
menta, qua contra allumprum ancecedens po-
nitLugo, qua fic proponipo flune,  Si hecalli
gatio extremi fothicit , utterminus incripfece
itis & unitus; Ergo depen-
1étionis abagente {ufficit,urag rens deno-
pinetur mtriniece agcl

3
tk,..ln gatautem VI

videntur ditferee.

154 J\L.L!Uh,pULL tefle
12 cognitio j{ 1 INCIME connexa cum U‘ow--

S—lhl?u; id "”-‘l’ et in cogni-
equacity :rmLlecatJ11ca,& ta mancu‘-
mnun.m.111‘.1:J!1!c¢u;. terminusillius vi-
ed {olum extrinfecus; Ero
ERBLUIN
pumu,mm.m[ ‘ce alligationem & intimicatem
cum VERBO. Tum quiavihujuse xplicatio-
nis fequitur, : am uitma‘.nlm) non mutari, fi

] tut
‘r’.a:-;.r;{i.z_I\EFT}i{jw.r q.1.pun-

ononideo é-
Vi intrinfece unicum squia unio illa

(1}

(':T. \].L fdtioneinna l”-Ul 15 Iel I-UJ:! rol prié in

lmc u'mm gre,utresde novo {i _,_1_1_“1

1)1‘1"(15'.1“ juo modonon crat; | utfit, vel ae-

quirm‘ :z.']-mru,\-m:- ahtea {im pl'( iter & omni
{cil. neque i 11.:,.1

L.1|1m.r

tmodo non [1.1[;...»&1., dEtione

quadam eminentior, & ad quod pn\mq‘g fuerit

..ﬂmr;ut‘.:xp\ti vafimpliciter; quodin propo-
{ito minime habet luwh': nam VTR 3TIM di-
Vinuim, !1;1{1'..'1‘,.1\ }.‘-a"-\‘x remée pe 15 -Ctionem na-
turz humdng eminenter; per fectiflimo quo-
dam modo. Quod autem id requiratur ad
P]llif.i[’j()llt‘iil rationemdat; guia conymuniter
de mutati
resal :rurim pliciter & abfolute fehabe
& motusdicicurefle adtus entis in
squEa Ih uid modo pre-
: murari;fi

Prisp 1
ne QICITUr; tullc eam ner; r";ll..m:\)

L, quam

p('klt@, unde
u-mntm. Resautet
{Fantiori habebat; non dicit
1

i UL‘] Pf)iiLo olL\]L';[n .U]ﬂ] 11”.5.(: j "‘.4 ll:)f]rf‘j'l'll*
pliciter & abfoluce illo prius carebas,  Con-

fequen-
leq ¢

ali

e

qu



Difputatio 1.

nterinfert; potentiam vitglcm mup&.ri pet
f‘b"x“cn.-mgcm quia non habetin fe eminenter
J?L}f%:imcm yitalis perfectionis; nonenim fi-
\r i;;gzionc yirali,poteft potentia efficere ha-
g;?,;hauc gjus augmentum, fed _potiﬂs poten-
ygvitalis tantim vnrmahfcr continet operatio~
semvicalem. Addit,quod i nhqul:s cpntendat
s tuncremmutari, ngudg ?ll_qmd forma-
jiee&cfecunddm feacquirit, liceeillud prxh.au
puericeminentersis nonmlh d!: nomine quaftio-
geminftituit.  Hec Explicatio T

Now SATISFACIT. ﬂTum quiaviillius fe-
quitur, quod etiamfi VI;%{B UM, Unwncm,
sauram humanam, albedinem, reciperet, ad-
Jucnon mUATELUrs cujus oppofitum commus-
sierdocerur.  Tum quia non explicat id, in
qw elt punctus difficulcacis 5 Dego ctiam rem
gonmutari, quando res acquirit :ah_qmd & ha-
betformalicer, c]uoc‘i antea nonnnifi eminm}tct‘
habuit: negaturque, quod tunc res aliter fim-
plciter & abfolute fe non habeat; antea enim

| ﬁmpliciternonhnbc atillam formam, nunc il-

Imfimplicicerhabets habet fe igitur resaliter
fmpliciter , per ordinem ad lml?cndam illam
fmam. Negatur item, quod forma illa non
firaftus entisin potentia : ubinondicitur,quod

| debeat eflc adtus entis in potentia eminenter

monprzhabente. Tum quia. faciuntin contra
pitates,  Quando potentia aliqua nonnifi
yirtualicer & per modum organi continet a-
dum, mutatur per illum atum : Ergo ctiam
rsqueemineneerhabetaliquid, i illud habeat
formaliter, mutabicur per illam formam  irem,
fimitaculof@ quantitas una alcerj quantitati u-
nitetut, mutarecur adhuc illa quantitas,quam-
Visunazquivaleatalreri: Ergoctiam quamvis
diquid conrinear aliud ciminenter, ﬁilii,aliquid
quod et formaliter eale, uniatur,mutabitur ad-
huc, Dcm‘quc fupponamus,qu(‘)d Angelusfu-
fremus per unicam indivifibilem fpeciem co-
gloleat omnia materialia, infundat illi Deus
peciem particularem nonnifi unius materialis,
?E{é adhuc illa fpecie mutabitur Angelus, vel
Potituloreceptionis Ergo continentia emi-
Hmt.mlisnoncximit a mutatione, i accedat a-
hﬂmt_f taleformalicer. Addo: perly Contine-
Heminenter, mtelligit Valentia, pofle fe ipfo
fﬁfcr_ctctu-millud; fic autem VERBLIM non
;?‘?:Elfitpgu;noc;ccr unionem h.ypof}aticam,
% poteft facere Totum hypo-
alicum,

]f.xpucu 5. Aldrere
Q{Mddctu: inTotoh
Pdamereary,
Pecltiar, & per

Difp. 31, Seét. 1.
ypoftatico duplex unio,
quz fitinhumanitate camque
illam unicur humanitas incrin-
O, nenautem VERBUM huma-

hinc alia ¢t unic ¢x parte VERBI, in-

feceVER B
Ditati;

61303, quae fip W i S
e qucuvéa;\m VERBO quafi fubjecivé, &

I"‘[‘m:»ﬁ()ﬂf(:qku_

BUM inttinfece unitut huma-
etertuncnon perficicar VER-

23
BUM peraliquid cteatuim,adeoque non muta-
bitur. Hee Explicatio

NonN saTisracit. Tum quia eft noviras
in Theologia ante nondocta a Patribus » Unio
hxcincreata. Tum quia hac unio increata;
vel eft fequens ipfam naturam divinam; adeo-
que unacommunis omnibus tribus perfonis,vel
cltfequens proprietates relativas; itaut dentur
tresuniones diftinéx realiter, ficut danturcres
perfonz diftinéta realiter: Neurtum dici pot-
eft; non primum,quiajam non minus pro {ud
parte eflet unita perfona Pacris,ac perfona Fi-
lii; cum 4 parte perfonz eadem fit trium Perfo=
narumunio: pofletque de illaqueri; anfic vit-
tualicer diftinéta 4 nacura, vel indiftin&a: fidi-
ftinéta, quisariculus Fidei ad hoccogit? fiii=
diftinGa: Ergo infenfurealiilla unio erit hatu-
fa;adeoquedicet completivitatem ut Quoipfa
Natura; utdicicillam Unio ; & tamen ex Natu-
radivina & creata, non poteft fieri unum per fe
completum fubftantiale.  Si autem illa Unio
eft multiplex pro multiplicitate perfonarum
contra erit; quia omnes formalitates, qua fe-
quuatur perfonas divinas, debent efle {ecun-
diam oppofitionem producentis & producti,
quam formalitatem non imbibic in fe illa unia
increata. Deindeunioilla inercatadebererifi
{e {alvare conceptum unionis, hoc ipfo enim
non haberet formalitatem unionis ; {ed non
falvat, quia unio debet concipi tanquam id, fis
ne quo poteft elle unibile, cim illa non pofli¢
efleimeunibilibuss & tamen exiftens ab zter-
noyeracfine unibilinatura humanas: quod pro«
cedit, fiunio fitmodus. Siautemnon eftmo-
dus, fed ipfum unibilein circumftantiis,teftabic
quarere, curipfaillalUnio, quzinre eftipfe-
met Deus, no muatetur tunc @ Tum quia, &
effet;illa unio increata, ab zterno unio increa-
ta, deber cnim eflehoc, quodeft; & non eflee
unioincreataab xterno; quianihil uniret; fic-
ut noneft dealbatio ab a:terno, quz nondeal-
cat; impoflibileque eft effe adtum fecundum &
non habereeffectum in aétu fecundoyhoe ipfo
enim non efler aGus {ecundus.  Unio autem
eltipfeaus fecundus, & fi non coneipiztur ue
actus fecundus, non eric Unio, fed Unibile:
Deindeilla unioincreara, vel eft mera formali-
tas intelligibilis nonnifi, vel aliqua virtualicas,
autrealicas,  Non 1. quia immutabilitas Dej
ejusque unibilitas nonpendet a noftris conce-
ptibus. Non2.quiailldetiam pofitd, quarere
reftat, quid illa proficnejmutecur Deus 2 quz-
rere item reftat ut dixi, cur illa i pla non mus
tetur?

Exerrcar 6. Aldrete Seét.s.& dicitsquod
VERBURM ided non mutetur,quiaciim VER
BUM diviaum infe ficinfinicé perfetum, nul-
14 perfeétione ereata indiget , illique carens
VERBUM,cft cadem medo felix squodipfum
exinde firmar, quia ut aliquid perfciator ins
LN~




24

trinfece petaliud, necefle eft, utperficiens ma-
gis conver 'aqwm'a". lwlf €0, quod illiintrinfe-
cumelt, quam, fi {olum fe haberer extrinfec &,
& eft id citra dubium s nihil autem creaty 1m,
Deo intrinfecum , eft ipfi magis convenie
qn;un {i{olu -
hilcreatu
n probat; quiaill ]
cum, finon fitneceflarium du, i\,uu\ iftat inf
nita perfectio divinz nature, nihil alind pra-
ﬂat,Qu;‘unacldci\:ru::r puf' um.‘mh per
quem ron refultat abfolucé major g i
pu.lmcon‘m oatex Deofolo.
tur folum numericé & extenfi
perfedtio, eft ot

nino PEr acciacns.

plicatio
Non sATISFACIT T 1. Oui
¢ft contingerc murario ;lice st ad

ratperfe&ionem, uc i D
bedinem,vel An

€I CXCCil

utatio non t: m crit, 11 res

-Auki-‘wt em,fed etia III,‘.‘.._Ll'."L;lfHT!m
riem: Er
nionenonacquirac D
quecturillumnonmutari.

Now sATIS FACI]
illa unio non i
adhue per mod
&ionun
1tati.

20 X eo precie;quod illa u-

cus :“,".iu:i‘.'-_{.miu,lmn le-

r 2. Quia pofito, quod
m, fed {e haberet
numerum perfe-

f!lz-lli“

1,nondut

non Rartio

ditur unitas, i
tur nonnifinume i
augeatur numerus pc
fcqumu ex €o jam przcif¢ non mutari ad hm
Deum. - Quodfi recurras , {extario non cfle
quid extrinfecum additionem unitatis factam

eftionum in Deo, nc

iplo jam inclinabisad hoe, quod

quinatio, hoci
muratio noint

i i A ¥ { / 1 r ] A AL
pet hiciatur, caqueinirniccd, quod [L?pl.]. acce-

itione in {e rccept dll(_“JLlS

Ft arum.

NON SATISFACIT 3. Qli:}]soﬂilm1'(:&;111-
rarirationes, qnnsm]vuc voluit Aldrete.

1. RaT1o : Mutaretur Deusintrin{ece, fiper
im PD‘lLL’JElC\.{L‘i!()[‘)li]i:‘.l‘CELll‘i'n‘EIL‘i]]'ig’.‘il.S;aLt.E‘fii[ -
fiftens peraliquid creatum: Ergoetiam &1 de-
nominetur VERBUM unitum intrinfecé mu-
tabitur VER

REsrONI
tit inte ]iwr‘rchuc ob

rete: quiaDeusdefe pe-
ieGum, & fubfiftere, &
n 1‘ cum identifica-
F, & per pm-
20 aliquod in-
in ordine ad perci-

~hhaikend
'}m;.cumﬂ'uunrw:; um & fubfiftendum.
fe petit clle

CoNTRA. lLumqu a Deusd

unibilis, e \J,mmicqa.cm illum o U[,‘.:.,]]m‘
Ia-:re:::; m creatam, cim petat intelli-
ere; j::n.11:'11[‘;".'01&11‘unm“c,cum pg.t.l]tc_ikum-
T um quiahabet Deusin completioncm

E1

p\,xh\.l-tl'
tam, rept
priam {ubfif
complemer

> jJS.

8

Tra&atus I.

1 habec i acompletionem virty
o unibilis in ordine ad uniri;
&tione creata mutarery;

€ Cre: s 1(] (

b Ih!ll.\l'

ac .llllann% 1s hype oftaticz conf: urge .u)x]umi
poiibilis eflet unio hy -]un _‘.z,\ui boneretur

Deusefleunibilis,{i unibi

s, Comp Lluhna[uulo
1bi Hkln.up[n,& qui-
ione creata: quiw’J-

Creato, {ice ymplebilis,m

d LI]}II}’!"H\J ;.Il]]'l[’(‘“("
Q.thgol”}ﬂ -tionem ad i tionem, vel{ub-

iftenti: ncreatam Dmr\ vel potius dd intel-
,\,tmmm;\ {ubfiftentiam, , quz } otelt effe in-
creata, }unL Lucf-tl hicautem diceretincom-
pletionemad a liquid creatum:

unio enim illa
Tum quia
1do ad })!mupn ip fius / -Eu!ctc
11¢ num. 4, videtur oppofitumevinei: nam ef-
lem naturam ut\‘nmn-, eft perfeGio in-
ia, quafi a pofteriori, ad exi-
i'c;mim natura divinz, [mnqucmm umtufc
ficience per Jmpum[ulc,:pm natura deficerer:

E ‘rgo ha umbﬂ'ras inactum reduéta, & qui-
a:c:mpm( id creatum, flurm u
ficue, fialia pe rfectio divi

L
nonpoteft efle,nifi ali quidcreatum.
€tiam
f

attenc

reduce retar, per al ltlulu ,rmlrfc cum creatum,
mutarecur Deus.

2.RaTro. {:J‘(i( uo dareturnatura identi-
FC.m% L‘Cl’r i n[;ﬂ =1[u!11, {i fubfifteret
ipfo mutaretur:
BUM unionc hy-

o lu’l 'n[ r\_IC Cx
Iuom. nere pertinet ad complementum nature
JlJlus, & creata{ubfiftentia 1 praberer munus ex
genere {uo pertinens ad complementum illiys
naturz , novoque titulo ¢ mpleret illam na-
turam.

ConTra. Effe
read complementun e
ercetmunus, & imrl\‘\q ‘ni eft pertinensad
COI"J.}U]CL“‘]"In e "r*',w,‘cr.‘tJE]:afm.?[i!}En—
tiacreatamutaretilla 1furam creatam, miz-
tabit & unio Deum : t\; ficut creatailla fubfi-
ftentia, preberer munus, ex genere fueo perti-
nens ad complementum naturz, ita & ercata
1111i{7}11‘:%l131‘;tun.;.u~.la\crtiacns :u[cmnplcmm..
tuim unibuis.
2, R‘A TI1Q.
\t cnaln, mutaretur: E rgo &8
ur.

ResronpeTr Aldrete, difparitatem effe,
quia omnis caufa materialis, eft veré & ftricteé
}).9.1'5‘,&: defeeft quidincomplerum: hocautem
Deo non competit.

ConTra. Ex eo, quod fic caufa materia-
lis omd incompletum , mutarctur Deus, fiil-
1t nc)‘uu_uf- Ergoetiam,cum effe unibile fic
(luld. IHDOIUPILUU‘]: utpote f»;"l'd\.l[.ls ad lI;L[E,
dum

tex{uc
C ULIJ:‘_;CI]C‘

ata ex-

eret 1?—- cus munus caufe
Z unionc hypo-

Siexerce
m:
{tatica mura

(on!
it
P:f |
| U
| tiak
il
man
illis

iy
g
|
| qu



Dilputatio L

o VERBUM redditur intrinfece unitum,
% jur VERBUM.

FFICULTAS 11

Ala Primcipia €% lT/:fﬂ logia natu-
¥alt.

ipjivererumeft 2 Ragiv-e g0
! panitaselt. Natura divina {ecun-
i elTe fuum abfolutum {umpta, non }:ptfft
lghibuEaD CEEatam, qUATTVIs CONRIREar
::rf:;‘honmuommsn‘l_uu:lc umra‘{l ERg e
T,[[[-aﬂ‘h[wnmpo-tcﬂ fupp CLF,',P.CL o 1f1n“ crea-
aancumvis Perfona divina, contineat
afedioncs omAES perfone create. .
1 RESPGNDETUR_dj['lm.rlmrcm effe, quialy
(lum pet fe depolcit completum & C(_nnlglc-
ife, complebile autem efle non potcﬁ, {1 u-
qmque extremurm fit compictuu} ; du_:r; au-
qpnatirz inationc naturE non {unt, 11.1[1 Ln-
meompleta, quia qm‘cqmd‘ illis a.dcmcns,}gm
qnerit illa nacura, five ademetis genus, f1 ve
fmam: jim augem patura in ratione {ubfi-
s eft complebilis, ncc per hoe amiteet ra-
jonem {uz entitatis, conlequenter i Liau_onc
1uFPg{irab‘;1i5complcripcr fe potc.i% & feri q_
um petfe. Dubitari tamen Po[}ct, an non {1t
wlibilis modalitas phyfica, vi cujus ex natura
lyina& humana,non confticuarur quidem U-
um per {e, conftituatur camen fpcc‘ialiccr, id-
gevere & realiter,alligatum Quod non pol-
ithaberialis Unio, innuit Lugo: quia omnis
feraunio ex {uo concepru tendit ad hoc,ut ex
smemis Rat veré & per fe Unums {ed hoc vi-
detur procedere de determinationibus, qua
{thdo dantur : non enim videtur implicare
witradictionem modalitas, determinans illas
uwras ad alligari, quamvis fine facere unum
rfes &fidatur modalitas, qua poteft facere
Unm perfe, quin faciat unum per {e {ubftan-
tie, qued fir, dum albedo unitur fubjecto:
aretiam darinon poterit modalitas determi-

um, g

mnsad conjungi phylice, quamvis non fiat ex
'.llisunumpcrﬁ:.

1. PariTaseft, Non poteft exiftere natura
tumana exiftentid VERBI, nec poteft natura
hup\ana amittere propriam exiftentiam & ac-
Quireredivinam : Ergonec poteft natutra fub-
litere perfonalitate VER BL
ResronpETuR,in principiisThomi&arum
‘ﬁm}m efeantecedens. In communibus prin-
Upisdifparitas cfts quia, eo ipfo, quodfupple-
mmﬂcntia‘:’ERBI exiftentiam humanam in
:?fm, Sc eﬂct_ natura humana ut fupponitur,
&PWC fata exiftere per exiftentiam divinam,
iE;ﬁnEEﬂ; c‘luiacxiﬁcntia eftidentificatarca-
miOP drure, nec llath connotatum ullun*_ﬁ,

necujus dicatur definere, adveniente exi-

25
ftentia VERBI;quodfi exiftentia eftidentifica-
tanaturz,nechabetullam formalitatem, ratio-
nc cujusdelinere poflic,non definente naturd,fi
nondefinet naturahumana, uc{fupponitur, nec
definetexiftentia,{inon definet exiftentia,quo-
modo fupplebiturabexiftentiaincreata? idem-
que dicendumerit , cur nihil poffit durare pet
durarionemdivinam: quiainnoftris principiis,
ipfa duratio intrinfeca eftindiftinéta entitative.
Inaliorum principiis,hxc pofler dari difparitas s
quia fi fuppleret duratio increata durartionem
creatam,deberet fieri Unum per {e, ex duratio-
neincreata,& naturahumana: namnonnifi per
communicationem idiomatum , fundardin ra-
tione Unius perfe, fuppleri pofiecaliquid crea-
tumabincreato: quiaautem,cx naturacreata,
8 duratione increata, non potelt ficri Unun
pr:r{'c:qma duratio increatafequitur ipfam na-
turam divinam,non Pcrlbnahmrcs,utpote qnid
commune & abfolutum ; hinc nifi Unio fiatin
ipfanatura divina , non porefl fieri Unio cum
durationeincreata, quxindil’tinguirur virtuali-
teranatura; & quia naturz divinz,& naturz
creata unio,non poteft dari confticuens Unum
pcrfc, ideo nec inter naturam creatam & dura-
tionem increatam potelt fieriUnio conftituens
unum perfe, quod finon conftituctunum per
{e;hocipfonen poterit dici natura creata dura-
re,perincreatam durationem.

3. Par1Tas cft. Nonpoteft Sapientiain-
creardreddi Sapiens Naturacreara : Ergonce
{ubfiftens {ubfiftentia increata.

R £ spoNDETUR.Sapientiam increatamdu-
plicimodo concipere poflumus; Primé permo-
dumartributi.  Secundo poflumus concipers
Sapicentiam increatam,per modum ackis vitalis
divini, quo reddatur formaliter & inadtufe-
cundo Sapiens Deus. Sub nulla harum forma-
litatum, naturacreata potcft reddifapiens,per
{apientiam increatam , quod non poflitreddi
creatura thpicnsfﬁpicntiﬁmcrcari, {umptapro
a@uvitali,ratio ex animafticis eft; quia actus vi-
talisnon poteft denominare , nifi connaturale
{fuum principium:cﬁm €rgo nullacreatura,ullo
modo, poflitefle principiumactisincreati, fic
utab illo denominarinon poffit, quodfidebe-
ret uniri fapientia per modum actributi ; nec-
dum etiam fic fumptd poflet creatura reddifa-
piens. Ratio : Ateributaomnia, exceptis per-
{fonalibus proprietatibus, fequuntur ipfam na-
turam divinam , alids conveniret unumattri-
butum uniPerfonz , quod non convenitalteri,
poflerque deillanegari: ficur,quiaratio VER -
BI {fequirur fecundam Perfonam , poteft ne-
garide Patre 5 jamque etiamco cafu, finonfe-
quetetur fapientianaturam, {ed perfonam,pof-
{etdealiquaPerfona negari;quod dicinon pot-
eft:quiaDeitas debertrahercfecum omné poi-
fibilem perfedtionem,adeoq; & fapientiam. Ec

*e cereé




20

certe univerfaliter quo tv:rr‘c&i or elt eflentia,
€0 perfectiores habe p'npmrms s definitar
enim per hoc, quod fit radix rel iquoruni, hinc
pcﬂuhm eflentia, eft perfe&iorradix, non ef-
fct autem pe erfectior rac lix, fi p Llu'flmrc\ pro-
pl.;tatunr n haberet; confequenter di :
fentia, qua eftinfinira, debet b b
nesinfinit tas,arq; aded efle prit mw'un &1
Sa}num.}. Juftitiz, & aliorum fi:
ro attribura divina it t{equuntur nact
nam, ut nonnifi, ex modo noftro conc
differanc ab ipfa natura; nam cand
£cm, pl(mr( 01¢ ‘m ur anob :‘\;\(" mog
cis reliquarum P LJ!LJ:U.M!!M appellamus ef-
{entiam, & eandem l\'i:.‘!.tci‘u s prour eft princi-
pium cognofcendi alci \Iimum, appellamus S
}num.am, non admicte
tateminordis
admittende nul
tributa ita {untidem re:

fum radi-

o hic ullam virtuali-
I‘:[‘._\".w::,.a'l:'(m ejus
5, Quodfiillaac-

S A ] Prac

excludatur e
natur
tumv. e.{a

‘i'ﬂ o1
tacis,&cc. unioilla;
uil“-d ‘t’!"““ ratio-
ctm, ut dixy, nulla incer-

immediate cadere, deber
nem naturx divina s

edat diftin&io virtualis incer {
&zareribura.  Porro unio imediaré caderenon
Fot:‘fﬁii:pra naturam divinam , ita ut una cum
naturacreata conftituar unum per fe, uc fupra
dicebam ; & finon poteft conitituerc unumper
X ctl ll”\:..!.' ¢ communicationem 11{10’

A

€, NeC }’L!J
nam hazc eriam increatis fundarinon

-1'i'|;E'11w ms;

pote {t, nif1 in un
per {e non ficin camulolapi .mu], lapic

Ji‘];-‘r" ¢ ninc qu n

5 11011

fundantcommunicationem idiomatuim; {1 au-
tem non efler cunec communicatio idiomatum
internaturam creatam & naturam divinam,nec
efler cn‘mm"lli":‘i"'o idiomatum intcr naturam
cientiam divinan 1, qus x,0b indiftin-
Yionem, fe qu‘rm condit I plius natur:
{i non efictr communicatio idiomatum inter na-
turam creatam & fapicntiamdivinam, hoc ipfo
non eflet crearura fapiens S;lpicr_alm increata;
hoc enim p:;rr‘tm:mn pullct, nill per commu-
nicationem idiomatum.  E contra,quia exna-
tura & fubfiftentia divina, potelt ex dictis fieri
unum 1)Cl“t,.l\.L()Lu(_l[(’ communicatioidioma-
cam, fit, ut nacura creata;poflicreddi {ubfiftens

1CL

pcriubn[tclu iam increatam.

on

DIFFICULTAS IIL

>f

Lilitas Incarnationis cohereat Prinei-
piis Theologis ¢ hrifliane.

(=]

An I;aﬂ

2. D Rincirrum,contra pol flibilitatem Incar-

nationis uu(_].leOn.H‘ setitumex 1 heolo-
gia Chriftiana, & vel maxime ex my {terio SS.
T rinitatis, illu".q:zcii:mg[ur, tam ex confidera-
quam ex con

um fideratione

Tra&atus I

ip [mr.mctmmrr;u\ua,] rout nobis a
velatz.

a{iﬁ:-". artizet def"/f’/’f}" {n ,n,‘j,;r,/;,f
ﬁn/f

Vi unionis hypoftaticz, & mhm] It omnes
perfonz incarnari , & non deberent omnes
ncarnart ;3 non d I‘L‘IL]]L OIMNNEs 1mc 11:1!11_
js'uk:* enam de fatoincarnat non funt; & de-
berent omnes incarnari, (]um eft m.p(:!ul
le unitam efle naturam VER BI humanitati.a

La

ur dif

quead lco efleincarnat Jm,qu'uilt 1nita tot;
tura divina ;5 nam non alia eft natura V
divini,& alianaturadivina: E 'go ctiamimp
fibile eft, efle unitam naturam d wxmj.&non
efle unitas omnes tres Perfonas, quibus illana.
tura eft identificata.
REesrocnpeErur. Nondebere
tres Perfonas

uniri omnes
Probatio in contra, fup pomL,
(111011 LII(]\‘ 1(.L.r=l ilf“\,.l]{k J'-..E(, JH natura Lll\-]l')

cum it ir B¢ ediatefaéta in perfona. Sed quu,l:
m:m fit de hoc,unita natura divir na & rwm‘oz q
‘V ERBILnoneft neceflc uniri reliquas per{onas;
quia cum fit perlona VERBI diftinéta realicer
a 1(.'4]‘.1'[15 PLI[K”IH) l,l\]{i.'ll[. 1]]] convenire } & -

cicavum, perfonam 1r‘qmm » realiger aliud,
quod non conveniat reliquis perfonis; Ulnica
autem mediate faltem natura divina, non eft
necelle unitiullemedo perfonas, quia natura
divina dicitvircu 1‘Lm dllh.m ionem aperfonis
in ordine ad pradicara pl n.u n,tLuuun
qualia {unt uhici, Do URIE
tam habet ad

diftinéta re m(\.I,t\L ufz l.ll{.‘[ﬂn
teactualis & figut

CX 18 q 2 {unt dilti
liter, porell unirinnum, quin uniz 1 '.,iic
& inuis, qu cumifnmma identitate E ‘ocnt -
quivalentiam aduuodjihmtal(..linrcx,ncripor-
elt, utunum uniatur & alterum non uniatur.
De hac aurtem p hrafilynatura divina incarna-
ta,agetur poltea.

InsTaB1s. Non minus {unt prafe
petiona humanitati , 1Lm1n pet
ergofi mihucl.1r'._nrccip..\,| I in per.
illa unio, vel Entitas me > Ron erit fatio, cur

licatur folaperfona VE l{m 22

ResronpeTur. Omnestres Perfonaselle
intime praf(entes humanitati titulo immenfita-
tis & percirc uminfeilionem;fed non tituloter-
minationis 5 cur autem quamvis illam entita-
tem modalem non recipiat perfona VERBI,
determinet tamenillam potius, quamalias? pe-
ti debet ex naturaillius enticatis, refpicientisci-
fentialiter hanc nonnifi perfonam: quamvisau-
tem opera Trinitatis, qua funt in genere caule
Fh)iu&., V. g. },\m“uchu L-\ipmns,mrmx mo-
dahmus,d]ipohLlon 1im{; &c. Chrifti,fint com-
munia toti Trinitati, producuntur enim ab o-
muiporcnrm,qmr rationein 12 naturz, o-
mnibus p-crf'mu's communis {equitur; .
menincarnatio accepta pro tet iinatione, qu‘.‘t
terminatur naturahumana 4 VERBO, nonelt
in ge-

ntestres
1a VERBI,

divi

qum ra-

i,

qi‘d
mat




Diﬁ)utatio L

fed quafi formalis,ut

caulz cfhcientis, f¢ afifo .
genete fir, uc illa fit propria

ylers ctiam ALFDGCTUL;

0. : e
VE:;«E*';;!#ZH 4d confiderationem nasure divine,
%

e habet
auieniuin [l DADER. ) At
ngg;ﬁ;ofﬁbié effec unio hypoftarica, viillius &

:chmeceﬁcuniri { hlcem\mc@i;zté n.ltdumm ilvx-
o, & fon effecnecefle criam mediate illam
rlil?n}a eflernecefle, quiaid r:ommun-rteli{utl_vg?-
ity &cquia in Chrifto d_ua’. nar-maf de _aLi?c
fune: pr-.mpué autem, quia mgdlatc Lm:ir'l}’,—'c
ﬁ;ﬁrii”ud immediate , a qnoqllud non ;i in-
wuitur realicer, ficut natura dn_m_m non dzi}%n-
minreealiter d perfonas L\ quiainomni unio-
;;hypnﬁanca,cﬁ necefle numgzdlatc uniri per-
fuam, ideo etiam erit necelle 11‘1cd1:}tc uniri
auram,  Non eflet vero neee fle, etiam me-
{abunirinacuram, quod probatur; vi d][hn-
fianis victualis poteft produci pcrfonahmls, &
anproduci ctiam mediace natura, poteﬂ:ltcm
wpmunicati natura immediaté, & non com-
puticati etiam mediate pcrft-naliras, alias pa-
wellet falcem mediaté in perfona non diftin-
fusrealitera Filio, €6, quodillius perfona me-
futé effec communis, fiquidem mediate com-
mmicarctur: Ergo etiam beneficio ejusdem
iindionis, quantumvis immediaté uniatur
peona VERBI, non eric necefle eciam media-
ttunitinaturam divinam.

peen

buntum  Difficulcads 1.
Expenduntur Refponfiones,

Eseonnir 1. Quidam, implicare quo-
minusfaltem mediaté uniatur natura divi-
iy cafit quo uniatur immediate perfonalitas s
quiaimplicac, ur unione illa non fan&ificetur
tira creata, non fanctificaretur autem, quia
kotitashec defumitur non nifiab ipfametna-
Wr3, qu tamen tunc non uniretut. FHee Re-
[infi
Now saTtstacrr. Tumquiareditargu-
mentum,  Poteftnon porduci etiam mediaté

| hawra, produti immediace perfonalitate; Er-

§opoterit etiam immediate uniri perfona divi-
i3, utnee mediaté divina natura fancifica-
Wauniatur. Tom quiadubium eft hoc princi-
Pum, annondetur ctig petfonalis fanétiras, de
%uomff} Tum quia,finatura irrationali per-
t‘;xedr:‘;;gaur;j_rﬁ;gr, non jll_:lm f'an&ﬁiﬁcar\ct, &
= pO il 1]35 talis unio, ut cofunnis do-
mitn; le{rqluld in oppof.]l:u{‘n dxpat Lt{p:u‘zn,
@ﬂtﬂ'e?’im 19 utionem hujL151mpl1<‘:ant1:‘1:3cl;211-
P o ap lig?“a"iu“e non poﬂca uniri pet-
s Exhibc;doj ltl?m jam naturze 1ntpilc£§uah .
predicatum fan&ificati

ESPONDET 3, Tdem » Pofito, quéd nec
hatura divina , quamvis
non fequitur ulla inve&io

(it
liediars Producaryr
o Heatut perfona,

27
diltin&tionisrealis; fiautemuniatur immedia-
t¢ perfona, & non uniatur etiam mediaté natu-
ra,fequererur diftinctio realis, nem pefcparatio
natur® non unite a perfonaunita. Huc Refponfio

Now sarisracit. Tum quia, quamvis
productd immediate petfond, non producatur
mediaté etiam natura, non quuimrj'epamrio
naturzdivinz d perfonas Ergo etiam quamvis
non uniatur ctiam mediate natura divina, non
fequeretur ejusdemfeparatioa perfonadivina;
hoc enim dicam falvari diftinétione vircuali;
ficut enim, fieflfent duo diftin&a realiter,poflec
unum uniri, quin mediaté uniaturalind 5 ira &
beneéficio diftinctionis virtualis, poterit etiam
unum immediaté uniri, quinctiam mediate u-
niaturaliud,  Tumquia, {inon uniretur etiam
mediaté naturadivina, forerillaau fcparata
abeo, cuiunitur perfona divina, nempe 4 natu-
trahumana,non tamen foretactufe paratad per-
fona divina, nec apparet, unde h:ecfcpar;uio a
perfona criri debercts Ergo adhuc poflet nec
mediaté unirinatura divina, fiquidem negata
hacunionenon eflet {eparatio 4 perfonadivina,
licet foret {eparatio d naturacreata. Tum quia,
quando unitur mediaté nacura divina humani-
tati Chrifti, ita, utnec mediaté uniatur perfona
Patris & Spiritiis S. neintercedat diftinétio rea-
lis, fufficit,ur per circuminfeffionem fitprafens
Pater & Spiritus Sanétus: Ergo & non unita
etiamn mediaté natura divina, ne illa diftingua-
tur realicer,neimportet{eparationem,fufficier;
utfic prafens per circuminfeflionem, non erga
exigeturunio ctiam mediara.

REsponNpERrTpotelt 3. Ex Aldrete Difp,42.
Sedt. 2. Quodnon tantim mediaté, fed etiam
immediaté divinitas fit incarnata, 8 quod non
potueritnonincarnari; quiadivinitasidentifi-
catur cum termino dire&¢é unito; quod ipfum
habet fundamentumexillo principio. Identi-
tas quatenusidentitas, non poteft facere divers
{itatem, in ordine ad communicationem ; ac
proinde dum femel unitur petfonalitas, debee
quidquid cum illa perfonalicateidentificatur,
{uflicienter communicari; neque obftat virtua-
lis diftinétio,quiailla diftin&io eftfoltim fecun-
dumquid, identitas vero cft fimpliciter identia
tas. Quodipfumulceritisexplanat. Tunc ali-
quaformalitas dicitur perfeéte & imediaté unia
ri,quando nihil mediatinteripfam prater unio-
nem: jamautem,interunionemhypoltaticam
& cflentiam divinam , nequicquam mediat}
nonenim mediat perfonalitas Filii: - quia rela-
tio filii, eft idem cumnatura divina ; jam autem
inter uniohem hypoﬁat:'cam & paternitatem
mediat filiatio, qua non eft idem cum
tate.  Hec Refponfio

Nown saTiseacit. Tum quia redicargu=
mentam. Quamvis Divinitasidentificetur cum
termino producto, potelt produci pcrlbn;ﬂi::s.
& non produci natura; ergo etid quamvisu%cn-—
Wie =g tificgs

paternia




28 Tra&atus 1

tificetur cumeetrt

10 immedidte unito natura;
pote nuniti: « Qug M vis identitas
qua identita e diverfitatem 1'1
ordinedd communicationem, poteft niliilor
nus communicari natura 8 vmn]m:um 1, non
communicata perfonalitate, & pt
nalitate : Ergo etam quamvis identitas; qua
identitas,non poflit ficere diverficatemin ordi-
ne ad t)(?l]'l|n[]ﬂif-dff.('lnl,ln)J:)U'L-L'L it uniti imme-
diate perfonalitas divina , non unitd naturds
Quamvisdiftinctiovirtualis fic diftinétio fecun-
dum quid, identitas aucem fimplic potelk
non pi'('n';uu natuia, punluc’r'i perfonalitate;
Ergo poterit & nonuniti. Quarnvis, dum pro-

ducitur perfonalit: 15, nihil mediet inter produ-
&ionem & illam naturain, quia filiatio produ-

&a; eft idem realicer cum natura divina; nihil

OmintGs non | plmiun-mrn Lcura ! rgonec mu?
tur. Tum qu affumit aliqua h
qua non convincunt; nam quod dicit diftin-
¢tioneim virtualemefle
diget explicatione; nam no .{L'g.'Lu'J.{un-‘;m\l5
itur 5 iumn alitas VI'l\LL’:[

Quod affer-

c \}mlt'im,

ec llJlx.uLJl;]Ll]..,lH)“JEI-

1< LTuLJ_ non lnukl
r;{ed veré & realiter

produci
tur; incer petfc nam Patris,ne uniatur tunc; me-
diare p { n Filii¢ id etiam not 1 CONVINEIE;

nam quando immedic 1t¢ unicur; per Aldrete;
fiatura divina huma ‘mh” immediaté
tiona VERBI, non dicittir me-

1€ Uniatit im-

nitati &

lam unicuar

perfona V E ) 1
nitas. Tum quid argumentum ¢
ronconcludit; concedoenimdiyi
identificaram realiter cum termino dife
to,{ed non eftillic nimr:hc.mo, -um cxclufio-
LlL (EL] a II[LI.K ICUrL, cur

cteu

ned liftinétionis virtualis :
{alv arcnon i offit, ne iminediate hnlatur nata-
{entitas, que fﬂ' exclufiva ctiam
re diftin-

fa? & licet

1183 1O

virtualis diftin po
3 n

unicatiohcins {ecus
> enim 1l
1 identi=

oner inordinéad comi
tamen {1 it cum 1‘1'1 diftin

Negatur item; ill
1ti t;uunnmg liciter; utexclu-

=|L.|IJL‘3 (‘-'! X

}]OC llrlP”LLLflllsl

rdtf‘m efleitaiden
dat diftinctionem virtnalem; beneficio CHJLJ‘:

qu lmplu.ﬂnm, cur :mnpuﬂ'ullx ne mediate
quidem uniti nataras Tunectiam «].Llli.ll d im=
mediateé unicur , quaindo nihil mediat intet
ipi’lm' & unionem; {1 cxtera fint paria, & abfic
diftinCtiovirtus L'Jl\,LIU"LiJLOII!OL{U;Chl
beat illa unio; dinem ad naturam divi-
nam. Plurafim po nderi puilc;'lt in con-
tra. Adhoc attendidebet, uc inveltigetar, an
implicet, ut uniaturimix 1ediaté perfons ;l;t 155164
iat¢ uniaturnacura; b\ aniad hocfals
C ul[LulLtEu‘.’Jl-
eritur in

1

ficpccm L...L
»dum;, non pofl it confer
gualis; talis; qualis re
Divinis 2

Pun&um Difficultatis .
Affertur ‘I\’fﬁ)d?;ﬁb,

r!} D hi

PO 2 > qU.3.are

T 7\0 i )\ Thon namhic qu.z.are.. ex-
ellecitarel atres,quitenent naturam De;

carnata I¢ abetc

Jf 1 ] n!} efle : habetque hoe etiam Augu-
{tinuslib. de Fide ad Perrum cap.2: Sed lm li-
ersutnotat Suarezin Comment., hu)usali'[lcu‘
i;nor eft Augtltini, fed Fulgenfis;
que illicnatura pr

\14‘")

—

accipitur-
pro petfona; nam nillo modo
poteft dici, natura divina genita; quod tamen
valeille locus. Durandus etiam in 3um; dift.1.
q:1. docebat primario unionem fadtam cffe in
natura, fecundar rioin petfona, fed hoc rejicicur
a lhmmuls Quandoautem Patres in Chri-
ftodicunt effe duasnaturas,id verum eft; {ed
hon{equitur, quod unie proprie fuerit facta in
hatura divina, fecundim fuum cfle abfolutun
{pedtata.

SurroNO6 2. Doétrinam S. Thome citatiin
corpore. Prime quidem, inquit, ¢ propriifimé
perfona dicitur affumere, Secnndario antem potest
dicts quod etiam patura affumpfii naturam «d i
pmﬁlr v, inquantum{cil, (utinterpretacur Suas
rez ) ve.bum aflumendi ; importat rationem
ipii & virtutemagendi; quz per {e naturg
cohvenit.

SurroNG i.

An in humasicate Chrifti fint
rnen folum vi immenfitatis, o-
tractat hanc quzitionem
itatqs locaS. Thoma ex .
ui videtur taletn modum
{pecialem tendi in humanitate non agno=
{cere;citas & Hugonem Cardinalem,qui libro,
qmmfuilur:m Speculum Ecclefiz; paxarrr Pojit
sgitwr :defin it,Patrerm & SpiritumSantum,
limodo{ub fpeciebusSacramen-
m:  Imo &
(}E‘lij']T."lbUf[ di=

. | L ,'ﬁ
!pnu_nnm;u » O

ihnes tres pe
Star: ¢
parte qu. 4

iis, etiam per concommni
ic.‘l:-tmvm SL'f“OnCI‘ c:

fp:.n.m.l] modo :111.1 pe
eruntinhumanic m,(
iendaduthoritatipht ntinz, & Hu-
.:on.u,,tmfh.u[1 zcdiftingiii, Conicoinitantia &
Circuminfeflio. Concornitantia per Triden-
tinum referturinnaturalem ordinem tinitorum
& connexionem; cumds petfon alia nonfint
unitz,poflet dici,quod non fincillic pet concos
mitantiam; {ed cum hoc ftar; Lifpu Minteflepet
circuminfeflionem; qua fundat praéfentiam &
intimitatem; rationeidentificationis in naturas
ita; ucfiper unpoihln]ulon eflet pater immen-
{us, titulo idenitificationis cim natura divinas
{uo modo in Chrifto unita, adhuc deberet efle
illicpre x{ens; uinde etiam [Lmr‘m.ucz adefle
p -cialimodo Lchquaspu 1s humanitati, ci-

terums, dcfc—

brielem; Viguers: Auguftintim Serini3.
dd

tarq; Ga




Difputatio 3

Jempore. CY tillum lib: 1.in Joan. cap: 47.
s rAmmc‘n {tar, ,Q:ﬂd = ;
L_::n.mm_ Etiamfi ponatur fpecialis coexi-
1 J:, \erfonarum inipfiuncth umani-
“'mn‘m]m.m ﬂim oft connexio divinitatis cum
& mﬂio;lcmlR.lrio :quia id videtur fignificarc
11,;;::153- leli dicentis ; j}.?éff{f?‘f,iﬂ Chuifto,
sudinem DIVIRIEAEES mr,oqrqlzzrr: & Au.gu-‘
Enchyridiicap.34- ubidnc‘u: C‘arpu{ﬁ:‘y’]_@z\z
: t' J,.;E/ﬂﬁff""‘m ; nondicit autem {d cilled
;l:;g:u'étépmm‘ Deinde, quia aliﬁs’.-{l,cut Hc-
achilt pmpotirio,’lzouup P{ypqﬁuu_x.um fft
;mhl,,NmrisSc une}[’erfona; fic ctiam vera
et propoitio quod totum Hyl:\oﬁa.ncmn
ferduabus Nazuris & mb_us Perfonis; fi cnu_n
i aqualis connexio pcrfunarg:? cfrm l'l.’lt.l'illl.l
jumana, ac connexio natur divinz cum illa,
mmmHypoilaricum, xque impottatret perio-
mdivinas, acnaturam le]lnam._ e
~Geroxo 5. Hanc exiftentiam !pg-:cxal.cm
e divinz in humanitate non c‘ﬂc aluu‘n
;;':mm::‘.“-nc unionis: quicquiddic, five illafic
i ta, five immediata, de qua jpfil_‘union_c
:1:‘\_:&-.\:]:or-:l’r'.nl’umi qua':l’[ia T Ar{ L‘iciad’f.o fit
s macuradivina? & haceft de fide, qum_cﬂ:
{thdesin Chrifto efleduas nacuras : non eflent
weem dug natura, (i non diceretur una divina
Nuura; ficut nec habet Chriftus duas perfo-
my lvam & Patris, quia perfona Patris nullo
mdocftunita. 2do. Poteft efle quaftio de
plibilicate, an ficpeflibile, ut ne mediaté qui-
tm uniatut naturadivina ? videturque pofle id
dlen, Ratio: Tumquiaid nonimplicat. Tum
giayiderur hoc fufficienter innuere Suarez
tied.12.5¢&.1. Concluf.2. Dico, inquit; per in-
uriitioners pront facta ¢ty marwra fiir vere ¢
tealiter wntta natura humangin perfons VERB I
Ubily proat fatta est, videtur fupponere, quod
| ialiter ficri pofucrir. Tum quia urget bene
| paricas fupra in argumento propofito attacta.

His fuppofisis

Reseonvitur, Aliam efic quaftioncma,
quid it de fato, & aliam quid fic de poflibili ;
d.m&"r“& unitanatura humana naturaVER-
h[’it:.'mm“la utpotuctit non uniri, de quo to-
winfuppoficis,

IsTAn1s 1. Fy
tVERBI

Quodnon

JilF
fio

inde{equi, fuiffe in liberra-
» UL uniretur fecum narura divina ¢
Hostonporeft dici, alids diceretur, fuifle et-
Rminlibertare Parris, communicare fuam Pa-

kmitatem filio,
| l_ ESPONDETUR. Concedendo fequelam:

lt\?‘"“'“?*f!flrd fontenet, quia non erat in liber-
‘“ Datris, ne diftingueretur realiter a Filio,
‘[llp'u'l‘u}‘muiicus & prqd u&tum: Si autem
‘-"“'!'-"n‘ulr 1—””I.C'“..Cr patcrmtalrtrm , non _dlﬂ:m-
- calicerabillo, confcquenter, fubrue-

Tetyr 1 - 3 35 :
i totum myfterium T rinicatis, quod

Non NG . 1: &
' poteft oftend; fubruendum, filne mediare

natura divina,

Qlige S = =
Haem unia gy Raurfiis, quia

29
fuppofitis fuis intrinfedis, Deus eft libet in fa-
ciendoaliquid ad extra, hancque libertatem o-
{tendir, faciens immediate uniri petionam,non
naturam : confequenter poreft efle liber, ue
nullo modo uniatur natura. fm’i’cisautcm,qua:
funtadintra circa lrl‘oduccrc,vc]nonpmduc&
re,non eftliber Deus.

INsTABIS 2. Siverum cft alfertum, non

poﬂ'cc oftendi per quid fiat, ut mediace uniacur
natura divina.

ResronpETUR. Id peti debere ex natura
modalitatis, inferentis alligationem etiam Na-
turz divine: undeetiam hocargumento pro-
bari poteft, debere dari talem modalitarem.

InsTABIS 3. Eocafu, quonecmediatéuni-

retur natura, {bqucrccur,quod totum hypofta-
ticum non eflet Deus,

ResronpErur. Fore Denm, in quantum
ly Deusfupponitpro Perfona divinaunita.

InsTaBIs 4. Pofita refponfione, non erit
fundamentum colligendi,quod de facto fir uni-
ta naturadivina.

Resronberur. Ea, quz funt libertatis
divina,colligi ex Scriptura, Traditiorie;do &ri-
na Conciliorum : clarz aurem funt do@rinz
Conciliorum , effe in Chtifto duas naturas:
fupponendumds eft Deum femper connatura-
lius agere, connaturalius autem eft, ut uniatur
etiam natura divina; utpote qua eft idem reali-
ter cum perfona : probabileque eft, noluifie
Deumin lncarnatione duplicare difficulcatem,
urduplicaret, fititulo diftin@ionis virtualis, re-
peribilis in myfterio Trinitatis , nollet etiam
mediate uniri naturam divinam: cum aliunde
ipfa unio perfona, tantam ctiam habeat diffi-
culcarem.

InsTaBIs 5. Mcdiaté aniri, eft uniri, quia
uniturimmediaté id cuialiud alterum identifi-
catur: jam autem ofsni cventu natura diving
identificatur perfona: Ergofi perfona-immie-
diaté uniator, unictur mediaté pattra,

REsroNDETUR, cX viallati principii, ad u-
nionem mediatam, non {olum requiricuriden-
tificario realis, cum termine immediate unito,
{ed etiam requiricur talis cenditionis modali-
tas, qua determinet non folim alligationein
iplius perfonz, fed etiam narura s idqucin pra-
fuppolitione decreti divini, volenitis mec até
unirinatnram. Erficardaturmo itas, eflen=
tialiter refpiciens nonnifi perfonam VERBI
identificatam natura, nen aucem petfonasalias
eidem identificatas; ita poflerdari modalitas,

folamnonnifi refpiciens perfonalitatem, & non

naturam, etiammediate.  Erficucnon et hoc

mediate produci;, guia iutmr-u’mt{:pm-;fm:r’mr
id; cum quo aliud identificatur realite : nam
immediate producitur Verbum, & fon dicitur
mediaté produci natura illi identificaca reali-
ter s ita nec hoe eric formaliter mediaté uni-

e thim;




30
tum , quod realiter identificatur immediacs
11Nito.

Arta videidem difficultati occurri poteft,
declinando iu.lmm.y.u[un, q:m“ impoffibile
fit; ut in toro hypoftatico faltem
uniatut natura divina, Hinc jam 2
dufto 4 produttione , diQ iricas hac g
potelt : Uhio, vel quacunque modalitas illie

quifita; non haber infe vim diftingi omwn
tualis, inordine ad pradicata phyfica; eft
quid creatum ; {i non habet vim dift
vireualis, tinc £ aliquid afficic v
deberdeterminare omnia identificatailli
tet, non excipiente abillo determinativo qua-
cunque virtaali d Iiflrlt‘LDIlC,([lihr. ipfum dete
mine itm.m illam nonhabet; ad eum modum,
quo, digitus rangens aliud, fui extremitacibus
totis, non poteft nifi tantum tangere; licec tan-
gibile, abalio minori ta&tivo; poflitnion tantiim
gi; e contra quidipfa produétio VERBI,ha-
betin fe difti 1¢tionem vircualem; eft enim vit-
crdiftinéta a natura divina, ideo bene po-
tcrit unam \l! CLe llIL 1tem Pil’)d'i( CIe ; 11Cmpc
perfonam;non produdtd etiam mediate alia vir-
t'[l[llluile 5 nc‘mpc ﬂdfllld.

InsTanis r. Vihuojus Refponfionis fequi-
tut, impoflibile effe, quin uniatur natura divi-
na, {i uniatur perfonalitas divina

ResronpETur: Inhacviaidconceditut:

InsTABrs 2. Vi hujus refponfionis fequis
quodnonrantum mediaté (& immédia-
te, uhitafitnaturadivinas quial
nitut Perfona divina, &znon habe
tualitatis illa modalitas vel anio ;
non immediaté unire naturam divinam :
ipfo enim haberee vu'muhrar_cnl ad mediatani

ia tenen

rnari

ehim

immediate u-
tvim in{e vii-
non poterit
hoc

unionem:

ResponDETUR. Iftudimmediate unititm,
f‘o'um fignificare alligationem ¢jus; quod im-
1 'tn r“.IELLf'ab:mnri lit facit imme-=
s quamrationcm compl
, vi fuz virtualiratis , exhibet

Qidalc !
vi .ll;‘u._‘l!-JJJl'
Perfonadivina, non exhibet natura, nifi in pet-
fona VERBIL & hoc eit illius médiatio.
INSTABIS ;. ﬂn:yh‘on uniatureuam me

diate perfon: a P ,1115 quar tumyis unjatur natu-
ra divind; velid ’ru:lmnc ficio diftinétionis vir-
tualis;velfine illo? Silmum ergo illa dattr in
ucat:s,cmmlaﬂ.alu urdum: ‘»u.uuul ergoet-

iam fine ullo beneficio diftinétionis \'nLtmhh.

DUEL‘ ictniri i
Lflﬂ[n mediate

1Hmp

4‘.._,!14](‘ Vik-

ii'LlhlIlL‘lull‘lLux()]"’lﬂIUL(H\ am,
t:m it “‘C._uhE\_l[ﬂlﬂ()]l]ln\(l; ate ul ]

O e
tiofiem ; petfonam Patris, non habet

identif
cum pe {ona I-m‘]
Firag; héc rr’r’oufw deneri poresi

Tradtatus L

Pun&um lehcu]tav‘

Affernntur aliqua idem epodantia,
j‘l D pleniotemn hujus difficuleat

m m, attingi de bar an def:

pencrratio-
facto im imediate
.]L' nica nacu -gl)L\ anit; i }JO[HLIIEUI.]H‘
Dicenbum eft,
T am,;

Immediate non effe unitam

- Eft con-

ari polfe tamen immediate uniri,
cinlloc‘ontl.1 Aldrete.

L. Bars, ProB aTur 1.authoritate L'(ﬁllL.l i0-
rim; (‘..mc: um Toletanum Tmum ¢ ap. 1

i " “onc 1]1umm hachabet ‘.f=-

Z "“ﬂfo’ll"rﬂL’J/ wtnre. Kmim 15 £X-
“cludie \U.vu am unionem cum natura; {ed non
mediatar s non eflent in Chrifto duzn:
ture: Ergoimmediatam:  Synodoéra
: [au;cl'u‘l:f:tm propofitio. () 16d circamy [tcn
rium Incarnationis Pater & ‘r_‘ 1tus S s
]1 HEs 7 mxﬂrw,,m/m./cmf 372 ﬂ?mr dicat fectina

benigniffimam crmifericor z/.;w voltntatens qui
propolitio; etim Hon ]mnu incelligide mr'dj 1ta
ione;ititelligenda erit de immediata ; quod
fcil. immediate non uniatur id,inquo P
Spiritus Sanétus communicant,
ProsaTur i. Aullmut‘lt\, 5 T'ww:c, fic
enim habet hi¢ qu- 3:art. 2. in corpore. Primo
01;2 dewn r‘ﬂro/zr/f/,m rw; fona dicitur affumere, /‘ g

acer&

J

cundario autém pores; tdici. gisod eriam susura affam-
P[’J’“”" anm, ad fuipe «jm; a5 &lupraq.
BV

arck.2;

mcm ore:. Cum FE

I i3 "N’"!d;lﬂ.,

naturan fi-
bi hun aii altincniem npi-

Uit Béc

thoritati S. Tho
n 4 qui docent forma
hem; per quiam VERBUM; pruné ae per fe;
terminat humanic tem, efle proprictatem ejus
telativani; ita Ale nau. t.Gabr.Palud:
J.\'L‘.illl.l]n[:[;u'JL'IC]u arczl lifp ;
(:J‘m iftar fentéentiam, itadicit efle ce
contraria riullo modo probabilis exiiti

f:f_lcf:’f #it. 1

Scholafticc 1 ratio-

n; ut

wanda

-e unitam. Vide etian

PrROBATUR 3.

tur {ubftanciali-
m de facto noi fic

r

Et‘r non ), uarectia

itls 5;11]..4]; L‘jLiUu ta-

e c:mr?}ot;n
-!ﬁm:
DE] tncarnatam.
Resvonberur: Quod illic non dccipiat
nominenarurzC y rillus perfonam;iplec
;li-lia{V,uqszWp 41. Sictamene xp licatipot-
elt: quod {unafit in Chrifto natura divina, quE
eftincarhatd, natura autem humana noi eftin-
cathata, fed ratione cujus factaincarnatio; vel,
ouud haturadivina it in petfonaV ERBlincar-

1

natga:

Di




yelquod nomine nature intcllcxm'_itftt—
oficum fubftantiale ; ut habet 1{.‘1"
luslib.1.de Chrifto n. 129. Aut:: ffxcm!‘,"
l_ﬁ;,-idsd“‘ codem lgco S.'l;l:;)mam hicq.z.art.
M % aa.arc. 2. incorpore.
\ "1;!;5;1;1s.]llc?‘}’hcagﬂe eft,inquoniamifta
| qpdiara unioconfiftar. et {orar
REsPONDETUR. 1?11305111}'ftil,-11()ll}]l1 ta el
.-incxphcabiiin,tufhcmIf: tueri; fl“m u 1101: 1?1-
Jarcontradictionem. Quod 35111{11?1 i ia
L i immediatam unionem cxplicare nolT
off i Pro\«'cnitCX co,quia .I}xfl.ilm fundamen=
!Jﬂ:I]ilL‘: nempe diftin&ionem virtualerh; non
f;ir:L;r;Ln:Lla,11ecpcncn‘arc_: po[ﬁﬁm_mls s quia hoc
i;:hgcnurr.u-r:nmsmy&cm:r_n '1 rinitaus. 1)(,
i:,:[:asuﬂn mediata unior.'lc dici pqﬁc: , illam in
loellaresquia vi illius ﬂll}gam cetiam naturd di-
atiia tamen nonnift mediante Pcriol_mli-
,ml,{ pnumpet fe illbﬁami.alclf ; 1‘.3tionc P.C.L"
pecomplentis {ubftantialiter; n\'lg-u nmm}h ]if
wnte dicitur uniri ; mediace itein unitur §
aimmediatusrefpectus modalitatis habetur
iliad pérfonalitacem VERBI; :159 naturarm
uemestendit fe ille ofdo, nonuifs propecti-
fitaté cjus cum perfona {ifaq‘l-; iplo media-
quia cilicet s fipet il]lpo]_lIPJELi_nOll cﬁci;ma
aphyflice idem cum V ERBO; non{ead
limexporrigeret itla modals’ms._ _ e
Q104D 2. Partesn, nempe :mnt}mpo_ﬂlbrh's
mmediaraunionaturd divine?pofict elle qua-
lioan feilicet perfubfiftentiam abfolutam pof.
[rrerminarinatiira htimana ? fed hancion daii
dbidecifiim, fi dateturspollet rerminare natii-
tihimanam,, quia ihile differrer d Perfona-
lutepolitogs quod effet indiftinéta virtualicer
inatra divina, tetminaret formaliter haturam
manam,non fecundim quiod natura, fed fe-
andiim quod fubfiftenitia eft. Procedit taimen
queltiode ipfamet natutaan pofiic immediaté
iri2affirmat Scotus, Durandus, Riehatdus;
Uccam; Gabriel, Cajetanus, Valentia,Suarcz,
Difpi3 Seék.r. Negat Capteolus; Alenfis; Valq.
Ulpazn.a Aldrete & alii, Comera qiths
{ PropArur 1 Quia id ion implicat con-
tmidictioneny,

ProbaTur 2. Poflibilis eft modus deter:
Hansuruniatue mediaté n atura;quamyisim-
iedizteuniacar Perfona : ergo ctiam poflibilis
tittoodus;determinans ut immediate uniatus
natura; x

ProsaTux 3 Poteft commitinicati iiatuta
inediate , noncommunicari etiam medijace
P“'-OEI.I: crgo etiam potelt immediate uniri ha-

WSS noh uniri etiam mediace perfona:
UICrTuR 1. Narurd divina fic uniti na-
; MTJ"Z?:W: E-iq; eflet homo ciim non eflet
5ncch§m£};2i A.niJL:ljiS naturdm humaqam:n;-
1 natura humana ; fiquidem di-

i et : X
'UITE? Ctrabillas Ergo calis emning cft im-
(el VS

i comp

| I

L,

Difputatio L 31

RESPONDETUR. Quando admictittir pot=
{ibilis uihio immediata natura divine; cum ha-
turacreata ; nonadmitticur unio {ubancialiss
haxc enimrequirit, precerextrema fubitantia-
lia;incompletionem, quilisnonhabeturinna-
turis 5 qnodiinon admiteitur a4 nobis unioilla
fubftancialis, nonadmittitur fundans commui-
nicationem idiomatumn ; quiahac, eft unicas
pradicatorum fubftanoalium , unitas autein
pradicatorum (ubftantialium;non et nifi ratio-
ne Unionis Subltantialis; {i autem non erit tunc
cotmmunicatio idiomatam , non poterit dici;
quodillananfra divina ficnatura humana; nee
critnaturailla divina homo,fed erit unitum , &
adltriGum natura humanze.

Osjrcirui 2. Eriam poficd fubfiftentia ab.
{oluta;non pofletilla terminare naturam crea-
tam, quiafubfiftentiadebetreddere naturam
incoinmunicabilem; libcautem non praftarec
fubfiftentia abloluta.

Risronderur. Subfiftentiam ablolutam;
f18¢ipfa fitincommunicabilis; deberereddere
naturamincommunicabilem, non efietautem
ircoimmunicabilis {ubfiftentia abfolura , fida-
retur.

Osjrciriir 3. Quia nullibi S. Thomas af-
firmar poflibilitacem ralis unioni

115, & quia pc';ﬂ'
imulea hicquaft. 3. att: 3.in corpore, non inves=
ricmodii ;quo Natura divina uniri poilic, nifi in
confideratione noftra intelligacur ur fubfiftens:

ResrowbeTur nullibi etiam S. Thomani
hegarchane poflibilicateny;locus citatus,loqui-
turde unione fiibftantiali facicnre unum per fi
{ubftantiale; qua non potelt cfle nifi incelli
tur haturadivina tit fubfiftens,non loau
teinde uniorteaceidentali,quie a nobis hie po-=
hictrs

QUAESTIO IIL
AnPrincipiis Philofophicis cobarear Poffibili-

Zas lncarmationis?

LYDRincreiam. Definitive Subfiftentiaper
_ Bottium; eftnaturz rationalisindividua
Subltantia: nunquamautem poteft naturahus-
mand efle 4 parce rei; niflindividua: Ergonec

exiftere fine propria Peffona,
Responperur: Ly individua dupliciter
fumi poreft: imprimis pro fingulari & hacceifa-
ta;& ficnen poteftexiltetenatura , nifi indivi-
dua ; Seeundv fumi poteft iy individua;pronon
communicatd alteri , pronondividuanteiead
unioneth eum alio terimihante pro habenteras
tionem totivs talis ¢ & fic fieri potefl, ut naturd
exiftat,communicetiit tamen aleeri ; utab alio
terminetiit,ucnon habearin (e rationem totigs,
{ed rationem partis , adeoq; uta Perfonalitate
alicna;maximeé divina, terininetur. Quando
autem affumunt aliqui, magis efle {eparabilem
individuationem quam Perfonam;ed quod efl¢
individuam pluribus gonveniat;efle antem Per-
¥ 4 {oham

i
At
‘;i §
i

‘_ L




nnonniift Unifoli,id non convingit ; quia
iduum, {ifumatur prout eft 2 parterei, -
que non eft commune,liaucem fumatur fecun-
1.). rationes communes , qué eft commune
ac Perfonasquare autem ftance enticate rei,no

poflicaliquid definere effe individuum, & ta-
men pc)ﬁ]l’ definere habere rationem totinsfen
fubfiftentis? referriid debet, velin diftin@io-
mmcntitcxtw\mn1%11:1i1kcm.i;c, vel inrationem
connotati; eo quod poflit haberi connotatum,
ratione cujus l‘E!L'.‘LtllI'IJUHi.'[iL‘ I}L‘I‘j-{‘:j‘..l,c{‘::'n1{;)91
derturconnotatum , ratione cujusdicatur; non
efle individuum. 2

InsTAaTUR 1.ex Amico. Non poficoften-
di;quomodo tunc Subftantialis compofitio in-
t{_‘i:‘.(‘d;\t. ;

ResponpeTur. Oftendiid,f{iponatur de-
efle fubfiftentia,qua eft complementum fuper-
.uidlmm{izbﬂ;lmj.tl_c. In principiis autem con-
netantium dici poflet, quod nature humanz a
parcerei pofite, idenrtificatur realiter fua tota-
litas,& habere rationem totius: fiergonatura
].!‘.TET'!‘.IET.‘AC{L’llliqllll{|.LIL‘H,'i11]l'i'_llC,L‘fld[l:l]lill&[()—
talitas,& hoc quod eft habere rationem totius,
crit{ubftantiale; fi ergonon habeat aliquo cafu
natura humana rationem totius ;non haberali-
quid fubftantiale , adecque non cric quid com-
pictumﬁibﬂm]r.iﬁlircr,Imnmbd dumalicu-
jus entitatis  fed ob defe@um connorati requi-
fiei & |1ﬂ:cil160111[:1L-ric),!‘m}\.igzrulmtcl"i' compo-
{icionem {ubftantialem.

InsTABIS 2. Subfiftentiacftmodus, fieft
modus , nonpoteftfuppleri effe
confimilimodo.

RESPONDETUR 5 etiam pofito quod fubfi-
ftentia fic modus,non rcpugnslt,nmhquid emi-
nenter continens illam modalitatem , faciat,
aquod faceret modus.

" INSTABIS 3. Figura non potelt fuppleri ab
aliafigura, cxgonciluc {iibfiftentia a fubfiften-

3

e&tusillius , nifi

tia,etiam altiori.

Resronperur. Difparitatem efle, quia
non eft p.()*lil'ulis alia fpcu‘lm f;giu';}: » preftans
hoc,quod pra ftaret alia: quomodo enim qua-
dratum,praftabithoc,quod triangulus, habe-
bitquc nonnili m;ulus tres? nonirepugnatau-
tem fubfiftentia divina , continens perfeétio-
nem fubfiftentiarum creatarum. =

2. Priwcreium eft. Etfedtus caufz torma-
1is & materialis fupplerid Deo nonpateft : Et-
oo nccdefedus fubfiftentiz create.  Heeaffi-
- - 0; ERBLINE ssier
enliastangitquaitioncm, an VERBUM exer-

L?

32 TraGatus L

ceat aliquod genus caufalitatis in humanica
tem? Negat Suarez. Affirmar Amicus.
ResronpETuR diredte, difparitatem effe,
quiacum Deus non habeat in fe rationem for-
ma velmaterie phyfice, uralibidocetur ,nec
detedtum eorundem in eodem genere {upplere
potrft 5 quiaautemin 1'-;‘Uclrslhzli>ct rationem 1
iu‘nfdlx‘lln.':',mpmte infuo conceptunullamim-
perfetionem dicentis,ided fubfiftentiam crea-
r.m‘.\!irpplcrc poteft:que eft quidem aliquo mo-
dofimilis forma , quia fuo modo atuat, adve-
nit,detetminaceft ran

! nin l‘.mcdiliimiiis,qw..t;l
formaordinatur ad perficiendam naturam , in
rattone naturz, {ubfiltentia in ratione per fe
ftantis ; rurfiis quia formadicic neceflario effe
attum Subjecti, urem fubfittentia dicicefie

terminum fubfiftencial Czrerum (
{fubfiftentianon efl a rigorofc :

3 = £ o
quia hridemefict toy ubfiftentia, cumin Del

Deodenturveré t itentiz,darenturtres

forme, adeoq; Deusefletquid vere compofitii.

3- Prineiemum jam prajactum eft. Ex duo-
bus cnnlmscol;‘;plurmr.nn fitunumperfe; na-
tura autem humana & VERBUM f{unt entia
completa,

Resronpetur. Naturam humanam in
ratione naturz efle ens completum, & ficfum-
pta,non facit unum per »primo direéte : nihil-
orninus naturam humanam in ratione fubfi-
ftentiabilis, petfonabilis; tetminabilis , non efle
cns con‘.pictum , ideoq; in ratione Perfonz na- 1ece
tura humana & VERBUM faciuncunum per

i

{c, unde etiam natura humana, dieicordinem o
obedientialem,ad tale compleri. ;]
InsTaB1s. Omne torum deber conftare f1
partibus , ergo & rorum Hypoltaticum debet alit
conftare partibus 5 Perfona autem divina non P
poteft habererationem partis. litn
RestonDETUR cx dittis de fubfiltentia i
VERBUMinhoc compofito haberera : W

partis zquivalenter;hoc fenfu, quiaficut parsfe il
{olanenconflifuictorum , ficetiam & perfona
divinanon conftiruitfe {ola Torum Hypoftati-
cum ; non habet autem formaliter rationem
P.ll‘ijssquin pars{e rdicit ilJp:]'{cfim]!f-l.:\,
qud caret VERBEI

] icitrotum e efle perte-
¢tius: Totumaurem Hypoftaticum non eft per-
fectiusperfona VERBIL Ecquamvisex conrra-
riisnon dicentibusinaliquo genere ordinemad
{e,non puﬂit fieriunum per fesfecus tamen fidi-
catur hicordos ut dicit natura ordinem obe-
dientialemad fuppofitaria VERBO., o

DISPU.




	Seite 9
	Quæstio I. An possibilitas Incarnationis evidenter nosci possit?
	Seite 9
	Seite 10
	Difficultas I. Quid tenendum?
	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12

	Difficultas II. Argumenta Lulli.
	Seite 12
	Seite 13

	Diffic. III. Aliæ Rationes in Oppositum.
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17


	Quæstio II. An possibilitas Incarnationis cohæreat Principiis Theologicis?
	Seite 18
	Difficultas I. An salvâ Dei immutabilitate possibilis sit Incarnatio?
	Seite 18
	Punctum Difficultatis 1. Solvitur Objectio.
	Seite 18
	Seite 19
	Seite 20

	Punct. Dif. 2. Explicatur Terminus Intrinsecus.
	Seite 20
	Seite 21

	Punctum Difficultatis 3. Quomodo ab aliis salvetur Immutabilitas Dei?
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23
	Seite 24
	Seite 25


	Diff. II. Alia Principia ex Theologia Naturali.
	Seite 25
	Seite 26

	Difficultas III. An possibilitas Incarnationis cohæret principiis Theologiæ Christianæ?
	Seite 26
	Seite 27
	Punct. Diff. 1. Expenduntur Responsiones.
	Seite 27
	Seite 28

	Punct. Diffic. 2. Affertur Responsio.
	Seite 28
	Seite 29
	Seite 30

	Punct. Diff. 3. Afferuntur aliqua idem enodantia.
	Seite 30
	Seite 31



	Quæstio III. An principiis philosophicis cohæreat possibilitas Incarnationis?
	Seite 31
	Seite 32


