BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarvm Tomus

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae Et Dantisci, 1682

Diff. Il. Alia Principia ex Theologia Naturali.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82973

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82973

Dilputatio L

o VERBUM redditur intrinfece unitum,
% jur VERBUM.

FFICULTAS 11

Ala Primcipia €% lT/:fﬂ logia natu-
¥alt.

ipjivererumeft 2 Ragiv-e g0
! panitaselt. Natura divina {ecun-
i elTe fuum abfolutum {umpta, non }:ptfft
lghibuEaD CEEatam, qUATTVIs CONRIREar
::rf:;‘honmuommsn‘l_uu:lc umra‘{l ERg e
T,[[[-aﬂ‘h[wnmpo-tcﬂ fupp CLF,',P.CL o 1f1n“ crea-
aancumvis Perfona divina, contineat
afedioncs omAES perfone create. .
1 RESPGNDETUR_dj['lm.rlmrcm effe, quialy
(lum pet fe depolcit completum & C(_nnlglc-
ife, complebile autem efle non potcﬁ, {1 u-
qmque extremurm fit compictuu} ; du_:r; au-
qpnatirz inationc naturE non {unt, 11.1[1 Ln-
meompleta, quia qm‘cqmd‘ illis a.dcmcns,}gm
qnerit illa nacura, five ademetis genus, f1 ve
fmam: jim augem patura in ratione {ubfi-
s eft complebilis, ncc per hoe amiteet ra-
jonem {uz entitatis, conlequenter i Liau_onc
1uFPg{irab‘;1i5complcripcr fe potc.i% & feri q_
um petfe. Dubitari tamen Po[}ct, an non {1t
wlibilis modalitas phyfica, vi cujus ex natura
lyina& humana,non confticuarur quidem U-
um per {e, conftituatur camen fpcc‘ialiccr, id-
gevere & realiter,alligatum Quod non pol-
ithaberialis Unio, innuit Lugo: quia omnis
feraunio ex {uo concepru tendit ad hoc,ut ex
smemis Rat veré & per fe Unums {ed hoc vi-
detur procedere de determinationibus, qua
{thdo dantur : non enim videtur implicare
witradictionem modalitas, determinans illas
uwras ad alligari, quamvis fine facere unum
rfes &fidatur modalitas, qua poteft facere
Unm perfe, quin faciat unum per {e {ubftan-
tie, qued fir, dum albedo unitur fubjecto:
aretiam darinon poterit modalitas determi-

um, g

mnsad conjungi phylice, quamvis non fiat ex
'.llisunumpcrﬁ:.

1. PariTaseft, Non poteft exiftere natura
tumana exiftentid VERBI, nec poteft natura
hup\ana amittere propriam exiftentiam & ac-
Quireredivinam : Ergonec poteft natutra fub-
litere perfonalitate VER BL
ResronpETuR,in principiisThomi&arum
‘ﬁm}m efeantecedens. In communibus prin-
Upisdifparitas cfts quia, eo ipfo, quodfupple-
mmﬂcntia‘:’ERBI exiftentiam humanam in
:?fm, Sc eﬂct_ natura humana ut fupponitur,
&PWC fata exiftere per exiftentiam divinam,
iE;ﬁnEEﬂ; c‘luiacxiﬁcntia eftidentificatarca-
miOP drure, nec llath connotatum ullun*_ﬁ,

necujus dicatur definere, adveniente exi-

25
ftentia VERBI;quodfi exiftentia eftidentifica-
tanaturz,nechabetullam formalitatem, ratio-
nc cujusdelinere poflic,non definente naturd,fi
nondefinet naturahumana, uc{fupponitur, nec
definetexiftentia,{inon definet exiftentia,quo-
modo fupplebiturabexiftentiaincreata? idem-
que dicendumerit , cur nihil poffit durare pet
durarionemdivinam: quiainnoftris principiis,
ipfa duratio intrinfeca eftindiftinéta entitative.
Inaliorum principiis,hxc pofler dari difparitas s
quia fi fuppleret duratio increata durartionem
creatam,deberet fieri Unum per {e, ex duratio-
neincreata,& naturahumana: namnonnifi per
communicationem idiomatum , fundardin ra-
tione Unius perfe, fuppleri pofiecaliquid crea-
tumabincreato: quiaautem,cx naturacreata,
8 duratione increata, non potelt ficri Unun
pr:r{'c:qma duratio increatafequitur ipfam na-
turam divinam,non Pcrlbnahmrcs,utpote qnid
commune & abfolutum ; hinc nifi Unio fiatin
ipfanatura divina , non porefl fieri Unio cum
durationeincreata, quxindil’tinguirur virtuali-
teranatura; & quia naturz divinz,& naturz
creata unio,non poteft dari confticuens Unum
pcrfc, ideo nec inter naturam creatam & dura-
tionem increatam potelt fieriUnio conftituens
unum perfe, quod finon conftituctunum per
{e;hocipfonen poterit dici natura creata dura-
re,perincreatam durationem.

3. Par1Tas cft. Nonpoteft Sapientiain-
creardreddi Sapiens Naturacreara : Ergonce
{ubfiftens {ubfiftentia increata.

R £ spoNDETUR.Sapientiam increatamdu-
plicimodo concipere poflumus; Primé permo-
dumartributi.  Secundo poflumus concipers
Sapicentiam increatam,per modum ackis vitalis
divini, quo reddatur formaliter & inadtufe-
cundo Sapiens Deus. Sub nulla harum forma-
litatum, naturacreata potcft reddifapiens,per
{apientiam increatam , quod non poflitreddi
creatura thpicnsfﬁpicntiﬁmcrcari, {umptapro
a@uvitali,ratio ex animafticis eft; quia actus vi-
talisnon poteft denominare , nifi connaturale
{fuum principium:cﬁm €rgo nullacreatura,ullo
modo, poflitefle principiumactisincreati, fic
utab illo denominarinon poffit, quodfidebe-
ret uniri fapientia per modum actributi ; nec-
dum etiam fic fumptd poflet creatura reddifa-
piens. Ratio : Ateributaomnia, exceptis per-
{fonalibus proprietatibus, fequuntur ipfam na-
turam divinam , alids conveniret unumattri-
butum uniPerfonz , quod non convenitalteri,
poflerque deillanegari: ficur,quiaratio VER -
BI {fequirur fecundam Perfonam , poteft ne-
garide Patre 5 jamque etiamco cafu, finonfe-
quetetur fapientianaturam, {ed perfonam,pof-
{etdealiquaPerfona negari;quod dicinon pot-
eft:quiaDeitas debertrahercfecum omné poi-
fibilem perfedtionem,adeoq; & fapientiam. Ec

*e cereé




20

certe univerfaliter quo tv:rr‘c&i or elt eflentia,
€0 perfectiores habe p'npmrms s definitar
enim per hoc, quod fit radix rel iquoruni, hinc
pcﬂuhm eflentia, eft perfe&iorradix, non ef-
fct autem pe erfectior rac lix, fi p Llu'flmrc\ pro-
pl.;tatunr n haberet; confequenter di :
fentia, qua eftinfinira, debet b b
nesinfinit tas,arq; aded efle prit mw'un &1
Sa}num.}. Juftitiz, & aliorum fi:
ro attribura divina it t{equuntur nact
nam, ut nonnifi, ex modo noftro conc
differanc ab ipfa natura; nam cand
£cm, pl(mr( 01¢ ‘m ur anob :‘\;\(" mog
cis reliquarum P LJ!LJ:U.M!!M appellamus ef-
{entiam, & eandem l\'i:.‘!.tci‘u s prour eft princi-
pium cognofcendi alci \Iimum, appellamus S
}num.am, non admicte
tateminordis
admittende nul
tributa ita {untidem re:

fum radi-

o hic ullam virtuali-
I‘:[‘._\".w::,.a'l:'(m ejus
5, Quodfiillaac-

S A ] Prac

excludatur e
natur
tumv. e.{a

‘i'ﬂ o1
tacis,&cc. unioilla;
uil“-d ‘t’!"““ ratio-
ctm, ut dixy, nulla incer-

immediate cadere, deber
nem naturx divina s

edat diftin&io virtualis incer {
&zareribura.  Porro unio imediaré caderenon
Fot:‘fﬁii:pra naturam divinam , ita ut una cum
naturacreata conftituar unum per fe, uc fupra
dicebam ; & finon poteft conitituerc unumper
X ctl ll”\:..!.' ¢ communicationem 11{10’

A

€, NeC }’L!J
nam hazc eriam increatis fundarinon

-1'i'|;E'11w ms;

pote {t, nif1 in un
per {e non ficin camulolapi .mu], lapic

Ji‘];-‘r" ¢ ninc qu n

5 11011

fundantcommunicationem idiomatuim; {1 au-
tem non efler cunec communicatio idiomatum
internaturam creatam & naturam divinam,nec
efler cn‘mm"lli":‘i"'o idiomatum intcr naturam
cientiam divinan 1, qus x,0b indiftin-
Yionem, fe qu‘rm condit I plius natur:
{i non efictr communicatio idiomatum inter na-
turam creatam & fapicntiamdivinam, hoc ipfo
non eflet crearura fapiens S;lpicr_alm increata;
hoc enim p:;rr‘tm:mn pullct, nill per commu-
nicationem idiomatum.  E contra,quia exna-
tura & fubfiftentia divina, potelt ex dictis fieri
unum 1)Cl“t,.l\.L()Lu(_l[(’ communicatioidioma-
cam, fit, ut nacura creata;poflicreddi {ubfiftens

1CL

pcriubn[tclu iam increatam.

on

DIFFICULTAS IIL

>f

Lilitas Incarnationis cohereat Prinei-
piis Theologis ¢ hrifliane.

(=]

An I;aﬂ

2. D Rincirrum,contra pol flibilitatem Incar-

nationis uu(_].leOn.H‘ setitumex 1 heolo-
gia Chriftiana, & vel maxime ex my {terio SS.
T rinitatis, illu".q:zcii:mg[ur, tam ex confidera-
quam ex con

um fideratione

Tra&atus I

ip [mr.mctmmrr;u\ua,] rout nobis a
velatz.

a{iﬁ:-". artizet def"/f’/’f}" {n ,n,‘j,;r,/;,f
ﬁn/f

Vi unionis hypoftaticz, & mhm] It omnes
perfonz incarnari , & non deberent omnes
ncarnart ;3 non d I‘L‘IL]]L OIMNNEs 1mc 11:1!11_
js'uk:* enam de fatoincarnat non funt; & de-
berent omnes incarnari, (]um eft m.p(:!ul
le unitam efle naturam VER BI humanitati.a

La

ur dif

quead lco efleincarnat Jm,qu'uilt 1nita tot;
tura divina ;5 nam non alia eft natura V
divini,& alianaturadivina: E 'go ctiamimp
fibile eft, efle unitam naturam d wxmj.&non
efle unitas omnes tres Perfonas, quibus illana.
tura eft identificata.
REesrocnpeErur. Nondebere
tres Perfonas

uniri omnes
Probatio in contra, fup pomL,
(111011 LII(]\‘ 1(.L.r=l ilf“\,.l]{k J'-..E(, JH natura Lll\-]l')

cum it ir B¢ ediatefaéta in perfona. Sed quu,l:
m:m fit de hoc,unita natura divir na & rwm‘oz q
‘V ERBILnoneft neceflc uniri reliquas per{onas;
quia cum fit perlona VERBI diftinéta realicer
a 1(.'4]‘.1'[15 PLI[K”IH) l,l\]{i.'ll[. 1]]] convenire } & -

cicavum, perfonam 1r‘qmm » realiger aliud,
quod non conveniat reliquis perfonis; Ulnica
autem mediate faltem natura divina, non eft
necelle unitiullemedo perfonas, quia natura
divina dicitvircu 1‘Lm dllh.m ionem aperfonis
in ordine ad pradicara pl n.u n,tLuuun
qualia {unt uhici, Do URIE
tam habet ad

diftinéta re m(\.I,t\L ufz l.ll{.‘[ﬂn
teactualis & figut

CX 18 q 2 {unt dilti
liter, porell unirinnum, quin uniz 1 '.,iic
& inuis, qu cumifnmma identitate E ‘ocnt -
quivalentiam aduuodjihmtal(..linrcx,ncripor-
elt, utunum uniatur & alterum non uniatur.
De hac aurtem p hrafilynatura divina incarna-
ta,agetur poltea.

InsTaB1s. Non minus {unt prafe
petiona humanitati , 1Lm1n pet
ergofi mihucl.1r'._nrccip..\,| I in per.
illa unio, vel Entitas me > Ron erit fatio, cur

licatur folaperfona VE l{m 22

ResronpeTur. Omnestres Perfonaselle
intime praf(entes humanitati titulo immenfita-
tis & percirc uminfeilionem;fed non tituloter-
minationis 5 cur autem quamvis illam entita-
tem modalem non recipiat perfona VERBI,
determinet tamenillam potius, quamalias? pe-
ti debet ex naturaillius enticatis, refpicientisci-
fentialiter hanc nonnifi perfonam: quamvisau-
tem opera Trinitatis, qua funt in genere caule
Fh)iu&., V. g. },\m“uchu L-\ipmns,mrmx mo-
dahmus,d]ipohLlon 1im{; &c. Chrifti,fint com-
munia toti Trinitati, producuntur enim ab o-
muiporcnrm,qmr rationein 12 naturz, o-
mnibus p-crf'mu's communis {equitur; .
menincarnatio accepta pro tet iinatione, qu‘.‘t
terminatur naturahumana 4 VERBO, nonelt
in ge-

ntestres
1a VERBI,

divi

qum ra-

i,

qi‘d
mat




	Seite 25
	Seite 26

