UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

Queaest. 3. De medio cognitionis divinae circa ipsum Deum, possibilia, & res
omnes aliquando existentes.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Difputatio V. Articulus L 55

objecta cogirationum ouinium , quas habet, vel ha-
bete poteft incellectus creatus. Sed 1ptcl!e&Lls crearas
fingere potelt, & {epc fingic, reprzfentando fibi mul-
ta ut encia, qua tamen nec {unt, nec c_[fc po{Tth ’

ueque proinde non ppﬂ“u_n[ »alu’er exiftere , quam
ob';cc}iv& & rcprmicmauvcm mtcllc\c‘m. Ergc? Deus
impofiibilia 8¢ entia rationis petfed cognoaicit, nec
idcired dici poreft facere entia rarionis . Aliud enim
eft repraefentare per modum exiftentis , id quod nec
exiftic , nec poteft exiftere , uc facit intellectus crea-
tus, qui idcircorecté dicicur facere entia rationis; &
alind cognofcere actum reprazfentantem per modum
exiftentis, aliquid , quod nec et , nec po:cﬁ_ci_fc 5
ut facie intelletus divinus, qui proinde non facic ,
fed folim cognolcit entia rationis. :

Ouzres 2. utrim Deus cognolcat omnia mala. R.
affirmativé. Nam 1. cognofcic omnia mala culpe :
punic enim omnia, & tamen omnia punirenon pol-
fet, nifi omnia cognolceret. 2. Cognpfc;mmnm ma=
la peenee ¢ infligic eni}n omnia , ur_z_pl"c te&atur in
pluribus Scriprurz locis . 3. Cognofcit omnia mala
pature. Mala enim nature {unt monfira. Arqui om-
nia monfira cognofcuntur @ Deo : omnia enim pro-
ducuntur a Deo; ciim fint entia realia. Ergo, &c.

AL AT LA A AL LTS A T AEAPAPATATSACATATATAL
O1FPE ST IO IIL

De medio cognitionis divine circa ipfum Denm s
poffibilia » O res omnes aliquando
exiffentes.

BROET-C WL Sead
Usratm Deus videat fe ipfum in aliguo medio.

Resronsio L

DEus non videt fe ipfum per fpeciem impref-
fam.

Prob. Nam fi Deus videret fe ipfum per {peciem
impreffam ; . daretur 1n Deo compofitiorealis exin-
telleétu divino & fpecie illa: quod repugnar fummaz
fimplicitati divinz . 2. IntelleCtus divinus ad intelli-
gendum compleretur per aliquid fibi realiter fuperad-
ditum : quod repugnat fumma cjus perfectiont. 3.
Daretur accidens perfeété & adequatd repralentati-
vum divinitatis, 8¢ quod proinde effer fimpliciter in-
finitum in repr::fcntando : quod repughat creaturx.
4. Deus dependerer dependentia propri¢ dictaab ente
€reato: quodrepugnat enti a fe, & primo resumom-
nium principio, &c.

Prezterca, fublara omni pr‘cic i'mprcffa, Deus ha-
ber quidquid requiritur, ut feiplom perfedtiffimeé &
comprehenﬁvé intelligat. Nam 1. intellectus divinus
ex fe fumme completus & determinatus cftad incel-
ligendum ; unde nen indiger aliquo, a4 quoadintel-
ligendum compleatut & dererminerur. z. Effentia di-
vina eft fummé intelligibilis , unde non indiger ali-
quo » per quod intelligibilis fiac. 3. Eadem effentia
divina cft perfectifiime praeflens intellectui divino per
identitatem perfectiffimam ; unde non indigetaliquo,
per quod cum intelleétu divino conjungatur . Ergo
fnblara omni {pecieimpreffa, Deusfe ipfum perfects-
fimé & comprehenfivé intelligic. Vide Relp.6.art.1,
Queft. 1. ubt demonftratumelt Deum nihil plané in-
telligere dependenter a fpecie impreffa ; aut motive
quovis propri¢ dicto.

Resrponsio IL

Deus ad perfetam 8 comprehenfivam fui cogni-
tionem non indiger medio, in quo ratione prifs co-
gnito fe ipfum cognofcat : im0 ne¢ tale medium co-
gnitionis {uk habere poteft.

Prob.1. pars. Nam 1. Deum, adfe ipfum perfecdté
& comprehenfivé cognofcendum, indigere aliquo alio
a {e, manitelt¢ repugnat rationi Entis, quo nihil me-
lius cfle vel cogitari poreft, & quod proinde omnis
indigentia dedecer. 2. llind medium , quo Deus in- _

Simonnet T beol. T oms: 1.

digerer, vel indigerer alio medio, in quo ratione prits
coguito ipfum cogpolceretur, velnonindigerer. Neu-
trum dicipoteft. Non primum. Alioqui admittendus
eft proceffus in infinitum in mediis cognofcendi: quod
eft abfurdum. Non fecundam. Nam i medium illud
per fe immediaré cognofei pofler, & cognofceretur,
a fortiori effentia divina poreft per fe immediaré co-
gnofci, & per feimmediaté cognolcitur abintelleétu
divino, cuiperfectits conjuncta eft, quam efiec me-
dinm illud s in quo perfe 1mmediaté cognito cogno-
fcererur, & infuper nec minus intelligibilis, minufve
intellectui divino proportionata dici poteft.

Prob, 2. pars. Nam medium, in quoratione prids
cognito Deus fe ipfum perfecté & comprehenfivé
cognofceret , aut effer aliquid perfectus , quam ef-
fentia divina , aut aliquid xqut perfectum , aut ali-
quid minns perfetum. Nihil horumdici poteft. Non
primum, autfecundum. Densenim eft Ens fummum.
Summum autem nec fuperati , nec zquari poreft .
Non tertium . Non enim fine manifefta abfurditate
dici poteft, quod aliquid minds perfeCtum, ratione
prits cognitum ,(pofﬂr effe ratio perfecté & com-
prchcnﬁy(‘: cognofcendialiud perfectius. Sic v.g. fal-
50 & abfurdé diceretur, ternarium cognirum effera-
tionem perfecté cognofcendi fenarinm , animal co-
gnitum effe rationem perfeété cognofcendi bominem,
&c. Er verd objedtum aliq\uad, ut cognitum, cae-
nas poreft effe ratio perfecté cognofcendialiud, qua-
tenus in eo cognito clucere poffunt omnes perfe-
Ctiones alterius. At in mintis perfecto , quantumvis
precognito, perfectiones omnes alterius perfectioris
clucere repugnat. Nam in eo neque formaliter , ne-
que eminenter, nequezquivalenter conrinentur oni
nes. Supereft igitur , ur dicamus Deum fe ipfum in
feiplo, hoc eft , fe ipfum per fe immediaté , & ab-
fque ullo medio perfectd & comprehenfivé cogno-
{cere.

Dices. Creaturae, utrarione prids perfecte cognitz,
poffunt effe ratio cognolcendi idomne, ad quod ha-
bent habitudinem tranfcendenralem : nen enim pof-
funt cognofci perfecte , quin cognofcantur perfecté
earum habitudines; nec perfeéké cognofei poffunt ea-
rum . habirudines, quin diftincté cognofcantur termi-
ni habitudinum illarum. Arqui creature omnes habent
habitudinem ' tranicendentalem ad Deum , ut primum
principium , ideam objectivam , finem uleimum re-
um omninm, & conrinentem excellenter omninm
entium perfectiones. Ergo creatura, ut ratione pritis
perfecté cognitx , poflunt effe ratio cognofcendi
Denm, ut primum principium , ideam objetivam,
&¢. Sed Deus perfectiffimé comprehendit creariiras
omnes. Ergo poflunt effe & func Dee ratio cogno-
fcendi fe ipfum, ut primum principium, ideam ob-
jectivam, &e.

Re1. Inftantiam hanc non effead rem. Nam, quod
nobis fufficic, folum hie volumus Deum nec habere ,
nec pofle habere extra fe medium, inquo, unrratione
pritis quantumvis perfecté cognito, fc ipfum petfes
¢k & comprehenfivé cognofcar. Quod autem Deus
non poffic faltem perfecté 8 comprehenfivé cogno-
fcere fe iplam in creaturis , etiam ut rarione prius
ab ipfo pertectiffimé comprehenfis, patet ex o, quod
creature non habeant habitudinem tranfcendentalem
ad omnes perfecHones divinas , fed ad aliquas tan-
tiim. R.2. Deum eodem indivifibilicer adn fe ipfum
comprehenfivé cognofcere, in fe ipfo comprehenfi-
vécogniro perfectiflime cognolcere creataras omnes,
S&comnes earum habitudines, & inearam habitudini-
bus perfedtiflime cognitis fe iplum cognofcere ut pri-
mum principium, ideam objeétivam, &c. ut docent
Recentiores nonnulli , nec videtur efieinconveniens.
Non enim inde fequitur, quod Deus habear cognitio-
nes {ui inadequatas & precifivas. Quiain Deo co-
gnirio, qua {eipfum cognofcit in crearuris ue primum
principium , ideam objectivam , &c. eft cadem illa
cognitio, quaomnes {uas perfectiones fimul cogno-
feic , & fe ipfum perfedtiffimé comprehendit , ut
pater ¢x didlis, Quid , fi quis maller dicere Deum

Ir = cogno-

e e




=

56 Traétatus I. De Deo Uno.

cognolcendo  ereatutas 8¢ earum habirudines in fe
ipfo , ut objecto ratione prids cognito, folim co-
gnolcere fe a ereaturis per illas babitudines , ur ra-
tione pritiscognitas, cognefci pofle ut primiuum prin-
cipium, ideam objeftivam , &c. Sed quidquid fir ,
maner femper intaéta afferrio noftra, ut fuprd obfer-
vatum eft.

AVRCT TG E e NS

Utrsm Deus in aliquo medio ratione prises cognito
cogaofeat poffibilia.

RIS RS PO G 1y

¥ % Eus in fe iplo, ut objetto ratione prius cognito,
cognofcir poflililia
Prob, 1. ex Dionyfio lib, de divinis Nominibus ci7.
Se ipjam ergos INQUILs cognofiens divina (apientia ,
wovit ominia . Et pauld fuperils, dicit Deum nonper
fpecien: fingula confiderare 5 fed uno caufe complexs
emnia (cire, 2. Ex Auguftino lib. 6. de Trinir. ¢.10.
ubi de Verbo dicir » quod fic ars quedam omunipoten-
vis arque fapientis Dei 5 plena omninm vationym vi-
wentitm sncommutabilivm ; timpoft aliquot verbahac
addit ; Jbi novit omnia Deus 5 que focit per ipfam
Er lib. 11, de Civ.c. 10, ubi de pientia Der loquens
aics Negue enim multe, feduna [apicntia off 5 in qua
funt impenfi quidans atque infiniti thefasri reram jn-
iinm s in rj::if.’-‘z.r Sunt omnes invifibiles . atque
utabiles vationes verums o etiam vifibilinm &
mutabilinm s que peripfam fake funt: quoniam Dews
non aliguid nefciens fecit, quod nec de guoliber homss-
ne artifice reéte dici poreff. Quibus pofterioribus ver-
bis, Quomiam , . aperté fignificar 5. Doctor, Deum
in rarionibus illis, quas haber in mente fua, omnia,
poteflt, cognofcere ; ranquam in  perfectiflimis
m omnjum factibilium exemplaribus, quzintue-
v, cum munddm conderer : runc enim , wr ait
5. Doctor lib. 83. quelt. 9. 46. Deus mon extra ﬁ'ffrm'd—
quars pofi intuehatyr, wt fecundum idconffitrieret,
od ebar : nam hoc opinari. fucrilegumeft. 3.
i.x S. Thoma hic q. 14. att. 5, in O Deas, inquit ,
e ipfum videt in [z ipfoy guia (e ipfum widet peref-
fentiars fuam . Aligautem a (e videt, noninipfis, fed
in feipjo s in quantum effemia fna continet. fimility-
dinem aliorum ab ipfo, 5
Prob, Ratione. Quia effentia divina, perfecté co-
gnim » pOI_Cii elle pluribus modis ratio cognofcendi
ompia poflibilia . Arqui Deus perfeciflimé compre-
hendir effentiam f{uam, Ergo 5 &c, Minor fuo loco
demonfirara eft, Prob.maj, Nam 1.eflentia divina
erfecte cognita, porteftefferario cognofcendi, diftin-
¢té [cilicet , omnia poflibilia , ut cft caufa illorum
productiva; quia ut eft cavufa productiva rernm pof-
fibilium, habet ordinem tranfcendentalem ad omnes
illarpm perfectiones, & cum illis connexa eft ; qua
connexio & habirndo cognita non poreft

h.\

@it
et

t non effe ra-
tio c‘ngnmccndi id, ad quod eft connexio & habirudo,
de illad S. Thoma lib, 1. contra Gentes cap,49.
cinium: Effectus cognitip fufficienter babetur per
tioner: [uq caufe. Ipfe autem Deus ¢ff per fuam
tiam canfa effendi aliss . Com igitup (uam effen-
pleniffime cognofcar 5 oportet ponere quod etiawm
alia cogrofcat. ¥

2. Effentia divina ; perfecté cognita , potelt efic
medium diftinété cognolcendi omnia poflibilia , ut
lorum omninmratio &idea propria objedtiva, Nam
1, ut dicit 5. Thomas hic q.14. art. 6, ad 3. Divina
eflentia eff aliquid excedens omnes creaturas : unde
pateff aceipi e propria vatiouni Cujufque 5 fecandum
quod diverfimode ¢ff participabilis 5 wel imitabilis a
diverfls creaturis o 2. ldea fey ratio propria objectis
¢ta , pericétd copnira , non poreft non efie medium
fecke cognofcendi rem , cujus eft ratio & idea .
in rei propria eft propria illins imago , pro-
us exemplar, Remautem diftinété cognolci
propeia. & exemplari illius, quisdubirac?

as hib.1. comiza Gepr. cap. 54. fic ar-

gumentatur : E(fentia divina in quantum eff abfolure
perfeita » poteff accipi e propria ratio fingulorum :
unde per eam Deas propriam cognitionem de ommibus
babere poteff + Idem S, Auguftinum fentire , conftat
ex locis laudatis.

3. Effentia divina , perfecte cognira s poteft eflc
ratio diftinété cognolcendi omnia pofiibilia, urcon-
tinens in fe fecundiim modum quendam cxcellentem ,
omnes & fingulas perfectiones omnjum creaturarum .
Nam inde (e haber ad creaturas omnes, ut actus perfe-
¢tus ad imperfectos. Actus autem perfectus eft fimili-
rudo actuum imperfectorum, quos in {e aliquo mode
continet , & eo perfectior illornm fimilirudo , qué
perfeétins illosin fe continer. Unde in actu perfecto
perfecté cognito, non poflunt non perfecte cognofci
actus imperfecti, & ed perfedhilis cognofcis quo per-
fectiis in illo conrinentur . Nam cognita iragine,
non poreft non cognofci res, cujuseft imago; &co-
gnita imagine , res » cujus cft imago , e perfectits
cognoftitur, qud perfectits per imaginem reprafen-
ratur 3 & co perfectils per imaginem reprafentatur
quo praflantior eft imago, hoc eft; quo praftantio-
ri modo continet perfectiones rei, cujus eft imago,

Cum igitur effentia divina continear modo excel-
lenciflimo omnes omnium creaturarum perfectiones,
fe haber ad omnes crearuras ut actus excellenriflimeé
perfectus ad impetfectos 5 & fic fe habet ad omnes
creaturas, nt excellenciflima illarum fimilicudo quz-
dam & imago . Unde apparet effentiam- divinam
perfecté & comprebenfivé cognitam, non poffenon
effe Deo rationem perfectiffimé cognofcendi creatu-
ras omnes f{altem poffibiles, & Denm in effentiafua,
purr:{-é't:‘: & comprehenlivé cognita, poffibilia omnia
perfectiffimé cognofcere , ranquam in excellentiffi-
ma quadam illorum imagine & fimilirndine. Hanc
doctrinam tradic S, Thomas hic queft. 14. art.6. in
0. & ad 1. hec habet : Dens per id 5 quod in fe
£pfo continet yes 5. Cognofeit eas in propria natnwra ,
G tanto perfeities , quanto perfeitins eff rm!«,rﬂquod~
que inipfo. Quibus verbis S. Door contrahit, quz
a nobis fufills expofita funt, & ipfe fufiis exponit
in corp, art.

Obf. Dens non prilis cognolcit v.g. omniporentiam
fiam, qudm creaturas potlibiles. Ergonon cugﬂofcic
Creaturas ppfﬁbilm In omnipotentia fua, ut inmedio
prilis cognito. . S

Ad folutionem objectionis nora . Poteft aliquid pritis
cognolci, quamaliud, n}}ﬂ:ipl_icitcr, nempe prits teni-
pore, prilis natura, pritis ratione ex parte {ubjecti »
& prius !‘a['mnc ex parte ob;c;}:. l)iccauteml)et}l‘n
neque prits tehipote ; Neque prius Aatura, nequeprills
racione ex parce {ubjecti cognofcere effentiam fuain ,
five ut canfam rerum omnium produckivam , five ut
illarum ‘ideam , & fimilitudinem , quim crearuras
poffibiles. 1. enim Deus pro quoliber inflanti zter-
nitaris cognofcit; quidquid cognofcic. Ergonon co-
gncvki{ pritis pnul'imtc temporis eflentiam fuam , quam
res poflibiles . 2. In tantum Deuns cognofceret effen-
tiam fuam Prifm prioritate naturaz, quamres lI)Dmbi-
les, inquantum in Deo cognirio effentiz divine of-
fer realiter caufa cognitionis peflibilum, five, quod
idem cft, in quantum Deuns percognitionem effentie
fue realiter determinarcrur ad cognitionem poflibilium.
At in Deo una cognitio nec elt, nec effe poreft rea-
lis caufa alterius: hoc enim non effer fine mulriplici
imperfeétione, Unde Deus & effentiam{vam, & pof-
fibilia » & quodlibet aliud intelligibile cognolcic ab
wrerno & pro.xrerno una & eademrealiter cognitio-
ne . 3. Prioritas rationis ex parte fubjecti nihil aliud
eft, quim priotitas necefficaris, fen lpriuriltas rationis
fundara in majori neceffitate : ita uc illud dicatur prius
ratione €x parte fubjectt, (I“Od ab .in[(‘.‘”(l‘a:ll CD!‘I%‘ipi‘
tur priis inefle fubjecto , quia i magis neceflarid
inelt . At cognitio omnipotentiz in Deo non haber
privritatem nec is refpectu cognirionis poffibi-
litt: cim enim omnipotentia & poilibilia fint inter
fe

o3 correlativa, non magis neceffarium et Denm
omniwotentem, quam creaturas effe pulﬁinlcs b
1

& i




Difputatio V. Articulus 1II.

& ita in Deo cognitio n_u_mipormt_i; non magis‘nc-
ceflaria eft qv_im_cogmrm pnfﬁbnlmlp . Intellectus
igicur nnnrhahﬂf _ri_mdmmmlm 1 majori nve‘cefﬁtat‘c
concipiendi cognitionem omnipotentix prius inefle
Deos quim Cogmt_lon:_-n_po{ﬁ!aihlillp VErgo, &c.
Porro nulla ex hisp ranbusrequn‘lmt‘? urcjﬁ'cn_—
ria divina cognita, fit Deo medium cogpok‘:cr_nil poi-
ibilia. Ad hoc enim fufficic , ut effentia divina co-
gnolcatur 4 Deo prits ratione ex patte objecti, quim
poffibilia; hoc eft, ut ef "nFia divina éx 5?{1fﬁbilia1tn
i Deo cognoicantur per .thq_urn‘j'l f‘ﬁgﬂlﬂmﬁ_@\lﬂ T L
wnun, nempe ()HVL‘HEIJ. divina , 4t ummeadiacius cons
junctum intellectui divino, quaim alia, ncmpe pofli-
biliay ita ur effentia divina per (e immediatc & dire-
&é, poffibilia verd mediaré tancum , indirecté, & per
cﬂ':nt'iam divinam atringantur ab intellectn divino
Nam tunc effentia divina, ut cognita, eft vercintel-
a nedium cognofcendi poflibilia
indivifibiliter cognirio:}cm > quaipfa
coenofcicurs & intellectus nofter cum fundamento in
re ‘.';r,ncipir:‘i entiam divinamy 11 c_ngnitam, per mo-
dum caufz realis 5 realiter determinantis ingelleCtum
divinum ad cognofcenda pofiibilia. Quod eft, eflen-
riam divinam cognofci prilis ratione ex parte objecti
ab intellectu divino, quim poffibilia.

RV CUEYS TIT

Utrum Dens in aliquo medio ratione pr,e'ic: cognito
cogriofcat creaturas exiffentes.

P25 poNs o

Eus in fe ipfo, ut objecto ratione prius cognito,
D cognofcit omnes crca;urasexﬁhnrcs.

Prob. 1. ¢x S. Dionyfio lib. de divinis Nom. ¢. 7.
Neque anter 5 INQUIL, ¢4 gud funis e bis qua fwr
difzens, noftit divina mens, fed ex. fe @ infe pov cas-
[ perum omenintia COGLIONEN 5 [Cientiam 5 effentiam-
que anticipatam & ante comprehenfam habet , now quod
per [pecicu fingula confideret, fed quod unocanfecom-
plexu omnia fesar isenfe # f:mﬁ ergo ‘{'ogmﬁe;fj d;'-.w'fr.z
[apie rér;,noyiz_omni;z. lebL‘m vc‘r_‘.ﬂs ]_)cum_ infe iplo,
ut medio cognito, omnia exiftentiacognofcere, tam
claré docet , ut nullum rergiverfationi locum relin-
quat . Unde quod aliqui conantur, illum interpre-
rari de cognitionc non aliunde accepra, feu de cogni—
rione planc independente arebus cognitis, non fatis
verecundum eft,

Prob.2. ex S. Auguftino, de: cujus mente dubita-
ri non poreft . Nam 1. phlu*ibus [qcis diferté afferic
Angelos videre creaturas exiflentes in Verbo, utr ob-
jedto cognito. Sic v.g. lib. 4. de Gen. ad litt, c. 24.
de Angelis loquens, ait: Proculdubiouniver(ans crea-
tiram > i1 que SPfE [ine. principaliter conditi 5 inipfo
Perbo Dei privs woverunt , inquo funt cmnings, etiam
quse rfmpqr,;t.{rer alta Sunt 5 wtorne rationes , tan-
quam in eoper quod fata funt omnia: ac deindein
ipfa creatsras quam fic noverunt, ranguam infrade-
(picicates, camque referentes ad illins landems in cu-
jus incommutabili verstate vationes 5 fecundsm quns fa-
aeft 5 principalirer wident . Ecce S. Do&or dupli-
cem in Angelis rerum i Deo creatatum cognitionem
diferté agnofcie: unam minis perfeftam, qua cogno-
fcunt res creatas in fe ipfis per proprias {pecies crea-
tas ; &¢ alteram pcrl‘cﬂ:iorcm » qua cognofunt illas
in rationibus #llarum exiftenribus in Verbo , princi-
palicer cogpitis. Quod etiam exprefs¢ docet lib, 11,
de Civ. c. 29. ubi de rebus 3 Deo conditis fermonem
habens dicit : Qmnia hec aliter in Ferbo Dei cogno-
fenntur ab Angeliss ubi babent canfas ratione/que fuas,
id eft s fecundum quas failafunt , incommutabiliter per-
manentess aliter in [e ipfisy iliic clariore 5 hic obfea-
riove cognitione. At i Angelivident creaturas exiften-
tes in illarum egxemplaribus , in mente divinaexiften-
tibus , & ratione prids per modum principalis objecti
cognitis 5 quantd magis Deus ipfe, cum hac exem-

57

plaria perfeétc & comprehenfive cognofcar, quodnon
poffunt Angeli?

2. S. Auguftinus directé afferit Deum res ife con-
ditas videre in illarum rationibus , quas habet in-
commutabilicer apnd fe , tanguam in fpeculo prits
vifo , ut patet v, gt. ex lib. 6. de Trin. cap. 10. ubi
poftquam dixit Verbum divinum efle arrem quandam
omnipotentis atque fapientis Dei, plenam incommu-
tabilibus' & vivenribus rationibus rerum omninm crea-
bilium, addit poft pauca, ibi, nempeinarteilla Deumn
omnia poffe, que fecir per ipfam . Quod autem $.
Doétor de notitia rerum exiftencium non folumgqna
poflibilium 5 fed etam qua exiftentium loquatur, {a-
tis ciarum eft , ur probatione non indigeat , & ta-
men adhuc' oftenditur . Lib. enim 11. de Civ. poft-
quam c. 10; dixit Deum , anreguam  crearuras con-
deretr, eascognoviffe in invifibilibus atqueincommu-
tabilibus illarum rationibus ; quz lunt in immenfis
atque infinicis, thefauris rerum intelligibilimm , quos
haber divina fapientia ; quod faltem ihrc!\igi debet de
cognitione creaturarum , utr poffibilium ; c. 21+ lo-
quens de creaturis & fe condiris, qudrtalibus, ficait:
1bi exrgo widit bonum effe 5 guod fecit s ubi bonum effe
widit, ut facerer. Igitur ex S.Doctore Deus ibi vidic
creatutarum a fe conditarum bonitatem in effe aGua-
11 & exercito , ubi vidic eam in effe pofiibili & in-
telligibili . Sed fic vidit eam in illarum rarionibus ,
quas habuir incommutabiliter ab zterno in immenlis
atque infinitis chefauris rerum intelligibilium , in divi-
na [apientia reconditis. Ergo, 8cc.

Denique quod Deus omnia praterita, prafenta ,
& futura, omnind incommurabiliter videat , 8 ftabi-
li ac fempiterna prefentia comprehendat, fic ut ejus
feientia trium temporum, prafentis videlicer, 8 pra-
teriti 5 vel futuri varietate minimé mutetur , & in
ejus incorporeo contuitu fimul adfint cunéta , que
novit, probar S. Doctor ex eo, quod Deus omnia,
non folim poffibilia, fed etiam aliquando exiftentia
videat in rerum ipfarum rationibus (}cu ideis quas ha-
ber in mente fua. Parer ex lib. 6. de Trin. ¢. 10, ubi
poftquam dixit , quod in Verbo divino fic ars que-
dam omnuipotentis atque fnpiemis Deis plcna omnium
rationum viventium incommutabilium, ubinovirom-
nia , que fecit per artem illam- ; Ratim fubdit : Ez
ideo eum decedant & [uccedant tempora, non decedit
aliguid 5 wel fuccedie (vicarie Dei . Et re@€ quidem
fic logquitur. Nam ur ipfe aic lib. 83. queft. q.46.
ide illz , quas haber intellectus divinus apud fe ,
in divina fcilicer cffentia , fibi per fummam identi-
tatem conjuncta , {unt. forme quedam , vel rationes
verum o [fabiles atque incommurabiles , que ipfe for-
mata pon. funt 5 ac per bov aterne, ac [emper eodem
modo fefe habentes : cum, utinterpretatur S. Thomas,
in re nihil aliud fint s quam ipfa divina effentia , uc
participabilis & imitabilis pluribus & pluribus ininfi-
nitum modis.

Prob. 3. ex S.Thoma hic q. 14. 2.3.in O, ubi lo-
quens de creaturis non folim poflibilibus, fed eriam
aliquando. exiftentibus, duplicem tantiim eas cogno-
{cendi modum agnofcit: unum (cilicer, quo res in
fe ipfa cognolcitur per propriam fpeciem ipfi ada-
quatam , hoc eft, iplam non excedentem ; alterum
verd , quo res cognolcitur in alio prius cognito ,
quocumque tandem modo illud alind, urcognimm,
fic ratio. ipfam cognolcendi. Dupliciter , inquit , ali-
quid cognofcitur , une modo in [eipfo, alio modo in al-
tero. In fe ipfo quidem cognofcitur aliguid 5 quando
cogiafCitur per [Peciems propriam s adaquaram ipfi co-
gitofcibili: ficut cim oculns videt bominem per (peciem
hominis . dn alio antem wvidetur ids quod videtwr per
[peciem continentis agficup psms-pars videtnr in toto per
[peciem torins 5 wel cim bomo videtur in [peculo per
jﬁm’em [peculs wel quosumque. alio modo contingat ali-
quid ip alio wviders. ‘ _

Ex his autem duo concludit , 1. Deum videre fe
if);'um in fe ipfo , quia vider fe ipfum per efflentiam
uam , tanquam per {peciem propriam , adzquaram
1pfi ‘cognolcibili, quatenus cffentiadivina refpectu fui

ipfius,




e e

58 Tractatus L

ipfius  excellent quodam modo, & feclufis imperfe-
<tionibus omnibus, vices agit propriz fpecieiimpref-
{z, ipfi adzquarz, fe ipfam per fummam fuam intel-
ligibilitatem, & cumintelleétu divino conjunétionen
exhibendo perfetiffimé videndam, & comprehenden-
dam. 2. Deum omnia alia i fe , five poflibilia , five
exiftentia, videre in fe iplo; climenimrepugneteum
videre alia i fe in fe ipfis, hoc eft, per proprias fpe-
cies impreffas , adequatas ipfis coghofcibilibus 5 ta-
lium enim f{pecierum colleétio locum habere non po-
teft in Deo; fupereft, ur videat omnia alia ifein fua
effentia, feu per (uam effentiam , qua , ciim omnes
omnind perfectiones omnium entium creabilium fe-
cundiim modum excellentem contineat , non potelt
non continere in fe fecundiim modum excellentem
fimilitudinem omnium entium creabilium, ficut fpe-
cies totius continet virtualiter {peciem partium , &
{pecies actus perfeti {peciem adkuum imperfectorum,
vel {pecies fpeculi fpeciem hominis s qui videtur in
fpeculo. Unde ficur homo videtur infpeculo vifo, &
ficur pars vel actus imperfectus cognofcitur in toto
vel actu perfecto cognito; ita creaturz omnes, tam

offibiles, quam aliquando exiftentes, non poffunt
%co non perfecté fecundim effe proprium, five pol-
fibile, five actuale & exercitums, intelligi in effentia
divina, perfecte & comprehenfivéintelleéta, tanquam
in pecfectifiima & excellentiffima rerum omaium ima-
gine, & fimilitudine. Unde ficut modo explicato rel-
pectu fui ipfius vices agit fpeciei impreffe, fibi ade-
quarz, ita & perfecté arque comprehenfivé cognira,
refpectu omnium alioram intelligibilium fungicur mu-
nere propriarum fpecierum impreffarum , ipfisintelli-
gibilibus adequatarum, per quas ab intellectu creato
in {e ipﬁs poffunt intelligi. Sic iginnry inquit §. Do-
€kor , feiendum eff 5 quod Deus fe ipfum videt in fe
ipfo > quia fe ipfum vider per effentiam fuam . Alia
autem 4 [e vider, non inipfis, fedinfeipfo, inquan:
tum effentia fua continer fimilitudinem aliorum abipfo .

Prob. 3. Ratione. Siintellectus divinus haberet ipe=
cies impreflas omnium creaturarum exiftentium, illa-
rum reprefentativas fecunddm effe actuale & exerci-
tun, eert¢ cognolcere pofier, 8 cognofceret per ejuf-
thodi (pecies creaturas omnes exiftentes ; & quidem
ut exiftentes pro ea remporis differentia, Pro qua exi-
ftunt. Tunc enim ad hanc cognitionem nihil ei deef-
{ee neceffarium. Arqui intellectus divinus in effentia
divina, ipfi per fummam identitatem conjun&iffima,
haber mquivalenter & eminenter {peciesimprefas om-
nium crearuraram exiftentium, illarum fecundim effe
aétuale & exercitumreprafentativas. Ergointellectus
divinus creaturas omnes exiftentes, & quidem ut exi-
ftentes pro ea temporis differentia, pro quaexiftunt,
cognoicere poteft , & cognolcit per divinam effen-
riam, & quidem ut ratione prilis cognitam : non enim
viderur efitnua divina aliter caufalitatem & niunus
fpeciernm impreffarum abique imperl'cc':i:ionefuppicre
pofle reipectu intelledtus divini.

Prob. min.'Nam eflentiam divinam fpeciebus im-
preffis rerum exiftentium , & illarum fecundim effe
actuale & exercitum reprzfentativis xquivalere, eafl-
que emincnter continere, eft perfectio magna , nec
exclufiva alterius melioris , vel zqualis , proindeque
tio fimpliciter fimplex. Atquicffentia divina
complectitur omnes perfectiones fimpliciter fimplices;
cum it effentia Entts, quonihil melius effe aur cogi-
tari poteft. Ergo, &c.

Dices, Effenria divina cum erearuris exiftentibus ,
qua exiftentibus, non eft neceffarid connexa : poffer
enim effe fine creaturis exiftentibus. Ergonon poteft
effe intelleétni divino ratio cognelcendi crearuras exi-

tentes, quaenftentes: namnon potef effe intelledtui
divino per modum objecti cogniti ratio cognofcendi,
nifi eay quibufeum fic connexaclt, ur fineillis non pol-
fit efle, K. n. confeq, Sicut enim ex adverfariis intel
Jectus divinus ex fe indifferens eft exrra omnem hypo-
thefim ad intelligendas vel non intelligendas creaturas
ut exiltentes, & ramen ex hypothefi quod exiftant
non poteft non intelligere illas uy exiftentes, quia cx

de Deo Uno.

fe fummé determinatus eft ad intelligendum omne in-
telligibile omni modo, quo intelligibileeft; itacflen-
tia divina, licér extra omnem hypothefim ex feindif-
ferens ad reprafentandas incelleSui divino , vel non
reprafentandas creaturas at exiftentes, non poteft, ex
hypotheli quod exiftane, illas ut exiftentes non repraz-
fentare intellectut divino , quia ex fe lummé determi-
nata eft ad reprafentandum incelletui, eam pcrfe&?z
cognofcenti, omne intelligibile omni modo, quore-
preefentars poteft. Unde licét eflentia divina non fit
neceffario connexa cum creaturis exiftentibus, &ita
pofier effe,, etiamfi nulle creaturz exifterent, proin-
deque nullas creaturas ur cxiftentes reprafenraret ;
non poreft tamen illas non reprafentare ur exiftentes,
ex hypothefi quod exifftanc: ficue intellectus divinus
non poteft non inrelligere creaturas ur exiftences ,
fuppofito quod exiftant , licée non ficneceffario con-
nexus cym creaturis exiftencibus, & ita adhuc effet,
ctiamfi nulle exifterent, & fic nullasueexiftencesin-
telligeret .

Confirm, Quod effentia divina, ut cognita, poffic
reprafentare , & €x fe fic lummeé complera & deter-
minata ad reprefentandum omne intelligibile , omni
modo quo reprefentari poteft, hoc eft, ad reprafen-
tandum ut poffibile, quod eft poffibile , ur exiftens,
quad exiftit, &cc. tameft perfectio fimpliciter fimplex,
quam quod intelle¢tus divinus poflic intelligere , &
ex fe fir fummé completus 8¢ determinatus ad incelli-
gendum omne intelligibile omni modo quo inelligi
potett, hoc eft, ad intelligendum ut poffibile, quod
cft poffibile , urexiftens, quod exiftic , &c. Arqui hoc,
nempe quod inellectus poflic, &c. eft perfectio fim-
pliciter fimplex seut docent ipfimer adverfarii . Ergo
& illud , nempe quod effentia divina , ut cognita ,
poflit reprefentare, &c. eft eriam perfectio fimplici-
ter fimplex. Ergo tam effentia, ut cognita, haberuc
poflic reprafentare , &c. quim intellectus divinus 5
fecundiim adverfarios, habet ut poffitintelligere , &c.
Et confequenter effentia divina tanta neceflicate re-
prefentar creaturas ur exiftentes , ex hypothefi quod
exiftanc , quanta intelleétus divinus ex eadem hypo-
thefi incelligic illasexiftere. Illam autem perfectionem
habet effentia divina , falcem qui in fe fecundum
modum quendam excellentem continet omnes omni-
nd {pecies impreffas poflibiles, rerum quocumgque mo-
do reprefentarivas : {ic enim continet omnia omni-
no entia poflibilia . Unde fit 5 ut eflcnda divina fit
perfectifiima quaedam & excellentiffima rerum omnium
fimilitudo  illarym, ut funt, reprafencativa , proinde-
que illas repralentans ur poffibiles tantiim, fi 1'L!nctan-
rum poffibiles, ur exiftentes prorali temporis differen-
tia, {i pro tali differentia temporis exiftuAt, ut prace-
ritas vel futuras pro eo temipore, pro quo praterira
vel future funt.

Prob.4. Effentia divina, cognita ut potentia pro-
duckiva & idea objectiva crearurarum, applicara & de-
terminaca per decrccum divinum ad illarum produ-
&ionem, poteftefle, &:_cﬁ intellectui divino ratio per-
feété cognolcendi illas wm_mdﬁm effe proprium , &
quidem ut attuale & exercitum . Erg_o ets v?dt_‘t exi-
ftentia omnia, & quidem ur exiftentia, infeiplo, ut
medio ratione prits vifo, Preb. ant. Nam 1. effentia
divina cognita ur potentia productiva, & ideaabje-
&iva creaturarum , diftinctiffimé reprefentac intelle-
¢tui divino omnes illarum rationes , & confequenter
totum effe proprium illarnm. 2, Cognita ut applica-
ta & determinaca ad illarum productionem, fummé
certificat intelletum divinum de realicare & actuali-
tate illarum . Ergo effentia divina cognita ut caufa
produc‘ti\'a & idea objectiva creaturarum , appEic_nm
ac determinata ad illarum produ&lonem > reprefen-
tar illas intellectui divino fecundim effe proprium ue
actuale & exercitum .

Porrd ex dictis evidenter eonfequitur Denm eriam

reterita & furura videre in fe ipfo, urmedio ratione

pritis vifo. Nam hoc ipfo quad effentia divina cogni-

ta, eft ab zrerno & pro zterno imel\e(SEU} divino Fatio

cognoflcendi creaturam aliguam [ecundom effe pro-
: prium




Difputatio V. Articulus IV. 59

le & exercitum pra talidifferentia tem-
non potelt non effe imul &
& pro zterno intellectui divi-
na ratio crearuram tlam cugno(’ccndi ut futuram pro
tempore , pro quo. nondum elt, ue prafentem pro
tempore, Pro quo eft , ut pracericam pro. tempore 5
Pro‘quo non ¢ft amplins . Hactenus autem a_lid:l:ll}gy
bis, ut probaremus Deénm in fe ur medio ratione prius
vifo videre pLEterita, pralentia & futura, . de s fal-
tem quz 2 folo Deo in produci & conlervari depen-
dent, imo & de iis qua eriam dependent 4 caufis fe-
cundis, fed naturaliter agentibus five impedibiliter fi-
ve immpedibiliter, intelligenda effes non eft difficul-
tas. Superelt ut agamus de czteris , qua, ut fint,de-
pendent & creatura raunopnli » fe ipfam liberé derermi-
nante ad corum productionem.

A R TGRS S NG

Utrstme Deus in aliquo medio vatione priss cognito
cognafcar attus liberas creatura rationalis
aliquando extituros.,

Risponsio L

Eus non cognofcit actus creature rarionalis, libe-
ré futuros, in ipl':L creaturarationali, confidera-

ta in adu primos ' five remoto, five etiam proximo.
Prob. Ngm caula, quantumvis cognita ut caula,
nen potelt effe ratiq cognofcendi certo , nifi eos effe-
&us, quibuleum n:ccﬂlu'iaz_n hach connexiotem : fi
cuE principinm, qUantumyis cognitum ur principium,
non pateft effe ratio cognolcendi certd, nificascon-
clufiones, quibulcumncceffario connexumeft. Arqui
creaturz rationalis. actus primus, {ive remotus, hoc
eft , virtus agendi , five proximus , lr.jg cﬂ » VIFtus
agendi cum omnibus adjunckis & prarequifitis ad agen-
dum, non habet neceffariam connexionehl cum actu
{ecundo creature racionalis liberé futuro: adtus cim
rimus creatura rationalis, fiveremorus, five ctiam
proximus, relaré ad adtum (EFﬂndu_ll‘l litxcgé t“umr_um .
eft plang indifferens ad oppofita. Ergo ackus primus
creature rationalis, five remotus, five etiam proximus,
quantumyis cognitus , non poteft effe Deo ratio cogno-
{cendi certd actum fecundum crearurz rationalis libe-
té farucum , Ergo, quod idem eft; Deus non poteft
Ccertd cogno(cerc actus creatura rationalis libeté fucu-
tos in ibfa creatiza racionali confiderata fecundum a-
étum primum, five remotum, f{ive ctam proximum,
& coﬁ(uqucmsr nullo modo cognolcitactus creatura
rationalis liberé {ururosinipfacreatura. rationali con-
fiderata fecundtim actum primum - five remotum, Rve
etiam proximum. Nam [i aliquo modo cognofceret,
cum non. poffic certd cognolcere , cognofcerer ran-
clim conjeckuralirer. Atcognitio conjecturalis, utpo-
& errori obnoxia, repugnat Deo. Proprer eandem ra-
tionem Deus non cognofeit actus creaturz rationalis
liberé futuros in fna omnipotentia, quantumvis per-

fedke & comprechenfive cognira.

RespoxNsto IL

Deus non cognol‘cir in.ﬁlis decretis actus nagurales
creature rationalis liberé fururos: ar cognpl‘ci:fupcr-
nartirales .

Prob. 1. pars. Namdecretadivina, ut bic fupponi-
tur, refpectu nc',hmm nam_r.'_\'!_mm crearturz rationalis,
funt disjunckiva, quibus fcilicer creature rationali ,
('luam&m ad actus liberos , omniporentia divina ve-
luc per modum habitus appllc;u:ur ad_ bunc vel illum
agtum disjunéivé. Unde decrerumdisjunctivum non
magis imporeat futuritionem unius adtns, quam alte-
rius 5 fed aqualiter ucrumque actum relpicic . Ergo
decrerum disjunctivum non poteft effe Deo ratio co-
gnofcendi-bune actum ur futurum, poritls quim alte-
ram Ergos 8.

Prob. 2. pard. Nam decteta divina, ut etiam hic fup-
ponitur; {unt predefinitiva refpegku actuum {uperng-
tatalium cieaturerationalis, hocelt, decrera,quibus

Deuns vultabfoluté 8¢ efficaciter, urcreaturarationalis
tales actus cliciat, & liber¢ eliciatintempore: unde vi
horum decretorum Deus. determinatus eft ad dandain
tempore creature rationali auxilia gratia:, quibufcum
pet infallibilem-fcientiam futuribilium, prafcic crearn-
ram rationalem tales actus elicituramefie. Arqui ejul-
modi decreta habent neceffariain connexionem cum
predefinitis ackibus creature rationalis ur futuris, &
liberé futuris. Nam Deum velle abloluté & efficaciter,
ut aliquid fiar & rtali modo fiat, & tamen illud non
fier1, vel non eo modo fieri, quo Deus vult, ablo-
luté repugnac. Ergo decrera divina poffunceffe Deo
ratio cognolcendi actns [upernaturales creaturz ratio-
nalis liberé fururos. Ergo Deus re ipfa hosactus co-
gnofcit in fuis decretis.

Resronsio IIL

Deus atus omnes creaturz ractionalis, tamnatura-
les, quam fupernaturales, liberé fururos cognofcicin
effentia fua, uc perfectifiima fimilicudine omninm in-
celligibilium , fecundim effe proprium, quod habent,
five poffibile rantum, five ctiamactuale & exercituni,
pro quacumgue temporis diffcrentia habeant .

Prob. Nam Deus in ellentiafua , ut perfecté & com-
Frchcnﬁvé cognita, perfectiffimé comprehendic quam-
iber crearuram rationalem exiftentem. Arqui ad hane
perfectiffimam creature rationalis exiftentis compre-
henfionem requiritur ur cognofcatur claré fecundim
omnes rationes {uas intrinfecass & confequenter non
folum fecundum 1d omne quod poteit five neceffarid
five liberd facere, fed etiam fecundiim id omne quod
re ipfa five neceffario five liberé factura eft pro qua-
cumque differentia temporis ; imd & fecundum id
omne quod fadtura effetinquacumaque hypothefi pol-
fibili; uz fuo locooftenderur. Ergo Deusin efientia {ua,
ur perfedté & comprehienfive cognita , claté cogno-
fcic quamliber creaturam rationalem exiftentem, non
folum fecundiim id omne, quod potelt five neceffarid
five liberé facere, fed eiamiecundim id omne, quod
re ipfa five neceffario five liber¢ fadtura eft pro qua-
cumgque differentia temporis. Quodeft, Deuminfua
effentia cognolcere omneés oninino actus creature ra-
tionalis etiam liberé futuros.

Prob. 1. maj. Nam Deumineffentiafua, ut perfecté
& comprehenfive coguita, poffe perfedtiffimé com-
prehendere ommiaaliaafe, five, quodidemeft, effen-
tiam divinams ur perfecté & comprehenfivé cognitam,
pofle omnia alia 4 fe fufficienter exhibereintelledtuidi-
vino ad perfec iffimam eorum comprci]enﬁoncm, cft
perfeftio magna, 8cmelioripia, qudmnonipfa. Ergo
non eft neganda cfentiz divine .. Er verd ficut intelle-
¢tus divinus eft fimpliciter infinitus in reprefencando
per modam potencie vitalis, ira' & effentiadivinaelt
fimpliciter infinita in reprefentando per modum obje-
¢ti: non enim minds valereflentiadivinaad repracfen-
tandum per modumobjecti, quiamintellectus divinus
ad reprelentandun per modum potentix vitalis . Atqui
effentia divina non eft fimpliciterinfinicain reprafen-
tando per modum oojecti, {i perfecké & comprehenfivé
cognita non reprafentat intellectui divino omniaalia
a e, quanuim oporter ad perfectiffimam corumcom-
prehenfionem: ficur inrellectus divinus non efetfim-
pliciter infinitus in reprafentando per modam poten-
tiz vitalis, {i nonomnia alia ife perfecti limé compre-
henderer. Ergo effentia divina , perfecté & compre-
fivé cognita, reprefentacineellectui divino omniaalia
i fe, quantum oportet ad perfectiffimameorum com-
prehen(ionem.

Prob. 2, min.Nam 1.ur ait §, Thomashicq. 12. art.
7. in O.illud comprebenditur , quod pcrfec’f& cognofitur:
perfelte antem cognafCitur 5 quod tantsm cognoftirur,
quantsm et cogno[esbile. Arquicreatura rationalisnon
cognofcitur, quantim eft cognofcibilis, finon cogna-
feitur etiam quantim ad ea omnia, quzliberé actura
eft pro quacumque differentia temporis : eft enim eriam

wanem ad hzc omnia cognofcibilis, Ergo, &e:2.
%rmtum rationalis exiftens non comprehenditur, nifi
pecfedie cognofcatur virtus ejus. Arqui virtus crea-

ture




S AN

6o Traétatus I. De Deo Uno.

turz rationalis exiftentisnon eognofcitur perfecte, nifi
cognofcantur caomniaad quz fefe extendit . Exgo crea-
tura rationalis exiftens non comprehenditur, nifi co-
gnofcantur ea omnia, ad qua fefe extendit virtus ejus,
Atqui virtus fefe extendic non foltim ad ea omnia,
quz poreft agere, fed ctiam ad ca omnia, qualibe-
ré aétura eft pro quacumque temporisdifferentia. Ee-
go creatura rationalis exiftens non comprehenditur ,
nifi cognolcantur caomnia, qua pro quacumque tem-
poris differentia actura eft liberé . Hoc argumentum
fuggeric S. Thomas hic q. 14. art.5+in O. ubihzcha-
bet; §i perfeite aliquid cognafeitur s neceffe eff 5 quod
wirtus ejus perfefte cognofcatur . Firtns autems alicajus
wei perfelte cagnofei non poteft, wiff cogmofantar ea 5
ad gue virtns fe extendit.

Dices. Effentia divina non eft neceflarid connexa
cum actibus crearura rationalisliberc funwis. Ergonon
potcft offe intelleétui divino ratio illos cognolcendi.
&. n. confeq. Nam eft zquivalenter 8 eminenter fpe-
cics impreffa cujufcumque actus eujusliber creaturz
ationalis libere futuri : cim enim non folim virtna-
liter, fed etiam aquivalenter & eminenter contineat
totam collectionem fpecierum impreffarum omnium
actuum 4 crearuris rationalibus aliquando eliciendo-
rum , poreft non folim fpecies illas producere , fed
etiam per [¢ ipfam modo guodam excellenti 5 & fe-
clufis imperfectionibus , preftare , quod ille prafta-
rent, fi intellechui divinp adeffent: preftac autem,in
fe ipla y velur in fpeculo quodam lympidiffimo 5 ex-
hibendo videndos intellectui divino omnes actusillos.
Et hoc dicir 8. Themas hic q. 14. art. 5.in O. climait,
Deum alia a fe videres non in ipfis, fed in fe ipfos
in quantum cffentia fun continet [twilitudinem aliorum
ab ipfay hoc eft, in quantum effentia divina zquiva-
lenter & eminenter continetin fe [pecies omnium alio-
ram i fe, & ira eftfecundiim quendam modum excel-
lentem fimilitudo & imago omnium aliorum i fe 5
quecumque illa fint , perfectiflimeé reprefentans illa
fecundum effe quod habere poffunt, vel habent, vel
habuerunt, vel habitura func.

ReEsrpoNstio IV.

Deus omnes .actus cujufenmque creature rationas
lis liberé futros, ab @rerno & pro wmterno videt in
effentia fua ratiéne pris vifa, ut exiftentes pro ea
temporis differentia, pro qua reipfa exiftunr.

Prob. Nam quidquid effentia divina intellectui di-
vino, eamab eecrno & pro@terno perfecté cognolcens
ti, reprafentar, ab wrerno & prozterno reprafentar:
fi enimintellectui divino, eam ab zrerno & pro xterno
perfecté cognolcenti,. inciperet, aur defineret aliquid
repraelentare , non effer in reprafentando prorfus in-
vatiabilis & incommurabilis, contraillud Jacobi ¢, 1.
Apud quem non eff tranfmutatio, nec viciffitudinis obum
bratio. Ergu vel nunquamintelleGtui divino adtus libe-
1¢ futuros crearure rationalis reprazfentar ut exiftentes
pro co tempores pro quo exiftune; quod effe falfum
fagis fuperque conflar ex fupra dictis; vel illos ut exi-
ftentes pro co tempore, pro quo exiftunt, reprefen-
tat ab mterno & pro @rerno.

Praterea, effentia divina eft ab aterno & pro e
terno perfectidima fimilitude omnium omning intel-
ligibilium, illorum pr:rtb&ifﬁmércpr:cihm:nivn fecun-
dum roram inrelligibilicatem , quam habent : nam
quidquid clt effenna divina, ab zterno & pro xterno
et proprer fummam fuam incommutabilitatem : un-
de vel non ¢ft ralis fimilitudo 5 quod tamen falfum
effe pater ex dictis; vel eft ab xterno & pro@tetno
talis fimilicudo. Ergo effentia divina eft ab @rerno &
F:‘o zterno perfectitiima fimilicude omnium actuom

iberé firarorum cujulcumque crearnve rationalis, il-
los ab mrerno & pro wrerno perfectiffimé reprafens
tang lecundum rotam inelligibilirarem, quam habent.
Atqui ctiam antequam fing, & poftquam defierung
efle, funt intclligibiles ut exiftentes proco LEMpOre 5

ro quo re ip(d exiftunc: femper enim verum eft il-
0s exiffere pro eo tempore, proquo reipfaexiftune,
five tempus 1liyd nondum advenerir, five jam prare-

rierit, Ergo cffentia divina eft ab zterno & pro zters

no perfectillima fimilitudo omnium a@uum liberé fu-
turorum cujufcumque creature racionalis , illos ab
@rerno & pro xcerno perfectiffimé reprefentans ut
exiftentes pro €o tempore, pro quo te ipla exiftunt,
hac eft, ab xterno & pro zterno perfectiffimé cerri-
ficans intelledtum divinum de illorum exiftentia ut
actuali & exercita pro tali differentia temporis ; &
hoc ipfo quod intellectum divinum perfedtiffime cer-
tificat de illorum exiftentia ur actuali & exercitapro
tali differentia remporis, enm quoque fimul & indi-
vifibilirer cerrificans perfectiffimé de illorum abfolura
faturitione pro anteriori tempore, & prateritione pro
fubfequenti .

Ex his claré apparet omniaomniné praefentia, pre-
terita, & futura, five neceffarid, fiveliberé, effe Deo
ab @terno & pro xrerno perfetiffime prefentia in ef-
fentia fua, velur in fpeculo ea perfectiffimé reprafen-
tante fecundiim effe actuale & exercitum, qued unum-
quodque habet pro fuia temporis differentia, & ita Deum
uno & codem ac fimplicifiimo adtu, ab @terno & pro
wterno perfedté & comprehenfivé videre effentiam
fuam, & in effentiafua, fic perfecté & comprehenfive
vifa, fimul & indivifibiliter omnia omnind prafentia ,
preeerita, & futura, five neceffario , fivé liberé, perfe-
&affime incueri fecundim effe aGuale & exercitum ,
quod unumquodque habet pro fua temporis differentia.
Et hoc eft; quod dicit §. Thomashicq. 14, art. 13.in
O. ubi loguens de fricke conringentibus, feude liberé
fururis 5 ficair: Denus mgzwﬂir ominia contingentia , non
[olsim prout funt in [wis caufis » fed etiam prout umum-
quodque ecorum eft ally in fe ipfo. Etlicercontingentia
flant in atty fucceffive , non tamen Dews fucceffive co-
gnofcit contingentia prout funt in fuo effe 5 ficut nos 5
Jed fimul : quiafuacognitiomenfuratur aternitate, ficue
etiam [unm effe. fternitas antem tota fimul exiffens,
ambit totnm tempus. Unde omnia, qua funt intempo-
ves funt Deo ab aterno prefentia, non folsm ea vatio-
#e s qua habet vationes verum apud fe prafentes 5 fed
quin efus imtwitus fertur ab aterno fupra omnia, prout
Sunt in fua prefentialitate . Unde manifeffum eff > qHod
contingentia infallibiliter 4 Deo cognofcuntir , in quan-
rum fubduntur divino confpeltui fecundsm fam prafen-
tialitatem s & tamen [wnt fatwra contingentias fwiscas-
Jfis comparata.

Igitur cx S. Doékore Deus videt omnia liber¢ futu-
ra, non folim prout funtin caufis fuis, hoceft, prout
poffunc effe vel non effe , fed etiam prout funt actu
in e ipfis pro cali differentia temporis; videt, inquani,
non fuccelfive, ficut nos videmus, prout fcilicet fuc-
ceflivé exiftunt, fed fimul . Nam fcientia Dei imita-
tus ejus xrernitatem. Unde ficar @terniras tora fimul
exiftens , ambit omnes temporum differencias , non
quod omnes temporum differentiz fimul realiter coe-
xiftant @ternitaci; tam enimimplicar eas fimul coexi-
ftere xternitati , quam implicaceas fimul exiftere; ciim
non pof‘ﬁnt fimul alicui coexiftere, qllin‘ﬁmul exiftanr;
fed quia mrerniras ablque ulla ex parte fui fucceflione
coexiftit omnibus temporum differentiis pro eo tunc,
pre quo funt, & fic tota fucceffio fe tener ex parte
spfarum remporis differentiarum,quarum una poft aliam
exiftic: ita Icientia divina omnialiberé furura fuo ve-
luti finu complectitur, non qm‘:d omnia fimul coe-
xiftant fcientix divinz ; alioquin omnia fimul exifte-

" rent, quod repughat; aut pracisé quia illorum ratio-

nes feu idex objective funt ab zrerno & pro ternoin
mente divina: fed quiafcientia divinaab @rerno & pro
zterno abfgue ulla ex parte fui {ucceflione omnia in-
tuetur ut exiftentia pro caremporis differentia, pro qua
reipfa exiftunt. Unde licét non omnia fimul exiftanc,
fed unum poft alind exiftat, omnia tamen fimul pre-
fentia funt fcientie divinz (ecundiim effe proprium ;
& quidem ut actuale & exercitum, fed folimpro ea
differentia temporis, pro qua re ipfa funtactu & exer-
cité. Ex his antem colligit S, Doctor prafcientiam di-
vinam cirea libera omnia abfoluré futura effe abfoluté
infallibilem : cum enim illa omnia attingar ut actu
cxiftentia pro €o tempore, pro quofunt, & itaratio-
nec




Difputatio V. Articulus V. 61

ne prius actu cxiftant pro eo temporc, guém .i_Deo
pr::fciuimn‘a ram uupn‘ﬁﬂlbﬂe cﬁPmlmcnnmndwmam
falli, quam implicat ilia non exiftere pro rali rempo-
re, fuppofito quod pro mh;c:upprc exiftant. Hoc an-
rem abloluté repugnat, quia ablolute repugnat idem
Gmul effe & non effe.

Denique ex dickis claré intelligitur, quomode Deus
invariabiliter & incommurtabilicer omnid pPraferitd 5
prg:l'curia, & furura, five neceflario, ﬁ\vc E:bg:rc » COgno-
fcar quantim cognodcibilia funt : cim enimomnia il-
la fimul ab @zterno & pro ®rerno in c_ﬂ'cmmlu;:, velut
in fpeculo s & psrw’cc%irtﬂnm arque in reprefentando
}’!I'D[!’LIS invﬂ'i'iai)i.:l ?ll];]gl[]c Clal'!rﬁ[]ll! 1nmearur!ecm}‘
divm effe proprium , & quidem ur actuale’ & exerci-
temporis differentia, pro qua rc ipfa funt
¢, & confequenter omnia illafimulab
xrerno & 10 in effentia fua perfetifime uno
8¢ eodem @ ci intuitn cggnofcm e cxil't_cnri;t
pro €o tempore , pro quo reipfa exifh.mt 5 ur futura
pro anteriof€ , Ut PrEterita pro pofteriore ; 1mpoﬁ'-
bile eft Deum ab una cognitione ad aliam tranfire ,
{ficut nos tranfimus, utmodoremunam, modo aliam
contemplerur; clim omnia fimul intuearur abzrerno
& pro =ternos aur ut poftquam rem eandem profpe:
xit ut futuram , ut prefentem afpiciat ; & Prjﬂqu:}:ﬂ
afpexit ut prafentem , ut preteruam refpiciat - cum
illam uno acu ab :srcruo_& pro ®Ererno ue futuram
profpiciat, afpiciat ut prefentem, ut praceriram refpi-
ciar. Irem impoffibile eft {cientiam divinam incremen-
tum fumere, cim res incipinne effe ; aut decremen-
tum pati cam effe definung ; qunidcm .CL‘L‘D inci-
piunceffe, nonincipitaliquid de novo, aut idemnovo
modo, & cum majori claritare & certitudine cogno-
feere; & ciim definunt effe; nnn definic aliquid, aut
idem eodem modo, & cum eadem claritate & cerriru-
dine cognofcere 3 fed femper & pro: femper: eadem ,
codem modo, & cum infinita claritate & certitudine
intelligit. i 3 - 7

Ita docer S. Auguftinus pluribuslocis, quefuperius
allegavimus, & ipoprimislib. 15, de Trin. c.7. ubi lic ait:
Quic hominim poteffiffam fapicntiant s qua novit Dens
i ita Hb MEC Ca QUT dCHitny Praterita s ibi pre-
ity siee ea Qe dicantur futuray quafi defint s ex-
niant 5 fed prateritn & futura cum pra-
3 21 pr‘a, 'i?f£ﬁ€1 nec ﬁﬂg:'#t’.,l f@_‘{;"fﬂﬂ[!(?’ >
a cogitands tranfeatur, [ed inuno con-
[pettu fimul praffo fint univerfa: quis, inquain y bomi-
wim comprebendit iftam fapicatian:: Lib.6.c. 10.dixe-
gar: Cume decedant & [uccedant temspora non decedit
aliquids wel fuccedit fcientia Dei

tam PL‘D e:
acku & exerc

A T T C UL XIS <V

Utratm Dens ompiad alia a fe cognoftar etiam immediate

in fe ipfis .

Ora. Poreft aliquid dici cognofciimmediaté infe

ipfo in duplici_I'cn!’u._r.quxdcm fi dicarur cogno-

fci per {peciem propriam, intellectni cagnofcentrim-
preffam, & ipfi cognolcibili adequaram. 2.Sidicatur
C[}gngrci izylcpemknrcr ab omni mc_dlo, in que, aut
quo cognofcatur, itaut & foliim terminer cognitionem
dire@e, & rota preter ejus cognolcibilitatem objecki-
vam ratio illud cognolcendi fic virtus intelle@iva intel-
lectus cognofccntis; ita utad illund cognofcendum non
alind ex parte illius requiragur, (lllilﬂ _Cogno!"cibi]ims
objeckiva , feu mera capacitas rerminandi cognitionem.
Prumum tanetim res alias @ Deo immediaré in feipfis co-
gnofcendi modum videtur agnoviffe S. Thomas. Un-
de confequenter videtur docere, Deum res alias 4 fe
non aliter cognofcere, quam in (e ipfo, urmediora-
tione prilis cognito. Cum S, Dottore libenter quidem
removemus a Deo primum modum cognofcendi res
alias i fe immediaté infe ipﬁs, quia hic modus cogno-
feendi muleiplicem involvir imperfectionem . At de-
negare {ecundum non poffumus , quia nullam imper-
fectionemdicit, imo tante pecfectionis eft, ut cadere

re non poflit, nifi inintelleum infinicd perfecbumin
rarionc intelligentis. Sit itaque

REspPoNSIO.

Deus omniaaliadfe, tam poflibilia, quimaliquan-
do exiftentia, cognofcir aliqua cognitione immediaré
in feipfis, hoceft, indcpcndcnrcr ab omnimedio, five
in quo, five quo cognofcantur ab co.

Prob. Intelledum divinum effe ex fe lummé comple-
tum & dererminacum ad cognofcendum omne cogno-
{cibile , hoc iplo pm‘cisd quc‘ld el cogl‘lofcibi\c, five
hoc ipfo precisé quod poreft effe objeGtum cognitionis,
elt perfectio fimpliciter fimplex. AtquiDeus non po-
telt non habere omnes perfedtiones fimpliciter fimpli-
ces. Ergo revera incellectus divinus ex fe fumme com-
pletus 8 determinatus eft, &cc. Ergo revera cognolcit
omne cognolcibile, aligna cognitione independente ab
omui prorsis medio cognofcendi. Prob. maj. Namin-
telle¢tum divinum effe ex fe completum, &c. 1. eft per-
fectio, & quidem maxima: arguit enim infinicam in in-
telligendo vivacitarem. Unde repugnataliquemintel-
le@tum creatum cfle fic complerum ad intelhgendum 5
quia omnis intellectus creatus effentialicer eft finicx in
intelligendo activitatis. 2. Eft perfectio melior ipfa
quim nonipfa, quianon cft incompofibilis cum alia
perfectione five zquali, five eriam meliore.. Et vero non
opponitur modores alias 4 Deo coghofcendi in ipfo
Deo, ut medio ratione pritis cognito : non enimrepu-
gnat Denm una & eadem realicer cognitione; fed virtua-
liter multiplici, cognofceie omnia aliadfe & mediaté
ac indirecte in effentiafua, utmedio pracognito, &
directé in fe ipfis independenter ab omni medio : itautsfi
per impoffibile defineret ea cognofcerein effentia fua,
non ﬁn‘lp!icircr defineret ea cngnofccre, fed adhuc ea
cognolcerer immediate ac direcké, & tantum define-
rep ea cognofcere mediaré & indirecté . Ergo, &c.

Obj. 1. Parres docent Deumomnia alia afecogno=
feere in feiplo tantum . Ergo doctrinanoftra repugnat
Pacribus. K. Patres duo tantimvelle. 1. Quod Deus
omnia alia & fe cognofcat in fe ipfo, ut medio priiis
cognito. In quo extoto eis affentimur . 2: Quod Deus
nulla alia a fe cognolcat per proprias {pecies, ipfis cor
gnmcibﬂibus adequatas, adillorum cognirionem cum
meelleétu cognofcente concurrentes: quod ctiam com

Jarribus dicimus « Urrim autem Deus onmia alia a
fe cognofcar immediaté & diredté aliqua cognitio-
ne, ab omni medio pror{usindependente, & virrua-
lirer diftincta ab ca cognitione, qua illa cognalcie
mediaté & indirecte in {ua effentia, ficut nos hic af-
{erimus , non attingunt Patres » Unde hanc noftram
{CHICI‘J[.[IHH non coutcra, fed Pl’(fff[ corummenrem dﬂ—
fendimus, {i tamen prarer cotummentem: unanimi-
miter enim {entiunt, nilil fimplicis perfectionis Deo
{ubtrahendum effe.

Obj. 2. Implicat quidguam i quoquam intellectuin-
telligt , nifi per fpeciemaliquam reprefentetur. Ergo
modus ille cognofcendi res alias 2 Deo independenter
abomnimedio, quematcribuimus Deo, eft plané chy-
mericus. R. negando ant. de intellectu infinire perfecto
in ratione intelligentis, qualis eft incellectus increatus .
Probabis tamen ant. Ex inrelleétu & objeéto , media
fpecie , conftitnitur adequarum principium  cujslibet
intellectionis. Ergo finelpecicnon poteft effe adzqua-
tum principium intellectionis , & ita fine fpecienon po-
teft effe intellectio. R. n. an. fumptum univecfalicer .
Nam hoc axioma, Ex intelledtué objecto , &c. quod
relace ad intelleétum creatum, viribus naturalibus reli-
Gum, verum eft juxta communem fententiam, juxta
quam intelle¢tus creatus , faltem non elevatus, indiger
concutfu objecti adilludintelligendum, eo quodexfe
effentialiter ad id incomplerus eft & indeterminatus fi-
ne objecti fpecie, falfum eftrelare ad incellectum divi-
num propeerracionem oppofitam : quatentis ob infini-
tam virtutis lue eminentiam ex fe lummeé complerus &
dererminatus eft ad inre]figtndum omne intelligibile,
hoc ipfo pracisé quod aprum eft ad terminandam intel-
lectionem. Unde fit, urrelpectu intellectusdivini fu-
pervacanea it fpecies objedti.

0Obj. 3.




62 Tractatus I. De Deo Uno.

®4j. 3. Si vera elt noftra fentencia, duplex erit in
Deo creaturarum cognirio , quarum una erit perfe-
¢tior altera. Abfurdum conf. Ergo, &c. R.dift. fequel.
maj. Duplex erit in Deo creaturarum cognitio, qua-
rum una cric altera perfectior ex parreobjeéti, C.ieq.
maj. Quarum una eric perfectior altera ex parce adtus,
M. feq. maj. Iraque fecundim nos duplex eft in Do
CIeatlrarunt cognicio, quartm unacognofcuntur me-
diaté & indirecte in effentia divina , uc perfedté &
comprehenfivé cognita; & altera cognofcuntur dire-
€te 1n fe ipfis, independenter abomnimedio, Prima
haber pro objecto primario effentiam divinam , & pro
{fecundario creaturas: fecunda verd creaturas pro ob-
jecto primario, & ea, qua in creaturis cognitis co-
gnm'ci poflunt, pro fecundario. Unde rpanirbﬂum eft
objettum primariyn prime cognitionis effe aliquid
melius, quam objeum primariam (ecundz cognitio-
nis, & fic cognitionem primam effe aliquid{ecunda
malius ex partc objecti. Inquo noneft inconveniens.
At neurra eft aleera perfedtior ex parte adtus , quia
neuter modus tendendi in creaturas perfeétior cft al-
zero. Tante enim virtutis eft, Deum omniaalia 3 fe
cognofcere directé & immediac, hoceft; indepen-
denter ab omni medio, quantz illa cognofcere indi-
recté & mediaté in effenniadivina, ratione priiis per-
fecké cognita . Nam ad utrumque requiritur vireus
fimplicicer infinita in rationgintelligendi, & exutro
que xqualiter arguitur intellectus fimplicicer infini-
tus in rationc inteiligentis. Et verd quid in ratione
intelligendi melius cogitari poteft, quam pofle co-
gnoﬁ:cre, 8 fumma neceflitate cognelcere fimul &
cum infinita claritate omnia omnind alia 4 Deo, Loc
ipfo precisé, quod poffunteffe objectum cognitionis 2
Hzc igitur prerogariva pertinere non potelt , nifi ad
sneelleCtum infinite pereétum in ratione intelligentis,
8¢ fuperavomnemin intelligendo adiviracem aliquare-
nis limitatam.

Obj. 4. SiDeus aliqua cognitione cogholcir directé
& immediaré creaturas, aliqua Dei cognitiofpecaﬁcn-
tur 3 creacuris. Abfurdum conf. Ergo, &c. R.n. feq.
maj. Nam, uc docet S. Thomas hic q. 14 att. 5. ad
3. in tantum objeétam aliquod fpecificat cognitionem
fui, in quantim eft illius caufa, & ad illam vel per
fe vel per fpeciem (ui vicariam concurrit cuminrel-
lectu, 3 que cognofcitur. Ar crearurx cognitionem
illam, qua & Deo diredté & immediard cognofcun-
tur, nullatents caufant , fed puré terminant . Ergo
non fpecificant cognitionemillam, quai Deo cogno-
feaneur diredke & immediaté in fe ipfis. Hecagtem
cognitio , cum non aliam fui caufam agnofcar, quam
fummam intelleCtus divini perfetionem in rarione
inelligendi, roram fuam fpeciem 3 fummaintelleGus
divini in ratione intelligendi perfectione accipit 5
proindeque ex ea fola menfurari & =ftimari potelt.

0bj. 5. Bonitas creata non poteft direéé & im-
mediate terminare adum volunracis divinz . Ergo
nec veriras creata ackum intellectusdivini. R.m.ant.
Nam voluntas divina duplici virtnaliter ad&u amat
v. gt. greaturas poffibiles , uno feilicer mediaté & in-
direckeé propter bonitarem preamatam cffentiz fuz ,
cujus fune imitationes quaedam & patticipationes pof-
fibiles ; altero vero dire@é & immediace proprer ea-
yum propriam bonitatem & amabilitatem intrinfe-
€am non repugnanteim; ita tamen ue illud, propter,
nullam creacunts poffibilibus in adtum illum divi-
num, quo direGé & immediaté amantut, caufalita-
tem agtribuar, fed meram aptitudinem ad rerminan-
dum adum amoris , qua prafuppofita,, non poteft
yolungas divina non habere aGum fimplicis compla-
centip, qua fibi in creaturis poflibilibus direté &
smmediat¢ complaceat . Unde direéta illa & imme-
diata Dei complacentia circa creaturas poflibiles , non
ab ipfis creaturis pofiibilibus, fed i voluntatis divine
periections (pecificatur , & ex ca fola menfurari &
eftimari poteft & deber,

QW ECS T 0y
De Scientia futaribilinm.

Ota 1. Futaribile dicirur illud , quod futurum
effet, fi futura effer aligua conditio, & confe-
quenter quod effer, (i poneretur aliqua condirio . Fu-
turibile duplex el , unum fcilicer neceffarium , &
alterum non neceffarium , f{ed contingens . Neceffa-
rium eft illud, quod neceffario futurnm effer, fifury-
ra effer aliqua conditio. Tale eft lamen duplo majus
ex hypothefi Solis duplo majoris. Nam f f)cns ali-
quando producturas effet Solem duplo majorem, ne-
celfarid fororum effer lumen duplo majus . Quia fi
Deus aliquando Solem duplo majorem producerer , Sol
ille lamen duplo majus neceffario protunderet . Quod
verum effe » & ad objedtum (cientiz fimplicis intelli-
gentiz pertinere, extra controverfiam eft. Fururibile
contingens feu liberum eft illud, quod liberé fururum
effer, f1 futura effec aliqua condirio. Talis fuic peeni-
rentia Tyriorum ex hypothefi pradicationis Chrifti ,
& miraculornm ejus, Nam i Chriftus pradicaturus
fuiffer, 8¢ miracula patrarurus apud Tyrios, Tyrii pee-
nitentiam acturi fuiffenc , quia fi Chriftus apud Ty-
rios pradicaffer , & miracula patraffer , Tyrii peeni-
tentiam egiffent, ut Chriftusipfe exprelsé reftarus eft .
De hoc faturibili hic agitur, & quariturutriim a Deo
certd prafciatur. Sed
Nota 2. Futuribile liberum duplex eft, unum fcili-
cet futuribile cantim 5, & alterum fururibile & fury-
ram. Futuribile rantim eft illud, quod quidem furu-
rum effet, fi furara effer aligua conditio ; non eft ta-
men fururum, quia illa conditio non eft furura: vel 5
quod idem eft, quod aliquando effer, fi effer aliqua
conditio; nunquam tamen erit ; gnia nunquam erit
illa conditio . Talis fuit peenitentia Tyriorum pro tem-
pore antecedente adventum Chrifti. Nam peenitentia
Lyriorum futura fuiffer, fiapudillos fuiffer futura pre-
dicatio Chrifti, quz tamen futaranon fuic, unde nec
furura fuic Tyriorum peenitentia: quia, ut Chriftus iple
arteftarus eft, {i Chriftus pradicaffer apud Tyrios, Ty-
rii converfi fuiffent , qui tamen converfi non fune »quia
Chriftus apud illos non pradicavic. Fucuribile fimul &
futurum eft illud, de quo verumeft dicere: Futurum
effer, fi futura-efer talis conditio ; Futurum eft, quia
furura eft talis conditio: five, quod eodem redit, de
quo veré dicitur: Effet, fi eﬁ"c; talis conditio, & re
ipfa erit, quia erit talis conditio. Talis fuic negatio
Chrifti facta a Petro: nam pro tempore antecedente
pallionem Chrifti veré dici potuit: Fururum effet, ue
Petrus negarer Chriftum, fi fururam effet, ur Perrus
tali modo rentaretur; reipfa fururum eft , ur Petrus
neget Chriftum, quiareiplafuturum elt, ut tali modo
tentetur: vel, quodidem eft, pro cempore anteceden-
te paflionem Chrifti ver¢ dici potuit: Perrus negaret
Chriftum , f rali modo tentaretur; reipfa Perriis ne-
gabit Chriftum, (Ilti:l\l’c 1pfa fqii modo tentabirur .
Iraque futuribile tantim excludit abflutam futuritio-
nem, unde vocari poteft futuribile exclufivam . Fu-
turibile verd fimul & faturun, folim prefeindit, qui
futuribile, a futuritione abfolura: unde appellari po-
teft futuribile pracifivum. De ucroque aurem illo fua-
euribili hic agitur, & utrumque ex zquo complecti-
tur {cientia futuribilium, pro quabic pugnamus.
Nista 3. De futuribili exclufivo dua veré poffunt enun-
ciari, nempe quod poffibile fir fub tali conditione,
quod futurum effet, i furura _dﬂ“t :alllsAcomiitio; vel
fi vis, quod poffer efle fub rali COI\f:ilthi'IC., & quod
re ipi'a effet , fi eflet talis conditio. Prima veriras eft ne-
ceffaria, fecunda verd contingens: nam futuribile fic
facurum effec, fi furura effec talis conditio, ur poffer
non effe futurum eriam in fenfu compofito talis condi-
tionis ut furure. Prima cft prior, quim fecunda,in
fubfiftendi m(cqum[ia. Nam valer: Effe, fi ponere-
tur talis conditio: ergo pofiee effe, ﬁPOIlt‘l etur talis con-
ditio. At non valer: Poffer effe’(ub rali conditione:
ergo re ipfa effec {ub tali conditione . Igitup diverfe
funt ha duz veritates, & peitinent ad diverfas {cien-
tas.




	Art. 1. Utrùm Deus videat se ipsum in aliquo medio.
	Resp. 1. Deus non videt se ipsum per speciem impressam.
	Seite 55

	Resp. 2. Deus ad perfectam, & comprehensivam sui cognitionem non indiget medio in quo ratione priùs cognito se ipsum cognoscat: imò nec tale medium cognitionis sui habere potest.
	Seite 55
	Seite 56


	Art. 2. Utrùm Deus in aliquo medio ratione priùs cognito, cognoscat possibilia.
	Resp. Deus in se ipso, ut objecto ratione priùs cognito, cogniscit possibilia.
	Seite 56
	Seite 57


	Art. 3. Utrùm Deus in aliquo medio ratione priùs cognito, cognoscat creaturas existentes.
	Resp. Deus in se ipso, ut objecto ratione priùs cognito, cognoscit omnes creaturas existentes.
	Seite 57
	Seite 58
	Seite 59


	Art. 4. Utrùm Deus in aliquo medio ratione priùs cognito, cognoscat actus liberos creaturæ rationalis aliquando exituros.
	Resp. 1. Deus non cognoscit actus creaturæ rationalis liberè futuros, in ipsa creatura rationali confiderata in actu primo, sive remoto, sive etiam proximo.
	Seite 59

	Resp. 2. Deus non cognoscit in suis  decretis actus naturales, creaturæ rationalis liberè futuros: at cognoscit supernaturales.
	Seite 59

	Resp. 3. Deus actus omnes creaturæ rationalis, tamnaturales, quàm supernaturales, liberè futuros, cognoscit in essentia sua, ut perfectissima similitudine omnium intelligibilium, secundùm esse proprium quod habent sive possibile tantùm sive etiam actuale, & exertitum, pro quacumque temporis differentia habeant.
	Seite 59
	Seite 60

	Resp. 4. Deus omnes acus cujuscumque creaturæ rationalis liberè futuros, ab æterno & pro æterno videt in essentia sua ratione priùs visa, ut existente pro ea differentia pro qua re ipsa existunt.
	Seite 60
	Seite 61


	Art. 5. Utrùm Deus omnia alia à se cognoscat immediarè  in se ipsis.
	Seite 61
	Resp. Deus omnia alia à se, tam possibilia quàm aliquando existentia cognoscit aliqua cognitione immediatè in se ipsis, hoc est independenter ab omni  medio, sive in quo, sive quo cognoscantur ab eo.
	Seite 61
	Seite 62



