UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

Resp. 1. Deus non videt se ipsum per speciem impressam.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Difputatio V. Articulus L 55

objecta cogirationum ouinium , quas habet, vel ha-
bete poteft incellectus creatus. Sed 1ptcl!e&Lls crearas
fingere potelt, & {epc fingic, reprzfentando fibi mul-
ta ut encia, qua tamen nec {unt, nec c_[fc po{Tth ’

ueque proinde non ppﬂ“u_n[ »alu’er exiftere , quam
ob';cc}iv& & rcprmicmauvcm mtcllc\c‘m. Ergc? Deus
impofiibilia 8¢ entia rationis petfed cognoaicit, nec
idcired dici poreft facere entia rarionis . Aliud enim
eft repraefentare per modum exiftentis , id quod nec
exiftic , nec poteft exiftere , uc facit intellectus crea-
tus, qui idcircorecté dicicur facere entia rationis; &
alind cognofcere actum reprazfentantem per modum
exiftentis, aliquid , quod nec et , nec po:cﬁ_ci_fc 5
ut facie intelletus divinus, qui proinde non facic ,
fed folim cognolcit entia rationis. :

Ouzres 2. utrim Deus cognolcat omnia mala. R.
affirmativé. Nam 1. cognofcic omnia mala culpe :
punic enim omnia, & tamen omnia punirenon pol-
fet, nifi omnia cognolceret. 2. Cognpfc;mmnm ma=
la peenee ¢ infligic eni}n omnia , ur_z_pl"c te&atur in
pluribus Scriprurz locis . 3. Cognofcit omnia mala
pature. Mala enim nature {unt monfira. Arqui om-
nia monfira cognofcuntur @ Deo : omnia enim pro-
ducuntur a Deo; ciim fint entia realia. Ergo, &c.

AL AT LA A AL LTS A T AEAPAPATATSACATATATAL
O1FPE ST IO IIL

De medio cognitionis divine circa ipfum Denm s
poffibilia » O res omnes aliquando
exiffentes.

BROET-C WL Sead
Usratm Deus videat fe ipfum in aliguo medio.

Resronsio L

DEus non videt fe ipfum per fpeciem impref-
fam.

Prob. Nam fi Deus videret fe ipfum per {peciem
impreffam ; . daretur 1n Deo compofitiorealis exin-
telleétu divino & fpecie illa: quod repugnar fummaz
fimplicitati divinz . 2. IntelleCtus divinus ad intelli-
gendum compleretur per aliquid fibi realiter fuperad-
ditum : quod repugnat fumma cjus perfectiont. 3.
Daretur accidens perfeété & adequatd repralentati-
vum divinitatis, 8¢ quod proinde effer fimpliciter in-
finitum in repr::fcntando : quod repughat creaturx.
4. Deus dependerer dependentia propri¢ dictaab ente
€reato: quodrepugnat enti a fe, & primo resumom-
nium principio, &c.

Prezterca, fublara omni pr‘cic i'mprcffa, Deus ha-
ber quidquid requiritur, ut feiplom perfedtiffimeé &
comprehenﬁvé intelligat. Nam 1. intellectus divinus
ex fe fumme completus & determinatus cftad incel-
ligendum ; unde nen indiger aliquo, a4 quoadintel-
ligendum compleatut & dererminerur. z. Effentia di-
vina eft fummé intelligibilis , unde non indiger ali-
quo » per quod intelligibilis fiac. 3. Eadem effentia
divina cft perfectifiime praeflens intellectui divino per
identitatem perfectiffimam ; unde non indigetaliquo,
per quod cum intelleétu divino conjungatur . Ergo
fnblara omni {pecieimpreffa, Deusfe ipfum perfects-
fimé & comprehenfivé intelligic. Vide Relp.6.art.1,
Queft. 1. ubt demonftratumelt Deum nihil plané in-
telligere dependenter a fpecie impreffa ; aut motive
quovis propri¢ dicto.

Resrponsio IL

Deus ad perfetam 8 comprehenfivam fui cogni-
tionem non indiger medio, in quo ratione prifs co-
gnito fe ipfum cognofcat : im0 ne¢ tale medium co-
gnitionis {uk habere poteft.

Prob.1. pars. Nam 1. Deum, adfe ipfum perfecdté
& comprehenfivé cognofcendum, indigere aliquo alio
a {e, manitelt¢ repugnat rationi Entis, quo nihil me-
lius cfle vel cogitari poreft, & quod proinde omnis
indigentia dedecer. 2. llind medium , quo Deus in- _

Simonnet T beol. T oms: 1.

digerer, vel indigerer alio medio, in quo ratione prits
coguito ipfum cogpolceretur, velnonindigerer. Neu-
trum dicipoteft. Non primum. Alioqui admittendus
eft proceffus in infinitum in mediis cognofcendi: quod
eft abfurdum. Non fecundam. Nam i medium illud
per fe immediaré cognofei pofler, & cognofceretur,
a fortiori effentia divina poreft per fe immediaré co-
gnofci, & per feimmediaté cognolcitur abintelleétu
divino, cuiperfectits conjuncta eft, quam efiec me-
dinm illud s in quo perfe 1mmediaté cognito cogno-
fcererur, & infuper nec minus intelligibilis, minufve
intellectui divino proportionata dici poteft.

Prob, 2. pars. Nam medium, in quoratione prids
cognito Deus fe ipfum perfecté & comprehenfivé
cognofceret , aut effer aliquid perfectus , quam ef-
fentia divina , aut aliquid xqut perfectum , aut ali-
quid minns perfetum. Nihil horumdici poteft. Non
primum, autfecundum. Densenim eft Ens fummum.
Summum autem nec fuperati , nec zquari poreft .
Non tertium . Non enim fine manifefta abfurditate
dici poteft, quod aliquid minds perfeCtum, ratione
prits cognitum ,(pofﬂr effe ratio perfecté & com-
prchcnﬁy(‘: cognofcendialiud perfectius. Sic v.g. fal-
50 & abfurdé diceretur, ternarium cognirum effera-
tionem perfecté cognofcendi fenarinm , animal co-
gnitum effe rationem perfeété cognofcendi bominem,
&c. Er verd objedtum aliq\uad, ut cognitum, cae-
nas poreft effe ratio perfecté cognofcendialiud, qua-
tenus in eo cognito clucere poffunt omnes perfe-
Ctiones alterius. At in mintis perfecto , quantumvis
precognito, perfectiones omnes alterius perfectioris
clucere repugnat. Nam in eo neque formaliter , ne-
que eminenter, nequezquivalenter conrinentur oni
nes. Supereft igitur , ur dicamus Deum fe ipfum in
feiplo, hoc eft , fe ipfum per fe immediaté , & ab-
fque ullo medio perfectd & comprehenfivé cogno-
{cere.

Dices. Creaturae, utrarione prids perfecte cognitz,
poffunt effe ratio cognolcendi idomne, ad quod ha-
bent habitudinem tranfcendenralem : nen enim pof-
funt cognofci perfecte , quin cognofcantur perfecté
earum habitudines; nec perfeéké cognofei poffunt ea-
rum . habirudines, quin diftincté cognofcantur termi-
ni habitudinum illarum. Arqui creature omnes habent
habitudinem ' tranicendentalem ad Deum , ut primum
principium , ideam objectivam , finem uleimum re-
um omninm, & conrinentem excellenter omninm
entium perfectiones. Ergo creatura, ut ratione pritis
perfecté cognitx , poflunt effe ratio cognofcendi
Denm, ut primum principium , ideam objetivam,
&¢. Sed Deus perfectiffimé comprehendit creariiras
omnes. Ergo poflunt effe & func Dee ratio cogno-
fcendi fe ipfum, ut primum principium, ideam ob-
jectivam, &e.

Re1. Inftantiam hanc non effead rem. Nam, quod
nobis fufficic, folum hie volumus Deum nec habere ,
nec pofle habere extra fe medium, inquo, unrratione
pritis quantumvis perfecté cognito, fc ipfum petfes
¢k & comprehenfivé cognofcar. Quod autem Deus
non poffic faltem perfecté 8 comprehenfivé cogno-
fcere fe iplam in creaturis , etiam ut rarione prius
ab ipfo pertectiffimé comprehenfis, patet ex o, quod
creature non habeant habitudinem tranfcendentalem
ad omnes perfecHones divinas , fed ad aliquas tan-
tiim. R.2. Deum eodem indivifibilicer adn fe ipfum
comprehenfivé cognofcere, in fe ipfo comprehenfi-
vécogniro perfectiflime cognolcere creataras omnes,
S&comnes earum habitudines, & inearam habitudini-
bus perfedtiflime cognitis fe iplum cognofcere ut pri-
mum principium, ideam objeétivam, &c. ut docent
Recentiores nonnulli , nec videtur efieinconveniens.
Non enim inde fequitur, quod Deus habear cognitio-
nes {ui inadequatas & precifivas. Quiain Deo co-
gnirio, qua {eipfum cognofcit in crearuris ue primum
principium , ideam objectivam , &c. eft cadem illa
cognitio, quaomnes {uas perfectiones fimul cogno-
feic , & fe ipfum perfedtiffimé comprehendit , ut
pater ¢x didlis, Quid , fi quis maller dicere Deum

Ir = cogno-

e e




	Seite 55

