UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

Resp. 2. Deus ad perfectam, & comprehensivam sui cognitionem non
indiget medio in quo ratione prius cognito se ipsum cognoscat: imo nec
tale medium cognitionis sui habere potest.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Difputatio V. Articulus L 55

objecta cogirationum ouinium , quas habet, vel ha-
bete poteft incellectus creatus. Sed 1ptcl!e&Lls crearas
fingere potelt, & {epc fingic, reprzfentando fibi mul-
ta ut encia, qua tamen nec {unt, nec c_[fc po{Tth ’

ueque proinde non ppﬂ“u_n[ »alu’er exiftere , quam
ob';cc}iv& & rcprmicmauvcm mtcllc\c‘m. Ergc? Deus
impofiibilia 8¢ entia rationis petfed cognoaicit, nec
idcired dici poreft facere entia rarionis . Aliud enim
eft repraefentare per modum exiftentis , id quod nec
exiftic , nec poteft exiftere , uc facit intellectus crea-
tus, qui idcircorecté dicicur facere entia rationis; &
alind cognofcere actum reprazfentantem per modum
exiftentis, aliquid , quod nec et , nec po:cﬁ_ci_fc 5
ut facie intelletus divinus, qui proinde non facic ,
fed folim cognolcit entia rationis. :

Ouzres 2. utrim Deus cognolcat omnia mala. R.
affirmativé. Nam 1. cognofcic omnia mala culpe :
punic enim omnia, & tamen omnia punirenon pol-
fet, nifi omnia cognolceret. 2. Cognpfc;mmnm ma=
la peenee ¢ infligic eni}n omnia , ur_z_pl"c te&atur in
pluribus Scriprurz locis . 3. Cognofcit omnia mala
pature. Mala enim nature {unt monfira. Arqui om-
nia monfira cognofcuntur @ Deo : omnia enim pro-
ducuntur a Deo; ciim fint entia realia. Ergo, &c.

AL AT LA A AL LTS A T AEAPAPATATSACATATATAL
O1FPE ST IO IIL

De medio cognitionis divine circa ipfum Denm s
poffibilia » O res omnes aliquando
exiffentes.

BROET-C WL Sead
Usratm Deus videat fe ipfum in aliguo medio.

Resronsio L

DEus non videt fe ipfum per fpeciem impref-
fam.

Prob. Nam fi Deus videret fe ipfum per {peciem
impreffam ; . daretur 1n Deo compofitiorealis exin-
telleétu divino & fpecie illa: quod repugnar fummaz
fimplicitati divinz . 2. IntelleCtus divinus ad intelli-
gendum compleretur per aliquid fibi realiter fuperad-
ditum : quod repugnat fumma cjus perfectiont. 3.
Daretur accidens perfeété & adequatd repralentati-
vum divinitatis, 8¢ quod proinde effer fimpliciter in-
finitum in repr::fcntando : quod repughat creaturx.
4. Deus dependerer dependentia propri¢ dictaab ente
€reato: quodrepugnat enti a fe, & primo resumom-
nium principio, &c.

Prezterca, fublara omni pr‘cic i'mprcffa, Deus ha-
ber quidquid requiritur, ut feiplom perfedtiffimeé &
comprehenﬁvé intelligat. Nam 1. intellectus divinus
ex fe fumme completus & determinatus cftad incel-
ligendum ; unde nen indiger aliquo, a4 quoadintel-
ligendum compleatut & dererminerur. z. Effentia di-
vina eft fummé intelligibilis , unde non indiger ali-
quo » per quod intelligibilis fiac. 3. Eadem effentia
divina cft perfectifiime praeflens intellectui divino per
identitatem perfectiffimam ; unde non indigetaliquo,
per quod cum intelleétu divino conjungatur . Ergo
fnblara omni {pecieimpreffa, Deusfe ipfum perfects-
fimé & comprehenfivé intelligic. Vide Relp.6.art.1,
Queft. 1. ubt demonftratumelt Deum nihil plané in-
telligere dependenter a fpecie impreffa ; aut motive
quovis propri¢ dicto.

Resrponsio IL

Deus ad perfetam 8 comprehenfivam fui cogni-
tionem non indiger medio, in quo ratione prifs co-
gnito fe ipfum cognofcat : im0 ne¢ tale medium co-
gnitionis {uk habere poteft.

Prob.1. pars. Nam 1. Deum, adfe ipfum perfecdté
& comprehenfivé cognofcendum, indigere aliquo alio
a {e, manitelt¢ repugnat rationi Entis, quo nihil me-
lius cfle vel cogitari poreft, & quod proinde omnis
indigentia dedecer. 2. llind medium , quo Deus in- _

Simonnet T beol. T oms: 1.

digerer, vel indigerer alio medio, in quo ratione prits
coguito ipfum cogpolceretur, velnonindigerer. Neu-
trum dicipoteft. Non primum. Alioqui admittendus
eft proceffus in infinitum in mediis cognofcendi: quod
eft abfurdum. Non fecundam. Nam i medium illud
per fe immediaré cognofei pofler, & cognofceretur,
a fortiori effentia divina poreft per fe immediaré co-
gnofci, & per feimmediaté cognolcitur abintelleétu
divino, cuiperfectits conjuncta eft, quam efiec me-
dinm illud s in quo perfe 1mmediaté cognito cogno-
fcererur, & infuper nec minus intelligibilis, minufve
intellectui divino proportionata dici poteft.

Prob, 2. pars. Nam medium, in quoratione prids
cognito Deus fe ipfum perfecté & comprehenfivé
cognofceret , aut effer aliquid perfectus , quam ef-
fentia divina , aut aliquid xqut perfectum , aut ali-
quid minns perfetum. Nihil horumdici poteft. Non
primum, autfecundum. Densenim eft Ens fummum.
Summum autem nec fuperati , nec zquari poreft .
Non tertium . Non enim fine manifefta abfurditate
dici poteft, quod aliquid minds perfeCtum, ratione
prits cognitum ,(pofﬂr effe ratio perfecté & com-
prchcnﬁy(‘: cognofcendialiud perfectius. Sic v.g. fal-
50 & abfurdé diceretur, ternarium cognirum effera-
tionem perfecté cognofcendi fenarinm , animal co-
gnitum effe rationem perfeété cognofcendi bominem,
&c. Er verd objedtum aliq\uad, ut cognitum, cae-
nas poreft effe ratio perfecté cognofcendialiud, qua-
tenus in eo cognito clucere poffunt omnes perfe-
Ctiones alterius. At in mintis perfecto , quantumvis
precognito, perfectiones omnes alterius perfectioris
clucere repugnat. Nam in eo neque formaliter , ne-
que eminenter, nequezquivalenter conrinentur oni
nes. Supereft igitur , ur dicamus Deum fe ipfum in
feiplo, hoc eft , fe ipfum per fe immediaté , & ab-
fque ullo medio perfectd & comprehenfivé cogno-
{cere.

Dices. Creaturae, utrarione prids perfecte cognitz,
poffunt effe ratio cognolcendi idomne, ad quod ha-
bent habitudinem tranfcendenralem : nen enim pof-
funt cognofci perfecte , quin cognofcantur perfecté
earum habitudines; nec perfeéké cognofei poffunt ea-
rum . habirudines, quin diftincté cognofcantur termi-
ni habitudinum illarum. Arqui creature omnes habent
habitudinem ' tranicendentalem ad Deum , ut primum
principium , ideam objectivam , finem uleimum re-
um omninm, & conrinentem excellenter omninm
entium perfectiones. Ergo creatura, ut ratione pritis
perfecté cognitx , poflunt effe ratio cognofcendi
Denm, ut primum principium , ideam objetivam,
&¢. Sed Deus perfectiffimé comprehendit creariiras
omnes. Ergo poflunt effe & func Dee ratio cogno-
fcendi fe ipfum, ut primum principium, ideam ob-
jectivam, &e.

Re1. Inftantiam hanc non effead rem. Nam, quod
nobis fufficic, folum hie volumus Deum nec habere ,
nec pofle habere extra fe medium, inquo, unrratione
pritis quantumvis perfecté cognito, fc ipfum petfes
¢k & comprehenfivé cognofcar. Quod autem Deus
non poffic faltem perfecté 8 comprehenfivé cogno-
fcere fe iplam in creaturis , etiam ut rarione prius
ab ipfo pertectiffimé comprehenfis, patet ex o, quod
creature non habeant habitudinem tranfcendentalem
ad omnes perfecHones divinas , fed ad aliquas tan-
tiim. R.2. Deum eodem indivifibilicer adn fe ipfum
comprehenfivé cognofcere, in fe ipfo comprehenfi-
vécogniro perfectiflime cognolcere creataras omnes,
S&comnes earum habitudines, & inearam habitudini-
bus perfedtiflime cognitis fe iplum cognofcere ut pri-
mum principium, ideam objeétivam, &c. ut docent
Recentiores nonnulli , nec videtur efieinconveniens.
Non enim inde fequitur, quod Deus habear cognitio-
nes {ui inadequatas & precifivas. Quiain Deo co-
gnirio, qua {eipfum cognofcit in crearuris ue primum
principium , ideam objectivam , &c. eft cadem illa
cognitio, quaomnes {uas perfectiones fimul cogno-
feic , & fe ipfum perfedtiffimé comprehendit , ut
pater ¢x didlis, Quid , fi quis maller dicere Deum

Ir = cogno-

e e




=

56 Traétatus I. De Deo Uno.

cognolcendo  ereatutas 8¢ earum habirudines in fe
ipfo , ut objecto ratione prids cognito, folim co-
gnolcere fe a ereaturis per illas babitudines , ur ra-
tione pritiscognitas, cognefci pofle ut primiuum prin-
cipium, ideam objeftivam , &c. Sed quidquid fir ,
maner femper intaéta afferrio noftra, ut fuprd obfer-
vatum eft.

AVRCT TG E e NS

Utrsm Deus in aliquo medio ratione prises cognito
cogaofeat poffibilia.

RIS RS PO G 1y

¥ % Eus in fe iplo, ut objetto ratione prius cognito,
cognofcir poflililia
Prob, 1. ex Dionyfio lib, de divinis Nominibus ci7.
Se ipjam ergos INQUILs cognofiens divina (apientia ,
wovit ominia . Et pauld fuperils, dicit Deum nonper
fpecien: fingula confiderare 5 fed uno caufe complexs
emnia (cire, 2. Ex Auguftino lib. 6. de Trinir. ¢.10.
ubi de Verbo dicir » quod fic ars quedam omunipoten-
vis arque fapientis Dei 5 plena omninm vationym vi-
wentitm sncommutabilivm ; timpoft aliquot verbahac
addit ; Jbi novit omnia Deus 5 que focit per ipfam
Er lib. 11, de Civ.c. 10, ubi de pientia Der loquens
aics Negue enim multe, feduna [apicntia off 5 in qua
funt impenfi quidans atque infiniti thefasri reram jn-
iinm s in rj::if.’-‘z.r Sunt omnes invifibiles . atque
utabiles vationes verums o etiam vifibilinm &
mutabilinm s que peripfam fake funt: quoniam Dews
non aliguid nefciens fecit, quod nec de guoliber homss-
ne artifice reéte dici poreff. Quibus pofterioribus ver-
bis, Quomiam , . aperté fignificar 5. Doctor, Deum
in rarionibus illis, quas haber in mente fua, omnia,
poteflt, cognofcere ; ranquam in  perfectiflimis
m omnjum factibilium exemplaribus, quzintue-
v, cum munddm conderer : runc enim , wr ait
5. Doctor lib. 83. quelt. 9. 46. Deus mon extra ﬁ'ffrm'd—
quars pofi intuehatyr, wt fecundum idconffitrieret,
od ebar : nam hoc opinari. fucrilegumeft. 3.
i.x S. Thoma hic q. 14. att. 5, in O Deas, inquit ,
e ipfum videt in [z ipfoy guia (e ipfum widet peref-
fentiars fuam . Aligautem a (e videt, noninipfis, fed
in feipjo s in quantum effemia fna continet. fimility-
dinem aliorum ab ipfo, 5
Prob, Ratione. Quia effentia divina, perfecté co-
gnim » pOI_Cii elle pluribus modis ratio cognofcendi
ompia poflibilia . Arqui Deus perfeciflimé compre-
hendir effentiam f{uam, Ergo 5 &c, Minor fuo loco
demonfirara eft, Prob.maj, Nam 1.eflentia divina
erfecte cognita, porteftefferario cognofcendi, diftin-
¢té [cilicet , omnia poflibilia , ut cft caufa illorum
productiva; quia ut eft cavufa productiva rernm pof-
fibilium, habet ordinem tranfcendentalem ad omnes
illarpm perfectiones, & cum illis connexa eft ; qua
connexio & habirndo cognita non poreft

h.\

@it
et

t non effe ra-
tio c‘ngnmccndi id, ad quod eft connexio & habirudo,
de illad S. Thoma lib, 1. contra Gentes cap,49.
cinium: Effectus cognitip fufficienter babetur per
tioner: [uq caufe. Ipfe autem Deus ¢ff per fuam
tiam canfa effendi aliss . Com igitup (uam effen-
pleniffime cognofcar 5 oportet ponere quod etiawm
alia cogrofcat. ¥

2. Effentia divina ; perfecté cognita , potelt efic
medium diftinété cognolcendi omnia poflibilia , ut
lorum omninmratio &idea propria objedtiva, Nam
1, ut dicit 5. Thomas hic q.14. art. 6, ad 3. Divina
eflentia eff aliquid excedens omnes creaturas : unde
pateff aceipi e propria vatiouni Cujufque 5 fecandum
quod diverfimode ¢ff participabilis 5 wel imitabilis a
diverfls creaturis o 2. ldea fey ratio propria objectis
¢ta , pericétd copnira , non poreft non efie medium
fecke cognofcendi rem , cujus eft ratio & idea .
in rei propria eft propria illins imago , pro-
us exemplar, Remautem diftinété cognolci
propeia. & exemplari illius, quisdubirac?

as hib.1. comiza Gepr. cap. 54. fic ar-

gumentatur : E(fentia divina in quantum eff abfolure
perfeita » poteff accipi e propria ratio fingulorum :
unde per eam Deas propriam cognitionem de ommibus
babere poteff + Idem S, Auguftinum fentire , conftat
ex locis laudatis.

3. Effentia divina , perfecte cognira s poteft eflc
ratio diftinété cognolcendi omnia pofiibilia, urcon-
tinens in fe fecundiim modum quendam cxcellentem ,
omnes & fingulas perfectiones omnjum creaturarum .
Nam inde (e haber ad creaturas omnes, ut actus perfe-
¢tus ad imperfectos. Actus autem perfectus eft fimili-
rudo actuum imperfectorum, quos in {e aliquo mode
continet , & eo perfectior illornm fimilirudo , qué
perfeétins illosin fe continer. Unde in actu perfecto
perfecté cognito, non poflunt non perfecte cognofci
actus imperfecti, & ed perfedhilis cognofcis quo per-
fectiis in illo conrinentur . Nam cognita iragine,
non poreft non cognofci res, cujuseft imago; &co-
gnita imagine , res » cujus cft imago , e perfectits
cognoftitur, qud perfectits per imaginem reprafen-
ratur 3 & co perfectils per imaginem reprafentatur
quo praflantior eft imago, hoc eft; quo praftantio-
ri modo continet perfectiones rei, cujus eft imago,

Cum igitur effentia divina continear modo excel-
lenciflimo omnes omnium creaturarum perfectiones,
fe haber ad omnes crearuras ut actus excellenriflimeé
perfectus ad impetfectos 5 & fic fe habet ad omnes
creaturas, nt excellenciflima illarum fimilicudo quz-
dam & imago . Unde apparet effentiam- divinam
perfecté & comprebenfivé cognitam, non poffenon
effe Deo rationem perfectiffimé cognofcendi creatu-
ras omnes f{altem poffibiles, & Denm in effentiafua,
purr:{-é't:‘: & comprehenlivé cognita, poffibilia omnia
perfectiffimé cognofcere , ranquam in excellentiffi-
ma quadam illorum imagine & fimilirndine. Hanc
doctrinam tradic S, Thomas hic queft. 14. art.6. in
0. & ad 1. hec habet : Dens per id 5 quod in fe
£pfo continet yes 5. Cognofeit eas in propria natnwra ,
G tanto perfeities , quanto perfeitins eff rm!«,rﬂquod~
que inipfo. Quibus verbis S. Door contrahit, quz
a nobis fufills expofita funt, & ipfe fufiis exponit
in corp, art.

Obf. Dens non prilis cognolcit v.g. omniporentiam
fiam, qudm creaturas potlibiles. Ergonon cugﬂofcic
Creaturas ppfﬁbilm In omnipotentia fua, ut inmedio
prilis cognito. . S

Ad folutionem objectionis nora . Poteft aliquid pritis
cognolci, quamaliud, n}}ﬂ:ipl_icitcr, nempe prits teni-
pore, prilis natura, pritis ratione ex parte {ubjecti »
& prius !‘a['mnc ex parte ob;c;}:. l)iccauteml)et}l‘n
neque prits tehipote ; Neque prius Aatura, nequeprills
racione ex parce {ubjecti cognofcere effentiam fuain ,
five ut canfam rerum omnium produckivam , five ut
illarum ‘ideam , & fimilitudinem , quim crearuras
poffibiles. 1. enim Deus pro quoliber inflanti zter-
nitaris cognofcit; quidquid cognofcic. Ergonon co-
gncvki{ pritis pnul'imtc temporis eflentiam fuam , quam
res poflibiles . 2. In tantum Deuns cognofceret effen-
tiam fuam Prifm prioritate naturaz, quamres lI)Dmbi-
les, inquantum in Deo cognirio effentiz divine of-
fer realiter caufa cognitionis peflibilum, five, quod
idem cft, in quantum Deuns percognitionem effentie
fue realiter determinarcrur ad cognitionem poflibilium.
At in Deo una cognitio nec elt, nec effe poreft rea-
lis caufa alterius: hoc enim non effer fine mulriplici
imperfeétione, Unde Deus & effentiam{vam, & pof-
fibilia » & quodlibet aliud intelligibile cognolcic ab
wrerno & pro.xrerno una & eademrealiter cognitio-
ne . 3. Prioritas rationis ex parte fubjecti nihil aliud
eft, quim priotitas necefficaris, fen lpriuriltas rationis
fundara in majori neceffitate : ita uc illud dicatur prius
ratione €x parte fubjectt, (I“Od ab .in[(‘.‘”(l‘a:ll CD!‘I%‘ipi‘
tur priis inefle fubjecto , quia i magis neceflarid
inelt . At cognitio omnipotentiz in Deo non haber
privritatem nec is refpectu cognirionis poffibi-
litt: cim enim omnipotentia & poilibilia fint inter
fe

o3 correlativa, non magis neceffarium et Denm
omniwotentem, quam creaturas effe pulﬁinlcs b
1

& i




	Seite 55
	Seite 56

