UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

Art. 3. Utrum Deus in aliguo medio ratione prius cognito, cognoscat
creaturas existentes.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Difputatio V. Articulus 1II.

& ita in Deo cognitio n_u_mipormt_i; non magis‘nc-
ceflaria eft qv_im_cogmrm pnfﬁbnlmlp . Intellectus
igicur nnnrhahﬂf _ri_mdmmmlm 1 majori nve‘cefﬁtat‘c
concipiendi cognitionem omnipotentix prius inefle
Deos quim Cogmt_lon:_-n_po{ﬁ!aihlillp VErgo, &c.
Porro nulla ex hisp ranbusrequn‘lmt‘? urcjﬁ'cn_—
ria divina cognita, fit Deo medium cogpok‘:cr_nil poi-
ibilia. Ad hoc enim fufficic , ut effentia divina co-
gnolcatur 4 Deo prits ratione ex patte objecti, quim
poffibilia; hoc eft, ut ef "nFia divina éx 5?{1fﬁbilia1tn
i Deo cognoicantur per .thq_urn‘j'l f‘ﬁgﬂlﬂmﬁ_@\lﬂ T L
wnun, nempe ()HVL‘HEIJ. divina , 4t ummeadiacius cons
junctum intellectui divino, quaim alia, ncmpe pofli-
biliay ita ur effentia divina per (e immediatc & dire-
&é, poffibilia verd mediaré tancum , indirecté, & per
cﬂ':nt'iam divinam atringantur ab intellectn divino
Nam tunc effentia divina, ut cognita, eft vercintel-
a nedium cognofcendi poflibilia
indivifibiliter cognirio:}cm > quaipfa
coenofcicurs & intellectus nofter cum fundamento in
re ‘.';r,ncipir:‘i entiam divinamy 11 c_ngnitam, per mo-
dum caufz realis 5 realiter determinantis ingelleCtum
divinum ad cognofcenda pofiibilia. Quod eft, eflen-
riam divinam cognofci prilis ratione ex parte objecti
ab intellectu divino, quim poffibilia.

RV CUEYS TIT

Utrum Dens in aliquo medio ratione pr,e'ic: cognito
cogriofcat creaturas exiffentes.

P25 poNs o

Eus in fe ipfo, ut objecto ratione prius cognito,
D cognofcit omnes crca;urasexﬁhnrcs.

Prob. 1. ¢x S. Dionyfio lib. de divinis Nom. ¢. 7.
Neque anter 5 INQUIL, ¢4 gud funis e bis qua fwr
difzens, noftit divina mens, fed ex. fe @ infe pov cas-
[ perum omenintia COGLIONEN 5 [Cientiam 5 effentiam-
que anticipatam & ante comprehenfam habet , now quod
per [pecicu fingula confideret, fed quod unocanfecom-
plexu omnia fesar isenfe # f:mﬁ ergo ‘{'ogmﬁe;fj d;'-.w'fr.z
[apie rér;,noyiz_omni;z. lebL‘m vc‘r_‘.ﬂs ]_)cum_ infe iplo,
ut medio cognito, omnia exiftentiacognofcere, tam
claré docet , ut nullum rergiverfationi locum relin-
quat . Unde quod aliqui conantur, illum interpre-
rari de cognitionc non aliunde accepra, feu de cogni—
rione planc independente arebus cognitis, non fatis
verecundum eft,

Prob.2. ex S. Auguftino, de: cujus mente dubita-
ri non poreft . Nam 1. phlu*ibus [qcis diferté afferic
Angelos videre creaturas exiflentes in Verbo, utr ob-
jedto cognito. Sic v.g. lib. 4. de Gen. ad litt, c. 24.
de Angelis loquens, ait: Proculdubiouniver(ans crea-
tiram > i1 que SPfE [ine. principaliter conditi 5 inipfo
Perbo Dei privs woverunt , inquo funt cmnings, etiam
quse rfmpqr,;t.{rer alta Sunt 5 wtorne rationes , tan-
quam in eoper quod fata funt omnia: ac deindein
ipfa creatsras quam fic noverunt, ranguam infrade-
(picicates, camque referentes ad illins landems in cu-
jus incommutabili verstate vationes 5 fecundsm quns fa-
aeft 5 principalirer wident . Ecce S. Do&or dupli-
cem in Angelis rerum i Deo creatatum cognitionem
diferté agnofcie: unam minis perfeftam, qua cogno-
fcunt res creatas in fe ipfis per proprias {pecies crea-
tas ; &¢ alteram pcrl‘cﬂ:iorcm » qua cognofunt illas
in rationibus #llarum exiftenribus in Verbo , princi-
palicer cogpitis. Quod etiam exprefs¢ docet lib, 11,
de Civ. c. 29. ubi de rebus 3 Deo conditis fermonem
habens dicit : Qmnia hec aliter in Ferbo Dei cogno-
fenntur ab Angeliss ubi babent canfas ratione/que fuas,
id eft s fecundum quas failafunt , incommutabiliter per-
manentess aliter in [e ipfisy iliic clariore 5 hic obfea-
riove cognitione. At i Angelivident creaturas exiften-
tes in illarum egxemplaribus , in mente divinaexiften-
tibus , & ratione prids per modum principalis objecti
cognitis 5 quantd magis Deus ipfe, cum hac exem-

57

plaria perfeétc & comprehenfive cognofcar, quodnon
poffunt Angeli?

2. S. Auguftinus directé afferit Deum res ife con-
ditas videre in illarum rationibus , quas habet in-
commutabilicer apnd fe , tanguam in fpeculo prits
vifo , ut patet v, gt. ex lib. 6. de Trin. cap. 10. ubi
poftquam dixit Verbum divinum efle arrem quandam
omnipotentis atque fapientis Dei, plenam incommu-
tabilibus' & vivenribus rationibus rerum omninm crea-
bilium, addit poft pauca, ibi, nempeinarteilla Deumn
omnia poffe, que fecir per ipfam . Quod autem $.
Doétor de notitia rerum exiftencium non folumgqna
poflibilium 5 fed etam qua exiftentium loquatur, {a-
tis ciarum eft , ur probatione non indigeat , & ta-
men adhuc' oftenditur . Lib. enim 11. de Civ. poft-
quam c. 10; dixit Deum , anreguam  crearuras con-
deretr, eascognoviffe in invifibilibus atqueincommu-
tabilibus illarum rationibus ; quz lunt in immenfis
atque infinicis, thefauris rerum intelligibilimm , quos
haber divina fapientia ; quod faltem ihrc!\igi debet de
cognitione creaturarum , utr poffibilium ; c. 21+ lo-
quens de creaturis & fe condiris, qudrtalibus, ficait:
1bi exrgo widit bonum effe 5 guod fecit s ubi bonum effe
widit, ut facerer. Igitur ex S.Doctore Deus ibi vidic
creatutarum a fe conditarum bonitatem in effe aGua-
11 & exercito , ubi vidic eam in effe pofiibili & in-
telligibili . Sed fic vidit eam in illarum rarionibus ,
quas habuir incommutabiliter ab zterno in immenlis
atque infinitis chefauris rerum intelligibilium , in divi-
na [apientia reconditis. Ergo, 8cc.

Denique quod Deus omnia praterita, prafenta ,
& futura, omnind incommurabiliter videat , 8 ftabi-
li ac fempiterna prefentia comprehendat, fic ut ejus
feientia trium temporum, prafentis videlicer, 8 pra-
teriti 5 vel futuri varietate minimé mutetur , & in
ejus incorporeo contuitu fimul adfint cunéta , que
novit, probar S. Doctor ex eo, quod Deus omnia,
non folim poffibilia, fed etiam aliquando exiftentia
videat in rerum ipfarum rationibus (}cu ideis quas ha-
ber in mente fua. Parer ex lib. 6. de Trin. ¢. 10, ubi
poftquam dixit , quod in Verbo divino fic ars que-
dam omnuipotentis atque fnpiemis Deis plcna omnium
rationum viventium incommutabilium, ubinovirom-
nia , que fecit per artem illam- ; Ratim fubdit : Ez
ideo eum decedant & [uccedant tempora, non decedit
aliguid 5 wel fuccedie (vicarie Dei . Et re@€ quidem
fic logquitur. Nam ur ipfe aic lib. 83. queft. q.46.
ide illz , quas haber intellectus divinus apud fe ,
in divina fcilicer cffentia , fibi per fummam identi-
tatem conjuncta , {unt. forme quedam , vel rationes
verum o [fabiles atque incommurabiles , que ipfe for-
mata pon. funt 5 ac per bov aterne, ac [emper eodem
modo fefe habentes : cum, utinterpretatur S. Thomas,
in re nihil aliud fint s quam ipfa divina effentia , uc
participabilis & imitabilis pluribus & pluribus ininfi-
nitum modis.

Prob. 3. ex S.Thoma hic q. 14. 2.3.in O, ubi lo-
quens de creaturis non folim poflibilibus, fed eriam
aliquando. exiftentibus, duplicem tantiim eas cogno-
{cendi modum agnofcit: unum (cilicer, quo res in
fe ipfa cognolcitur per propriam fpeciem ipfi ada-
quatam , hoc eft, iplam non excedentem ; alterum
verd , quo res cognolcitur in alio prius cognito ,
quocumque tandem modo illud alind, urcognimm,
fic ratio. ipfam cognolcendi. Dupliciter , inquit , ali-
quid cognofcitur , une modo in [eipfo, alio modo in al-
tero. In fe ipfo quidem cognofcitur aliguid 5 quando
cogiafCitur per [Peciems propriam s adaquaram ipfi co-
gitofcibili: ficut cim oculns videt bominem per (peciem
hominis . dn alio antem wvidetur ids quod videtwr per
[peciem continentis agficup psms-pars videtnr in toto per
[peciem torins 5 wel cim bomo videtur in [peculo per
jﬁm’em [peculs wel quosumque. alio modo contingat ali-
quid ip alio wviders. ‘ _

Ex his autem duo concludit , 1. Deum videre fe
if);'um in fe ipfo , quia vider fe ipfum per efflentiam
uam , tanquam per {peciem propriam , adzquaram
1pfi ‘cognolcibili, quatenus cffentiadivina refpectu fui

ipfius,




e e

58 Tractatus L

ipfius  excellent quodam modo, & feclufis imperfe-
<tionibus omnibus, vices agit propriz fpecieiimpref-
{z, ipfi adzquarz, fe ipfam per fummam fuam intel-
ligibilitatem, & cumintelleétu divino conjunétionen
exhibendo perfetiffimé videndam, & comprehenden-
dam. 2. Deum omnia alia i fe , five poflibilia , five
exiftentia, videre in fe iplo; climenimrepugneteum
videre alia i fe in fe ipfis, hoc eft, per proprias fpe-
cies impreffas , adequatas ipfis coghofcibilibus 5 ta-
lium enim f{pecierum colleétio locum habere non po-
teft in Deo; fupereft, ur videat omnia alia ifein fua
effentia, feu per (uam effentiam , qua , ciim omnes
omnind perfectiones omnium entium creabilium fe-
cundiim modum excellentem contineat , non potelt
non continere in fe fecundiim modum excellentem
fimilitudinem omnium entium creabilium, ficut fpe-
cies totius continet virtualiter {peciem partium , &
{pecies actus perfeti {peciem adkuum imperfectorum,
vel {pecies fpeculi fpeciem hominis s qui videtur in
fpeculo. Unde ficur homo videtur infpeculo vifo, &
ficur pars vel actus imperfectus cognofcitur in toto
vel actu perfecto cognito; ita creaturz omnes, tam

offibiles, quam aliquando exiftentes, non poffunt
%co non perfecté fecundim effe proprium, five pol-
fibile, five actuale & exercitums, intelligi in effentia
divina, perfecte & comprehenfivéintelleéta, tanquam
in pecfectifiima & excellentiffima rerum omaium ima-
gine, & fimilitudine. Unde ficut modo explicato rel-
pectu fui ipfius vices agit fpeciei impreffe, fibi ade-
quarz, ita & perfecté arque comprehenfivé cognira,
refpectu omnium alioram intelligibilium fungicur mu-
nere propriarum fpecierum impreffarum , ipfisintelli-
gibilibus adequatarum, per quas ab intellectu creato
in {e ipﬁs poffunt intelligi. Sic iginnry inquit §. Do-
€kor , feiendum eff 5 quod Deus fe ipfum videt in fe
ipfo > quia fe ipfum vider per effentiam fuam . Alia
autem 4 [e vider, non inipfis, fedinfeipfo, inquan:
tum effentia fua continer fimilitudinem aliorum abipfo .

Prob. 3. Ratione. Siintellectus divinus haberet ipe=
cies impreflas omnium creaturarum exiftentium, illa-
rum reprefentativas fecunddm effe actuale & exerci-
tun, eert¢ cognolcere pofier, 8 cognofceret per ejuf-
thodi (pecies creaturas omnes exiftentes ; & quidem
ut exiftentes pro ea remporis differentia, Pro qua exi-
ftunt. Tunc enim ad hanc cognitionem nihil ei deef-
{ee neceffarium. Arqui intellectus divinus in effentia
divina, ipfi per fummam identitatem conjun&iffima,
haber mquivalenter & eminenter {peciesimprefas om-
nium crearuraram exiftentium, illarum fecundim effe
aétuale & exercitumreprafentativas. Ergointellectus
divinus creaturas omnes exiftentes, & quidem ut exi-
ftentes pro ea temporis differentia, pro quaexiftunt,
cognoicere poteft , & cognolcit per divinam effen-
riam, & quidem ut ratione prilis cognitam : non enim
viderur efitnua divina aliter caufalitatem & niunus
fpeciernm impreffarum abique imperl'cc':i:ionefuppicre
pofle reipectu intelledtus divini.

Prob. min.'Nam eflentiam divinam fpeciebus im-
preffis rerum exiftentium , & illarum fecundim effe
actuale & exercitum reprzfentativis xquivalere, eafl-
que emincnter continere, eft perfectio magna , nec
exclufiva alterius melioris , vel zqualis , proindeque
tio fimpliciter fimplex. Atquicffentia divina
complectitur omnes perfectiones fimpliciter fimplices;
cum it effentia Entts, quonihil melius effe aur cogi-
tari poteft. Ergo, &c.

Dices, Effenria divina cum erearuris exiftentibus ,
qua exiftentibus, non eft neceffarid connexa : poffer
enim effe fine creaturis exiftentibus. Ergonon poteft
effe intelleétni divino ratio cognelcendi crearuras exi-

tentes, quaenftentes: namnon potef effe intelledtui
divino per modum objecti cogniti ratio cognofcendi,
nifi eay quibufeum fic connexaclt, ur fineillis non pol-
fit efle, K. n. confeq, Sicut enim ex adverfariis intel
Jectus divinus ex fe indifferens eft exrra omnem hypo-
thefim ad intelligendas vel non intelligendas creaturas
ut exiltentes, & ramen ex hypothefi quod exiftant
non poteft non intelligere illas uy exiftentes, quia cx

de Deo Uno.

fe fummé determinatus eft ad intelligendum omne in-
telligibile omni modo, quo intelligibileeft; itacflen-
tia divina, licér extra omnem hypothefim ex feindif-
ferens ad reprafentandas incelleSui divino , vel non
reprafentandas creaturas at exiftentes, non poteft, ex
hypotheli quod exiftane, illas ut exiftentes non repraz-
fentare intellectut divino , quia ex fe lummé determi-
nata eft ad reprafentandum incelletui, eam pcrfe&?z
cognofcenti, omne intelligibile omni modo, quore-
preefentars poteft. Unde licét eflentia divina non fit
neceffario connexa cum creaturis exiftentibus, &ita
pofier effe,, etiamfi nulle creaturz exifterent, proin-
deque nullas creaturas ur cxiftentes reprafenraret ;
non poreft tamen illas non reprafentare ur exiftentes,
ex hypothefi quod exifftanc: ficue intellectus divinus
non poteft non inrelligere creaturas ur exiftences ,
fuppofito quod exiftant , licée non ficneceffario con-
nexus cym creaturis exiftencibus, & ita adhuc effet,
ctiamfi nulle exifterent, & fic nullasueexiftencesin-
telligeret .

Confirm, Quod effentia divina, ut cognita, poffic
reprafentare , & €x fe fic lummeé complera & deter-
minata ad reprefentandum omne intelligibile , omni
modo quo reprefentari poteft, hoc eft, ad reprafen-
tandum ut poffibile, quod eft poffibile , ur exiftens,
quad exiftit, &cc. tameft perfectio fimpliciter fimplex,
quam quod intelle¢tus divinus poflic intelligere , &
ex fe fir fummé completus 8¢ determinatus ad incelli-
gendum omne intelligibile omni modo quo inelligi
potett, hoc eft, ad intelligendum ut poffibile, quod
cft poffibile , urexiftens, quod exiftic , &c. Arqui hoc,
nempe quod inellectus poflic, &c. eft perfectio fim-
pliciter fimplex seut docent ipfimer adverfarii . Ergo
& illud , nempe quod effentia divina , ut cognita ,
poflit reprefentare, &c. eft eriam perfectio fimplici-
ter fimplex. Ergo tam effentia, ut cognita, haberuc
poflic reprafentare , &c. quim intellectus divinus 5
fecundiim adverfarios, habet ut poffitintelligere , &c.
Et confequenter effentia divina tanta neceflicate re-
prefentar creaturas ur exiftentes , ex hypothefi quod
exiftanc , quanta intelleétus divinus ex eadem hypo-
thefi incelligic illasexiftere. Illam autem perfectionem
habet effentia divina , falcem qui in fe fecundum
modum quendam excellentem continet omnes omni-
nd {pecies impreffas poflibiles, rerum quocumgque mo-
do reprefentarivas : {ic enim continet omnia omni-
no entia poflibilia . Unde fit 5 ut eflcnda divina fit
perfectifiima quaedam & excellentiffima rerum omnium
fimilitudo  illarym, ut funt, reprafencativa , proinde-
que illas repralentans ur poffibiles tantiim, fi 1'L!nctan-
rum poffibiles, ur exiftentes prorali temporis differen-
tia, {i pro tali differentia temporis exiftuAt, ut prace-
ritas vel futuras pro eo temipore, pro quo praterira
vel future funt.

Prob.4. Effentia divina, cognita ut potentia pro-
duckiva & idea objectiva crearurarum, applicara & de-
terminaca per decrccum divinum ad illarum produ-
&ionem, poteftefle, &:_cﬁ intellectui divino ratio per-
feété cognolcendi illas wm_mdﬁm effe proprium , &
quidem ut attuale & exercitum . Erg_o ets v?dt_‘t exi-
ftentia omnia, & quidem ur exiftentia, infeiplo, ut
medio ratione prits vifo, Preb. ant. Nam 1. effentia
divina cognita ur potentia productiva, & ideaabje-
&iva creaturarum , diftinctiffimé reprefentac intelle-
¢tui divino omnes illarum rationes , & confequenter
totum effe proprium illarnm. 2, Cognita ut applica-
ta & determinaca ad illarum productionem, fummé
certificat intelletum divinum de realicare & actuali-
tate illarum . Ergo effentia divina cognita ut caufa
produc‘ti\'a & idea objectiva creaturarum , appEic_nm
ac determinata ad illarum produ&lonem > reprefen-
tar illas intellectui divino fecundim effe proprium ue
actuale & exercitum .

Porrd ex dictis evidenter eonfequitur Denm eriam

reterita & furura videre in fe ipfo, urmedio ratione

pritis vifo. Nam hoc ipfo quad effentia divina cogni-

ta, eft ab zrerno & pro zterno imel\e(SEU} divino Fatio

cognoflcendi creaturam aliguam [ecundom effe pro-
: prium




Difputatio V. Articulus IV. 59

le & exercitum pra talidifferentia tem-
non potelt non effe imul &
& pro zterno intellectui divi-
na ratio crearuram tlam cugno(’ccndi ut futuram pro
tempore , pro quo. nondum elt, ue prafentem pro
tempore, Pro quo eft , ut pracericam pro. tempore 5
Pro‘quo non ¢ft amplins . Hactenus autem a_lid:l:ll}gy
bis, ut probaremus Deénm in fe ur medio ratione prius
vifo videre pLEterita, pralentia & futura, . de s fal-
tem quz 2 folo Deo in produci & conlervari depen-
dent, imo & de iis qua eriam dependent 4 caufis fe-
cundis, fed naturaliter agentibus five impedibiliter fi-
ve immpedibiliter, intelligenda effes non eft difficul-
tas. Superelt ut agamus de czteris , qua, ut fint,de-
pendent & creatura raunopnli » fe ipfam liberé derermi-
nante ad corum productionem.

A R TGRS S NG

Utrstme Deus in aliquo medio vatione priss cognito
cognafcar attus liberas creatura rationalis
aliquando extituros.,

Risponsio L

Eus non cognofcit actus creature rarionalis, libe-
ré futuros, in ipl':L creaturarationali, confidera-

ta in adu primos ' five remoto, five etiam proximo.
Prob. Ngm caula, quantumvis cognita ut caula,
nen potelt effe ratiq cognofcendi certo , nifi eos effe-
&us, quibuleum n:ccﬂlu'iaz_n hach connexiotem : fi
cuE principinm, qUantumyis cognitum ur principium,
non pateft effe ratio cognolcendi certd, nificascon-
clufiones, quibulcumncceffario connexumeft. Arqui
creaturz rationalis. actus primus, {ive remotus, hoc
eft , virtus agendi , five proximus , lr.jg cﬂ » VIFtus
agendi cum omnibus adjunckis & prarequifitis ad agen-
dum, non habet neceffariam connexionehl cum actu
{ecundo creature racionalis liberé futuro: adtus cim
rimus creatura rationalis, fiveremorus, five ctiam
proximus, relaré ad adtum (EFﬂndu_ll‘l litxcgé t“umr_um .
eft plang indifferens ad oppofita. Ergo ackus primus
creature rationalis, five remotus, five etiam proximus,
quantumyis cognitus , non poteft effe Deo ratio cogno-
{cendi certd actum fecundum crearurz rationalis libe-
té farucum , Ergo, quod idem eft; Deus non poteft
Ccertd cogno(cerc actus creatura rationalis libeté fucu-
tos in ibfa creatiza racionali confiderata fecundum a-
étum primum, five remotum, f{ive ctam proximum,
& coﬁ(uqucmsr nullo modo cognolcitactus creatura
rationalis liberé {ururosinipfacreatura. rationali con-
fiderata fecundtim actum primum - five remotum, Rve
etiam proximum. Nam [i aliquo modo cognofceret,
cum non. poffic certd cognolcere , cognofcerer ran-
clim conjeckuralirer. Atcognitio conjecturalis, utpo-
& errori obnoxia, repugnat Deo. Proprer eandem ra-
tionem Deus non cognofeit actus creaturz rationalis
liberé futuros in fna omnipotentia, quantumvis per-

fedke & comprechenfive cognira.

RespoxNsto IL

Deus non cognol‘cir in.ﬁlis decretis actus nagurales
creature rationalis liberé fururos: ar cognpl‘ci:fupcr-
nartirales .

Prob. 1. pars. Namdecretadivina, ut bic fupponi-
tur, refpectu nc',hmm nam_r.'_\'!_mm crearturz rationalis,
funt disjunckiva, quibus fcilicer creature rationali ,
('luam&m ad actus liberos , omniporentia divina ve-
luc per modum habitus appllc;u:ur ad_ bunc vel illum
agtum disjunéivé. Unde decrerumdisjunctivum non
magis imporeat futuritionem unius adtns, quam alte-
rius 5 fed aqualiter ucrumque actum relpicic . Ergo
decrerum disjunctivum non poteft effe Deo ratio co-
gnofcendi-bune actum ur futurum, poritls quim alte-
ram Ergos 8.

Prob. 2. pard. Nam decteta divina, ut etiam hic fup-
ponitur; {unt predefinitiva refpegku actuum {uperng-
tatalium cieaturerationalis, hocelt, decrera,quibus

Deuns vultabfoluté 8¢ efficaciter, urcreaturarationalis
tales actus cliciat, & liber¢ eliciatintempore: unde vi
horum decretorum Deus. determinatus eft ad dandain
tempore creature rationali auxilia gratia:, quibufcum
pet infallibilem-fcientiam futuribilium, prafcic crearn-
ram rationalem tales actus elicituramefie. Arqui ejul-
modi decreta habent neceffariain connexionem cum
predefinitis ackibus creature rationalis ur futuris, &
liberé futuris. Nam Deum velle abloluté & efficaciter,
ut aliquid fiar & rtali modo fiat, & tamen illud non
fier1, vel non eo modo fieri, quo Deus vult, ablo-
luté repugnac. Ergo decrera divina poffunceffe Deo
ratio cognolcendi actns [upernaturales creaturz ratio-
nalis liberé fururos. Ergo Deus re ipfa hosactus co-
gnofcit in fuis decretis.

Resronsio IIL

Deus atus omnes creaturz ractionalis, tamnatura-
les, quam fupernaturales, liberé fururos cognofcicin
effentia fua, uc perfectifiima fimilicudine omninm in-
celligibilium , fecundim effe proprium, quod habent,
five poffibile rantum, five ctiamactuale & exercituni,
pro quacumgue temporis diffcrentia habeant .

Prob. Nam Deus in ellentiafua , ut perfecté & com-
Frchcnﬁvé cognita, perfectiffimé comprehendic quam-
iber crearuram rationalem exiftentem. Arqui ad hane
perfectiffimam creature rationalis exiftentis compre-
henfionem requiritur ur cognofcatur claré fecundim
omnes rationes {uas intrinfecass & confequenter non
folum fecundum 1d omne quod poteit five neceffarid
five liberd facere, fed etiam fecundiim id omne quod
re ipfa five neceffario five liberé factura eft pro qua-
cumque differentia temporis ; imd & fecundum id
omne quod fadtura effetinquacumaque hypothefi pol-
fibili; uz fuo locooftenderur. Ergo Deusin efientia {ua,
ur perfedté & comprehienfive cognita , claté cogno-
fcic quamliber creaturam rationalem exiftentem, non
folum fecundiim id omne, quod potelt five neceffarid
five liberé facere, fed eiamiecundim id omne, quod
re ipfa five neceffario five liber¢ fadtura eft pro qua-
cumgque differentia temporis. Quodeft, Deuminfua
effentia cognolcere omneés oninino actus creature ra-
tionalis etiam liberé futuros.

Prob. 1. maj. Nam Deumineffentiafua, ut perfecté
& comprehenfive coguita, poffe perfedtiffimé com-
prehendere ommiaaliaafe, five, quodidemeft, effen-
tiam divinams ur perfecté & comprehenfivé cognitam,
pofle omnia alia 4 fe fufficienter exhibereintelledtuidi-
vino ad perfec iffimam eorum comprci]enﬁoncm, cft
perfeftio magna, 8cmelioripia, qudmnonipfa. Ergo
non eft neganda cfentiz divine .. Er verd ficut intelle-
¢tus divinus eft fimpliciter infinitus in reprefencando
per modam potencie vitalis, ira' & effentiadivinaelt
fimpliciter infinita in reprefentando per modum obje-
¢ti: non enim minds valereflentiadivinaad repracfen-
tandum per modumobjecti, quiamintellectus divinus
ad reprelentandun per modum potentix vitalis . Atqui
effentia divina non eft fimpliciterinfinicain reprafen-
tando per modum oojecti, {i perfecké & comprehenfivé
cognita non reprafentat intellectui divino omniaalia
a e, quanuim oporter ad perfectiffimam corumcom-
prehenfionem: ficur inrellectus divinus non efetfim-
pliciter infinitus in reprafentando per modam poten-
tiz vitalis, {i nonomnia alia ife perfecti limé compre-
henderer. Ergo effentia divina , perfecté & compre-
fivé cognita, reprefentacineellectui divino omniaalia
i fe, quantum oportet ad perfectiffimameorum com-
prehen(ionem.

Prob. 2, min.Nam 1.ur ait §, Thomashicq. 12. art.
7. in O.illud comprebenditur , quod pcrfec’f& cognofitur:
perfelte antem cognafCitur 5 quod tantsm cognoftirur,
quantsm et cogno[esbile. Arquicreatura rationalisnon
cognofcitur, quantim eft cognofcibilis, finon cogna-
feitur etiam quantim ad ea omnia, quzliberé actura
eft pro quacumque differentia temporis : eft enim eriam

wanem ad hzc omnia cognofcibilis, Ergo, &e:2.
%rmtum rationalis exiftens non comprehenditur, nifi
pecfedie cognofcatur virtus ejus. Arqui virtus crea-

ture




	Resp. Deus in se ipso, ut objecto ratione priùs cognito, cognoscit omnes creaturas existentes.
	Seite 57
	Seite 58
	Seite 59


