UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

Art. 4. Utrum Deus in aliguo medio ratione prius cognito, cognoscat actus
liberos creaturae rationalis aliquando exituros.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Difputatio V. Articulus IV. 59

le & exercitum pra talidifferentia tem-
non potelt non effe imul &
& pro zterno intellectui divi-
na ratio crearuram tlam cugno(’ccndi ut futuram pro
tempore , pro quo. nondum elt, ue prafentem pro
tempore, Pro quo eft , ut pracericam pro. tempore 5
Pro‘quo non ¢ft amplins . Hactenus autem a_lid:l:ll}gy
bis, ut probaremus Deénm in fe ur medio ratione prius
vifo videre pLEterita, pralentia & futura, . de s fal-
tem quz 2 folo Deo in produci & conlervari depen-
dent, imo & de iis qua eriam dependent 4 caufis fe-
cundis, fed naturaliter agentibus five impedibiliter fi-
ve immpedibiliter, intelligenda effes non eft difficul-
tas. Superelt ut agamus de czteris , qua, ut fint,de-
pendent & creatura raunopnli » fe ipfam liberé derermi-
nante ad corum productionem.

A R TGRS S NG

Utrstme Deus in aliquo medio vatione priss cognito
cognafcar attus liberas creatura rationalis
aliquando extituros.,

Risponsio L

Eus non cognofcit actus creature rarionalis, libe-
ré futuros, in ipl':L creaturarationali, confidera-

ta in adu primos ' five remoto, five etiam proximo.
Prob. Ngm caula, quantumvis cognita ut caula,
nen potelt effe ratiq cognofcendi certo , nifi eos effe-
&us, quibuleum n:ccﬂlu'iaz_n hach connexiotem : fi
cuE principinm, qUantumyis cognitum ur principium,
non pateft effe ratio cognolcendi certd, nificascon-
clufiones, quibulcumncceffario connexumeft. Arqui
creaturz rationalis. actus primus, {ive remotus, hoc
eft , virtus agendi , five proximus , lr.jg cﬂ » VIFtus
agendi cum omnibus adjunckis & prarequifitis ad agen-
dum, non habet neceffariam connexionehl cum actu
{ecundo creature racionalis liberé futuro: adtus cim
rimus creatura rationalis, fiveremorus, five ctiam
proximus, relaré ad adtum (EFﬂndu_ll‘l litxcgé t“umr_um .
eft plang indifferens ad oppofita. Ergo ackus primus
creature rationalis, five remotus, five etiam proximus,
quantumyis cognitus , non poteft effe Deo ratio cogno-
{cendi certd actum fecundum crearurz rationalis libe-
té farucum , Ergo, quod idem eft; Deus non poteft
Ccertd cogno(cerc actus creatura rationalis libeté fucu-
tos in ibfa creatiza racionali confiderata fecundum a-
étum primum, five remotum, f{ive ctam proximum,
& coﬁ(uqucmsr nullo modo cognolcitactus creatura
rationalis liberé {ururosinipfacreatura. rationali con-
fiderata fecundtim actum primum - five remotum, Rve
etiam proximum. Nam [i aliquo modo cognofceret,
cum non. poffic certd cognolcere , cognofcerer ran-
clim conjeckuralirer. Atcognitio conjecturalis, utpo-
& errori obnoxia, repugnat Deo. Proprer eandem ra-
tionem Deus non cognofeit actus creaturz rationalis
liberé futuros in fna omnipotentia, quantumvis per-

fedke & comprechenfive cognira.

RespoxNsto IL

Deus non cognol‘cir in.ﬁlis decretis actus nagurales
creature rationalis liberé fururos: ar cognpl‘ci:fupcr-
nartirales .

Prob. 1. pars. Namdecretadivina, ut bic fupponi-
tur, refpectu nc',hmm nam_r.'_\'!_mm crearturz rationalis,
funt disjunckiva, quibus fcilicer creature rationali ,
('luam&m ad actus liberos , omniporentia divina ve-
luc per modum habitus appllc;u:ur ad_ bunc vel illum
agtum disjunéivé. Unde decrerumdisjunctivum non
magis imporeat futuritionem unius adtns, quam alte-
rius 5 fed aqualiter ucrumque actum relpicic . Ergo
decrerum disjunctivum non poteft effe Deo ratio co-
gnofcendi-bune actum ur futurum, poritls quim alte-
ram Ergos 8.

Prob. 2. pard. Nam decteta divina, ut etiam hic fup-
ponitur; {unt predefinitiva refpegku actuum {uperng-
tatalium cieaturerationalis, hocelt, decrera,quibus

Deuns vultabfoluté 8¢ efficaciter, urcreaturarationalis
tales actus cliciat, & liber¢ eliciatintempore: unde vi
horum decretorum Deus. determinatus eft ad dandain
tempore creature rationali auxilia gratia:, quibufcum
pet infallibilem-fcientiam futuribilium, prafcic crearn-
ram rationalem tales actus elicituramefie. Arqui ejul-
modi decreta habent neceffariain connexionem cum
predefinitis ackibus creature rationalis ur futuris, &
liberé futuris. Nam Deum velle abloluté & efficaciter,
ut aliquid fiar & rtali modo fiat, & tamen illud non
fier1, vel non eo modo fieri, quo Deus vult, ablo-
luté repugnac. Ergo decrera divina poffunceffe Deo
ratio cognolcendi actns [upernaturales creaturz ratio-
nalis liberé fururos. Ergo Deus re ipfa hosactus co-
gnofcit in fuis decretis.

Resronsio IIL

Deus atus omnes creaturz ractionalis, tamnatura-
les, quam fupernaturales, liberé fururos cognofcicin
effentia fua, uc perfectifiima fimilicudine omninm in-
celligibilium , fecundim effe proprium, quod habent,
five poffibile rantum, five ctiamactuale & exercituni,
pro quacumgue temporis diffcrentia habeant .

Prob. Nam Deus in ellentiafua , ut perfecté & com-
Frchcnﬁvé cognita, perfectiffimé comprehendic quam-
iber crearuram rationalem exiftentem. Arqui ad hane
perfectiffimam creature rationalis exiftentis compre-
henfionem requiritur ur cognofcatur claré fecundim
omnes rationes {uas intrinfecass & confequenter non
folum fecundum 1d omne quod poteit five neceffarid
five liberd facere, fed etiam fecundiim id omne quod
re ipfa five neceffario five liberé factura eft pro qua-
cumque differentia temporis ; imd & fecundum id
omne quod fadtura effetinquacumaque hypothefi pol-
fibili; uz fuo locooftenderur. Ergo Deusin efientia {ua,
ur perfedté & comprehienfive cognita , claté cogno-
fcic quamliber creaturam rationalem exiftentem, non
folum fecundiim id omne, quod potelt five neceffarid
five liberé facere, fed eiamiecundim id omne, quod
re ipfa five neceffario five liber¢ fadtura eft pro qua-
cumgque differentia temporis. Quodeft, Deuminfua
effentia cognolcere omneés oninino actus creature ra-
tionalis etiam liberé futuros.

Prob. 1. maj. Nam Deumineffentiafua, ut perfecté
& comprehenfive coguita, poffe perfedtiffimé com-
prehendere ommiaaliaafe, five, quodidemeft, effen-
tiam divinams ur perfecté & comprehenfivé cognitam,
pofle omnia alia 4 fe fufficienter exhibereintelledtuidi-
vino ad perfec iffimam eorum comprci]enﬁoncm, cft
perfeftio magna, 8cmelioripia, qudmnonipfa. Ergo
non eft neganda cfentiz divine .. Er verd ficut intelle-
¢tus divinus eft fimpliciter infinitus in reprefencando
per modam potencie vitalis, ira' & effentiadivinaelt
fimpliciter infinita in reprefentando per modum obje-
¢ti: non enim minds valereflentiadivinaad repracfen-
tandum per modumobjecti, quiamintellectus divinus
ad reprelentandun per modum potentix vitalis . Atqui
effentia divina non eft fimpliciterinfinicain reprafen-
tando per modum oojecti, {i perfecké & comprehenfivé
cognita non reprafentat intellectui divino omniaalia
a e, quanuim oporter ad perfectiffimam corumcom-
prehenfionem: ficur inrellectus divinus non efetfim-
pliciter infinitus in reprafentando per modam poten-
tiz vitalis, {i nonomnia alia ife perfecti limé compre-
henderer. Ergo effentia divina , perfecté & compre-
fivé cognita, reprefentacineellectui divino omniaalia
i fe, quantum oportet ad perfectiffimameorum com-
prehen(ionem.

Prob. 2, min.Nam 1.ur ait §, Thomashicq. 12. art.
7. in O.illud comprebenditur , quod pcrfec’f& cognofitur:
perfelte antem cognafCitur 5 quod tantsm cognoftirur,
quantsm et cogno[esbile. Arquicreatura rationalisnon
cognofcitur, quantim eft cognofcibilis, finon cogna-
feitur etiam quantim ad ea omnia, quzliberé actura
eft pro quacumque differentia temporis : eft enim eriam

wanem ad hzc omnia cognofcibilis, Ergo, &e:2.
%rmtum rationalis exiftens non comprehenditur, nifi
pecfedie cognofcatur virtus ejus. Arqui virtus crea-

ture




S AN

6o Traétatus I. De Deo Uno.

turz rationalis exiftentisnon eognofcitur perfecte, nifi
cognofcantur caomniaad quz fefe extendit . Exgo crea-
tura rationalis exiftens non comprehenditur, nifi co-
gnofcantur ea omnia, ad qua fefe extendit virtus ejus,
Atqui virtus fefe extendic non foltim ad ea omnia,
quz poreft agere, fed ctiam ad ca omnia, qualibe-
ré aétura eft pro quacumque temporisdifferentia. Ee-
go creatura rationalis exiftens non comprehenditur ,
nifi cognolcantur caomnia, qua pro quacumque tem-
poris differentia actura eft liberé . Hoc argumentum
fuggeric S. Thomas hic q. 14. art.5+in O. ubihzcha-
bet; §i perfeite aliquid cognafeitur s neceffe eff 5 quod
wirtus ejus perfefte cognofcatur . Firtns autems alicajus
wei perfelte cagnofei non poteft, wiff cogmofantar ea 5
ad gue virtns fe extendit.

Dices. Effentia divina non eft neceflarid connexa
cum actibus crearura rationalisliberc funwis. Ergonon
potcft offe intelleétui divino ratio illos cognolcendi.
&. n. confeq. Nam eft zquivalenter 8 eminenter fpe-
cics impreffa cujufcumque actus eujusliber creaturz
ationalis libere futuri : cim enim non folim virtna-
liter, fed etiam aquivalenter & eminenter contineat
totam collectionem fpecierum impreffarum omnium
actuum 4 crearuris rationalibus aliquando eliciendo-
rum , poreft non folim fpecies illas producere , fed
etiam per [¢ ipfam modo guodam excellenti 5 & fe-
clufis imperfectionibus , preftare , quod ille prafta-
rent, fi intellechui divinp adeffent: preftac autem,in
fe ipla y velur in fpeculo quodam lympidiffimo 5 ex-
hibendo videndos intellectui divino omnes actusillos.
Et hoc dicir 8. Themas hic q. 14. art. 5.in O. climait,
Deum alia a fe videres non in ipfis, fed in fe ipfos
in quantum cffentia fun continet [twilitudinem aliorum
ab ipfay hoc eft, in quantum effentia divina zquiva-
lenter & eminenter continetin fe [pecies omnium alio-
ram i fe, & ira eftfecundiim quendam modum excel-
lentem fimilitudo & imago omnium aliorum i fe 5
quecumque illa fint , perfectiflimeé reprefentans illa
fecundum effe quod habere poffunt, vel habent, vel
habuerunt, vel habitura func.

ReEsrpoNstio IV.

Deus omnes .actus cujufenmque creature rationas
lis liberé futros, ab @rerno & pro wmterno videt in
effentia fua ratiéne pris vifa, ut exiftentes pro ea
temporis differentia, pro qua reipfa exiftunr.

Prob. Nam quidquid effentia divina intellectui di-
vino, eamab eecrno & pro@terno perfecté cognolcens
ti, reprafentar, ab wrerno & prozterno reprafentar:
fi enimintellectui divino, eam ab zrerno & pro xterno
perfecté cognolcenti,. inciperet, aur defineret aliquid
repraelentare , non effer in reprafentando prorfus in-
vatiabilis & incommurabilis, contraillud Jacobi ¢, 1.
Apud quem non eff tranfmutatio, nec viciffitudinis obum
bratio. Ergu vel nunquamintelleGtui divino adtus libe-
1¢ futuros crearure rationalis reprazfentar ut exiftentes
pro co tempores pro quo exiftune; quod effe falfum
fagis fuperque conflar ex fupra dictis; vel illos ut exi-
ftentes pro co tempore, pro quo exiftunt, reprefen-
tat ab mterno & pro @rerno.

Praterea, effentia divina eft ab aterno & pro e
terno perfectidima fimilitude omnium omning intel-
ligibilium, illorum pr:rtb&ifﬁmércpr:cihm:nivn fecun-
dum roram inrelligibilicatem , quam habent : nam
quidquid clt effenna divina, ab zterno & pro xterno
et proprer fummam fuam incommutabilitatem : un-
de vel non ¢ft ralis fimilitudo 5 quod tamen falfum
effe pater ex dictis; vel eft ab xterno & pro@tetno
talis fimilicudo. Ergo effentia divina eft ab @rerno &
F:‘o zterno perfectitiima fimilicude omnium actuom

iberé firarorum cujulcumque crearnve rationalis, il-
los ab mrerno & pro wrerno perfectiffimé reprafens
tang lecundum rotam inelligibilirarem, quam habent.
Atqui ctiam antequam fing, & poftquam defierung
efle, funt intclligibiles ut exiftentes proco LEMpOre 5

ro quo re ip(d exiftunc: femper enim verum eft il-
0s exiffere pro eo tempore, proquo reipfaexiftune,
five tempus 1liyd nondum advenerir, five jam prare-

rierit, Ergo cffentia divina eft ab zterno & pro zters

no perfectillima fimilitudo omnium a@uum liberé fu-
turorum cujufcumque creature racionalis , illos ab
@rerno & pro xcerno perfectiffimé reprefentans ut
exiftentes pro €o tempore, pro quo te ipla exiftunt,
hac eft, ab xterno & pro zterno perfectiffimé cerri-
ficans intelledtum divinum de illorum exiftentia ut
actuali & exercita pro tali differentia temporis ; &
hoc ipfo quod intellectum divinum perfedtiffime cer-
tificat de illorum exiftentia ur actuali & exercitapro
tali differentia remporis, enm quoque fimul & indi-
vifibilirer cerrificans perfectiffimé de illorum abfolura
faturitione pro anteriori tempore, & prateritione pro
fubfequenti .

Ex his claré apparet omniaomniné praefentia, pre-
terita, & futura, five neceffarid, fiveliberé, effe Deo
ab @terno & pro xrerno perfetiffime prefentia in ef-
fentia fua, velur in fpeculo ea perfectiffimé reprafen-
tante fecundiim effe actuale & exercitum, qued unum-
quodque habet pro fuia temporis differentia, & ita Deum
uno & codem ac fimplicifiimo adtu, ab @terno & pro
wterno perfedté & comprehenfivé videre effentiam
fuam, & in effentiafua, fic perfecté & comprehenfive
vifa, fimul & indivifibiliter omnia omnind prafentia ,
preeerita, & futura, five neceffario , fivé liberé, perfe-
&affime incueri fecundim effe aGuale & exercitum ,
quod unumquodque habet pro fua temporis differentia.
Et hoc eft; quod dicit §. Thomashicq. 14, art. 13.in
O. ubi loguens de fricke conringentibus, feude liberé
fururis 5 ficair: Denus mgzwﬂir ominia contingentia , non
[olsim prout funt in [wis caufis » fed etiam prout umum-
quodque ecorum eft ally in fe ipfo. Etlicercontingentia
flant in atty fucceffive , non tamen Dews fucceffive co-
gnofcit contingentia prout funt in fuo effe 5 ficut nos 5
Jed fimul : quiafuacognitiomenfuratur aternitate, ficue
etiam [unm effe. fternitas antem tota fimul exiffens,
ambit totnm tempus. Unde omnia, qua funt intempo-
ves funt Deo ab aterno prefentia, non folsm ea vatio-
#e s qua habet vationes verum apud fe prafentes 5 fed
quin efus imtwitus fertur ab aterno fupra omnia, prout
Sunt in fua prefentialitate . Unde manifeffum eff > qHod
contingentia infallibiliter 4 Deo cognofcuntir , in quan-
rum fubduntur divino confpeltui fecundsm fam prafen-
tialitatem s & tamen [wnt fatwra contingentias fwiscas-
Jfis comparata.

Igitur cx S. Doékore Deus videt omnia liber¢ futu-
ra, non folim prout funtin caufis fuis, hoceft, prout
poffunc effe vel non effe , fed etiam prout funt actu
in e ipfis pro cali differentia temporis; videt, inquani,
non fuccelfive, ficut nos videmus, prout fcilicet fuc-
ceflivé exiftunt, fed fimul . Nam fcientia Dei imita-
tus ejus xrernitatem. Unde ficar @terniras tora fimul
exiftens , ambit omnes temporum differencias , non
quod omnes temporum differentiz fimul realiter coe-
xiftant @ternitaci; tam enimimplicar eas fimul coexi-
ftere xternitati , quam implicaceas fimul exiftere; ciim
non pof‘ﬁnt fimul alicui coexiftere, qllin‘ﬁmul exiftanr;
fed quia mrerniras ablque ulla ex parte fui fucceflione
coexiftit omnibus temporum differentiis pro eo tunc,
pre quo funt, & fic tota fucceffio fe tener ex parte
spfarum remporis differentiarum,quarum una poft aliam
exiftic: ita Icientia divina omnialiberé furura fuo ve-
luti finu complectitur, non qm‘:d omnia fimul coe-
xiftant fcientix divinz ; alioquin omnia fimul exifte-

" rent, quod repughat; aut pracisé quia illorum ratio-

nes feu idex objective funt ab zrerno & pro ternoin
mente divina: fed quiafcientia divinaab @rerno & pro
zterno abfgue ulla ex parte fui {ucceflione omnia in-
tuetur ut exiftentia pro caremporis differentia, pro qua
reipfa exiftunt. Unde licét non omnia fimul exiftanc,
fed unum poft alind exiftat, omnia tamen fimul pre-
fentia funt fcientie divinz (ecundiim effe proprium ;
& quidem ut actuale & exercitum, fed folimpro ea
differentia temporis, pro qua re ipfa funtactu & exer-
cité. Ex his antem colligit S, Doctor prafcientiam di-
vinam cirea libera omnia abfoluré futura effe abfoluté
infallibilem : cum enim illa omnia attingar ut actu
cxiftentia pro €o tempore, pro quofunt, & itaratio-
nec




Difputatio V. Articulus V. 61

ne prius actu cxiftant pro eo temporc, guém .i_Deo
pr::fciuimn‘a ram uupn‘ﬁﬂlbﬂe cﬁPmlmcnnmndwmam
falli, quam implicat ilia non exiftere pro rali rempo-
re, fuppofito quod pro mh;c:upprc exiftant. Hoc an-
rem abloluté repugnat, quia ablolute repugnat idem
Gmul effe & non effe.

Denique ex dickis claré intelligitur, quomode Deus
invariabiliter & incommurtabilicer omnid pPraferitd 5
prg:l'curia, & furura, five neceflario, ﬁ\vc E:bg:rc » COgno-
fcar quantim cognodcibilia funt : cim enimomnia il-
la fimul ab @zterno & pro ®rerno in c_ﬂ'cmmlu;:, velut
in fpeculo s & psrw’cc%irtﬂnm arque in reprefentando
}’!I'D[!’LIS invﬂ'i'iai)i.:l ?ll];]gl[]c Clal'!rﬁ[]ll! 1nmearur!ecm}‘
divm effe proprium , & quidem ur actuale’ & exerci-
temporis differentia, pro qua rc ipfa funt
¢, & confequenter omnia illafimulab
xrerno & 10 in effentia fua perfetifime uno
8¢ eodem @ ci intuitn cggnofcm e cxil't_cnri;t
pro €o tempore , pro quo reipfa exifh.mt 5 ur futura
pro anteriof€ , Ut PrEterita pro pofteriore ; 1mpoﬁ'-
bile eft Deum ab una cognitione ad aliam tranfire ,
{ficut nos tranfimus, utmodoremunam, modo aliam
contemplerur; clim omnia fimul intuearur abzrerno
& pro =ternos aur ut poftquam rem eandem profpe:
xit ut futuram , ut prefentem afpiciat ; & Prjﬂqu:}:ﬂ
afpexit ut prafentem , ut preteruam refpiciat - cum
illam uno acu ab :srcruo_& pro ®Ererno ue futuram
profpiciat, afpiciat ut prefentem, ut praceriram refpi-
ciar. Irem impoffibile eft {cientiam divinam incremen-
tum fumere, cim res incipinne effe ; aut decremen-
tum pati cam effe definung ; qunidcm .CL‘L‘D inci-
piunceffe, nonincipitaliquid de novo, aut idemnovo
modo, & cum majori claritare & certitudine cogno-
feere; & ciim definunt effe; nnn definic aliquid, aut
idem eodem modo, & cum eadem claritate & cerriru-
dine cognofcere 3 fed femper & pro: femper: eadem ,
codem modo, & cum infinita claritate & certitudine
intelligit. i 3 - 7

Ita docer S. Auguftinus pluribuslocis, quefuperius
allegavimus, & ipoprimislib. 15, de Trin. c.7. ubi lic ait:
Quic hominim poteffiffam fapicntiant s qua novit Dens
i ita Hb MEC Ca QUT dCHitny Praterita s ibi pre-
ity siee ea Qe dicantur futuray quafi defint s ex-
niant 5 fed prateritn & futura cum pra-
3 21 pr‘a, 'i?f£ﬁ€1 nec ﬁﬂg:'#t’.,l f@_‘{;"fﬂﬂ[!(?’ >
a cogitands tranfeatur, [ed inuno con-
[pettu fimul praffo fint univerfa: quis, inquain y bomi-
wim comprebendit iftam fapicatian:: Lib.6.c. 10.dixe-
gar: Cume decedant & [uccedant temspora non decedit
aliquids wel fuccedit fcientia Dei

tam PL‘D e:
acku & exerc

A T T C UL XIS <V

Utratm Dens ompiad alia a fe cognoftar etiam immediate

in fe ipfis .

Ora. Poreft aliquid dici cognofciimmediaté infe

ipfo in duplici_I'cn!’u._r.quxdcm fi dicarur cogno-

fci per {peciem propriam, intellectni cagnofcentrim-
preffam, & ipfi cognolcibili adequaram. 2.Sidicatur
C[}gngrci izylcpemknrcr ab omni mc_dlo, in que, aut
quo cognofcatur, itaut & foliim terminer cognitionem
dire@e, & rota preter ejus cognolcibilitatem objecki-
vam ratio illud cognolcendi fic virtus intelle@iva intel-
lectus cognofccntis; ita utad illund cognofcendum non
alind ex parte illius requiragur, (lllilﬂ _Cogno!"cibi]ims
objeckiva , feu mera capacitas rerminandi cognitionem.
Prumum tanetim res alias @ Deo immediaré in feipfis co-
gnofcendi modum videtur agnoviffe S. Thomas. Un-
de confequenter videtur docere, Deum res alias 4 fe
non aliter cognofcere, quam in (e ipfo, urmediora-
tione prilis cognito. Cum S, Dottore libenter quidem
removemus a Deo primum modum cognofcendi res
alias i fe immediaté infe ipﬁs, quia hic modus cogno-
feendi muleiplicem involvir imperfectionem . At de-
negare {ecundum non poffumus , quia nullam imper-
fectionemdicit, imo tante pecfectionis eft, ut cadere

re non poflit, nifi inintelleum infinicd perfecbumin
rarionc intelligentis. Sit itaque

REspPoNSIO.

Deus omniaaliadfe, tam poflibilia, quimaliquan-
do exiftentia, cognofcir aliqua cognitione immediaré
in feipfis, hoceft, indcpcndcnrcr ab omnimedio, five
in quo, five quo cognofcantur ab co.

Prob. Intelledum divinum effe ex fe lummé comple-
tum & dererminacum ad cognofcendum omne cogno-
{cibile , hoc iplo pm‘cisd quc‘ld el cogl‘lofcibi\c, five
hoc ipfo precisé quod poreft effe objeGtum cognitionis,
elt perfectio fimpliciter fimplex. AtquiDeus non po-
telt non habere omnes perfedtiones fimpliciter fimpli-
ces. Ergo revera incellectus divinus ex fe fumme com-
pletus 8 determinatus eft, &cc. Ergo revera cognolcit
omne cognolcibile, aligna cognitione independente ab
omui prorsis medio cognofcendi. Prob. maj. Namin-
telle¢tum divinum effe ex fe completum, &c. 1. eft per-
fectio, & quidem maxima: arguit enim infinicam in in-
telligendo vivacitarem. Unde repugnataliquemintel-
le@tum creatum cfle fic complerum ad intelhgendum 5
quia omnis intellectus creatus effentialicer eft finicx in
intelligendo activitatis. 2. Eft perfectio melior ipfa
quim nonipfa, quianon cft incompofibilis cum alia
perfectione five zquali, five eriam meliore.. Et vero non
opponitur modores alias 4 Deo coghofcendi in ipfo
Deo, ut medio ratione pritis cognito : non enimrepu-
gnat Denm una & eadem realicer cognitione; fed virtua-
liter multiplici, cognofceie omnia aliadfe & mediaté
ac indirecte in effentiafua, utmedio pracognito, &
directé in fe ipfis independenter ab omni medio : itautsfi
per impoffibile defineret ea cognofcerein effentia fua,
non ﬁn‘lp!icircr defineret ea cngnofccre, fed adhuc ea
cognolcerer immediate ac direcké, & tantum define-
rep ea cognofcere mediaré & indirecté . Ergo, &c.

Obj. 1. Parres docent Deumomnia alia afecogno=
feere in feiplo tantum . Ergo doctrinanoftra repugnat
Pacribus. K. Patres duo tantimvelle. 1. Quod Deus
omnia alia & fe cognofcat in fe ipfo, ut medio priiis
cognito. In quo extoto eis affentimur . 2: Quod Deus
nulla alia a fe cognolcat per proprias {pecies, ipfis cor
gnmcibﬂibus adequatas, adillorum cognirionem cum
meelleétu cognofcente concurrentes: quod ctiam com

Jarribus dicimus « Urrim autem Deus onmia alia a
fe cognofcar immediaté & diredté aliqua cognitio-
ne, ab omni medio pror{usindependente, & virrua-
lirer diftincta ab ca cognitione, qua illa cognalcie
mediaté & indirecte in {ua effentia, ficut nos hic af-
{erimus , non attingunt Patres » Unde hanc noftram
{CHICI‘J[.[IHH non coutcra, fed Pl’(fff[ corummenrem dﬂ—
fendimus, {i tamen prarer cotummentem: unanimi-
miter enim {entiunt, nilil fimplicis perfectionis Deo
{ubtrahendum effe.

Obj. 2. Implicat quidguam i quoquam intellectuin-
telligt , nifi per fpeciemaliquam reprefentetur. Ergo
modus ille cognofcendi res alias 2 Deo independenter
abomnimedio, quematcribuimus Deo, eft plané chy-
mericus. R. negando ant. de intellectu infinire perfecto
in ratione intelligentis, qualis eft incellectus increatus .
Probabis tamen ant. Ex inrelleétu & objeéto , media
fpecie , conftitnitur adequarum principium  cujslibet
intellectionis. Ergo finelpecicnon poteft effe adzqua-
tum principium intellectionis , & ita fine fpecienon po-
teft effe intellectio. R. n. an. fumptum univecfalicer .
Nam hoc axioma, Ex intelledtué objecto , &c. quod
relace ad intelleétum creatum, viribus naturalibus reli-
Gum, verum eft juxta communem fententiam, juxta
quam intelle¢tus creatus , faltem non elevatus, indiger
concutfu objecti adilludintelligendum, eo quodexfe
effentialiter ad id incomplerus eft & indeterminatus fi-
ne objecti fpecie, falfum eftrelare ad incellectum divi-
num propeerracionem oppofitam : quatentis ob infini-
tam virtutis lue eminentiam ex fe lummeé complerus &
dererminatus eft ad inre]figtndum omne intelligibile,
hoc ipfo pracisé quod aprum eft ad terminandam intel-
lectionem. Unde fit, urrelpectu intellectusdivini fu-
pervacanea it fpecies objedti.

0Obj. 3.




	Resp. 1. Deus non cognoscit actus creaturæ rationalis liberè futuros, in ipsa creatura rationali confiderata in actu primo, sive remoto, sive etiam proximo.
	Seite 59

	Resp. 2. Deus non cognoscit in suis  decretis actus naturales, creaturæ rationalis liberè futuros: at cognoscit supernaturales.
	Seite 59

	Resp. 3. Deus actus omnes creaturæ rationalis, tamnaturales, quàm supernaturales, liberè futuros, cognoscit in essentia sua, ut perfectissima similitudine omnium intelligibilium, secundùm esse proprium quod habent sive possibile tantùm sive etiam actuale, & exertitum, pro quacumque temporis differentia habeant.
	Seite 59
	Seite 60

	Resp. 4. Deus omnes acus cujuscumque creaturæ rationalis liberè futuros, ab æterno & pro æterno videt in essentia sua ratione priùs visa, ut existente pro ea differentia pro qua re ipsa existunt.
	Seite 60
	Seite 61


