BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarvm Tomus

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae Et Dantisci, 1682

Quaestio |. De necessitate Incarnationis independenter a peccato.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82973

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82973

peai 2

Difputatio 11.

s P U1

33

AT 1'6. 1

De necesfitate & Convenientia Incar-

nationis,

{ Eceflicas  Incarnationis
I cx duplici Principio deduci {o=
) Imprimis,an Deusnecef=
fretur ad faciendum Opri-
mum ¢ deinde; an ; fuppofito;
éd fcienda effee (atisfactio rigorofa Dco‘ob_
} cmmottalia, fueric neceflaria Incarnatio @
apriorineceflitate; /i

jeccata
;1Cipit‘lld0

QUASTIO L

| DeNeceffeare Tncarriatsonss s independenrer

a peccato.

AlnecelliracurDeus ad velendum O primuni;
b indcpcndcnter abomni peccato, d c.buiﬂ'c‘t
delncarnatio,ad quamdebuifiet etiamnecef-
fpiDeus.  Uchoc totum commodits intel -
limgfut

PREMITTO L Dup[iccmpqﬁp;‘vn prafenti ne-
fitem confiderari,  Primo Phyficam.  Se-
mdoMoralem.  Phyfica, ftat i determina-
iongadinum ; undcum exclufioné potentiz
dficieridumoppofitiimi,  Secundaautem cft

wcelitasmoralis; qua fHrin determinatione
- q

dunam,una cuminclufione potentiz faciendi
oi}puﬁtlim, determinatione inquam ortanon
iptincipiisintrin{ecis, 8 natura ipfius operaii-
i, fedéx aliquoexcrin{éco detefminante mo-
hlitet,feuex principio aliquo morali :
PREMITTO 3, indubie Deum habere neceffr-
iem aliguam phyficam , imo 8 metaphyficam,
bdnonnifiinoperibusad intras eft enim Pater
g determinatus ad producendum VER-
UM, nechabet potehtiamnon prodticendi
Qgri‘d autem non habeat ullam neceflitatem
shylicam tefpedtu ponendi aliquid ad extra;
Hlpponuutomncst;mquam articulum fidei; &
anquamdemonttrabile exeo s quod Deus fit
liber. Queftiotamen cft;anhabeacneceflica-
&m motalerm, (altemad O ptiinum; utaffirmac
_Gramdm. p-Contr.3: Track: 3. Ruiz Difp,o.&
tudevoluntage, Negitautem Lugo hic Difp.
£5e&.1. Amicys d.4:Aldreted.1. &bzz
mmig:‘hl‘m 3& Quando Granadus & al.ii
iy 1'c‘1’zri-l-::-m: artin Dc§ qecclﬁm:.cm mo-
Dme‘:unnblrlgrm‘e;lr:; adgpnmum_ : u;lq\; nor
o mtm:{.i ]:_I,IL:[(::.F 0?t11PL1111 r‘cfpe@cwc,pgr
dlevinig Hv loés;'um‘ Sicoptima eft i'nul_n—
Fﬂﬂcndam,égnnccli?’ ad eami tamen _plun;s
i"e‘lduniverihmm Cl. ltfllfllr D{fus; qlmzmim'd]_ﬁ
Rt Capitz’s Aglxoi fione ,toli:_r_emm uni-
Widftoprine. locautem; ut difcetnatur,
plmum ; 4d quod neceflicatur Deus;

{upponit Granado s duplicis generis efle entias
quegdam ejusmodi,utin illisnon deturullus ter=
minus; que pofite verum it dicere, hoc jam eft
optimum; & ita non daturfpecies optima,indi-
vidilum optimiim, nec ad ponendum in talibus
optimum ; necellitatur Deus; cuminillis ipfis
hion deveniatiit ad optimum.  Secundd dici
poteft,darialiquaentia, in quibug veniri poflic
adoptimum inquogeneredicit efle, Incarna-
tionem; Produéionem mundi, Predeftinatios
hem,8ec.  His pramifis, fit
DIFFICULTAS I
vl 3 &
An neceffitetnr Deus ad Optimum?
Icenpum eft; Déewm non ﬁt:f(];mrz' necef~
[itate morals ad faciendim Optimum.
Prosarur i. Miflis aliorum rationibus,ar=
gumetito Negativo. SizqualisitDei perfe@io
nenfemper velléoptimum, vel non neceflitari
moraliter ad optimum, atq; fi Deus fempervel-
lecoptimum,vel neceflitetur moraliterad opti-
inum: potids dicendum erit s nonvelleillum
{emperoptimum, velnonnécedlicariillum mo-
raliterad optitmutn 5 fed Deus #qualem habet
perfedtionem , finon fempet velic optimum,fi
non necefliteturad optimum; quam haberer,fi
vellet,ineceflicaretur moraliter i etgo potius
dicendum eft non {femper Deum velle opti-
mumsnec neceflicarimoraliterad illud. Major
probatur. Tumquia pofitailld perfectione di=
Vind,magis intrin{ecabuntut perfectiones divis
nz Deo , intrinfecabilitate qua nonimplicat;
quaeniminhocimplicantia? mdjor autemed-
rum petfe@ionum intrinfecatios pohit majoré
inillis perfectionem; quia majorem indepen-
dentiam; 1mo per hoc magis proportionabtin=
turilla petfedtiones,ipfi efle divino, cimipfum
efledivind, fitindependens, a fe, fibifufhciens,
Tum quia pofitd zternitate petfectionum, qua
eltindependens a variatione tétmpottm, & quag
2q; ell &terna, five uar; five non fluat rempus,
perfectior hocipfo ponitutatetnitas, pra xter-
nitat¢ dependented tempoteipoliti item intel -
le&ionedivind 2queperteéta ; five coghofcat
mufcam,fivelipremum Angclum,ponitur per-
fectiot notitia prailla; quz fequerctut condis
tiohem objedtizergo & perfeclior erit voluntas,
quz equeerit petfecta,five perfectius; hveim-
perfe&‘ius velit; & quamvis nofi neeelliteturad
optimum. Tum quia concipiendo talem volun-
tateni Deisqualem ad(truitmajor allata duplici
tirulo exaltarerur voluntas Deis prime fatione

pcrﬁh




34

petfectionis, namutroq; cafu equeefler perfe-
&a ¢ Secundo ratione majoris libertacis, indes
pcndentim,indctcr-ui;mciou,"s,!pc&m-mg ad ca-
tegoriam libr_’rt-.xtisjqucgctmmcil'},{.l.f-(,aio{in]_
pliciterfimplex. Minorprincipalis argumenti
probatur.InaftuDeivolentis oprimum,8 in a-
&u Dei volentis mediocre , item ina&u quific
neceflicatus moraliter ad optimum volendum,
& inaftuquinonficneceflitatus, duo confide-
rari puﬂhnt : entitas aétiis & extrinfecum obje-
¢tum;quantimad entitatemaétis,aterqs oft -
qué perfectus; nam eftipfemet Deus, quinon
poteiteffe nunc pcrfb&ier, nuncimperfectior.
Secundoé {peétari poteftipfum objeétum extrin-
fecum,fed hocnullomodofpectacad perfedtio-
nemintrinfecam Dei. Tum quia ctiam adtusin-
telleétis divini,quo concipit mulcam,zqué in-
trinfecé pcrﬁci[ Deum,atq; quo percipit leoné.
Tum quia,quandoDeus inatione mora-
lifertur ad plura optima,quamvist optimi
meliusaliofit, ratione or & ris 3 nam
Hypoftaticam totum,t optimum,opti-
mo quod cft mundus ; & tamen zqué perfectus
eftuterq: actus, extrinfecagsillaobjecta, nullo
modo vatiant intrinfecam perfectionem Dei;
fed fub zqueé perfedtam voluntatéDel cadl_m[,
crgo etiamnec variabitur volunrtas divina, Pco
aliquid etiam minus perfetumvolente. Tum
quia poflibile eft, ut extrinfecum objetumnon
varietincrin{t fectionem Deis ergode
factononvariat.namin adu puro,a poﬂ'c, reéte
arguiturad atum.

“Prosartur 2. Non datur opti
quod Deus, neceflitate morali,amandum d.'.j‘
termineturs vel fi datur,ad illud amand, phyfi-
cinecellitate,determinabitur crgofmmcr;td
aflumic Granado, neceflitatemiftam moralem,
franté cum phyfica potentiaad oppoficum. An-
tecedens probatur fecundtm tria, quxmfpn-
tenria Granadicenfentur efle optima, qua {unt
Totum Hypnﬁslticmu,Crcatmmun\h,l’r:cdc‘-
ftinatio.  Quod atriner ad totum Hypoftati-
cum., illud tria involvit, naturam lmpmn;un,
Perfonam L'lij\fi}]lllll)LIl'lI‘L)Ill‘[ﬂ,’;\,’Cill{f[[t[ll‘f:{!‘ll—
&a,five non. Totum Hypoftaticum{ecundum
naturam humanam fpectatum, non eft optimii;
nihil enim eft nifi individuanatura humana: in
individuis autem & f’pc_cicbus crcar%s, non eft
invenire oprimum,pcr(}mmdo.Umo etiam tic
fefpectata, non eft quid optimum: nam {1 indi-
ftinguitura natura rcrmimm_&’. Perfonatermi-
nante , {ecundim quod dicztnflrnr;tm hu‘nm.-
nam, non erit quid optimum; 1 autem eft di-
fin&a,nondum L'L‘it*’.jptll‘}‘mm:(]'tllt]. TLEII\&]EI]:I
optimum deberet efle c,\_cﬁu[h\'um p,z.ns ;phuflt
optimumin ratione natur divin® c.\'cluqlt pflr
in ratione naturz; Unioautem Hy p(n’i:\:?cn pa-
titur pnﬂil)ilit.u‘em :i.lilllﬂiS &.1’1“1‘18 UQEL_J;‘H%_}']}"
poftaticz. Tum quiain rfllgllxlsrllgijvst ‘u..;xrn‘ol?
eftdevenircad op:lmum:trgo necinindividuo

11118

s eit

3 ¥
nuam, ad

Tra&atus 1.

Unionis: Tumquiain unione Hypoftatica duo
funtsenti

1sillius,deinde nexus ¢

erfonadi-
vina. Si -’1_>L‘&ttl5t inentitate,non vi%quuinyti.
mumspofletenim dari petfectior
tis alligativae ad Perfonam d

¥

cies entita-
! vinam : {iautem
{pecteturin rationencxis , hincnon arguitur
ol>§i11nit_ts,11;i'i ipfius termini; nam etiam creatu.
ra dicitnexum cum Creatore, neque tamenid
falvatoptimitatem nifi termini. Refiduumita-
que quod poﬁ-ct efleoptimum in toro Hypofta-
tico,cft Perfonadivina: verim adhanc aman-
dam,non determinatur Deus neceflitate mora-
lifed phyficd,imo metaphyfica: implicat enim
negatio amorisPerfona divinz,in ipfometDeo.
N eque valet fi dicas: Neceflitatem hancmora-
lem , verfari circa Perfonam prout terminan-
tem. Quiahoc,quodeft efle Perfonam prout
terminantem,dicit naturam, U nionem, Perfo-
nam,quorum priora duo non {unt optima, ter-
tium eft optimum , fedneceflicativom phyfice
adfui amorem, Quod autem dictum eft de toto
Hypoftatico, iu’L.-Jﬁpmporli'f.malii.i‘mcc—ndnm
eft de pradeftinatione, qua dicitactumdivine
voluntatisintrinfecum,quinon poteft nonama-
ri; dicititem collationé mediorum, & pofteafa-
lutem zrernam,que non {unt quid optimum,ni-
X pje&um falutisDeus,idem propors
tionaliterapplicaad productionem univerfl,
Hic ;r';-fr medins termiinys ﬁc aliter Fm_pa?;imr.
Opumuam ad quod dicis neceflitari D cum ne-
ceflicate morali,vel eftincreatum,vel creatum.
Siincreatum, erg aiu}tmd bonum increatum,
quod eftipfemet Deus,potelt nonamari,in quo
ftatne asmotalis;quodiiillud oprimumeft
crearum,quero eftné finicum an infinitum 2 Si
infinitum,facientin contraargumenta quzali-
bi contra infinitudines tales formantur. - Siau-
tem eft finitum: Ergo additione perfe&ionis
pcrﬁci poteftsnam perfectio addira perfectioni,
inente finito,auget perfedionem: Ergo anteil-
lamadditionem, & eratopumum, utfupponi-
tur, u[Porc.‘thuod volendum neceflitatuseft
Deus;& noncratoprimums; quia optimoinille
gCnCl‘CDOﬂLELHL]L'D'H.‘“US! jam autemillud opti-
mum feipfo efler melius,poftadditamillam pet-
feftionem ; confcquenter ante additionemil-
lius perfeétionis non nece flicabatur ad illuda-
mandum Deus, & tamen {upponitur neceflita-
tus; nonneceflitabatur inquam , quia nondum
erat optimum.(;)&gd argumencum rcdir,qqam-
vis pmmsu:hii perfectionem ;lljalp, quiaillaad-
dita pucci't adhucaliaaddi, conicqucptgruum
quam devenicrur ad conditionem optimi,adeo-
qucucccﬂimaivimcar.‘.l:’tcradamam{um. Negs
walet fidicas , quodilli up[ipm creato,nihil per-
fe&ionisaddi poffits quiafi intelligatur deper-
fectione eflentiali , idilli commune eftcumo-
mnibus,quz {1(111_;511{&31“11'::}~t11n:1:ﬁ:mtt:min-
telligatur de pertc-jtiuuc accidentali, hae pro-

pofitio it falia.

Pro-

al




Dﬁmmm)ll

PROBATUR 3 Quia cum illa ncccﬂ‘;r.?[r‘c
soalis _\;mdmpm?m,&: {taret potentiap 1),_ I
f \';Jkinolcﬂd'l”“ optmmm,&.nonﬁ:trcr. Stfuct

yroancedit (;‘mnado}}:wbanﬂ;LpoFcl’?I:)a?}xla a-
fimpliciter zgllcrgrLlr tunc libertasDei,quia
Jerurindifferentia ad Ol?})QfItLilli>qLi‘()L1 au-
ceflitace moralinon poflit{tare
r.urcnmph_\'fica aanEcrln_{um optz;'inum, pro-
{u[m,. Quad eftica 1}@&11 ¢ Deum facere,utni-
ffaciats dcbca[dclmcrcD;u:s efle Deus,ad 1l-
dnonfaciendum non }‘f’rfﬁ Decus habgfc po-
cnamphipficam , alias haberet potentia phy-
famad hoe,nefit Deus s fed nifi Deus facerct
0 mum,delimeret elde D‘cu s:Ergo zll-:l non sI}-
gendumoptimum non E‘._J.l ‘et potentiam phyfi-
cMinor pmbutu}‘. Tu m quia id docentop-
politi Tumguia i p?ntcil ftare divinum efle,
qumyisnoneligatoptimum : Ergonon ¢t di-
cendus ad hoc necefiiearis hocipfo enim effet
| prfedtiassfineimperfeftione,liber. Tum quia

fihaberer poteftatem Deus definendia fuo mo-

dellendi, deficeret in Deitate : Ergo etiamfi

dgicatuchabere potuﬂnmn deficienidia{ue mo-
dooperan difit pruprin,icfincrct Deus,elle e-
nimctlpropm‘ operati;& tu dicis,nodum ope-
fndipropriom Deiselie;cligc oprimuin:

e ficalrter proponizur. Neceflitasillamo-
ulisvereeflecnecefliras phyfica : Ergo finon
liurneceffitasphyfica in Deo of eran:li opri-
mum,hecdabitur moralis.  Antecedens pro-
barur.Neceflitas fundara in ipfis natura princi-
pis,&cconditione nacuraliagenris, eft necefli-
usphyfica:quia neceflitas phyliza , eftnecefli-
usnatoralis,neceflitas autem naturalis, & ne-
eelicasfundacain ipfis nacura principiis verbo
diferunifed neceflicasmoralis volendi optimil
sllertain Deo,eft neceflitas fundartain ipfis na-
ur principiis. Quod probatur. Omnisnecef
hasvel eftab inerinfeco, vel ab extrinfecos illa
weceflitasmoralisnon eft ab extrinfeco: Ergo
diabintrinfeco. Ergo eft fundata in ipfis natu-
rie principiis: illud enim intrinfecum,fignificac
ihguod elt fundatum,oriundum, & determi-
natumabint:in{bcis principiis. Quod autem
omnisneceliasfic vel ab exerinfeco velabin-
| ticco,probatur:quia omne quod eft (ficut &

| -SBm Univerfum) elauditur his duobus, eft,
‘Ifci Imc,q_uud elbipfum, vel hoc, quod citextra
‘PﬁlF“ ? Ll‘go & omnis neceflitas vel eft abex-
mn,[ECD)VCi:_{_bintrinﬂ:co. Quodautemillane-
| i:ll_ﬁ:f EE‘-E::F:[?Extrin{hco,}irobanllr:qui:_a ne-
‘luaﬂlnec:ﬁ:lran‘lncm D[Du[ Ipotc&.alia cogitari,
Sitmors 1:05; ?):'12 bo 3Jc&c.:;lcdlh:}(zc u_cﬁcd :
it s l el fluccﬁltas ab f:b;cclo. Tum
R Uit oppofiti;hanc necefliratem mora-
| 0;]"“5““0 fe exparte modiagendidivini: Ergo
“uggl:ll:ii'}lllnls non eft pr:t:ci[?:‘cx_ objeéto.
e gt 2Bl ponaturex parteipfius volun-
Asdiving liberz, non videtur quicqu:
bietumillyd ur quicquam, quo
tludneceflicerad fui amorem, & cur

1

w

rnmcmmlla ne

35

non contineat,in quacungs fua excellentia, fun-
dativam quid defpicabilitatis , perordinemad
Deum; cumetiam bonavilefcantrefpe&tudi-
gnioris volentis. Tum quianeceflitashzcmo-
ralis, inventa et ad dignificandam voluntatem

Jci, quomodo autem dignificabiturfolo ex-
trinfecoobjecto?

ConrirMaTur Conclufio. Sequerctur vi
doctrinz oppohitz, Incarnationem , cum eft,
non effe;hocautemimplicat.  Sequela proba-
tur.Scqueretur zqueillam non habere caufam,
cimeft,accumnon fuit : Ergo {equercturil -
Jlam,cum eft,non cffe s non enim poteft efle,fine
fnicaufa. Antecedens Principale probatur. In-
carnatio cimnonfuit , non habuitecaofam{ui,
voluntatem Deia&tualem ,neceflitatammora-
liter & liberam phyficé , & fimul cum cft,non
habet caufam {ui,volunratemDer a¢tualem,ne-
ceflitatam moraliter & liberam phyfice. Quod
ipfum probatur. Aque fuit voluntas Deiactua-
lisneceflitata moraliter & potens phyfice pro-
ducere Incarnationem,antequam illam produ-
xiffet,atque eft voluntas Dei ackualis,neceflita-
tamoraliter , 8 potens phyfice producere In-
carnationcm,nunc ctimjam eft Incarnatio: Er-
go {i voluntas illa aftualis non pofuit Incarna.
tioncrnantequam fuifler, necillam ponet cim
clt. Antecedens probatur:quiaimpoflibileeft,
voluntatem Deicfle neceflitatam moraliter, &
nonefiz voluntarem adualem;quiaimpotlibile
et criam cffe voluntatem necefficatam phyfi-
c&,& non efle voluntatem adtualem, inter quas
neceilivares hacfolaeft differentia, quod pofitd
neceflitate phyfica,tollatur pofic oppofiti; po-
{ica autem determinatione morali,non tollitur;
licér etiam necetfaric excameinadum, quodfi
polfita neceflitate morali ad volendum opri-
mum,non eft necefficatus Deusadillam, ante-
quamillud vellet:nec dicendusnece Mitari,cum
vult; quiautrobiqueeft cadem conditio necef-
fitatis,

OCCURRITUR
Variis Re[ponflonsbus.

Uod attinerad Primum Argumentum,
Resronpesss 1. Ditto argumento
mulrum probari, probabiturenim etiam Deo
peceatum efle poflibile , namin peccato funt
duo: Aétus Deiintrinfecus,& hic effet a2q; pet-
feGtus,args atus virrutis, & iplum objecti pec-
caminofum, quod clecextrinfecum Deos ex-
trinfeca autem nonvitiarent , pu{lbtque Deus
peccare,namxquémaneret perfetus, & fimul

magisliber.

Contra: Argumentumillud ptimum, uc
dixi,procedicinprincipio negativo: $8éd somim -
plicet,implicatautem,Deumpeccare,, Deinde
quiaipfaladioinclinativain objeGtumitiofim,
arguitin co, quod illam Jationem ha.bé?,_]:r: per-

fectio-




36 Traétatus 1.

fe&ionem, hocautem in prafentioftendi non
poteft.

REsroNpERTS 2. Talem conceptum divi-
ne voluntatis implicare , & eflet enim perfe-
¢tior illa voluntas prailla quam adftruit Gra-
nado, ut {upponitur ; &non efler perfecior,
quiaoptimumnollet.

CoNTRA c_ﬂ:: quia hxc ipfa implicanriain
argumentum {umitur ficillud formando. Non
implicatucrvoluntasdivina , xque fit perfeda
intrinfecé,quamvis non femper cwpri!mjrm velit,

ResroNDEBTS 3. Etiam per nos funt inz-
quales perfeciones divinz.

CoNTRA. Suntinzquales ex modo noftro
concipiendi,& ita melior eft omni {cientia pra
ubiquitare , fedad modos concipiendi in pra-
{fentinon attenditur: infticuitur cnim quaftio:
Anreipfa perficiatur Deus magis, i velit opri.
mum , idqueita, utnoneflet Deus, finolleto-
ptimum.

gﬁ?‘!’OAD I Argumentums.

ResronpERIS 1. Qudd non agnofcas ali-
quid optimum ratione individui, fed nonnifi ex
rationc genetica.

Contra. Tumgquiareditargumentum fa-
&Lim,\luicfuam ficillud etiaminratione generi-
ca,quod neceflicetDeum? T um quia,optimum,
{ecundum rationem genericam, non elt nifi per
rationem,cujuseflt genera fabricare; Ergojam
non oftendis aliquid phyficum ad quod Deus
determinetur neceflitate morali, & ramende-
terminatio hac Dei, noncft ad rationes abfira-
¢tas,cam fit practica,ucita dicam; praxisautem
particulariumcft. Tum quiaifta oprimitas ge

s

nerica,vel ftacin connexione eflentialium Pf:c_
dicatorum : & haceft communis etiamiis, ad
quxnon ncccﬁimt‘ur[)eus » V. g.illis guz nun-
quamexftitura, fiautem cft optimitasratione
accidentaliumpradicatorum & pertectionum,
iniftis,ut dixi,lbmpcu {t prc}ccdcrc ulera.

REesroNDEBIS 2. Prafensuniverfumidco
efle optimum, quia continet fecundum genus,
omnia poflibilia.

ConTra eft. Quia quarerereflat,per quid
falvetur optimitas ipfius illius generis , & qui-
demadftriGtivaDei, utnonnifiametur (idque
utin talibus {uppono,in ordine ad exiftentiam)
Rurfiis fi Refponfio procedat de genere remo-
ro,veracft; fednonapparet quomudn tale ge-
nus fitneceffitativum ; competitenim hoc ge-
nusv. g. cntis etiam formicx, qua nonnccefli-
tat Dchm,utponamr : ﬁ(l‘:l[’.’mIVL{‘PII‘OCCF{SLE .dc
gCnere proximo, curnon :mt11()1?1111i§5£pcc1cs
non participantes de h_t‘\il genere proXimo, ad
auas tamen non neceflitatur Deus? Unde hzc
rJ;:[‘Ponﬁo involveret,eaomnia ui;zﬂri debere, qua
i'imrpcﬂih]ia ,cumtamende factonon dcntug‘.

REsPONDEBIS 3. Quodoptimum, non fit
ftandum utcunque, fed refpedlive ad perfe-

tld

i

fionemuniveri.

ConTrA. Tum quia redit argumentum,
pcrqmdconﬁimatunp!umuni’\rcr{um mratio-
ne optmn?Tm_n quiagux im}m”r‘c.;}j‘)eﬁ‘ct?r,_._
{?l“ttls Um\.:crp,h ceelieflent corpora fimpl,-c]-.;;»
{i ua}'tttu‘Icnf:tivum,{inc vegetativo,& ceterz
poflibiles fimiles fpecies. Tum quiaipfium uni-
verlum,quaro eftne optimum, velnon? finon
eft optimum. Ergo contra tua principia non ne-
ceflicabitur Deusad illud ponendum. Siautem
CfF optimum:quzrounde rationem optimifum-
p[cri: ? nonex entibus qu continet,{fecundum
fe fpectatis,utrefpondifti: non etiam ex illis fi-
mul fumptis , refpe@ivé tamen ad univerfum
{pectatis: quiafimul fumpra,fune ipfum univer-
{om , quomodoergo refpectivead univerfum
{peétata funt optimum, cum tamen extra illa fi-
mul 1’iimpm,nmlum fituniverfum, quod refpi-
cipoflic.

270D attinet ad Confirmationem.,

Resronpenis, quodillanecelfitas deter-
minet nonnifi {ubftantiam volendam, hoceft,
INCARNATIONEM, fednon determine
rcm:':llsncciII:iividtltlxllvolmdum; proindeg;
quantumvis Deus fupponatur efle ab 2terno
determinatus, ad ponenda INCARNATIO-
NEM:, nondeberet tamen cenferi, quod ha-
bucrit voluntaremaétualem ad illam ponenda,
antequam pofitafuifler.  Et ficut,cim dicitur
homo,fine {pecialibus auxiliis gratize, impotens
cflemoraliter, quininaliquod veniale incidar,
non hocipfo ftatiminillud incidit; fic;necDeus
determinatus necefficate moraliad Incarnatio-
nem,hoc ipfointelligideber, haberevolunta-
tem aétualem,adillamponendam.

Contra cft. Tum quia determinatio phy-
fica quantumvis non determinerad hocindivi.
duum, tamen {i fupponitur in fubjeto, deter-
minatagens, urcxtcmpl(; agat, v. g. utignis exX-
tcmplr‘) urat , vel pra:dc{crmimmsul: confen~
tiat: Ergo & determinatiomoralis,determina-
bit Deum,ut extemploagat; Ergo cim fuppo-
natur Deus , antequam fuiffec INCARNA-
TIO, fuifle determinatus moraliter ad illam
ponendam,{upponendum erit,quodillam ege-
ritantequam cgerit. Tumquia, quéd lu?mo
non cxrcmpl(‘) pcccctvcnmlim';id pro prxftnti
non convineit; quianon fupponitur efleillaim-
potentia alig nid determinans u peccet, aiig-
quin non liberé peccaret ¢ fed {olum negatio
Pril‘lcipii,cum quoomnia venialiavitari poﬂjcnr.';
jamautemeftin Deo determinatio , ut veliro-
ptimum, Tumquia i Deus diceret:volo Ichra:
re damnatos exinferno, quando obligabor iftd
mcﬁpromillionc 3 ccrré&l:'lw:rarunmrilhdq-
mnari, & non liberarencur ; liberarentur,quia
dicit Deus liberandos; non liberarencur aucem,
quianunquam eflecobligatio, fi c':;tcmPId non
eflfet: cum poﬂbt infequens, J!il.li &:almd,d:}-
ferriinftans.  Ergoeriam ncccfﬂmbillu,qqxll—
mul non determinat ad hic &nuucagcnd;x;ﬂ.

celiet




| - flicas, up fupponitur, & non cflet:

:L'H‘h'f[":;t beree acilla obligatio divina libe-
‘ i lflme Er fi liberarce co cafuDeus

fJ[“"J‘lal]‘]!i],ri:r.lon ex illa obligatione agerets
-.nmtqs,vig_ velit Deusoptimum , non exilla
iy :)]cr denique redisi ficpoteftadar-
g nc]\ N011 necellicabatur I')cusphyhcé
F”"’Cnltil clf .d circumftantias INCARNA-
fmm;gi ;(‘di‘hbﬁnntiam autem illius ponen-
:{Ol\oml’mgisilcccﬂitamr dum eftac cl_tla}l_tio

hit uuninﬂ;mcma]qr uccefhtas.: hx_go
o 1}2 non fuit Incarnationon eratita cum
lﬁ:‘e!';: ofhucvoluirargumentum.

JIEFICULTAS IL

Lxgmnantir aliorum “Rationes pio ea.
dem Conclufione.

1 Arroeft qud utitur Lu.go s quia {bi‘licct
R 0 _wpa[imi’cn:cuti.ljpon:F quandam hbci'-
aemDeivalde limitatam & 1_111.}351{5&3111,1:?-
;r;j.'!\quodcommu‘ni[cr concipiunt ndglcs,cu‘—
aheneficiadDeoyfibicollata: & contra id qum}
SS.PPJigH'ﬁC“C yolunt,quand odicunt, Det
wrilfevel homines inpeccato relinquere ,le
dismodiscos reparare ; na licgtl‘no.tcmm.}an)-'-
fieacum impo:cmia morali, fufliciatinrigore
sdmetitamvel demcr:‘rum,qi’c tamen adeo de-
hlisutapud PP. nunquam t_cté ;‘.ppcuctur po-
entafimplicicer,fed poriusimpotentia; &.'_]lt&
dicunthominem non pofle vitarc omnia venia-
liquod tamen non eft phyhice unpoiﬁbllc, :

Resronper: potelt huicRationi , qugd
rgulaaditruendz tance vel tantx ljigert;‘rjs di-
iinenondebeat efle majorillimitatio iplius; &
ficnt non ex eo concedenda eft Deo libertas,
qiefe extenderepoflitetiamad potle peccare,
quia perhoc magis reddereturillimitata, nam
eleradbonum,& ad oppoficum ; ficnecex co
pacife,quod magisillimitata ficret libertas di-
iinfipoflitnon velle optimum , adftraenda e-

i
i

pecel 1rat

dam, Ty

| nitualisellelibereas divina. Confequenter,de-

berillimitarilibercas divina,caeteris paribus ; in=
Wrezteraautemqua in adftruendacalivel tali
illimimtioncpcrfe&ionum divinarum, debent
c[i”cparig,ci%perft&io major; & itaquiamajor

ehperfetio,non habere libertatem ad peccan.:

dunquim habere , talem libertatem non con-
wdunt Theologi Deo:quia autem per Granado
major eft perfettio facere {emper optimum,
qunnon fagere femper optimum, fit, utper
(\{fmdo, talislibertas Deo non debeatconce-
m"?‘l;?[ipOﬂil:,ul:nolit optimum. Quod atti-
letadfen(um ﬁdeliumquem habent de benefi-
cnﬂ?ei » hic menti Granadi non contradicits
[i‘fr"mmtﬁcmdata fidelibus, non funt optimi,
teogiad quod neceflicerur Deus. Quodatri-
“Nalditnﬁlm PP. de Redemprione gencris hu-
Tan};mnccdct‘thrunad(),a}iquOSIS P.in oppo-
Salententia fuiffe tereturque (¢ authoritate

Difputatio IL

37

aliorum fuz fententiz faventium. Addirurfis
poteft,aliam effeiftam propofitionem;alio mo-
do etiam potuitliberari genus humanii » & non
INCARNATIONE:& aliam hanc;nullo titu-
loneceflitabarur Deus ad ponendam Incarna-
tionem: primam propoﬁcioncm concedererin
{uis principiis Granado , negaret fecundam.
Quod autem attinet ad illud ; quod potentia
phyﬁca,conjun&a cumimpotentiamorali, non
appelletur a Pacribus potentia fimpliciter, fed
potiusimpotentia 3 refponderet Granado, im-
potentiam moralem conjunétam potentig phy-
fica,refpectuduplicis objectifpectari pofle; Pria
maimportentia eft, fecundim quam non potelt
aliquis facere aliquid boni, licer phyficé habeat
potentiam,adillud faciendum ; {ccunda impo-
tentia,fecundim quamaliquisnon poteft face-
realiquidmali, velnonpoteft, nonfacereali-
quid perfedti, quamyis habeat potentiam phy-
ficam adillud non faciendum. De priori po-
tentiatractantPatres,eamque appellant impo-
tentiam potis, quam petentiam ; de fccunda
nonagunt. thuédprior\jﬂa,litimpotentia,
non vero polterior,ratioaftterri poflec: quiapo-
tentiafine addito & fimpliciter , notat perfe-
Gionein;& quianon eft perfectio agere malum
velimperfeétum,quinonhabet potentiam mo-
ralemuragataliquod bonum, vel perfectum,li-
ccéradillud habeat potentiam phyficam, cum
quatamen moraliter, non poflit agere nifi ma-
lumsideoilla quam habet potentia , meretur di-
cifimpliciterimpotentia; jamautemnon pofle
agercnifi bonum & perfetum, vel optimum,
citperfectio : ideo tale non pofle, reéé poteric
diciporentiafimpliciter. Deinde, omne ma-
lum & imperﬂ:&un‘. quatale, noneftens, fed
potiﬁs deteétusentis, & non efle entis;unde non
debetdici porentia,illud,quod eft refpectuejus
potentia,fed potitisdebet diciimpotentia, qua
ipfa,qua calis,eft non entis 5. quiacrgo potentia
primo modo {fumpta,eflt porentia mali& imper-
fediadeoq; non entis, principiumillius princi-
piativum , non tam debet dicipotentia, quim
impotentia:é contravers,quia non pofle facere
niftoptimum , eftquoddam excellenter perfe-
&um,impotentia faciendi non optimi, poritis
debet dici porentia.  Etficut, quamvis Deus
non poflitpeccare , adhuc haberDeus poten-
tiam fimpliciterliberam,ica & in prafenti,

2. Rarro ejusdemeft. Quidquidfiande
facto Patres veteris reftamenti Incarnationem
4 Deopetierine;; de poflibili tamen non videcur
negandum,potuifle cosproillaorare;; fiautem
Deusex (enecelirarus efet moraliter ad volen-
dam Incarnationem, inutilis videretur oratio;
quorlumenim petasabaliquoid,quodipfe mo-
ralicee non potelt non facere?

ResponpETUR. Ex ratione petendi ali-
quid:iDCG,Uﬂn poteltinferri, quod respotue-
ricnon efle; quia n¢e ex ratione petendiargui

] 't

¥
T,

pote




38 Tractatus 1.

potelt,quad fitres fucura,fic v.g. San&ipetunt,
utfalvoamore Dei damnentur, uita obitruane
reliquis januam adinfernum, voluntitem ama-
:’;DCthlm eoamore, quo ipfe feamat; quz peti-
tiones non arguunt, quod hoc fit fururum, vel
quod id poflic effe, fed func oftenfiones energi-
o, inclinata voluntatis ad aifquodob]cﬁn‘m.
5{_&&:Putrumi}horntmoﬁcndchati[iomm in-
clinationemyad id, ad quod cateroqui facien-
dum eratdeterminatus Deus. Rurfus,majoreft
nccgﬂltas, que elt ex (uppofitione alicujus de-
cretidivini, ex cujus fuppofitione res jam haber
neceflitatem phyficam; & tamen de fad o petit
Ecclefia aliqua, etiam ex {uppofitione decreri
certo futura, &ita petit uteleGorum nomina,
beatx predeftinationis hbcr,adftripra retineart,
quod non poteft non fieri; petimusitem ut fiat
voluntas Dei, {icutin ceelo, &in terra; quain
rotalatimdmebcnep]acirj&pcrmfﬁionis acces
}?ra,nonpotcﬂ non fieri; ficutergon haec omnia
falvanturnon ex co, quafi ex non futuroad fu-
turum, vi orationis tranfiri debear, fed {unto-
ftenfiones inclinatz voluntartis ad objedtum,
proceduntq; conditionaté, quod feil. fi impe-
trabile eflet, fuo titulo impetrareid vellent ;ita
hoc idem, in prafenti poflet dicere Granado.
Adde quaod forté orationes he, diredtx fint ad
impetrandam non fubftantiam fnearnationss,
fed circumftancias.

InsTaT Lugc) ; quia quamf() dixit Chriftus;
Pater omniatibi poflibiliafunt, transfer hunc
calicema me,nonelt locutus de fola poflibilira-
tephyfica, effer enim improvida Chrifti oratio,
fivoluifler orare pro re moraliter impoflibili. |

ResronperI,pofler. Conftabat Chuifto
faétum effe decrecum a Patre, de non transfe-
rendocalice, & tamen hacoratio Chrifti non
fuitintempeftiva,quantumvis dicatar non fuifs
feidinmorali poteftate Dei. Deinde etiam di-
cipoliet, hanc petitionem non tam fuiffe peti-
tionem rigorofam, quam oftenfionem angu-
ftize, quam tunc patiebatur Chriftus,utper hoc
fe eriam oltendereraflumpfifie veram naturam
humanam. Deniq; dici pofler, quod mearnatio
fecundumfe, fit quid optimum; non fecundum
quod fatistactivaeft; hine deprecacur Chriftus
id,;ad quod faciendum non erat Pater necefli-
tatus moraliter.

3. RaTiocjusdemeft; quia libertasillaphy-
ficacum impotentia morali, videturinvehere
impcrfb&ion-us indignas Dei omniporentia s il-
leenim perfedte cft Dominus, qui P(Jffﬂ' pone-
re & non ponere, concedere & d'c!'ter_'t:,_Dr;us
autem refpedtu aliquarum rcrgmpoﬁnb:hgn_w,
haberet per Granado ita imperfectum domini-
um,utnon p()ﬂctmol‘a]i[t:rIHEISGIT“UWC- Rut-
fus condito uno Angelo, non POELI]HL‘F i]]\i reve-
lare, quod nollet creare mundum, falfo enim
revelaret,cim debeatillum condere,idque ne-
ceflicacus moraliter; quopofito, videbit Deus

: = i
a]]quo.:f’nsz'calcpmfl1‘1]0,(]“;1]15L‘fh!}a[':\‘L}n-
tiodependens 4 folo Deo > quod tamen Deys

nunquammoraliter pofic ponere exeracay
conicqug-nrcrpcr do&trinam Granado, aliquo.
rum perfeéte erit dominus,.lhqc:m'un‘] non ‘ &
r:.rm_cnAu;zuﬂinnsingcminut, quod{ciliceto-
mmia zqualiter fubjaceant poreftati divinz,

: (!{ ESPONDE R poteft. Sicutnonnocet per-
‘C{.tu’ii}no Deidominio, quod non poflitreve.
lare .’ehqucm non falvandum, cafu quoa]iqucm
pradeltinavicica nec fequitur diminuiillud do-
minium, i non poflic revelare,quodnonfircon.
licurus mumh:m:ncq; enim per hocdiminuitur
Deidominii , quod non poflit revelare falfum.
Unde nec quod ad aliqua Deus neceflitetur
moraliter , diminuet Deidominium, quiahoc
extendi debetad pofiibilia, impo{]".hilbaa.ttcm
eft,Deum nolle optimum;nifi idaliunde probe-
tur. Rurfiis de fatoomnesagnofiere debent,
quod aliquafimplicirer fubfint dominio Dei, ut
exiftere,non exiftere ; & rtamen funt aliq ua,de
quibusad placitum non poteft difponere Deus;
neque enim poteft facere uthomo ficleo, quod
tamen dominio Deinon officits itanec officier,
quamvisad optimum neceflitetur.

4. Ratio ejusdem cft. Quia impotentia
mnlmhs arguitin nobis debilicarem potentiz,&
nafcitur ex difficultare maxima circa aliquod
phyfice poflibile ; hazcqueimipotentia moralis
]1][L':__f_l'iu'llf'iillt!‘l"l‘.'\(‘:J]Ji[dhl]& Primé quodres
nunquam fucrit:Secundo quod difficillimé effe
poflit; quidaurem difficilé Deo:?

Resronperr poflet, Inporentiam mora-
lemarguercin i]i)iJTSI‘I]‘:iihll't'lt'dlul:‘.fl »quianon
oritur in nobis ex perfediori modo operandi,
{ed exaliguo defedtu, quaimpotentiamoralis
inDeo, oritur, ex perfediorimodo operandi,
adeoquenon crit proprie impotentia.

5. RaTro cjusdem eft. Quiafententia Gra-
nadinon videtur procedere confequenter;nam
nondicit Deumneceflitariadea , qua poflunt
eile meliora & meliora, & tamendicitnecefli-
tari Deumad ponendam Incarnationem ; ctim
vamen finc poilibiles meliores glorificationesin
infinicum.

ResronpETur.Inglorificatione Deiquz
fitperIncarnationem duo{pectari poffesprimo
fubftantiam Incarnationis, quam tanquam ter-
minusingreditur Perfona divina;Secundo con-
comitantia Incarnacionem , qualiseft tanta vel
tantainfufio gratiz, tanta vel tanta {cientia, &
czrerafimilia, priori modofumpta Incarnitio,
eftfumma & oprima Dei glorificatio,nec inilla
procedere eftulera; qul';lii(flitil]dignf[:}thi’i
noneftprocedereultra, ficnecin glorificatio-
ne,quz fir Deo,pchcum,c& prnccdﬂcrc Liltra_;
utriusque enim dign:'ms ex eod‘:'m i’ont? peti-
tur,hoc eft excellentia Dei ; & ficnonnifi fum-
ptam In€arnationem, appetic Deus, neceflitatc

morali. ’
Conti-

1ol
e
ligt
qui
fol

det
id{

e
al
be
1l
t




| quoad

Difputatio L

Cantipuatur idem Examen. :

Dduxit eriam Amicus .111021135 rationes co-

e hancfententia, qua hic cxpcndc.nda:.‘
karrocltab Authoritate Auguftini, qui
=“.]§| ‘uxﬁ»q”' inquit , Fbi nulla :rzd{,gcrfz{zz,
';:;;ﬂ,’{,;?cqﬁa‘;,q_f,u{;f nnllns defectus,pulla m’a’tg_m_m_:;
gu‘l.]usm)i.rfm defe@usin Deosnullaergo iniplo
:':;?igisris(;.\vaﬁmr{. S; fimpliciter accipiatur
-Ucu;ALIgLTihllisPl'ObﬂblF = ‘thum non IK‘CCﬂ:’h
 senerarefiliom , quia in Deo null'us [!Cf(_,j-
Deinde etiam neceflitas,eft qm:icm ali-
eft camen & alia neceflicas orca
qualem poniteflc

09
flus. ¢

uacxdefectu, clteal :
o nnc;‘piisfntrm{cas Deis
{unadoad optimum. :

Rario 2.¢ft. Quia poruit Deus concede-
¢hocuniver{im perfectius. L

ResponpEBuNTaliquis mundum nonefle
adoptimum.  Alii dicent efle oprimum,non
ESERE i o
| |pcc:us,1cd quoad ordines entium.
sRatro eltex abfurdis.

LAssurpuM eft. - Quia fequitur per Gra-
udo,Deum debuiffe neceilirariad Incarnatio-
wmexecutionimandandamsquam tamen pro-
witionem damnant Theologiin Lullo:& hac
.propnlitio,impoﬂibilc eft non fieriIncarnatio-

| em,zqué vera effeeficut vera efthzc; impof-

fbile ot hominem fine {peciali privilegio o-
nmiavenialia vitare.

Reseonperur. Lulli propofitio eft da-
mata, quiaafleritneceflitatemin Deonon fbf
limmoralem, illa propofitio 5 Impofhibile eft
mnfieri [ncarnationemsfi addatur: Impoflibile
thmotalitersveraeft, nec meretur cenfurams
lcetfiefalfafi ine addito ponatur; idqueided,
quaufusinformando {enfu diéte propofitionis.
ncninva]uit,ut{bpponatur proimpotentia mo-
uli,ficurinvaluit, ut intelligamr > phyficé qui-
demefle poflibile , omnia venialia vitare,licét
ilficimpoflibile moraliter.

v AssurpuMm eft. Quia fequitur exdoétri-
nGranadi, beneficia Dei non efle gratuita.
Quantiim enim habent de neceflirace, tantim
dminuicur deliberali donatione. Quodipfum
licprobat. . Nondicitur 2ternus filius , dono
& bencficio accipere naturamdivinam ab a-
temoPatre, ideo tantiim, quodillam non libe-
tefed necefTarig accipiat:Ergo ficut communi.
Gtioad intta tollit omnem rationem doni &

cficii,itacommunicatioad extra, minuerct

“tonem doni & beneficii quia fierct necelli-

temoralj,

il?\ESimN DERI poteft : fiafleras,Deum ;poft
iquoe

mmmigg?i{ﬁmum;cmpus, libctatun}m ani-
Ssmnatorum exinferno,utdocent Sarace-
S{:g;g{l;cxalta_bls I?Iifbl‘ic01'?{liﬂlll Dei ;nec inde
¥ quitut, etiam prafcindendoafcriptu-

aonibus fidei, afferendum efle,quodid

Mg D - e
T *Deocongruat; g quodidvergererindi-
X‘J“Uflonem =

Uiz diving

,&’..u: ita dicam, irreverentiam ju-
iCulxternum puniturx,dat funda-

39

mentum,ipfaratio offenfz infinitz. . Sicetiam
quamvis magis forent gratuita beneficia Dei, fi
adillanec moraliterneceflitaretur ; quiatamen
idfequeretur , per Granado,indiminutioncm
modioperandi perfedti, quitamen eft debitus
Deosideo adhucid nondeberdici.  Exalioet-
iam capite falvatur ratio doni iniftis bencficiis,
quia multa ex illis non funt optimum qu au-
tem funtoptimum , adhuc Deus non neceflita-
tur ad tempus & alia concomitantia ; & fiilla
concedat , veré dicitur liberaliter donafle, ad
eum modum , quoin principiis multorumideo
Chriftusliberé eft mortuus , quianoneracde-
terminatus ad tempusmoriends. - Illuftrarihoc
polletraliinftantia. Si reddat debitor creditoti
maxim¢ indigenti, ante tempus quo obligaba-
turad reddendum;, cenfeturillaredditioinge-
nere moris pro beneficio, adeoque liberali da-
tione:Ergo etiam liberaliter dicendus eritDeus
praftare{ua beneficia, quia quamvis ad illaob-
ligetur, non obligatur procertotempore , pro
certa Perfona , & cwxterafimilia. Deniquein
Principiis Granadi, poteft falvariratio gratuiti
in beneficiis, o quodrario beneficii nonnifia
poteltate phylicanon dandi {fumatur ; jam au-
temquantumvis necelfitas moralisauferatpo-
tentiam motalem,non tamen aufert potentiam
phyficam ; quaretentd, quantumvisadficim-
potentiamoralis nondandi , i ad fir potentia
phyficanon dandi,veracrithzc propofitio: dat
cum poflic non darefi velit 5 fiautem vera erit
dita propofitio,{alvabitur ratio gratuiti & libe-
ralisdont; nomine cujus venit datum,quod po-~
terat,{i voluiflet donans,non dare. Allatapari-
tasnon tenet,quiaetiam , i Pater xternusha-
buifler poteftatem phyficam non generandi
VERBUM , veregeneratio illa fuifler benefi-
cium. Eftautemin phyficapoteftate Dei,nolle
optimum ; pracipué,quia non adftringitur et-
iam neceflitate morali Deus, ad dandum bene-
ficium hoc tempore,huic Perfonz , &c.  Illu-
ftraturhoc inftantia.  Eft inphyfica poteftare
magnatis, dicere aliquem heredem bonorum,
quamvis moraliterad hoc cogatur, inftante v,
g.articulomartis , vel quod nifiid fecerit,jure
aliquo publico,dandusfitilliheress fitalis Ma-
gnas dicataliguem determinate heredem, illa
deftinatio , abfolure beneficii nomen meretur
necobeft, quodad hocneceflitetur moraliters
ficnec beneficiorum Dei magnitudo diminue-
tur,quamvis dicatur neceflitari moraliter adil-
laDeus, e6,quod fitid fitumin plena poteitate
phyficaDei, & inmoralietiamabioluto domi-
nio,indeterminationeque quoad tempus & cirs
cumitantias.

3. ABSURDUM inferc Amicus, quia fcilicet
perdoétrinam G ranadilibertas Dei minuitur.

REespoNDERT pollet, minui quoad exten-
fionem terminorum , quianonpoteftnifiopti-
mum{ed non minui quoad perfectionem , me-
lins eft enimfemper velle optimum.

- R 4.1‘\15-




40

4.AB SurRDUM : fequiturnen pofle Deum ab
optimo ceffare;absq
nature.

Resronpertporelt: cum vis debeatefle
contrainclinatiohem natura » relin quaturque
Deo poteftas phyfica feunaruralis. non volendi
optimum,hoe iplononvelle optimum ,noneric
contra inclinationem naturalem.

§- ABsurDduM. Sequitur vihujus do&rinz,
non futurum fuifle Deum in fatu fuo connatu-
rali,(inon ereaflet mundumn,

REsPONDETUR ¢ cdm non neceflitetur
Deusad circumftanriag temporis, utin illacir-
eumftantia velicoptimum , non poterit ullum
determinatum tempus oﬂ'cmii,i;;‘qno,qmn nol-
let optimum,, hocipfo non effet Deusin conna-
turaliftatu. Deinde,ctim ficin poteltare phyfi-
caDei, necreer mundum 3 eriani non creato
mundo eflet Deusin ffaru fuophyfico, aquo
connaturalicas fumitur; potelt tamen concedi
infenrentia Granadi , quod non futurus fuiflet
vuncDeus, inftatu, adqucmlm.bcndumpro-
pendet determinatione morali,

3-Rario), qui utiturAmicus,eft: Nullus a-
Gusad extraperficitintrinfecé Deum, ergoad
nullumopusad extra,motalitet propendet; feu
neceflitatur Deus.

ResponpER? pofler : quoniam intet o-
mnem terminum, & ejus habitudinem,interces
dere dcbctpmpr_u'rr'o i fit, ut & inclinatiode-
bear dicere proportionem cum termino ad
queminclinac; & quiainclinatnonnifi morali-
ten,etiam termings , in genere motisdebetre-
fpondere illiinclinationi.  Ex quojameruitur
hzcRelponfio.  Adnullum opus ad extra,ne-
cellitatur Deus moralicer, tanquam ad perfe-
Etionem intrinfecam : Concedo antecedens.
Nonneceflitaturad opusadextra, tanquamad
perfectionemmoralem: NL‘}; antec L’:irciﬁsl.

InsTaT,id{olum moraliter neceflitativum
eftagentisad operandum, quod ad ejusintrin-
{ecam pcrfté‘tif_ulmu dirigitur,

REsProNDETUR, N L‘li_";‘l!}\{OIIHI'.'CC('({C’T]S-POH
teft enim neceflitare moralicer, idy quodattere
pcrf&‘:&ioncmmot‘:slcm.

DIFFICULTA S II
‘f{e{/ ]mmffm'r Obyetionibus,

E excrefcat Difficultas, partienda erit. S

Pun&um Difhcultaas 1.

‘Refpondetur ad eAuthoritates & Comnn-
niora Argumenta.
BjrciTuk 1. Authoritas Patrum , quos
pInrcs affere Granado,& exco Lugo,qqo-
rum argumenta nihi]_omninﬁ c:m_ncl udercnri:_r_m
pe;nifi Deus {emperfaceret optimum: Exdit=
ficilioribustria funtloca.  Primo Cyrilli Ale-

ueeo,quod viminferat fua

= ! 'y - - ~ e ¥ L
xandrini,l.2. Thelauri c.1. Quinomnisinquic Pa

Tra&atus [

de Q““;mmrc A_Hil]l:c,(“ 33+ Infitia mnaquit, Sups.
i Der factum effene monmods fint omnta, fedetiam
Jic fint, ut omnins m«‘{m effénon poffine. Similia
habet 1. 1. contra Adverfarium legis & Prophe.
tatume. 14. Tertioin oppofitum funtlaca An.
Iclmi Lr.é& . Cur Deus homo,

ResronpETur L. In Authoritatibys Pa-
trumduo {pectari poffe. Primé,ciim enun tiant,
Deumnecelitatumefle, uefaceret v. ¢. Incar-
nationems; & hxcncccﬂlmsnunu{cbcr‘nucﬂm
ullomodoantecedens, fedex fuppofitione vel
decreti fati; vel titulo fidelitaris & conftan-

tiz &c. Iicquc debet cpricari Aufbhm:s,quj ita
feipfumexplicatc. 16. Nowné , inquit, mon/ira-
tum eit fuprasguod Dei volumpas nylls cogatur necef-
Jitare fed ipfafi,fp OBEARER [1]. fervet immutabilita.
#e. Sceundo {pectari poffunt Authoriraces Pa-
trum; quatenus finc ulla mentione neceflicatis,
d:’cunt,l)cumicmpcrt?!cerct_:ptimum. Etac.
cipiendumelt in fenfumorali, h. e.ut plurimii;
Jamautem ea que fiuntutplurimum,ad demon-
ftrationem moralem,qualibusutebanturParres
contra Ethnicos & contra Manichzos,commi-
nifeentes unum Deam bonum, & alterum ma-
Ium,iinﬁcmm,!mxtl):mc:pimnnumquzmdoop-
pofitum nonprobatur , decernendum eft pro
poflidcmu;lmf{idcnm;wr.cm nomine,rcétéve-
nitid,quod ULplul':imrm,;Idccq‘_ﬂ;'ﬂ‘{;cl‘lmul‘;b
liter loguendo, fir. Quad autem Patres fuppo-
{uetint , noanifi ut plurinum & moraliter ita fi-
erisratiointeraliaseft; quiaftipponebant,quod
potuerit nes Deus alirer liberare 4 peccatos
quamliberdric : & ficutexconnaturalicateali-
cujus cﬁcéh’:.s,bcncmllrmr, eo modo illumel-
{e poiimm,quo cum'xatur.-u'J'CL"rpoHulnt poniy &
quod Deus permilerit caufam ita illum predu-
cere; ficutexigit utproducatur ; fiexconfiera
produdione operum, bene infertur, quod{em=
pet Deus producaroptimum. l\"ecoﬂ‘fcirpoﬂb
bilitas moralis oppofici, fiquidé funt mulea pof-
{ibilia moraliter, qua quamdiunon probantur,
non prefumuntur, & ira poﬂibilc eft moraliter
Sacerdotemnoncfle baptifatum , & tamenid
non prafumitur donec probetur.

Sed reflar adhuc explicare,in yuo [enfisaccipide-
beat iffnd optizum, guod facst Deus [emper,

1. SENsus, F: tDeusoprimum , hoceft,
{ecundum exigentiam predicatorum effentia-
lium,hucq:u; {enfu Eu:npcr!:1rjmpril.uum,&l’:t--
le optimum fzpe contra M;mic_[r:ms pofuére
Patres,, ita, ut fiquid nonica petfectireperiatur
inmundo,rejiciatur id in nacuras rerum , nonin
conditorem.

2. SEnsus eft ad hominem. Quia fcilicet
Echniciconcedebant, aliquaefle oprimaa Deo
condita;dicuntergo Patres, Deum femperfa-
cercoptimum,eo, quod, quZcunque optimitas
nillisoptimis feperiri poceit, reperiatut pro-
portionate & inaliis entibus, s

3. SENsus, optimum appellariad fignifican-
dam excellenter & energicé bonitatem rc;‘_um,

icut

i
i

wl
B



o
i

Difputatlo 11

qudchus videritea
* ayvaldebona , cum tamen ly Yaldc,
prored) beQofignificet , quim quéd fint
o memo'ljlj locus fi fimpliciter accipiatur,
e C?Ea[- uia probarcr,ctiam neceflita-
gulet PrB ur;.qvcllc optimuim; neceflitate e-
gphylcs € 1 potius metaphyficd producit
m l]‘,’[lCﬁ: ve ‘PO FH P el d
i,ERBUL{:fortchc:illc loquitur Cyrillusde
fmiliei, dequa Auguftinus dicit,
odvolunrate Pater gcncrct filium ,h. c. non
| I ge g cuminclinatione naturz. Videndum
[ wi ii liiinhac materia ycfpondcant?
Hequdaliiin :
REsPONDERT {olet 2. A\uthorltatcs Pa-
qumaon plusvcllc, quam qpod Deus ﬁ:'n‘_lpcr
wliex optima voluntate , finc ulla malitia &
| prudentia : ‘ltcm‘,quod faciat omnia conve-
ientilimésucinquitSuarcz d. 4. Sedt. 5. juxta
femafeintentum.  Hee Rfﬂ*anﬁo. ‘
Nox satisFacit ¢ Tum quia optimum
i wnfpectatur hlic ratione voluntatis, {ed ratio-
iplius objecti: Alias Patrum argumenta,qux
derunccontra gentiles , nihil concluderent;
wlebant enimprobare obgccta,quze Deus fa-
dtellebona, idgsex co,quéd Deus{emper fa:
dat oprimum ; qUE ratio non conclud.crct,{;
folum haberet , quod Deus faciatomniaexo-
pimavoluntate: non raro enim,etiaminterho-
aines, acciduntaliqua , exoptimavoluntate,
qztamenin febonanon fun. Tumquiaopti-
num fpeéatur hicinfe, non vero prouta Deo
ypetitut ; non enim ex eo eft jamres optima,
quiaa Deoappetitar ; Ergo cim Patres dicant,
Deum femper facere optimum , nen dicuntex
widcontingere,quia appetitur optimé volun-
ute, vel quia appetitur fecundim finem a Deo
mentum. Tum quia,vel femper Deus optima
aediacligitadfinem , velnon femper : finon
emper, ergonon femper convenicntiflime o-
peratur; convenientits enim operaretur,fime-
lusmedidi elegiffer , (i femper optima mediac-
| lge: Ergoifta optimitas non debet referriin
iplam rationem agendi divin fapientiz , fedin
ilam objetum.

Resronpet 3. Lugo , Deum facere fem-
pecoptimum: Primo,quéd faciat optimum fe-
sindum convenientiam connaturalitatis, qua-

| teaus Deus,non foliim fingulis creaturis,fed et-
amtoti univerfo dat id , quod connaturaliffi-

l mum effet ; & ita,quamvis melius effctignirefi-
.‘ c“’ﬁ“nPCfaqm;,qua‘tmlimu:rdumc::cicr::,quia
. ;::iﬂ:;:n effer id proport.ionamtp cum natu-
. peramento proprio,, nec ita utile uni-
Satutnonrefiftat femper aqua. Secundd
c;n“fg:sd?:f,fciuiaf:{iiicct Deus , Optimaquaque
fnis,ino}; i ::nd Em proportionem p}llchptu—
decorgeft Hz oc totum, ubiipfavarictas

. ¢ Refponfio
ﬂﬂr‘::::is':zilts F.ACI-{ A, < hl‘?jus

ol quz [hcrlx: CBL » quod cum Deus facit mira-
Widoprimug, 1am optimum quid , non faciac
; )quiafacit contra cxigentiam na-

jacim Jicicfcriptura:

wlidone con

41

turalem caufarum & temperamentorum , qui-
busfatisfacere , dicitut effe optimum. Tum
quia,non cftratio , quéd Deusintendat femper
optimum finem : Ergo nec eritratio, quéd in-
tendatoptimum, fecundim proportioné mul-
titudinis. Unde multa cogitari poffunt,quz {i
poncrentut,& {ervarent varietatem, &arguc-
rent pulchritudincm univerfi , adeoquie magis
optimum facerent. Tum quianoncflechicne-
cefle recurrere,ut recurrit Lugo, ad proportio-
nem univerfi; quia quantumvis medietatem
hujus varietatis entium creafler Deus, creaflet
optimum, quia ctiam fuiflet cunc {ua proportio
inillo volito univerfo, confequenterin his prin-
cipiis;medietasoptimi,optimum effet.

OsjiciTur 2. Authoritas S. Thom.1.con-
tra Gentes cap. 7. UbiS. Thomas ex eodicit,
Deum velle multitudinem rerum, quiais quia-
mat fe,vult fibioptima & meliora, & multipli-
cari,quantim poffibile eft.

REsponDETUR,nihililloloco agere S, Th.
deneceffitate morali,fufficitque utintelligatur
de ut plurimum &re.

Osjrcrr 3. Granado indutionem , quz
probat Deum facere oprimum.

ResronpeTur. Refletendo mentemad
tot quz conceduntur poffibilia, quz dec fadto
nondantur , & tamenhaberent in (einfignem
perfe&ionem ; redté inferetur, quod induétio
non ficplena.

OgzjiciTur 4+ Deushabetinfinitamincli-
nationem ad bonum , fed quo'major eftinclina-
tio,ed minor eftlibertas : Ergofihabuit infini-
tam inclinationem, v. g. ad Incarnationem, ne-
cellario illam & nonliberé pofuit.

ResPoNDETUR. Argumentum multim
probarc, probarct enim etiam exiltentiam Pe-
tri, neceflariamefle , nam ad illaminclinatur
Deusfeipfo,adeoque inclinationeinfinitd. Or-
dinarié etiam dicifolet, quodillainclinatiofic
entitative infinita , nonautemin ratione incli-
nationis formaliter.  Addo, fieri poffe , utma-
gisinclinet finita matcrialicerinclinatio, quam
infinitamaterialiter: namcertum eft,volunta-
tem beati,vifo Deo,inclinariinclinatione finita
materialiter, & tamen neceflitatur ad aman-
dumDeum;jamautéDeus,infinicd entitative &
materialiter inclinatione, inclinatur ad ponéda
formici,ad quam poncndam non neceflitatur.

InsTABIS 1. Deivolitioeft honefta infini-
t&,¢ergo illd honeftior darinonpoteft : Ergoeli-
gitfemper optimum ; nam cft honeftior, quz
melias vult,

ReseonpETuR. EtiamrefpedtuPerridee-
jusexiftentiz,effleDei volitionem honeftam in-
finit¢, neq; tamen neceflicatur Densad ponen-
dam exiftentiam Petris fufhicitq; hicadmittere,
quod ficdivina volitioita honefta, ucilli honie-
flior entitativeé darinon po.fﬁc; quod illiconve-
fiit,etiam dum vult non optimum ; fed non eit
necelle,ut fic honeftiflima terminative.

*d 3 INsTat




4.2
InsTAT 2. Aldrere Difp.r.fect.8. Hacin-
clinatio etiam matcrialitef infinita, nequitnon
minuere aliquid de libertate divina,pofita enim
illdinclinatione ; nonerit Deus xque indiffe-
rensad incarnandum, vel non incarnandum.
Ec certe,fiforetillainclinatioinfinita etiam for-
maliter,hocipfo neceflitaret : Ergo etiam ne-
ceflitabit,licécnonfit formalicer infinica.

RESPONDETUR. Negando, abinfinitain-
clinatione materialiter, minuiliberratem, quia
poffet Deus,fi veller,nonfequiillam; jam aut¢,
{i foretinclinatio formaliter, feuin viinclinandi
infinita,non pofletjamillam nonfequiDeus.

Instapis 3. ExdodrinaS. Thomz, &S.
Dionyfii, concedenda eft Dco aliqua infinita
propenfio,adf{e communicandum, qua non{o-
Iom matetrialiter, fed in aliquo genere propen-
{1onis,{it infinita & (umma.

Resronperur. Illampropenfionem,eflc
propcnﬁoncm ad communicationem adintra,
quarevera etiam ingenerc inclinationis eft in-
funira; refpetuautem reliquorum objeétorum,
ponitur a nobisinclinatio, nonnifi materialicer
wfinita,quiafcilicer eft ipfemer Deus,adeoque
eftinclinationis infinitude,in genere entis; con-
{equenterin linea non deltruentis libertatem,
cumnon fitin linca formaliterinclinationis.

Osj1ciTur 5, Velrationabilius eft Deum
eligere minus bona,vel non rationabilius, f1 eft
rationabilius: Erco etiam tunc eligit Deus ma-
F ionabilius: Ergoaliqua

jus bonums;finon efk r:
Deiele&iominis rationabilis eft,
REspoNDETuUR. Nec rationabilius eft
Deum eligeremintis bonum, vec minds ratio-
nabile,fed tantum racionabile. Ratio autem ne-
gandi elt; quiah l'.ltlDi'l;‘L‘l?]'j_i‘US elt, urminus bo-
num cligat, Lnnquampoiicrcligcrcnm;uabo-
nuin,h JL‘;}J{%) cuim ageret contraid, quod ra-
tionabilius eft 5 {i autem eft minusrationabile
eligere minus bonum , illud bonum eligendo,
\eus irrationabiliisageret. Addo tunc tantum
nparativum de aliquo objecto a!fErmari vel
negari Poﬂb,qu:mdu {u !L)J(.‘C}Llll‘i s-dele, compa-
rationem talem admittit ;& fic non poflumus
dicere ignem A, &ignem B, effe minusvel ma-
giscalidum: quiauterquecompararioncmma-
joris & minoris non admittitfed tantum xqua-
lis: eumergo Deus, ex dickis 5 comparationcm
majoris & minoris incletionem boninon ad-
mittat in fe , hinc fic, utdici decononpofiit,
quod magisvel munus rationabilicer tu‘n.c ope-
retur; confequen ter,quédhoc & non aliud eli-

gat,rejiciid dclwt:jnyiacitu_mCjusdcm._
Punéum Difficuleats 2.
Solyuntur Parig Pavitates, i
:,E ST. Quo quis fe perfectiusamat , €0 fibi
pcr:‘bct:’brn bonaappetit: J;'rgo‘qm feper-
fediflime amat, voletfibiperfectiflima bona:

Ergo volet{emper optimuin.

Trattaws 1

II{}::p ONDETUR. Ai‘glmmnrum multam
prpb:u'c 5 13_1"0b.11'ct enim;, etiam }-..h viice deter.
minatum efle Deum ad volendum optimum,
phyficé enim perfe&iffime (e amac, Deindle,
dupliciacommuniter cenfentur efle l\nnn,qu.yz:.
aiamjurrinf&ca,quxdam extrinfeca. Examore,
fcqu!mr,L:tintrmfcc;! bonaamentur, fine quii-
bus{cilicetamansnon poteftefle, vel egerrime
poteft cffe;alia autem fune bona extrinfeca, fite
(]Llibl—ls amans cfle })Ot(‘ﬁ & :.Equ(} bene;s & hae
nonneceflario velle dicitur. Porrd & Deugix
mat fibi bonaintrinfeca neceflario, bona autem
extrinfecanon eft necefle ut velitoptimas idg;
ideo,quia bona intrinfeca , qua fibi amat Deus,
funtinfinite bona; bonaautemn extrinfeca,funt
bena limitata,& miftaimperfe@ionibus, adeo-
quenon tantum divinam voluntatem allicien-
tia. Quanquam,conformireraddicendainfe-
rius, antecedenseft verum , defolis creatis,in-
creataautem voluntasaliter fe haber: quia cum
nullum fit principium,ratione cujus debeatri-
bui creaturz , quod £qué omnibus fuisaibus
PCI'ﬁcincljl',bcnc infertur, quod, fife pcrfc&ius
amat, perfectiorafibi bonaappetar; darurau-
tem fundamentum, vicujus qué deber perfici
Deusomnibus {uis aGionibus.

InsTaprs. Quamvisomnesactus Deicon-
cedantur efle zque honeftiintrinfece,, cum hoc
tamen{tar, ut denominari poflic voluntasillis
extrinfece honeftior , axqualizasque honeftatis
interna, nen deftruet , quominus ipfa abjetta
{intinzqualis honeftacis.

R EsronDETuR concedendetotum.  Sicut
enim extrinfece & objective , nonomnesactus
Chrifti erant @que honefti, necfequebatur,
quoddeberer Chriftus, omnes &qualesnonni-
{i,etiam extrinfeci honeftare, exercereadtuss
ita&in pr:cib;?ti,idcm dicendum.

5. Parrras. Bearusvidens Deum, necefs
fitaturad amandaDeofemper nonnifi optima;
Ergo & Deus neceflitabiturad optimum.

REesronpETur. Etantecedens effe dubii,
& confequentiam negandam. ' Anteccdenseft
dubium ; quia quamvis necceflivetur beatus;ad
volendabonaDeointrinfeca, quzomnia, funt
optimum ; non neceflitaturtamen qd volenda
bonaextrinfeca optima; aligsneceflitaretur ut
{e difformet voluntati divinz; "quz cafufalrem
aliquo,non vultfibioptima. Dd_’pat‘!ms etiam
eft; quia habetur objc&umneceflitativum b_ca-
torum ad volenda illa optima , nempe ipfum
{ummum & optimum bonum claré v;!t1111 ; nul-
lumautem cft principium,hoc eft,objectum ex-
trinfecum , quod necellicet L_qumrztdim’ amo-
rem., Deinderetineri potcﬂjam data difpari-
tas; L]ug,d f‘ci‘icctnuHumﬁhgbmtur principium,
quod fuadeat zqué perfici voluntatem bcgtl,
VOICl'l-:'jO('fi'lm- minus hmmm;dammu:cmprm-

cipium fuadensidde Dco.
5. PA-

B w3

N

pet
]1,|
i
do
f P
i




Difputatio I

3 PARITASS In_rcllcrfl'us df'*;il.nll:‘s',yfclsn;}?cr-
Gidaneligendum efle quodmelius: Ergodcvo
lmimcmperlddlgCF- ecando antecedens.

RespONDETUR  11EZ y ltal

ianon probatur. _Tr_dm quia,multafunt
Tumqu que pradictavit intellectus divinus,
mul“? 1]?;} non funt optimum , dlc quo hic.
- Iquwilcrctur jamyomunino divinaliber-
Tmuu?a o pofler jam non eligere :'liuﬁd pra-
zs«i.(fmm; unde cxcanditionmntcllc&us‘, non
]Gs‘{eqm‘mr,quim, qug‘aq {1 quid}nehys l-l-t,i‘ué
dicetiliudintcl]c-:c:hls dwnus ?ﬂc mclms. e
ﬂoﬂ!i’fq”i‘"j: qL}(I)_d]udlcarc debeat, hoc tan-
imelisendumeefle. :
micg%\?ms. Ad perfeGtum attiﬁccmfpc-
fatfacercopus fuumoptimum; Ergo&c Ucus;
qtticﬂpcrtc&i{hmusamh:x, debetfacereopti-

emper epus.

muggfgpcl})m EEI'LIR : In hoc{brvariparitat‘em,
quudﬁcuroptimus amf.c_x Eomt opera optima,
frvando eflentialia artificii, & addendo acci-
dinearia, quaz itins excellentiam notent ; ‘lra
diam& Deus facitoprimum ; ‘hoc Lﬁ., produ-
dtunamquamque rcm,f’ccundum ;Ilcnualm il-
fiss predicata, tribuit(; accidentia commei-
duiva artificis Dei: & ficut opera artificum,
poflanc ctefcere & ctefcere in,accidentalibus
perfectionibus, ita & opera divina. ‘

5. PariTAS. Sialiquis, potens agere ali-
quod bonum majus progloria Dei,nolicrt illud
gere, convinceretur minus perfedté diligere
Deum : Ergo etiam {i Deus nollet optifnu.m,
wmpoffet velle, convinceretur minus fe dili-
gere: Ergo cim fummeé fe diligat,debet velle
Gptimum.

ANTEQVAM refpondeatnr ad objeltioncm
Jropofitam:

Surpono 1. Magis intrinfece, ex obje&to
l"qmﬂdﬁapfrﬁci Deum (uis actionibus, quam
freaturam {nis.  Ratio: quia nihil magis ullo
padicatoperficitur, quam fuoefles ctimma-
smaperfeliofitipfum cfle: ciim ergo, omnes
s Dei, fine ipfum: Dei efle, {equitor, Deum
magisperficifuisactibus, quam creaturam fuis.

tinde illa,viquorum, i Deusnoneflet Deus,
c"adﬂ'l‘r&TimclligcremrDeus, hoc ipfo magis
P“ﬁuf"‘“Dwm,quim perficiant hominemil-
“quz, fihomo non effet homo, & fierent,non
ﬂttr_cmnihilominus hominem petfe loquen-
ol f?d naturadivinarum actionum et talis, uz
"petimpofibile Deus non effet Deus,vi illius
nisefler Deus, namaioilla Deus eft jam
:HE::i::;l]aﬂﬁimii; ab homine clic.ita:i}.m{nc non
i umo‘&}cpcl clo}qugndc’s, .quzafzctll01]!ax1o;1
"Pl'bfit:iax"i {li‘mm-m’iiaal,o illafievitalis, hoc
N lrla i5actio hominis pencretur, debe-
iy gg?;’; 1?'1{('3 slnon tamen w.:llius_a&;'on is,
el hun;E S oquendo, quia actio vicalis,

+ Dixiexobjedto loquendo, ma-
{uisa&ibus; quia,ﬁvclisPcr_

§5F€rﬁci Dcu[:n

43

fici nonnifi illud, quod exnon habente perfc-
&ionem tranfic in habentem perfeGionem, in
ifto fenfunon perficitur Deus,fed fola crearura;
ex quo ulterius fuppofito, colligis,cur Deus mi-
nus & magis fuis actibus perficinon peflicphy-
fice: quia fcil. cim magis & minus dicant'in-
zqualitatem,hac enim cft ¢jus formalifativurn;
rur{us, cuminzqualitas dicat relationem, nihil
enim fibieft inzquale, fed ad aliud; item cum
relatio importet pluralitatem, relatio enim eft
adaliud, aliud autem, eft pluralicas; hinc cim
eadem Deientiras, pluralicacem nullam dicar,
nec actusdivini, quiidem funt cum Deo, im-
portare poterunt ullam pluralitatem, confe-
quenter necinzqualitatem, atqiadeo ne¢ ma-
gis & minus, 3

SurroNo 2. Quamviscx vipofitz altionis
Creatz, nonfequatur hocipfo cflecreatu L, pet
feloquendo; nihilomintis ctiam creatura per-
ficitur {uisa&ibus. Ratio: Tum quiaperillos,
potentia tranfitin aCtum,actus aucem eft perfe-
&iopotentiz, Tum quia confequifinem 4 na-
turaordinatum, eft perfici, narura enim perfe-
ctionem mtendit; ordinacir autem potentiaad
actus, tanquamad finem. Tum quiaaflimila-
riperfectiflimo, debet efle perfedtios jam au
tem viactils, acquirit creatura afli milationem
pcrtéé‘tiliimp, hocelt, Deo, qui et adus purus,
& cui magis alimilacur adus, quain potentia.
Unde etiam inDeo adtus primus intelligendi,
ponitur nonnifi per ordinemad rioftros conce.
ptus, actus autem fecundus, nemine cogitante
clt. Hzcporro perfectio, quamfumitcreatura
abaétibus, dici potelt partim intrinfeca, partim
extrinfeca ; inmmcca,quiafi!})ponumur elle a-
&usreceptiin fuo principio: extrinfeca autem,
quiaclt perfectio dittinta realiteralb ipfo ope-
rante.

Surroxo 3. Quamvis nullus fic ralis altus
creacura, quiillamnon perficiatphyfice, nihil-
Ominus, non omncs @qualiter attus perficiunt
creaturamphyfice.  Ratioeft: quia imprimis,
fi comparenturadus {upernaturales & natura-
lesinter {e,cateris paribus, femper magis perfi-
cicractus fupernaturalis. Rario: quia perfe-
ctioaltis, eft cadem cum entitateadtiis ; & fic-
utactus entitatem nonhabert 2 {¢, fed 4 princi-
pio: ita& perfe&tionem abillo accipit;; & quia
unumquodgq;s principit agitfeeundum vires {ibi
dcbitas,pocemi&m{'};iliisidentiﬁcamm,qud a-
gens eritnobilius,habebit eriam potentiam no-
blliorcm,a:.{coq;vim communicandi entitatem
nobiliorem, adeoq; vim communicandi entita-
tem nobiliorem ;. quod intelligitur, {i produ-
cantur effeGusunivoci, inordine entis, vel or-
dinis; cum ergo principium fupernaturale fic
nobilius naturali, & producat univocum effe-
¢tum in ratione ordinis, hoc ipfo producet et-
iam nobiliorem entitatem. Rurlils, cim ad
actum fu pernaturalem , concurrar eciam po-

o ten-




44

tentianaturalis, prout clevata, eam perfeio-
nem quam tribueret ackui naturali, cribuit ec-
iam {upetnaturali, {eclufd imperfeGtionenatu-
ralitatis s con{kqucntcr actus ﬁlpc‘l‘ﬂatura‘
lis , ‘ex duplici principio perfeétionem habe-
bit; & oriundam dpotentia naturalielevara &
4 principio fupernaturali.  Dixi cxteris pari-
bus; quiaﬁ ficaétusvolunratis fupernaturalis,
& atus cognitionis demonftrative naturalis,
quamvis actus voluntatis, rationcordinis, ut-
pote fupernaturalis, fic pcrfcﬁior,in modo ta-
men eflendi, imperfectior eft. Si autem fiat
comparatio intet actus ipfosintet {¢, tamnatu-
rales,quam fupernaturales, etiam hinongzqua-
liter phyfice perficiunt fuum principium ; nam
actus opinionis eft attusintelletiis, non cft ra-
men dubium,magis perficiintelle¢tum demon-
ftratione, Rurfiis,dolor de peccatis,quieft con-
tritio fupcrnaruralis,ité actritio fupernaturalis,
uterqs eft a&® voluntatis,uterqg; fupernaturalis;
nihilomintis creatura magis perficituractu con-
tritionis, &fic de cgreris. Que omniainhoc fun-
dantut; quiaquod eft major perfectio,fiperfe-
&ibili uniatur, communicat illi perfeétionem
majorem; hoc enim perficere, eft ipfum iftud
uniricali fubjeéto: Ergo fiactus ipfi fint magis
perfe@iphyfice, perfectiuis ctiam, & inzquali-
ter pet exceflum, perficient fubjetum.
SurroNO 4. Unde oriatur zqualitas vel
inzqualitas atuum, quibus phyficc, xque \vel
inZqualiter, pcrﬁcimr creatura, pracipucin
ordine {upernaturali. Et imprim‘is hoc oritur
tatione principii nobilioris, quodfic explicatur.
Sicut {e habetordo naturz in naturalibus, ira
ordo Iupcrnaturzlis in {hpcrnaturahbus, l'pfi? e
nim otdo {upernaturalis, ordinatur ad perfici-
endum naturalem, qui perfectio nondaretur,
nifi fervato ordine pcrfc:’libilis & perfeétivis
Porrd in ordine natura,quatnvis emiia partici-
pent rationern naturalis, nihilomints datur‘in-
zqualitas principiomm, potentiarum, quahfaa
tum, unde lux nobilior eft nigredine, intelle-
&us voluntare, poﬁto,qudd ﬁ_mc d_iiiin&x po-
tentiz; itaigicur,etiam %n crdmc_[upemgtura-
li, quamvis omnia parti_npcnt rationcm fuper-
naturalis, quz elt quafi generica ratio: tamen
fpecifica rationes, majorem vel minorem per-
=ctionem inducete poffunt; & fic habitus fi-
dei, perfedtior eft habitureligionis, religio per-
fectior habitu fortitudinis, & ficde careris; il-
Ic ergo aftus fupernaturalis magis petficice
phylicé operantem, qui eft, 4 principio ;C'H
biliori phy{icé. Di&umat_u::;n _iiupraa cur actus
fequatut petfectionemn principl. T
SuproNo §. Quod ctiam altus quiproncts
{cuntur ab eodem pringipio, poflintnon a&crrg
¢qualem perfectioné phyficam 'OP‘U&DE:;%}:; ;
fic proponitut. _Agcnluamaterfalm,c‘J,u v s
tem agendi, & in entitate, Sc_hmul etiam ?ra-
dualiter divifibilem habent, fi non producant

Traéatus L

effetum virtuti fuz adaquatum, vel ob refi-
ftentiam pafli, vel ob defe@um debirz applica-
tionis, hoc ipfonon ponent zqué perfectum ef-
feftum, ac cumvinciturtora refiftentia paili,
ac‘cedit debita applicatio,&c, quamvis urerque
effectus,eidem denominative principio tribua-
tur: hocg;oftendit induétio in qualitatibus -
&ivis.  Porro qued facit formalis divifibilitas
virtutisagendi, in agentibus materialibus, hoc
facit zquivalens divifibilitati, major vel minor
applicatio principiiindivifibilisin eptitate, v.g,
habitfis alicujus fupernaturalis, prcipuc vero
adjuti graduali multiplicitate intenfionis; cafu
ergo quo v. g. habitus charitatis intenfus ut 8,
preducat actum intenfum ut 6. & cafu quo
idem habitus producata&um nonnifi intenfum
ut 2. illi effectus procedentab codemnumero
principio, _uih;lominixs nec ipfi zqué perfedi
erunt phyfice,nec zqué perficient fubjectum,
in quo recipiuntur; quiafcil. ipfe habitus, non
tord {ui laritudine, viriumg; pondere, in adtum
incubuit.  Quandoautem,abeodem phyfice
principio, principiantur adtus, qui principia-
rentur 4 diverfis realiter principiis, in tantum,
idem phyﬁcé principium, principiat nobiliores
actus, vel minus nobiles, in quantum 2quiva-
let, minus vel magis nobili principio diftinéto
realiter. Addo nihilominus fieri pofle, utaétus
inentitate phyfica imperfectior, {xpits repeti-
tus, moraliter 2ftimerur plusin ordine ad me-
ricum, ficut plus aftimacur 100. pondo zris,
pra ferupulo auri,

Surrono 6. Quod Objetum cft nobilius,
vel difficilius, vel ejus exercitium ad majorem
Dciglon’am cxtrini&:cam,pon‘cndam,magis ac-
commodatum, o prafumitur vel nobiliar ha-
bitus concurrifle, vel plures {imul, vel unus ha-
bitus ex majori latitudine; fic v, g. dicit Chri-
ftus: Majorem charitatem nemohaber, quim
uranimam fliam ponat quis pro amicis: Unde
ctiam , aus marcyrii prafumitur effe perfe-
&ior reliquis 5 quiaad eum concurritimprimis
habitus charitatis, qua prxﬁ:rt vita propriz,
reftimonium exhibendum veracitati Dei ama-
ti: concurrit fides, quia credic illam veracita-
rem: concurrit fortitudo perpetiendo adver-
{a, & caecerafimilia. Dixiquodid prafumatur:
quia ex objeé&toloquendo, fisripoteft, ut glll
quis a¢tum circa minus objcﬁum > pCrfCﬂm'
rem eliciaf; quam alius, circa objectum majus.
Undecetiam aliquis, cum illa feemina, PO_fCﬁ
majori metité duos obolos ggzaphy[acw im-

ortare, quam alter magham {ummam. .

SurpoNO 7. Siponas cai_um,xqualcm(qi,
effe perfectionem attls phyfici, & tamen in-
xqualcobjeétum; eo cafu, illiactus, f‘ccund}ml
id, quod dicuntin reéto, h.e. fecundum -
tatem phyficam, crunt_mqnaics,iccundum au-
rem quod dicuntin obliquo, & pro connorato

crunt ingquales,  Unde ctiam inzquaéc cfh
cng-

fir
i

qui




Difputatio IT1.

h’},cﬁcjl1111,qu01)CL1: voluicmui_hmp inbonum
ool & beneficium Iﬂc;u'nat:ong s nam be-
“?;‘ f:,i];l,fccl!“dﬁm qued dic&mt inreftove-
i;lr::][EmDEi;ﬁl[]t:‘Cq]u;“ﬂph}-’lmé, licerdeter-
aive fing e qualid. :
".123[[‘1‘:01:0 8. }’Léhu a:q_ué perfc&‘o.s phyfi-
¢, quorum unus habet objectum nobilus, &
Jl;crmjnﬁsnobi]c, cfle ;cq_uglcs hoanftazc mo-.
dilecundimid, quod dicit intrecto honeftas
poralis, eflcaucem :'n:e;_luralc‘:s I101;e[};1t§ mora-
ji fecundtim id, quod dicit in obhq_uo J}Ia ho-
u;ﬁas. Ratio: quia lmn_cﬁ'as motalis, cum non
firulim accidens phyficum @L:pcfaddﬂum a-
fui, & tamen fit perfectio ipfius, non {:ﬂ:Aahuc‘I
(HitAtive ; quaimrip[cmct ille acl_us: Ergo, fi
phice ll adtus funt zquales, ctiam honeftas
notalis,fecundim id guod dicitinrecto,zqua-
Jsetit, cian fit ille idem actus ph_yh_cus; non
it amen qualis hongﬂ:as moralis, {ccmdurg
hquoddicitillain obliquo,quiainobliquo ‘{111‘
cLIJPJnobjc&a, inter qua fupponiturnoneile
ﬂq;*zﬁﬁm 9. Pofle concedi, ctiam in a&j-
bys divinis, inzqualitatein honeftatis m_oralls,
fo honeftacis excrinfecaes dixi jne;qu‘d.:rargn
honftatis extrinfece, quia illi actus, cum fint
ipfemet Dcus,inmq}mhltatﬂcm Phry{lca’nl'l &diY]lF--
:crcnonpoﬂ'unr. R_ut_;omppohnz Vfum quia
hecinzqualitas extrlnl{;ca: hogcﬂ_ans, nonim-
portat ullam impcrfc&:oncm in Deo,imo au-
gty i tamen, ipfa iu:cqughtas loneftatis ex=
tinfeczs fupponat, xque femper D‘—'“m.m?“?’
&t pcrfec’}um,&mdepcndr:nr_en_n ab cxn'_m{ ccis,
nfui perfectione. Tum quia mth_u_ahras ex-
ttinfeca Honeftatis non alind eft, nifiinzquali-
usobjectorum,qué necaffario ponenda. Tum

| giaquzto,anhomo fit obligatus ad majorem

gutidinem propret bcncﬁciulp IN C_AR-—
NATIONIS, quam proptet mufcam? f{i non
dtobligatus ad majorem graticudinem, oppo-
nesteper hoc fenfui fidelium communi, & Aus
gultinilib. 2. Confefl: 16, Super omnia amabilem
iemihi reddit b bane Iefir, ignominiofiffima & aman
tamars tud, eflencqs beneficia divina dererioris
forcis, quam fincbencficia hommum, hac enim
W majorem graticudinetn obligant, qud funt
majora,  Quod fi major grattudo debeatur
pOINCARNATIONE: hwc majoritas be-
acfici, non poteft fundari in intrinfeca entita-
tevolitionis qui valt INCARNATIONEM ;
M hac eff par in entitate cum volitione mu-
lez: EFQOhm:majou’tas beneficii, fundaride-

“Sionnifiin aliquo extrinfeco; Ergo ulterius,
100tel haberi majoritas beneficii, majoritas
em obligationis ad gratitudinemns ratione ex-
flhiccl poteft etiam ratione ejusdem fundati

major His fuppofizis

1oneftas moralis,

NEGATUR Confequentia. Difparitas eft,

‘l;;quuamvis magis perficiacur Deus {uis adti-
i

lameteatara fuis,ut dixi fuppolito 1. ta-

45

men ctiamcreatuta fuis perficicur, ut dixi fupa
pofito 2. hzxcramen perfectio phyfica, etiam
xzqualitet ab omnibus non habertur , ut dixi
fuppofito 3. otiente hac inzqualitate phyfica
increatis ratione principii, ut dixifuppofito 4.
Vel applicationis ipfiusmet principii 5 ut dixi
fuppofito . Univerfaliter autem prafumitur
cfleatusnobilior, ratione principii vel appli-
cationis, quando objcétum ejus eft nobilius, ut
dixi fuppofito 6. fi catera fint paria, ut dixi
fuppofito 7. confequentettali Dperatione cit-
ca objeftum melius, magis perficictur creatu-
ra, & quidem perfedtione, non tantim fe te-
nente 4 parte objecti, quod etiam Deo conve-
nit, urdixifuppolito p. fed perfetione tenen-
te {e etiam a parte ipfius aétlis ; quia aurem
Deiaétus {funtiidem, & ratione principii, & ra-
tione {uz entitatis, ideo non magis unus phyfi-
ceperficiet Deum, quam alius: nifi quod pof-
fit etiam in illis admitti inzqualitas extrinfeca
rationc objecti, ftancefemper 2qualitate hone-
ftatis etiam moralis, {fecundum id, queddicit
honeftas moralis inrecto, utdixi fuppofito 8.

Corformiter ad dicta fupra , alia difparitas
eft, quia cim non fit necefle creatura conce-
dere tantam perfectionem adtuum, utnon ma-
gis perficiatur adu, verfante circa perfedtius,
quam imperfectius objedtumn 5 porerit adhuc
creatuta magis perfici, verfando cira perfectius
objectum; jamautem cft necefie talem perfe-
&ionem concedere Deo s vel ex eo ipfo quia
non implicat, & quia facit Deum magis illimi-
tatum & independentem,

Pun&um Difficuleatis 3.
Argumenta Recentioram,

ATcingit aliquainhac maceria Aldrete, qua
hic expendenda {unt.

Osjicrrur 1. Suppolito quéd ordini gra-
tiz debeatur unio hypoftatica,non potuit Deus
producere ordinem gratiz, quin effet morali-
ter neceflitarus ad INCARNATIONEM;;
quia univerfim, Deus eft moraliter neceflita-
tusad nondenegandum alicui effenti¢ fuas pro-
prictates ¢ quia nifi hezc necefliras in Deo po-
natur, tam erit contingens ignem efle calidum,
quam frigidurn; nec eflet ullafirma perfuafio,
Beatifimam, porius effe immaculate conce-
ptam, fi Deus in operibus fuis non attendit ad
id, quod convenit: & cztera fimilia,

Responprrur imprimis negando {uppo-
fitum, qudd ordini gratiz debeatur unio hy-
poitarica; bene énim pofletnobis ordinarigra-
tia, pet folam miferentis Dei clementiam, fine
ullaunione hypoftatica; fed pofito etiam,quod
otdini gratiz unio hypoftatica debeatur s ne-
gatur adhuc moraliter ‘neceflicari Deum ad
Incarnationem s negaturitem Deummoraliter

necel-




neceflitariad non negandum alicui eflentic fuas
proprietates, fupple phyficas; neceflitatur c-
nimad nondenegandas proprictates metaphy-
ficas, utpote entiipfi identificatas. Qudd au-
tem non necelflicetur Deus moraliter ad non
dencgandas dictas proprietates, ratioeft: quia
exuna parte, exigentiz creaturz {ubfunc ablo-
luto Deidominio, potentidisponere prout vo-
lucrit; exaltera parte, perfedius hoc erit do-
minium, {i nulla ad hoc neflicate ftringatur
Deus. Rurfus, quianullum eft fundamentum,
ponendz in Deo rtalis neceflicatis.  Deinde,
quianon implicat, utinneceflicatus ad hoc ma-
neat Deus, licet id ordinarie prfter; quain-
obligatio auget perfectionem divinam. Non
erit autem igni 2qué contingens efle calidum
ac frig:’dum, exindes quia hoc ipfo, quod ali-
quid fit, habet fuam eflentiam; fi habet fuam
eflentiam,habet ctiam radicem exigitivam pro-
prictatum f{uarum, etiam phyficarum; fihabet
hancradicem, Deus, quieft author natura, feu
correfponfivum effe&ivum eorum , qua exi-
guntur a nacura, ficut eft effeétivam ipfius na-
ture, Deus, inquam, prafumidebet ita lecn"l‘c,
{icut creatur exigunt; quia & in creaturis fru-
ftrancacflethac exigentia, & inDeo fruftra-
nea vis fatisfaciendi his exigentiis; {uccedit§s
liberum decretum defatisfaciendoillis: uter-
goconcludatur,ignem potwsefle calidum;hzc
faciunt. L Exigentianaturalis ignis. 2. a par-
te Dei id facirt, quia ille in quantum cft caufa
prima in ordine naturali, habervim huic exi-
gentiz refponfivam, quaxnon debec fruftrari,
nifi Deus id veliv 3. 4 patte voluntatis divinz,
qua inneceflitata determinavit fe libere, ad his
exigentiis fatisfaciendum; hincnifid pofterio-
ri per experientiam conftet , quod ad hocin
imrticulari{c Deus noluerit abligare, ut illius
exigentiz {atistaciat, temerarium cffet dicere,
(_]uud non (atisfeceritilli exigentiz. Quodim-
maculate ficconcepra beatiflima, hoc ].l&f_]l:[[ill‘
ex probationibus oftendentibus, libertatem di-
vinam ad hancfe potius partem determinafle,
in circumitantia motivorum, pr:x:fcnmntium
{efe, ucfiveller,ita decerneret liberé.
Instasis 1. Unde provenitilla fecuritas
judicii, quo affirmamus, hominem comburen-
dum, {i conjiciatur in ignem.
RESPONDETUR, ex dictis tribus capitibus,
illam oriri. 2
InsTaBIs 2. Nifiponatur racc_cﬁlms mora-
lis, adnon denegandum eflentiz fuas proprie-
gates, non poterit cxplicari,in quo differac fm'
bitum ex natura rei, a debito {olius congruita-
tis; & fiillud prius cft majus debitum, hﬂbFC
majorem vim obligandi, ac proinde, non eflet
xqué facilé, oppofitum evenire, confequenter
critmajorneceflitas, .
ResronpETuRr: debitum ex natura rel,
per hoc differre & congruitate s quia debitum

Tra&atus 1

exnatura reieft exigentia reperibilis in re crea.
taita explicabilis: utfi non pertineret ad Deuny
efle caufam primam, fed ibi creatura fiiffice-
ret, deberetfereducere ad hoc habendum ; vel
et exigentia, cuinifi fatisfiat, non erit resin fia.
tu {uo connaturali: quando autem eft debitum
folius congruitatis, non eft talis exigentias fed
eft, vel folanon repugnantia, vel habilitasad
bonum, vel, quod licer non habeatur, habebi.
turadhuc ftatus connaturalis.  Unde fi Deus
inftanciflime rogetur, ut c&co vifum reftituat,
noneftinczco exigentia viflls, fed congruiag;
quia {tatus amifli oculi,non habet exigentiam
vifiis: & contra, fi haberet oculum bene difpo-
ficum, eflet tunc temporis debitum. Differt
item, quia debitum ex natura rei, eft objectum
amoris; amatenimfibinacura illam proprieta-
tcm amore innato; jam autem debittim con-

‘gruitatis, cft objectum nonnifi complacentiz,

potiusque optabile,quam exigibile. Denique
quiadebitum ex natura rei, dicit obligationem
libereatis divinz , nifi oppofitum probetur;
COl]ﬂE\]!JCIltC{', non l’Cdl.lC}innmn in ufum eo-
rum, quz funt per accidens ; confequentet,
non erit tunc neceflitas, fed folum importabi-
tue ticulas, ut exerceat Deus vim, quam haber,
refpondentem exigentiis creaturarii, €0, quod
decreverit liberé cam vim excrcere. Nullam
autem obllgzlrioncm dicircung:'uims.

IxsTaT 3. Non pofitd di¢taneceflitate,in-
C\'phmbi!ccif-,qw:.n;cninimlciwndenrcr 4 quo-
tidiano experimento & inductione, petfuadere
nobis poflimus, Deum fecifle quod melius.

Respronpirur. Negarur fuppofitum,
poteratenim defactoDeus,hoc univerfum pro-
duceremelius. Deindeindependenteraquo-
tidiano experimento, perfuadere id nobis poi‘--
{emus, ex«ribus capitibus fupra aflignacis. Un-
de jamitaordinatafunt figna cicca fatisfacien-
dumhisexigentiis: proprimo fignorelpondet
exigentia creaturarums pl‘nitcunklo, advetrrit
Deusad viminfe, utfaustaciat his exigentiis;
protertio pr:x{bm;mmr L'.'a‘[i(_)n(.':?, ut hisexigen-
tiis fiat facis, quamvis poflct non ficri illis fatiss
proquarroeft decretum f.myndi fatis illis exi-
gentiis 5 tuncque demum 1ucc‘1“.':unt experi-
entiz; quad hatfatis his exigentiis. o

Osjicrrur 2. Aliqua funt Deo impoflibi-
liamoraliter: Ergo etiam potelt dari necefli-
rasmoralis inDeo. Antecedens probatur ex
Marci 6. ubidiciturde Chrifto: Nou porerat ibs
ullamvirtutem facere, quem locum anx.uazg-
nus Qratione 2. de filio Dei, accipit de impofl-
bilimoralicer.

REesponperur. Haberi tirulumundede-
{umatur impoffibilitas 1}101‘;12:'5, idque non 11
volvendo ullam imperfectionem .:'n Deos ‘ fct-
licer ex o, quia Deus contra pofitivum 111.‘_1‘1;11
volunratis creat®, c&teroquia e h’ané;:bm;
dectevitnen agere; ucelt xmpmhbjlc::nor;ljf[_-

&,

{

al

[ oo

bl

i

dyn
et
l:iPi{

lud:

Qw0
am

"
Al

g
g
ten
1iig




| hzcnon d ;
' cumJ[IspL'rfc&io

Difputatio 11

dicina ;yfér,sz,l inquit L:il;:t[usf Naa

sibss incredulitas perniciem 1ave-
s 91)1 habetur autem titulus, quo ne-
- licer Deus, & fi neceflitabicur
(i decreti, non neceflicabicur

i M 147

v it
——
liceeue 10 ‘
tﬂii :peﬂilol‘lt 4
hnare de qua hic.
QgjICITUR 3¢ Non repugnat ur ponatur
ﬁ - -
' ij ctiam metaphylica neceflitas, nempe
i 4 .
pquam invercend! juranatur.
: ResPONDETUR : Si {ic res de necefficate
ca,antecedente omne Dei decretd,
atar; idque ex principio negativo:
inneceflicabiliratis, eft poili-
debet Deodari. Siautemficnecef-
] uppofitione decretizhec
ismetaphyfica, ex fuppo{mm_*] et ,i_ ;
ydem datur, fed non minuit libertatem divi-
g - .
us efbgsnonnifi ox co, quia vult.
i s amat obje-
Oujict poteft 4. Magis Deus amat obj

el

pecaphyl

biis: Ergo

i i ¥ i neceflita-
| fummelius: Ergo & ad optimuimn

s,
Responsum eft, quod Deus majus bonum
jmamet magis entitative , licet amet magis

=0 e IR g
| fminarive ; poteﬂq,ulm, quod ex modo et-

iconcipiendi, magis amet majus bpnum, li-
gtad hoc non neceflicerur.  Quod autem
wlliedici, Deum ex modonoftro concfpicdndn.,
mjisbonum, amare magis. R ;1Eiu L:{"r : Tum
quanihil verat, ucactus mcc]lc&us divini, pe-
rettantes vim caufarum moralium , phylica-
i, meraphyficarum, fecundum cxigentiam
ojecti enuntient, certiusfecuturum eftfeGum
ihyficom, quam moralem, & metaphyficum
am phyficam; Ergo etiam nihil vetabit, ur
ulmtasdivina, concipiatur magis amare obje-
fummelivs,quam non melius. Quiaficutno-
kiivi perfectio eft, accommodare fefe condi-
toninofcibilis ; ita & perfediffimi volitivi,per-
ifioeft, accommodare fefe bonitati objedti ;
detquediffonum, magis amare minus bonum
mécﬂ‘etdisordo appetendi. Tum quia, fiad-
tobjetuminfinica amabilitacis, etiam ex mo-
b noftro concipiendi , infinité illud diligic
Deus: Ergoetiam fi adfic objeftum majorisa-
Tabﬂitatih ctiam ex modo noftro concipien-
bmagisillodamabic Deus.  Tum quia, fiob-
ﬁj&_um quodeftamabilius ex modo noftro con-
“iendi, non magis amaret Deus: & effet il-
udamabilius, ue fupponitur; & non eflet: quia,
quod non eft dignum majori amore re@iffimi
imativi, hoc ipfo a pofteriors,non eflet amabi-
lis, Fl?f}lrcnilll nexus eflentialis amativi cum
i’gs':l:.lf[e:r[bnno: hing, {i non ncé‘titu.r magis
e t:f’tcr]'m cum hocamablh; hgc ipfo fal-
i amPaimi]jslﬁn nen cﬁ"magls amal'nllc, ctm fi-

1, exercitium amativi circa illud.

t cerge 5 et =
“teerte fiue perfe@iones diving prout fub-

> conceptionibus non funt xquales,
umin prig

Wualicas amand

"t noftris cong
gy 7 .
aparte, ficpoteric concediin-
tminus bonum, modo, tora

47
inzqualiras illa, fit ex modo noftro concipicn-
di. Exquonlrerius

InF ERES, quod magis voluntas divina amet
Incarnationem, qu;irn nonlucarnarioucm, ut-
pote majus bonum (alias enim {i Incarnatio
non eflec majus bonum, & magis amabile, non
eflermajus bonil, unitam effe Perfonam VER -
Bl in Chrifto, necmagis amabile etiam extrin-
{fece, quam Perrum non efle terminatum Per-
{fonadivina:) cumhoctamen ftat, ut in ordine
ad decretivum amorem, 2qué fitliber; quia ad
magis ex modo concipiendi amandum, datur
determinativum, major amabilitas extrinfeci
objecti, non diminuens czreroqui perfectio-
nem libertatis; non datur autem fundamen-
tum determinativam, ut nonnifi hoe decerna-
tur; determinativumque hoc dari non de ¢
quia contrarium perfectioniliberearis. Etlicer
in paflionatis amoribus, major amor minuat li-
berratem decretivam , trahendo hoc pro de-
cretiva, quod ftare debuit profolaamativas vel
inamoribus creatis ordinatis, procedendo ad
decretivam, €0, quod intrinfecé magis perfi-
ciendus fitille creatus amor,amore magis ama-
ti boni, ucfupponiror; inperfe@o tamenanya-
tiv o, & quod zqué {uis a&ibusincrinfece perfi-
citur, manebitdecretiva libera.

Hinc jam concefloantecedente argumenti,
negatur Confequentia.  Immeritd etiam fup-
ponitargumentum, dari in creatis objeiso-
ptimum : & quantumvisdarerur, non eflfet ne-
ceflitativum, ex didtis ; fufficeretq;illud amare
libere, licetamore optimis debito.

Opsjrerrur 5. Poteft concedi, quodamore
aliquorum obje&orum, intrinfecé, & ex modo
coucipiendi, perficiatur Deus: Ergo ¢tiam po-
terit concedi neceflitariillum moraliter,

ResponpETUR. Negando Confequenti-
am; quiapofito, quod magis cxtrinfecé perfi-
ciatur Deusabamore melioris boni, nen pone-
turullainDeo dcpcndcnriapcrfc&jonis intrin-
{ecz ab aliquo creato, quam independentiam
habere, ¢t perfectio poflibilis ; jam autem 6
ponereturin Deoneceflitasad volenda obje@a

.extrinfeca, cflet neceflitas nemine cogitante,

adeoqueintrinfeca, & tamen dependensab ali-
quocxtrinfeco.  Rurfus, pofito, quod Deus a-
met magis ex modo concipiendi meliora, & po-
fite fimul, quod non necefliteturad amand um,
colligenturin Deoduzperfectiones; nam per-
fectio eft, magis amare, amabile magis: perfe-
¢tioitem eft, a finito & extrinfeco, non necefli-
tari voluntatem divinam; utraque hac pcrfc«
ctio colligetur, fi dicatur amare Deus magis,
miajusamabile, nontamen ad illud neceflicari ;
qua colleétio perfectionis non effer, {i necefli-
taretur Deus.

InsTan1s. Poteft pendere omnipotentia
divinaa creacutis : Ergo poteft etiam abintrin-
fecis pendere honeftas voluntaris,

REesron~




Tukr : Vertm effc antecedens,
de dependentiatermini: quofen-
verum eft & coxli'cqtzcns; modd hocetiam
ur; quod ficut tion magis cft perfeéta
1 cé onm\u’porcntm, dum producit mu-
{cam, quam cum producic Angelum, eft enim
ut{:wlv' J; omnipotentia, idem Deus, adeoque fe
iplo non perfectior: fed tora majoritas eft in ex-
trinfecis terminis; ita & in prafentiteneride-
f?c'm't, qualem efle intrinfecam perfe&ionem,
{ive Deusmajus bonum, {ive minus bonum ve-
lic : fed totam efle varieratem in excrinfecis
objectis,

QUAESTIO 1L

De mceﬂz'mre INCARNATIONIS ﬁ,«,lpu

poftto Peccata,

REMITTO 1. Sold Liberali b mifericords ve-

wiffione peceati, potui(fe Deum [alvare gens hi-
J d # P4

(3

RaT1io eft imprimis authoritas Patrum,
quos inteteft Auguftinus, qui de Agone Chri-
{ti cap. 1. inquic: Swar antem flulti, qui dicune,
nonporerat aliter Sapientia Dethomines liberare ni-
Ji [ufeciperet hominem, & nafceretur ex femina, ¢
dpeccaroribus ommnia illa patererurs poterat smni-
w0, fed i alizer faceres, fimiliter veflra Pultitie di-
[Hicerer.  Idem etiam{uader hacRatio; quid
ex fola mifericordia decrevir Incarnationem,
qua mediante, fieret condigna ;;LJs{iﬁf]:m}m_.
peccatis : Ergo ctiam ex eadem mifcricordia
remittere potult peccata,

PREMITTO 2. Sicut poruir Deus, per [olam
m_fﬁrémrcffm condonationem , vemittere peccata;
Sic abfolute loguenda, porust relingneregenus buma-
anm, nec post lapfum llndreparare,

Rartio. SenfusPatrum; & quia Deus, in
opetibus fuisad extra, liber eft ; Ergo & incon-
donatione offen(a Pr;[f’:‘nn(fﬂ, liber fuit.

Priaemitro 3. In hoc effe diffcultatem s an
{cil. fi:;_‘poiim qm‘m’Dmr*& vellet liberare genus
humanum non vid mifcricordiz, fed via condi-
gnx fatistactionis , necefle fuerit incarnari
Deum: dico /nearnari Denm: quia parum in-
tereft, 4 quanam perfonadivina i!]a[ilrigfh&icm
ponatur. Nomineautem condigna fatisfaétio-
nis, venit hicfatisfactioad zqualitatem. Com-
muniot eft {fententia, neceflariam fuiffe Incar-
natioriem intali{uppolitiones licet oppofitum
{entiat Scotus, poft cum Pontius hic. Di[j:.;z,‘:i.
num. 44. Alexander, Paludanus, inclinat Ta-
perus & Cajetanus apudVafquez cum commu-
nifentientem,hicdifp.7.num.2. Suarcz difp. 4
Se&.2. Valentiad.r.q.1. punttoy. & ;1E:|,7[u(-;1-
tur communem {ententiam fundaramin Patri-
bus, quos fulius recitant.. Suftecerit ex Grzcis
Bafilius fupra Plal.28. Frater nonredimit, redimet

TraGatus 1

bomo,  Now, inquit, homo nudns, fed bowmo Degs

Iefus Chriftus s quianullus alins poreratofferrecon.
d.l'gmmls pretium 8¢ ex Latinis Augui?mus En.
chyridii cap.re8. Negue per ip/fiim iberar ¥
diatorem /,d,tm,‘,-,,,{;,; C‘:’_‘rﬁ'{?fﬁyriiiﬁ ti Ei’;’;’;’f"’ De
quoipfoobjedto, fiz b,

DFFFTCTUET-A-S %

An & pura cieatura poffie fieri fatisfactio pro
mortal wrm’égm ?
Lcenvum elt.  9ubdpromoreali; non pof-
/ it fieviapuracreaturg, condigna fatisfactio,

FunpameNTum hujus Conclufionis eft ta-

Iei Proeoquod eftinfinitum in genere offen-
{z, non potett facisfieri a pura creatura : fed
peccatum mortale, eft infinitum in cenereof.
r;.:n;»;: Ergo pro peccato mortali, non potett
fieri f;.mx dIWI:l';l_ct'cawm. Minor hujus argu-
mentitora, probata eft in materiade peccatis;
Jamautem major, in prafentitratabiturs hine
major probatur. Sipuracreatura poflct {atisfa-
cere,idque utfupponitur de condigno, hoceft,
ad u:qu;lh_mtcm, pro eo, quod eft infinitumin
genere offeniz, illafatistactio, vel eflceinfinita,
velefler finita: Nulla harum poteft efle ad -
ql_i.:ht:\rum. Nam unprr'mjs, finitum non ha-
bet .q.:qna.ht;m'm cuminfinito: Ergonec finita
{atistactio caminfinita offenfa. Non eriamfa-
T tio, pofitad pura crea-
quiaprocederetur fecundim terminum
on{upponentem; quiacftimpoflibilis creata
fatistactio infinita, fec

De

ceretfatisi talatis

caras

dum principia, quibus
probatm'_\nun clie puiilbjlc infinicum creatum
categorematicuin ; CUI]fLL.]UL‘I'l[CI‘,I]CC C‘l';i[lnl_!i-
{ibilis infinita gratia, dignificans illam fatisfa-
{tionem, & elevans ad rationem infinita {atis-
faétionis. Suaipoiic.zcrmmmr'iuét;id:gml‘are{d-
tisfacientis creatura ;s nondum illaeflet condi-
gna, & ad @qualitatem {atisfaélio; quia, ﬁ('\'&['
111;1guiwdooll'cn_;;vcu;ﬂu1;1.;‘:3,n|tL!'.i:11c oftenfl,
ita dignicas {atisfactionis, crefcir, & dignifica-
rLirdiguimmiut:si‘.lcwntés,a‘.i dignitatem offen-
fi; fed eft impoflibilis 2qualitas quantumyis
infinitatz creaturz infinitudine creatd, fi com-
paretur ad dignitatem infinitamDei: Ergonec
fatisfaltio, etiamfi foret infinita, zqualitatem
haberet.  Quodautem dignitas (atisfactionis,
fumatur ex dignitate perfona fatisfacientis,
comparar® ad perfonam offenfam, defu ml'L‘l‘ll_'
id communiter ex Ariftotele 6. Ethicor.c.5.ubl
agens Ariftoteles, anretaliatio, fic ratio 2quan-
di? docet non efle, & fubdic ; S magiffratin
GUiS gerens perci [ferit, vepercusicndus noneit, ﬂ".z!f-
rem magiffratum quis geventem per cufferit, nen, fi-
lim et percutiendus, [éd fupplicio infuper afficien-
dnss habet idemS. Thomas hic quaft,
ad 2dum. S.Bonav.in3.difp.ac
ijnc id in fen{u communi, & inat

Liihd

tisf



	Seite 33
	Difficultas I. An necessitetur Deus ad optimum?
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35
	Seite 36
	Seite 37

	Difficultas II. Examinantur aliorum Rationes pro eadem Conclusione.
	Seite 37
	Seite 38
	Seite 39
	Seite 40

	Difficultas III. Respondetur Objectionibus.
	Seite 40
	Punctum Difficultatis 1. Respondetur ad authoritates, & Communiora Argumenta.
	Seite 40
	Seite 41
	Seite 42

	Punctum Difficultatis 2. Solvuntur variæ Paritates.
	Seite 42
	Seite 43
	Seite 44
	Seite 45

	Punctum Difficultatis 3. Argumenta Recentiorum.
	Seite 45
	Seite 46
	Seite 47
	Seite 48



