UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

Disputatio VI. De voluntate divinae.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Difputatio VI, Articulus I. 91

& non aliunde emendicare exemplar, ad cujus imi-
ravionem faciat , quzcumque facit. Atqui exemplar
ilind perfectiffimum, nec aliundé emendicatum, ad
uod Deus refpicit operando ad extra , non potcﬂ
3iud effe, quim ipla effentia divina, quéd participa-
bilis & imicabilis eft 4 creaturis , aur qua eft Deo
rima ratio cognoicendi modo perfectiffimo creata
omnia fecnndiim naturam, proprietates, & modum
ea faciendi. Ergo, &c. Mious igitur digne de Deo
fentic Durandus » ciim docet ideas nihil aliud effe’ 5
quam effencias rerum polflibilium in mente divina
objectivé exiftentes.

Resronsio IIL

Tdea objectiva, quam habet Deus rerum 2 fe con-
ditarum , ¢ft unica & fimplexrealiter, fed vircualiter &
logicé multiplex. Ira 8. Thomas att. 2. in O.

q)rima pars per fe patet; cumidea illa nihi.lnliud fit;
quam effcntia divina v. g qua participabilis & imi-
tabilis 4 creaturis. Secunda vero pars facilé oftendi-
rur. Nam effentia divina, qua participabilis & imi-
rabilis 4 creaturis, vel, fivis, qud Deo eftprimara-
tio cognofcendi creaturas fecundiim naturam , pro-
prictates & modum. quo fieri debent, zquivaletideis
realiter abinvicem diftinéis, quarum una effer pro-
pria hujus entis, altera iftins, &c. Se iplaenim mo-
do quodam excellenti , & feclufis imperfectionibus,
przftac in ratione exemplaris id , quod praftarent
idez , realiter ab invicem diftincke , & propriz fin-
gulorum entium, quxproducumm'éDeo. Hinc cum
fundamento in re logicé & per conceprus przcifivos
dividitur in tot ideas rerum proprias , quot funt in
ﬁngulari opera & Deo condita. Hinc de ideis divi-
nis loquuntur Patres in plurali. numero , uc v. gr.
S. Auguftinus loco citato, ubific loquitur: Sunz nam-
que idez rincipales forme quedam  vel rationes re-
rum 5 fRabiles arque incommutabiles, qua ipfe formate
Hon ﬁm:, ac_per hoc aternas ac femper eadem mgdn
[efe babenres 5 qua in divina intelligentia continen-
turs O citm ipfe neque oriantur s neqae iMiereait
[ecundsim eas tamen formari dicitur omne quod oviri
@ interive poreff s & omne quod oritur G interit .
Er inferids: Reffat utomnia ratione fint condita: nec
eadem ratione bomo, qua equas: hoc enim abfurdum
et cxiftimare. Singulaigitar propriis [unt creatarva-
tionibus . Fas astem vationes s ubi arbitrandum eff
effes nift in ipfa mente creatorisy nonenim extra [e
quidquam._ pofitum intughatur , ut f(ecundum id confti-
tucver quod, confbituchat : nam hoc opinari [acrilegsn
¢f. Quz omnia aprifiimé quadrant eflentiedivine,
ut eft ipfa plenitudo effendi, & perfetionum om-
nium complexio; inca enim, qui tali, Deusmodo
quodam eminenti habet ideasrerum omnium, quas
facit, proprias, ftabiles arque incommurabiles, quz
formatz non funt , ac per hoc zternas , & eodem
femper modo fefe habentes; qua continentur in di-
vina intelligentia non folim per reprafentationem,
fed per identitatem fummam, & qaaram participatio-
we, ut ait paulo inferilis 8. Doctor, fir, nr fir quid-
quid off 5 quoguo modo ¢ff . Unde Deus , cim mun-
dum conderet , non €xtra [e qudquaim poﬁtum 5
fed fe iPFum intuebarur, ut lc:::undl:lm hoc divinum
3:qucperfc&ifﬁmum exemplar conftituerer quod con-
frituchbat .

wares, uerim Deus habeat in effentia {ua ideas
rerum omnium , quas cognoici:, etiam earum , quas
non facic. R.brevirer. Resille, quas cognolcit, fed
nunquam fackurus eft, vel funcab illo _Factibiics, vel
non . Si primum. Deus haber ineffentia fua illarum
ideas in actu primo, non in actu fecundo, hoc eft,
effentia divina poffct quidem effe illacum idc;g , non
eft tamen propri¢ loquendo, qui.a icllciz fimpliciter 8¢
propri¢ loguendo, eft n&LlaIc_Prmc_lp1Llnl effectionis
pro aliqua differentia temporis . Si fecundum . Ha-
bet tantium in effentia fua illarum rationem , quarte-
nus effentia divina ut precognita, eft Deo Tario co-
gnni‘ccndir illas, aut aliquid aliud, mquo immedia-
té cognofci debent. Quod addo proprer negariones

& privationes , quz immediaté cognofcuntur in
pofitivo , cujus funt negationes aut privariones, &
cujus perfectifliimam quandam fimilitudinem Deus
habet in effentia fua. Vide S. Thomam hic art, 3.

YRR HHIHTHHHENEHTHHHHHHVEVEVED 00D
Dl 5P Usd. ol 1O VL

De Poluntate divina.

ARTHRCULU S T

Utrisms in Deo [ir wvoluntas, an libera fit,
& circa que.

Resronsro . L

Euns habet voluntatem.

Prob. Voluntas eft facnltas apperendi bonum
& averfandi malum, incellectualiter cognitum., Arqui
Deus tali facultare carere non poteft: eft enim perfe-
¢tio melior ipfa, quimnon ipfa, & eminentiflimus
vitz gradus, quo proinde carere non porelt ens ,
quo nihil melius effe vel cogirati potelt. Ergo, &e.
Deus autem haber voluntatem fine imperfectionibus,
quibufcum habent, aut habere dicuntut creatura in-
telleGtuales . Nam 1. Voluntas divina non diftingui-
rur realiter ab actibus fuis, aut 4 (ubftantia divina ;
cim realis diftinétio repugnet fimplicicati divinz ., 2.
Voluntas divina eft effentialicer recta & impeccabilis.
Sanckiras enim eft perfectio fimpliciter fimplex, qua
proinde Deus carere non poteft. 3. Voluntas divina
eft plan¢ immutabilis, ut patet ex diis fuo loco de/
immurabilitate divina.

Resronsio IL

Deus habet volutitatem & i coactione & i fim-
plici neceflitate immunem circa omnia , quz opera.
tur ad excra.

Prima parss nempe qudd Deus habet voluntarem
immunem i coaltione, &c. clara eft. Nam coactio
eft violenta ad unum determinatio, caufata ab agen-
te extrinfeco . At nullum eft agens extrinfecum’, 4
quo Deus pati violentiam poflit. Prob. ergo . pars »
nempe quod Deus habear voluntatem immunem 4
fimplici neceflitate circa, &c. I ex Script. Nam Ephef.
cap. 1. diciturde Deo: Operatur omnia fecundsim con-
JSilinmuoluntatis fue. 2. ex S. Ambrofio lib. 1.de fide
cap.2. ubi ait: Omnia operatur unus atqne idem Spi-
vitus, dividens finguliss prout vult... hoo efts pro li-
bere wolunratis arbitvio, non pro ?zecrﬁmm‘ aéﬂqm'a.
Et ex S. Anguftino lib. 22. de Civ. cap. ult. Dens ipfe
nunguid quia peccare non poteff s ideo liberum arbi-
rriums, inquit , habere negandus ¢ff: 3. Ratione. Nam
Deus agit ad extra modo perfectiffimo . Ergo agit
ad extra per intelle@tum & voluntatem . Ergo %mr
volunrarem aut neceffarid aut liberé volentem. Non
per voluntatem neceflarid volentem: cum' enim fibi
fir fufficienciflimus, & ita nullo ex iis, quafuntex-
tra fc, indigeat ut fit aut bene fir, non poteft velle
neceffarid quidquam ex iis, qua funt excra fe. Er-
go per volunratem volentem liberé & fine antece-
denti ad volendum determinatione., VideS. Thomam
hic q. 19. art. 3.

Responsio IIL

Voluntas divinalibera eft libertate contradictionis
& [pecificationis, non libertace contraricratis .

Prob. Nam 1. Dens habet faculracem volendi vel
non volendi alia 4 fe: poruit enim pro arbitrio velle
vel non velle productionem mundi . 2. Deus haber
facultatem fe 1pfum decerminandi ad bonum aliquod,
vel ad alind 5 anc conerarium , ant diverfum & in-
compoflibile : poteft enim pro arbitrio v.g, parcere
peccatoribus, vel illos punirc. 3. At non poteft fe
iplum dererminare ad bgnum vel ad malum , cum
fir effentialiter impeccabilis.

Obj. 1. Voluntas manifeftandi perfectiones fuas, ac
proinde communicandi fe crearuris, cﬂperfe]gtio in

co.

n




92 Traétatus L

Deo, Ergo Deus neceflarid manifeftac perfectiones
fuas , & commuynicat fe creaturis . R. Voluntatem
illam effe perfectioneminDeo, non intenfivam, fed
extenfivam tantam . Sicur enim manifeflatio perfe-
&ionum divinarum addita ipfis perfectionibus divi-
nis, non facit aliquid intenfivé majus in ratione bc_n-
ni; quia bonum creatum , quantumcumgue mulei-
plicetur , additum bono increato, non\fncu, ne fa-
cere poteft alignid inl’C!‘JﬁVul‘l]ClluS? quam folum bo-
num increatum : ifa actus, quo Deus vult manife-
flare perfectiones fuas, additus actui, quo perfectio-
nes illas {ibi yult, non facit aliquid intenfive majus
in genere laudabilitaris, fed folim extenfivé, quate-
nus tunc duplici quidem titulo laudabilis eft, vide-
licer, & quiavule fibi perfectiones fuas, & quiavule
manifeftare illas: at tunc non eft laudabilior, quﬁm
fi folim veller fibi perfedtiones fuas 5 & nollet illas
manifeftare, & creaturis communicare: 1mod adhuc
effer duplici pariter titulo intrinfecé laudabilis , &
quia vellec fibi perfectiones fuas, & quia nollet eas
manifeftare & communicare creaturis. Actus enim
guo Deys nollet perfectiones fuas communicare crea-
guris , rantam haberer landabilitacem , quantam ha-
bet actus, quo vulrillas communicare, quiatantum
haberer honeftatis, & efleradtus ejufdem virtuzis, &
imperatus ab infinita illa complacentia 5 qua Dens
fibi 1n bono {ue incrinfeco complacer . Unde mani-
fefic fequitur Denm , five velir five nolit manifefta-
re perfectiones fuas, zque perfectum efle non foliim
intenfive, fed etiam excenfive, proindeque volunta-
tem manifeftandj perfectiones fuas non magis 1lli ne-
ceflariam effe, & neceffario inefle, quam voluntatem
pppofitam. Unde N. confeq.

Dices. Ergo dantur in Deo petfectiones alique, qua
fune contingenres, R, dift. Danturin Deo perfectiones
aliguz intenfive & fimpliciter fimplices, que funt
contingentes , N. ant. Deus enim omnes ejufinodi
perfectiones , fine quibus frilicer ant non effer, aut
non bendeflers fummaneceflitate in fe complectitur.
Danrur in Deo perfectiones aliqguz non fimpliciter
ﬁxuplicﬁh & extenfivae tantum , quz ﬁmrcomingcn—
tes , Subdift, Que funt contingentes contingentia
propria creaturarum , N. Contingentia propria Dei,
que nullam inyelvir imperfectionem , imd fummam
in Deo perfectionem fupponit, C.

Duplex igitur diftinguenda eft perfedio contin-
gens; una qua fic eft indifferens ad effe & non ¢ffe,
ur pofficrranfire 3 non effe adeffe, & ab effe ad non
effe; & hzc conringentia propria eft crearurarum
quz proinde mutationi obnoxix funt, 1n quo magna
elt jmperfedtio; altera que fic eft indifferens ad efle
& non effe, utvel nunquam fit, vel i fic, abzrer-
no & pro zterno fit: unde concingcns dicitur, non
quia tranfire poteft 4 non effeadefle, aut ab effe ad non
glfe 5 fed quia non eff neceffaria , & ex hypothefi
qubd fir» fic eft ab zrerno & pro @rerno , ut potue-
g1t nonefle. Hoc pacto contingentes funt alique per-
fectiones in Deo , que funt perfectiones fecundum
quid, & extenfive rantim, nempe volitiones liberz,
& cognitiones non neceffariz; fic enim funt in Deo
ab mrerna & pro arerno, ur potuerine noneffes fed
ex hypothefi quod finr , non poffunt non effe ab
grerno & pro zterno . Quidquid enim Deus liberé
vule, ab ®rerno & pro werernio vult, & quidquid co-
gnofeir eriamnan neceflarid, ab zterno & pro xrer-
no cognofcit, Unde nulla murabiliras argui potefiin
Dco_cx pcrlcét’zonumillarum comingcm}a. Imo hec
confingentia fundamnr in fumma aliqua perfectione
divina, Nam Deus, quacumque vult exera fe, libe-
£ vuley 8¢ ita vale , uc poffer non velle , quia fibi
fufficientiMimus eft, quia fummé independens cft A
rebus Qxﬂ!‘xibU.S crearis, quia fummum haber inillas
dominium, quia five velir aliquid extra fe, fivenon,
femper {umme perfectus eft & landabilis , Irem co-

nalcit contingenter res aliquas ira fe habere , quia
res illz iea fe habent contingenter , & fic irafe ha-
bent, ur poffent’ aliter fe habere, & fi aliter fc habe-
rent, non poflet non cognolcere illas aliter (e habe-

de Deo Uno.

re, propter fummam perfedtionem intelleStus divini
ex fe fummé completi & determinari ad cognofcen-
da omnia ut funt . Quod fi cognofcerct illas alicer
fe habere, quia {cilicer aliter fe haberent, non inde
magis aut minus perfetus evaderer ; ita enim per
actum fuum neceffarium perficitur , ut intendi non
poffit ejus Perfe&io & laudabilitas 5 ficur nec volun-
tatis petfectio & landabilitas inrcntiipoteﬁ, quia fum-
mé perficitur, & laudabilis efficirur per aétum fuum
neceffarium , nempe per fummam illam charitatem,
qua Deus feipfum neceffarid diligic, fibique cumin-
finita complacentia vult omne bonum incrinfecum
fine quo aut non effer, aur non bene effer.

Dices. Perfe&tiones illz , quamvis extenfive ran-
tam, funt realiter ipfaeffentia divina: funt enim di-
ving. Atqui effentia divinanon eftindifferens ad effe
& non efle: cum fit fummé neceffaria. Ergo perfe-
ctiones ille, quamvis extenfive rantim , non funt
indifferentes ad effe' & non effe, proindeque non funt
contingentes , fed fummé neceffariz. K. dift. maj.
Perfectiones illz funt ipla effentia divina fimpliciter
& fine addito , n. maj. Sunt ipfa effencia divina fe-
cundim quid, & cum addito, cap.maj. Suntenim
effentia divina ut fe ipfa tendens viraliter in obje-
ctum aliquod crearum. Er dift. min. Arqui effentia
divina , fumpta fimpliciter & fine addito, non eft
indifferens ad efle & non effe; cap. min. Sumpta fe-
cundum quid & cum addito, nempe qua feipfa vira-
liter tendens in aliquod obje@um crearum quod
Deus vulteffe, aut quod effe cognofcit , n. min. Nam
v. g. effentia divina ex fe indifferens eft , ut fit vel
non fit volitio mundi , ut fic vel non fit perceptio
mundi futuri : Deus enim liberé decrevit mundum pro-
ducere, & mundusita fuic futurus, uc potueritnon
effe futarus, Divina igicur effentia ram potuit cffe
ab @terno & pro wterno nolitio mundi , quam fuit
yolitio illius: item tam potuit effe ab xterno & pro
aterno perceptio mundi non futuri, quim fuic per-
ceptio futuri . Unde N. conleq. vel, fi vis, Difta
Ergo perfectiones illz non funt indifferentes ad effe
& non effe fecundum enritatem , cap.confeq. Nam
non aliam habent entitatem , quim divinam , quz
fumma neceflitate exiftic: {funt enim ipfa {ubflantia
divina eptam inrecto . Non funtindifferentes ad cffe
& non effe fecundim modum feu tendentiam, quam
dicunt fupra fubftantiam divinam , pracisé fumpram,
n. confeq. Nam fubftantia divinaex fe indifferenselt,
nt fic vel non fit modus ille feu tendentia ; eft enim
ex fe indifferens, ut fir vel non fit (lupplc ﬁ-mpcr -
ab xrerno & pro @terno ) v. g. volitio mundi , vel
nolirio illius. Unde perfetionesillas effe contingen-
res, & indifferentesad effe & nonefle, non eftaliud,
quam fubftantiam divinam pofle per fe ipfam tali
modo vel oppofito fefe habere ab zterno & pro
xterno circa tale objettum creatum , per fe ipfam
vitaliter tendendo in illud cali modo , wvel oppofi-
to; inquo nullum eft inconvenjens, mm quiahoe
nullam mutabilitatem importat in Deo , tum quia
multiplicem in Deo fupponic perfectionem 5 quaz
melior eft ipfa, quim non ipla, ut manifeftum eft
ex dickis,

Dices. Deus effentialiter habet aliquo modo omnes
petfeétiones poffibiles. Ergo effentialiter habet aliquo
modo volunratem communicandi {e creaturis: nam
hzc voluntas eft maxima perfectio ; eft enim actus
virtucis excellenciffimus. Ergo, quod idemeft, Deus
non potelt non velle communicare fe crcaturis. R.
revera Deum, cum fit plenitudo effendiy habereali-
quo modo perfc&iones omnes poﬂib_ilcs, form:xlircr
quidem perfe&iuncs ﬁmphcmt ﬁm_phccs i eminencer
& virtualiter purfcc’honcs, quE 31:(111011:!111 fuo con-
ceptu involvunt imperfectionem ; formaliter vel zqui-
valenter perfectiones » qua nullam quidem in fuo
conceptu includunt imperfectionem , fed funtincom
poffibilescum aliazquali, Talis eft refpectu Deivo-
lunctas manifeftandi fe creaturis: nam Deus vel vult,
vel non vule manifeftare fe crearuris. Si primum .
Haber hane pertectionem formaliter. Si fecundum.

Habet




Difputatio VI. Articulus II.

Haber hanc, perfectionem zquivalenter , fen , quod
idem, non habet quidem illam, fed habet aliquid illi
xquivalcus in ratione pcrhcmms: \'olupms enim ma-
piteftandi fe crearuris tanram Deo conferrer laudabi-
licacem intrinfecam , quantam illi voluntas manife-
ftandi [e creatutis , confert,

Obj.2. Voluntas divina aunquam potuit non ha:
bere adtum illum, quo vulr alia afe. Ergo, &c. R.
n.ant. Prob. ant. Non poeeft afligaari ulla pars vir-
tualis zrernigatis, proqua potueric non habere actum
illum: clim enim in xternitate non detur primapars
virtualis s ficur nec ulrima, quia ®rerniras ex utraque
patte illimitara eft, non poreft aflignari ulla pars vir-
tualis in grernitate ; anté quamnon fuerit :1!19.,_ & 1a
non poreft .".Jl‘zgmri u}ln pars }'irmalis ELCLOLLALIS 5
ante quam non extiteric m;hgs ille, & confequenter
pro qua actus ille proprer divinge voh.mtans immu-
tabilicatem jam non poific non effe. Eigo , &c. &
Conceflo antecedente , & ejus probatione , N. confeq.
Quamvis enim voluneas divina proprer fuam immu-
tabiliratem non potuerit non habere adtum illum ,

uo vult alia ale; non potuerits inquam, non ha-
bere pro. nlla parte victualizrernitatis {eorfim ab aliis
fumpta : at , -quod [ufficit,. poruit non habere pro
omnibus fimul fumptis, feuprototazternitate: cim
cnim ante totam zternitatem, feu ante omnes par-
res vircualés zrerniratis collectivé fumptas non ficali-
qua alia pars vitualis prior, pro qua jam fueric ackus,
quo voluntas divina vult alia a f{e, dici non_putcﬁ,
quod proprer immutabilitatem di\{inam asftus ille non
potuetit non effc pro tora mrernizate , feu pro om-
nibus partibus virtualibus arernicacis collective fum-
pris. : x

Dices. Voluntas divina haber aGtum illum pro to-
ta mrernitate. Ergo non poteft non habere pro rota
xternitate. K. hanc impotentiam confequi excreitinm
libertatis divine , & ita non impedire , fed ¢ contra
{upponere libertacem actus divini, Itaque ex hypothe-
fiqudd voluntas divina habeat aGum illum pro tora
Frernitate , -non poteft non habere illum pro tora
@ternitate, quiatepugnat voluntatem divinam fimul
habere & non habere aGum illum . At illum habet,
quia fe ipfn determinat, nonquia aut ex fe anraliun-
de determinata eft . Unde fic haber illum pro tota
mrernitate s utad illum babendum vel non habendum
it acivé indifferens prits marura & caufalicate vir-
ruali, quim illumy habeat.

A BT LG VS T
Osid allus liber (upéraddar voluntati divie.

Irca bancdifficultarem, qua magna contentione

inter Scholafticos agirarur, qnid mobis vidoatur

fentiendum , fequentibus Propofitionibus quanta ficri
potcl‘it brevitate exponemus .

P ROPO St o d

Aftus Liber dicit aliquid (npra woluntatem divinam.
& altum ejus neceffarium .

Prob. Nam Deus nec intelligitur , nec eft liberé
volens v. g productionem mundi , ex eo precisé
quod potett V(.'AHC produ_c\erc mundum , auc habet
ackum, quo fibi neceffario complacer in poffibilita-

te mundi. Ergo, &c.

Prerositio IL

Aftus liber aliquid intrinfecum dicit fupra volyntatem
divinam , & album efus nece(farivm .

Prob, Nam dicitaliquid fupra utrumque ( ex Prop.1.)
Ergo vel extrinfecum, vel inerinfecum. Non primum.
Nam fi fuperaddicaliquid extrinfecum , velfuperaddie
ut cft agus, vel ut eft liber, Neutrum dici poreft .
Non primum . Nam actus vitalis et adequaré in-
trinfecus porentie vitali a qua eft , & cujus cft .
Non etiam fecundum. Nam actus vitalis hoc ipflo

93

liber eft , quod -eft i potentia vitali , non determi-
nata ad unum antecedenter, feu, quod idem eft, a
poténtia, virali active indifferenti ad utrumliber. Fa-
tendum igitur eft, quod actus liber fuperaddac ali-
quid mrunfecum, &c.

ProrosiTih IIL

Aftus liber dicit fupravoluntatem divinam , & atlum
efus neveflarivms aliquid intrinfecum , ab atroque
ratione diffinttunz.

Pyob. Nam fuperaddic utrique aliquid intrinfecum
(exProp.2.) Ergovelrealiter, velrationediftinétum,
Non primum. Alioqui darur in Deo compofitio rea-
lis ex fubftantia & accidente. Ergo fgcundum.

ProrosiTio IV.

Aétus liber dicit fupra volyntatem divinam, & aétum
ejus meceffarinm 5 meram tendentiam vitalens
liberam in objelhum aliquod.

Prob. Namactus liber fuperaddit voluntati & actui
ejus neceflario aliquid incrinfecum , ratione tantum
diftinétum ab utroque. At intrinfecum illud non po-
teft aliud effe , quam para tendentia viralis libera in
objectum, quod vult, velnon vult voluntas divina,
Ergo, &c. In hoc igitur actus neceffarins & liber
conveniunt, quod uterque fic pura tendentia viralis
voluntaris divinz in objeétum aliquod; & inco dif-
ferunt, quddactus neceffarius fit vitalis tendentia di-
vinz voluntatis, antecedenter ad unum determinaca,
& actus liber fir tendentia vitalis divinz voluntatis,
ut activé indifferentis ad uttnmliber .

Prorosiztio V.

Abtus liber faperaddit volunrati divine modum purum,
contingenten s & abex diffinftum diffinitione
rationis inadequata.

Prob.1. Superadditmodum: hamtendentia, quam
fuperaddit, eft modus divine voluntaris: cim per il-
lam divina voluntas activé fe habeat fic ad objectum,
quod vult , vel non vult. 2. Modum purum : nam
tendentia illa folaratione diftinguitur & volunrate di-
vina. 3. Modum conringentem : nam tendentiailla
eft voluntari divinz libera, & voluntas fic tendirin
objectum ab zterno , ut poffer aliter ab xterno ten-
dere. 4. Modum diftinétum diftintione rationis in-
adequata: nam tendentia illa eft etiam in fealn for-
mali voluntas divina , non quidem fimpliciter , fed
cum addite : elt enim  etiam formaliter voluntas fe
habens fic ad obje¢tum. Unde voluntas divina ren-
dens , & tendentia voluncatis divine non differunt
inter fe, nifi ur concrerum & abftraétum meraphy-
ficum, purd ur homo & humanitass qux rationedi-
ftinguuntyr inter fe, non ex parte objecti; quidenim
eft tormaliter in homine, quod non fic in humani-
tate; aut in hnmanirate , quod non fir in homine 2
fed ex parte actus rantium, quarenus idem etiam for-
maliter, uno concepru repraflentatur per modum ha-
bentis, & altero per modum habiti. Unde tendentia
divinz voluntatis, 8 voluntas divina tendens, funt
idem plan¢ ex parte objedti etiam in fenfu formali,
nec differunc inter {e, nifi penes intelleGunm: Idem
plané tum re tum ratione ex parte objecti, repre-
fentantis diverfimodé, unofcilicer conceptu per mo-
dum habiti , & aleero per modum habentis . Unde
rendentia voluntatis divinz non aliter diffinguicur
ex parte objecti 3 voluntare divina, precisé fumpra,
quam voluntas divina, pracisé fumpta, dvoluntate
divina, per fe ipfam fe habente fic ad objetum. Vo-
luntas autemdivina, per feipfam fe habens fic ad ob-
jeGum , a voluntate divina, precisé (umpta , non
diftinguitut , nifi diftinctione rationis inadequara ,
five fecundum illud 5 fic fe habere , quod fuperaddic
voluntari divine pracisé {umpte. Tendentia igitne
divinze voluntatis non di[linguitur i voluntate divie
na, nifi diftin¢tione rationis inadequata. Hinc ren-

dentia




94 Traétatus 1.

dentia divine voluntatis non poteft prefcindi 2 vo-
luntate divina, quamvis volunras divina poffit pre-
feindi A tendentia fua. Hinc tendentia voluntatis di-
vinz eft ipfa volunras divina in redto, licér cum ad-
dito ; & cum dico a&um divinum efle rendentian
divina voluntatis, voluntas non eft in obliquu » nifi
grammaricalicer. Hinc [c_m?(’nf‘lﬂ » Quamvis li[)e_m &
gontingens, voluataris divine, non POtCﬁ'dlc.l con-
gingenter jdencificara divinz volunrari, quia nihil fi-
bi 1pfi identificatur,

Obj. Si adus liberfuperaddit divinz volyntari me-
dumintrinfecum & contingentem, eft aliquidin Deo,
quod potuir non cfle. ‘R. 'dift.feq. Quod pornit non
eife fimpliciter, n. feq. Quod potuit non effe fecun-
diim quid , eap. feq. Atus liber eft tum re tum ra-
glone voluntas divina per fe ipfam fe babens fic ad
objedtum aliquod extrinfecum. Veluntas autem divi-
na noa poruit non effe fimpliciter, ctim fit perfectio
fuminé neceffaria: ac poruit non effe fecundiim quid
ab zterno & pro mrernc,, guatenys pex fe ipfam fic
fe haber abrerno & pro @terne ad objectum aliquod
exteraum, uepotucrit adillud fe habere alicer & mo-
do oppofito abzterno 8z pre xrerno, quia nimirim
fic per feipfam tendic in tllud ab zrerno & pro eter-
N0 ex propria determinatione , & ecum indifferentia
adtiva ad urrumlibet .

Dices. Modus ille, quem fu;:cr:id:t{t actus liber ,
eft iple Deus, & confequenter cft ens 4 fe, ensfum-
me neceffarium . Ergo non poteft effe aliquid con-
tingens . R, dift. ant, Modus ille eft ipfe Deus fim-
pliciter, N. anc, Eft ipfe Deus cum addito, hoc eft,
spfe Deus per fe ipfum fic tendens in objectum ali-
guod, C. ant. & N, cenfeq. cim Deus ab =ternc
gc pro zrerno liberé fic rendat in objedtum illud ,
& 1t fic in illud téndar, ue pofier aliter rendere ab
zfemo & pro zretno. Ex guo non fequirur, qudd
Deus fit ens contingens , fed tanrim quod per fe
ipfum contingenter fe habeat fic ad alia a fe. Inquo
nullum eft inconveniens; cum hoc non obftante, ad-
huc fic ens a fe, ensfumme necefarium, feufumma
neceflitate exiltens, ensimmurabile , ens illimitatum
in emni genere perfectionis, ens quo nihil melius
effe vel cogirari poteft , ipfa denique effendi pleni-
tudo, infe fumma neceffitate continens perfectiones
omnes poflibiles omnimodo, quo poflideri poffunt,
feclufis imperfectionibus, & cum ea eininentia, quze
fupremum ens decet, ur facild intelligi poreft ex di-
€tis Articulo fuperiori,

ARTICULUS I1IL

Uik omnes 4ftus divine woluntatis fint honefti
& landabiles,

REsronNsto I

TUllus aétus divinz voluntatis
motaliter. ER de fide.

Prob. 1. ex Script. Nam dicitur Deuter. c. 32. Deas
Jidelis, & abfque nila iniguitate s juffus & reftus, Er
Plalm. 144.  Juftus Dominus in omnibus viie fiis 5 &
fanllus in omnibus operibus fuis . 2. Ratione . Quia
Deus effentialicer haber fummam fanétitarem : nam
fumma fanctitas eft de racione enris , quo nihil me-
lius effe & cogirari poteft. Sed [amma fanétitas di-
git furnmam impeccabiliratem, qu® cum peccaro fta-
§e non porteft. Ergo, &c.

0bj. Ad rationém perfectz liberraris pertinet po-
fentia peccandi vel pon peccandi. Atqui Dens cft
perfecte liber. Ereo, &c. R, neg.maj. Nam, ut re-
£te ait 8. Thomas hic q. 62, are. 8. ad 3. Owod libe-
U Als":'rr,';:m diverfa eligere poffic ferv to srdine fi-
#iss pos Pevtinet ad perfectionem liberraris ejus. Sed
qued eligat q!;'!}uid divertendo ab ordine finis 5 quod
e/t pecoares hoc pertinet ad defetum liberratis, Unde
pafer libertas arbitrii off iy Angelis 5 qui peccare
pan poflamt  guam in wobis q;;fp pe f:rmm ,
Igituy abloluta impeccabilicas non unpedit, fed perfi-
liberratem Dei , qui quidem non peccando non

pateft effe malpg
'

b
™

De Deo Uno!

poreft ‘habere laudabilicacem mordlem ; quam habeg
15 , qut non peccat , cim peccate poreft ; at ex co
quodd non poflit peccare , haber laudabilitatem phyfi-
cam longé preftantiorem laudabilitate morali > qua
carer non peceando, & que magnam in agente li-
bero [upponit imperfectionem |, nempe chcabi}i’u»
gem: unde mon eft perfectio, nif fecundiim quid.

1L

Nullus actus voluntatis divinze poteft effe indif-
ferens in individuo.

Prob. Nam (umma voluntatis divine fanékiras prae-
rer {ummam impcccabilimmm includit fammam in-
defectibilitatem : alioqui non - effer fumma fanckicas 5
quia non effer id, quonihil melius efe vel cogitari
poreﬁ inratione (anétitacis . Ergo voluntas divina eft
abfoluté incapax omnis defectus moralis. Atqui actus
indifferens in Deo effet defeCus moralis in Deo .
Ergo, &c. Prob. fubf. Tlle atus eft defe@us mora-
lis, propter quem alique modo vituperabilis eft is ,
qui ilum facit : nemo enim jure vituperatur , nifi
proprer defectum aliquem fibi voluntarium, ac pro-
inde moralem. Atqui Deus aliquo modo vituperabi-
lis effec propteractum puré indifferentem: aéum enim
mintis perfeétum tunc cligerer, relidto perfetiori ,
nempe honefto , & quidem fine caufa ; quam enim
habere poffer? & ita ablque caufa privaret fe morali
aliqua perfectione, quam poffet habere , idem obje-
£tum fed meliori modo volendo. Ergo, &ec.

Portd eadem racione demonfiracur volunratem di-
vinam, ex hypothefi qudd velir aliquid circa creatu-
gas 5 illud neceffarid velle , 1. ex motivo honefto ;
quia fi veller ex morivo indifferenti , ablque caufa
privaret fe aliqua perfectione morali , quam poffet
habere , & itamoraliter deficerer, & effer aiiquomo-
do vituperabilis. 2. Exmotivo ummé honefto; quia
fiveller exmotivo minus honefto, tam veré deficeret
moraliter, qudm fiveller ex motivo indifferenti: tam
veré enim vituperari poreft, qui abfque caufa privat
fe in agendo mwjori aliqua perfectione morali ,
quam poffer habere , quim qui gratis privat fe fim-
pHcimr aliqua perfectione morali, ?uamhabere pof-
{er. Hinc bonitas divina, propter fe amata, cft ne-
ceffaritm motivum primarium & ultimum omnium
omnind adtuum liberorum voluntaris divinz : eft
enim mortivum fummé honeftum , quo inferius cft
omne alind, quantumvis honeftum fit,

LH

Omnes actus divine voluntatis habent infinitam
fimpliciter honeftatem , & funt zqualiter honcfi 4
etiam prout virtualiter inter fe ditinguuntur .

Prob. 1, pars: Namomnes actus divine voluntatis,
etiam prout virtualiter inter fediftinguuntur, habent
morivum inratione honefti ﬁmp\icirur infinitum, &
perfecté amatum, quantim meretur ejus honefas ,
nempe bonitatem divinam, comprchgnﬁvc\: amatam
propret fe. Ergo, &c. Secunda pars fequitur ex pri-
ma. Nam fi omnes actus volungatis divine funt ho-
neftatis fimpliciter infinitz, etiam prour virrualiter
inter fe :liﬁinguuntur, non poflunt, eriam prout vir-
rualiter interfe diftinguuntur, non effe perfecte equa-
les inrarione honefti, quia perfecte infinito inaliqua
ratione non poteft dari alignid melins 8¢ perfectius
in cadem ratione. Nec obftat, quod atus illi , pro-
uc vircualiter inter fe diftinguuntur, fine actus diver-
farum virtutum ingqualitm : nam omnes ex ®quo
habent pro motivo primario & ultimo bonitarem di-
vinam perfectiffimé 8¢ comprchenﬁyé_ dilectam pro-
prer fe, & ira omnes ex ®guo accipiunt abilla ho-
neftatem fimpliciter infinitam. Infinicum autem etiam
ab alio infinitoin eadem ratione fuperarinon poteft.
Qudd fi a¢tusilli confiderentur precisé uc funt actus
virturum inzqualinm , erunt quidem inzquales pra-
cifivé, hoc eft, prefcindentab aqualirate, quam ha-
bent in rarione honefti; at non erunt inazquales po-
fitivé , quia propter motivum cn:nn‘nmc'ciml"it;tis
crfectiffime ; 4 quo in ratione honefti fimpliciter
migi-

REsronsio

REeEspronsto




Difputatio VI. Articulus IV.

inflnicantur, neque honeftas illins , qui verfatur cir-
ca virtutem {pecialem preftantiorem, crefcic , neque
honeftas alterius, qui verlatur circa virtutem (pecia-
lem minis pretantem, decrefcic. Unde proprer mo-
tivum commune, quod habent, funt inter {e necel-
{arid perfectiffimézquales, Ex his patet relponfio ad
ea, que objici poffunt.

ReEsrponsio IV.

Quamvis omnes actus divinz volunratis fint equa-
litet honefti, & ira voluntas divina non poflir eli-
gere inter actus magis vel minﬁ_s hm‘leﬁOS_:; tamen
omuoes illi adkus, quibus vult aliquam Dei gloriam
incrinfecamy, cliim poffet velle minorem, habent ve-
ram laudabilitatem’, non {olim- phyficam, fed eriam
moralem. )

Et 1. quidem quod habeant faltem laudabilicatem
Phyﬁcam; patet cx eoqudd funt honefti & boni: imo
cim habeant bonitatem & honeftatem fimpliciter in-
finitam, non poffunt non habere fimpliciter infini-
ram laudabilitatem phyficam. 2. Quod habeant criam
laudabilitatem moralem , prob. Nam qui liberé &
honefté eligit majusbonum, cim poflet eligere mi-
nus, hoc iplo landabilis cft §n genere moris, & di-
gnus pramio, fi haber fuperiorem, & quo przmiari
poffit. Atqui Deus volendo majorem gloriam fuam
extrinfecam, cliim pc)lTr:t velle minorem, honefte &
liberé eligic majus bonum 5 relicto minori , quod
pofler velle . Ergo Deus volendo majorem gloriam
fuam exrrinfecam, cim poffer velle minorem , veré
laudabilis eft in generemoris: imo cim volendo ma-
jorem gloriam {uam ecxtrinfecam , velic illam per
adtum infinicé fimpliciter honeftum ; volendo majorem
gloriam fuam extrinfecam , infinité funplicirer lau-
dabilis eft in genere moris . Ergo , quod idem eft ,
omnis actus, gno Deus vult majorem fuam gloriam
extrinfecam , cum minorem velle poffer , haber ve-
ram laudabilitatem in genere moris, eamgque fimpli-
citer infinitam. Ex his,

Collige 1. omnes actus liberos, quibus Deusvult
aliquam gloriam fuam extrinfecam, cum pofet velle
minorem; effe qualiterinter fe laudabiles in generc
moris 3 cum omnes laudabilitatem in gencre motis
fimpliciter infinitam habeant. 2. Deum volupdo pro-
ducete tor creaturas ,  quor re ipfa decrevit produ-
cere, & nonplures; arque prmluctndo, tantam glo-
tiam fuam extrinlecam procurare, & non majorei,
fumme laudabilem effein genere MOTis 5 quia pomit
velle produccre pauciores 5 & producendo , mino-
rem glorian fuam extrinfecam procurare. Unde non
efler laudabilior, volendolonge plures crearuras pro-
ducere, qu.‘lm re ipfa P[(.)(fl‘lci[, & producendo , ma-
jorem glnriam fuam excrinlecam procurare, quam re
ipfa procurat : ficut non cl]'c_-t minus laudabilts , vo-
lendo produccre longé pauciores ‘creaturas , & pro-
ducendo, longe minorem gloriam fuam excrinfecam
procurare; quia tandiu inﬁni;am fimpliciter,. ac pro-
inde fummam in genere moris landabilicatem haber,
quandin poffet velle aliquid minuseo quod vult. Sed
ad 1olutionem-aliguarum difficulcatum,

Nota. Triplex clt laudabilitas in genere moris. Pri-
ma fundatut’in dibercate bené.vel malé agendi. Hance
landabilicatem habet , qui bene agic, clim poffer malé
agere. Secunda fundatur in libertate agendi magis vel
mints honefté. Hanc laudabilitatem haber, qui ma-
gis honefté agit , clim poffer minus honefté agere .
Tertia fundatur in libertate eligendi alterutrum ex
ducbus objectis inazqualiter bonis . Hanc laudabili-
tatem habet: , qui per actum hone[hm_: vale bgmum
majus , cam poffec velle minus . Prima & {ecun-
da laudabiliras , cum fupponant imperfectionem ali-
quam in {ubjecto {fuo 5 locum habere non poflunt
in Deo’. Tertia verd nullam dicit imperfectionem,
unde locum haber in Deo , qui proinde capax eft
laudabilitaris moralis , & quidem infinite implici-
ter in fua ratione , quia liberam haber ficultatem.
ex duobus objectis inzqualiter bonis alterutrum eli-
gendi , 8¢ ita per adtum infinicd fimplicicer hone-

95

ftum , bonum majus minori libere praferendi. Ex
his autem,

Collige 5 qubd actus , quo Deus vellet minimam
gloriam fuam procurare , ita ut non pofler velle
minorem, & 2 fortiori, quo nullam gloriam fuam
extrinfecam procurare vellet ; non haberer landabi-
licatem in genere moris, & fic tunc Deus nullare-
nus in genere moris laudabilis effer « In quo non
elt inconveniens, tum quia actus ille adhuc cfer
infinité fimpliciter honeftus, & fic Deus proprer il-
lum haberet laudabilitarem pbyficam fimpliciter in-
finitam ; tum quia laudabiliras moralis nihil perfectio-
nis fuperaddic laudabilitati phyfice, fed folum digni-
tatem ad premium in fubjecto capaci, qualisneceft,
nec poteft effe Deus, qui fuperiorem , aut falrem
xqualem habere non poteft, 4 quo pramiari poffit.
Ex quibus apparet , quamliberum fueric Deo fine ullo
perfectionum. fuarum difpendio velle vel nolle pro-
ducere crearuras aliquas.

ARTACY LU S TV
Ouoruplex fir allus divine wvoluntatis,

E/p. Altus divinz voluntaris unicus eftrealiter,
fed virtualiter multiplex. Unde cum fundamen-
to in re dividitur logice in plures actus, & 1. qui-
demin efficacem & incfficacem. Efficax eftille, quo
Deus fic intendit aliquid efficere, ur dererminatus fic
ad fuperanda omnia impedimenta . Unde actus effi-
cax incompofibilis eft cum oppofiro illius, quodin-
tendit Deus, & femper haber effetum, de eoque di-
citur Rom. c. 9. Poluntati ejus quis refiffir: EtEfther
c.13: Non eft qui poffit tna refiffere voluntati. Alus
inefficax eft ille , quo Deus fic intendit aliquid , ut
non fic determinatus. ad fuperandum impedimentum
quodlibet ; unde com oflibilis eft cum oppofito illius,
uod Deus intendit. Talis eft actus, quo Deus vult
Palvare reprobos.

2. Aétus divinz volunratis alius eft abfolurus, alins
conditionatus. Abfolutus eft ille, qui nullam invol
vit conditionem ex parte objecti. Talis eftactus , quo
Deus vult mandata (ua fervari ab hominibus. Actus
conditionatus eft ille , qui incladic aliquam condi-
tionem ex parte objecti. Talis eft actus, quo Deus
voluit Ifraelitas .ab hoftibus defendere , fi mandata
ejus obfervarent, nec Deos alicnos colerent. Porrd
actus abfolutus non converticur cum efficaci : nam
omnis quidem actus efficax eft ablolutus : at non
omnis actus ablolutus eft efficax, ur pater inactu,
quo Deus vult mandata (wa ab hominibus fervari .
Sepé tamen nomine actus abloluti inzelligicur efficax.
Quod eft obfervandum .

3. Actus diving voluntaus dividitur in antece-
dentem & confequentem 5 jirxea S. Damafcenum ,
quem fequimut. Antecedenseft volitio, quam Deus
habet ex fe ipfo, non expeétata occafione vel cau-
fa ex parte creaturz . Talis cft volitio conditiona-
ta falvandi reprobos. Actus confequens cft volitio,
quam Deus non haber ex {e folo, fed data occafio-
ne vel caula ex parte creaturz . Talis eft volitio ab-
{olura & efficax damnandi reprobos proprer impaeni-
rentiam finalem.

4. Atus divine voluntatis dividitur in voluntatem
Beneplaciti & voluntatem figni. Voluntasbeneplaciti
eft qn:ulibct volirio vera & propri¢ dicta, quz veré
& proprié eft in Deo . Volunzas figni non eft voli-
tio , fed fignum volitionis. Varia autem figna divi-
nz volitionis enumerantur, ex quibus (unt quinque,
ad qua carerafacilé revocantur, & comprehendun-
tur hoc verficulo:

Pracipit, aut probibet, permitti s confulit, imples.
Przceptum fignificac volitionem abfoluram & obli-
gantemad aliquid faciendum: prohibirio volitionem
abfolutam & obligantem ad aliquid omitcendum =
confilium non voluntatem obligantem , fed rantum
fimplicem affeGtum Dei, 8 defliderium , ur aliquid
pree alio eligatur tanquam bonum melius, Pcnnifl'ﬁa

ve




96 Tractatus 1,

vel et ejus, quod mec pracipirur, nec prohibetur,
nec confulitur ur melins , fed eft licitum ; vel eft
<jus , quod Deus poteft impedire » & tamen non
impedic, fed paticur fieri, quamvis fic malum & il-
licktam . §i primum. Significar voluntatem non re-
pugnantem. Si fecundum. Significat tancim volun-
tatem non denegandi concurium .gc:ncmlcm, & non
impediendi ne fiar . Tmpletio denique , five execu-
tio , fignificat \'oiumatcmlfscicndl id 5 quod Deus
facic, vel concurrendi ad id, quod 4 creatura fic,

5. Adtus divine voluntads alii verfantur circa
Deum , alii circa poffibilia , alii circa exiftentia ,
&ec. Irem alii funt neceffarii , alii libeci . Item alius
eft intentio finis, alius electio mediorum , & alius
ufus, feu execatio . Item alius efft immediatus , uc
atus quo Deus (e iplam amar propeer fe iplum ,
& alius mediatus , ut actus quo Deus amat crea-
turas , quia fe ipfum amat . Item alius eft amoris ,
alius odit , &c. dequibus nusc breviter agendum.

Awl Lode G 4 -E-U0pE Y
Usrinp ip Deo fit amar, @ circa qua.
Resronsio T

Eus amar fe iplumneceffarid & comprehenfive.

1. Deus amat fe ipfumneceffario : nam fummum
bonum, elaré vifum, neceffitatad amoremfui . At
qui Deus cft fummum bonum , & claré fe ipfum
videt. Quod utrumque fuoloco probatumeft. Ergo
Deus fimpliciter neceflitatur ad {ui amorem. Ergo,
&ec. Prob. maj. 8i fummum bonum , claré vifum ,
non neceflitarer ad amorem ui , pofiet cagimri ali-
quid preeftantius , 8 potentius ad rapiendas voluu-
gates in fui aworem , illad videlicet bonum , quod
elaté videntem ira raperet , ur fimpliciter necelfita-
et eam ad amorem fui . Abfurdum confeq. Repu-
gnat enin pofle cogirari aliquid ummo bono excel-
ﬁ‘miu;, & potentins ad rapiendas in fui amorem vo-
funtaces : nam repugnat cogitari aliquod bonum ma-
jlis fummo bomo, quale necefario cffet illud, quod
ad rapiefidas voluntates excellentius & potentius ef~
fer . Ergo &c.

2. Deus amar fe ipfum comprehenfivé : nam 1.
gantam haber vim fe iplum amandi, quantam habet
amabilitatem. 2. Tam perfecté cognoicithanc fuam
amabilitatem , quim cognofcibilis cft. Ergo amor ,
quo Deus (e ipfum amat, perfecté adequatur amabi-
licaci divine . Arqui amor comprehenfivas dicitur il-
le, qui amabilicati objecti perfedt¢ adequatur ; fi-
cur cognitio comprehenfiva dicitur illa, quz pe:fc—
€ké adequarur objedti cognolcibilitati. Ergo amor ,
guo Deus fe ipfum amar , comprehenfivus eft,

R s 11,

Deus amat eriam neceffario omnia pofiibiliaame.
te complacentiz, :

Prob. Deus necelfarid amar fe ipfum . Ergo ne-
ceffarid fibi complacer in omnibus fuis perfecHoni-
bus. Ergo neceffarid fibi complacet in omniporen-
tia fua . Ergo neceffario fibi complacet in eo quod
producere poreft hzc, & ifta, & illas &c. Sed hoe
¢ft Deum fibi neceffario complacere in rebus poffi-
bilibus , Ergo , &c. Prreered , Deus fibi neceffario
complacer in effentia fua ur particibabili & imirabili
ad exira pluribus & pluribus in infinitum modis, Er-
go neceflarid {ibi complacer in creaturis pluribus &

luribus in infinicum , qud fune poffibiles quadam

participationes & imitationes effentiz divinz. Nam
¢lfentia divina , qud participabilis & imitabilis , &
creature qud participariones & imitationes effentize
divine y funt duo fic inter e connexa, ut qui unum
Amag 4 Bon poflic non amare alind; ficut quinnun
elar¢ vider , non pateft alind non claré videre,

11L

Dens amat creataras cxiftentes , qui tales , fod
amere libero, 4

2:O0 NS 10

ReEsroexsio

de Deo Uno.

1. Amart illas . Nam Sap, c. 11, diciturDeo; Di-
ligis amnia que fumt 5 & nibil odifti eornm , que
fecifti . Et ratio eft , quia amare , amore fcilicer
efficaci, & bene velle , vel funt unum & idem, vel
faltem connexa funt. Arqui Deus bene vult creatu-
ris exitentibus 5 qud talibus , dando feilicet illis ef-
[e, illudque confervando . Ergo, &c. 2.Amat illas amo-
re libero. Nam Ephef. c.1. de Deo dicitur: Qpera-
tur omnia [ecundism confilism voluntaris fue . Et ra-
tio eft, quia, cim Deus fibi fir fufficientifimus ,
nec ullo alio extra fe indigeat , uc fic 5 vel ur be-
nefic, hberritus eft ad producendas, vel non pro-
ducendas creaturas, productaique in efle confervandas
vel non conlervandas 5 proindeque liberrimus eft ad
amandas, vel non amandas creaturas amore effica-
ci, bene illis volendo , illafque producendo & con-
{ervando in effe .

Nota. Inter creaturas exiftentes , aliz (unt rationa-
les, 8calizirrationales. Irrationales autem amar Deus
tum proprer feipfum, guarenis vule illas effe, quia
func quadam patricipationes bonitatis fuz quam
decet participari ; & quam amat propeer fe ; unde
fic amando creaturas ir tionales, illas fibi amar, ut
bonlum quodam {uum extrinfecum, qui amoreft con-
cupiicentie: tum propter creaturas rationales, qua-
tenus eriam vale illas effe , quia uriles funt crearuris
racionalibus: unde fic amando creaturas irrationales,
illas creaturis rationalibus amat, utbonum ipfarum,
qui amor cft benevolentiz, quofcilicer creaturis ra-
tionalibus bene vult, non foliim qui amatillas pro-
pter bonitaremdivinam, amandoillas ut excellentem
Qquandam divinz bonitaris, propter fcamare, partici-
pationem & manifeftationem, fed etiam propter ama-
bilitatem propriam. Quod fcquenti refponfione pro-
bandum cft,

ResronNsio IV.

Deus creaturas rationales exiftentes amar criam
propter bonitatem-& amabilitatem propriam .

Prob. Nam1. Deus amarcreaturas rationales amo-
re chariratis . At amare aliquem amore charitaris o
eft amare illum propter propriam ipfids boniracem .
Ergo, &c. Maf. prob. ex c.2. ad Ephel. ubi dicitur :
Propter nimiam charitatem fuam > qua dilexic nos .
2. Jufti funt amici Dei, ut fides docet, Sed amicus
diligit amicum propeer intrinfecam amici perfectio-
nem. Ergo, &c. 3. Deus aliqua operatur ad extra,
non folum propter fe, fed etiam propter creaturas
rationales , ur ipfe teftatur lib. 4. Reg.cap. 19, Pro-
teganm, inquir s urbem hanc proprer me, oy propter
David fervim meum , At {i Deus non amarer crea-
turas rationales , nifi propter fe ipfum , nihil opera-
retur propret illas, fed proprer fe ipflumtantim. Er-
go, &c. Deniquequdd Deusamet crearuras rarionas
les proprer propriam ipfarum amabilitatem, nullam
in eo dicit nnperfectionem, & imprimis decet divi-
nam boniratem ; clim creaturz rationales Deam ip-
fum cognofcere & redamare pofline , fintque ado-
ptionis & amicitiz divine capaces.

Obj. S. Thomas hic quelt 19. ar. 1. ad 3. docer
voluntatem divinam non meveri ab alio , fed a fe
tantum . Er ar. 2. ad 2. dicit folam Dei bonitatem
efle Déo rationem volendi creaturas, quia vult bo-
nitatem fuam ur finem , creaturas verd precisé ur
media , quibus fcilice boni_tatﬁ‘m’ fuam manifeftare
poteft. R.S. Dotorem benigné interpretandum ef-
fe 5 & his locis loqui de motive primario & fim-
pliciter ulimo voluntatis divinn:,. quod proinde re-
&e conftituic in fola bonirate divina : cim enim
Deus I'emper velic & operetur fanétiflime , femper
vult & operatur proprer motivum honeffiffimum ,
quod eft boniras increata , propter fe amata . Une
de cim Deus amat creaturam rationalem propter
iplam , fic amar , quia hoc decet bonitatem d_m-
nam : fimiliter cum operatur aliquid in gratiam
crearurz rationalis propter (e amarte, fic operatur,
quia hoc decer bonitarem divinam. Quare bonitas
divina ; proprer fe excellenrilimé amata , eft Deo

Iajio s




Difputatio VL. Articulus VL.

ratio & motivutn primarium: 8 fimpliciter ultimum
amandi crearuram rationalem proprer bonitatem pro-

riam, & propter cam ficamatam operandi aliquid.:
ficut eft ipfi ratio & motivum primarium & fimpli-
citer ultimum volendi vel nolendi quidquid vult vel
mon vult extra {c operari. Hinc omnes attus libe-
vi diving volunraris funt aétus preftantiffime cha-
gitaris ; ficét non fint omnes ejuldem virrutis fpe-
cialis atus, fed alius fic actus jufticiz , alius mife-
ricordix, &c.

Resroxnsio V.

Deus non amat zqualiter omnia, fed inzqualiter
etiam ex parte -actus. TLLUIC it

Prob. Nam 1. magis ®ftimativé diligic unum ,

uim aliud: cim enim unumquodque objectum a-
gimet fecundum mericum & dignitare}n ejusy & in-
ter objecta alia aliis meliora finc, conlequens c-ﬂ_' > Ut
magis aftimartive afficiatur ad meliora. 2. T_\riagl'sAu]-
tenfivé per affetum ﬁmphcis ccmplacenngc diligir
id, quod magis bonum cft & amabile, quiaunum-
quodque placer ei fecundum gradum bonitatis &
amabilitatis fuz, vel, fivis, fccundum gradum, quo
participac bonitatem & amabilitatem divinam . 3.
Eriam per amorem efficacem n_mgis lnzenﬁ‘ve dili-
git unwmn, quim aliud,Aquamvxs jjmr:zqualm: nam
ex duobus zqualibus uni plus boni vule & facic ,
guimalceri: 1m0 exduobus ipzqualibusillud, quod
minus eft, aliquando amat incenfiis amore efﬁchm\,
quia illi pius boni valt 8 facic. Sic aliquando mints
jufto majora gratiz beneficia confert , quim magis
jufto. Ergo, &ec. :

Obj. Deus diligit omnia uno & eodem realiter
actu. Ergo diligic omnia @qualiter ex parre nc'tus‘.
R. neg. confeq. Nam ackus 1lle eft virtualiter multi-
plex, & xquivaler multis actibus realiter diftinckis,
quorum unus eft aftimacivé vel intenﬁyﬁ. ma,?or:
qudm alter: unde quatents zquivaler uni; }mtcnﬁvp
major cft, quim quatentls @quivaler aleeri: item fti-
mativé major eft, quatenis zquivaleruni, quamqua-
tenits aquivaler alteri.

Dices. Ergo voluntas divina habet actus inzquales .
R.dift. Habetin(enfureali , N. Nam ia fenfureaii ha-
bet unicum, &quivalentem , imperfectionibus feclufis,
multisaGibus realiter diftinétis & inzqualibus . Habet
in {enfu preecifivo, C. Hoc auremnihil aliud eft, quam
voluntatem divinam, {umpram przcisé ut fe haberad
objectum minus dignum, effe mings eftimativam ,
quameft, fifumitur ut fehabetad objedtum dignius ;
anc fumptam pracisé ut fe habet ad unum objectum ,
effé minns affeGtivam , quam eft, fi fumirtur ucfe habet
ad alind. Inquononeft inconveniens.

Dices . Ergo voluntas divina habet altus finiros
faltemin fenfu precifivo. K. hoc effe verum, nec in-
conveniens. Voluntatem enim divinam habere actus
finitos pracifive, nihil alindeftv. gr. quim eam fum-
pram precist ur fe ha_ber_ ad hoc vel 1llud objeGum
creatum , non effe aliquid pofitivé infinicum 3 fed
prefcindere ab ca infinitudine; quamy habet {umpta
realiter, & ut elt in (e , non folim fecundim en-
titatem, quatents eft perfe&éinfinita in rationeen-
tis, fed eriam fecundum quod fe habet ad omniaalia
objecta creata, tam poffibilia quim exiftcnria, & ad
iplam bonitacem increaram, fubquo refpecin eft per-
fedté infinita i ravione xftimantis & complacen.
tis. Nam 1. zftimat bonitatem increatam, in eaque
cmnpiacm, quamt‘mn meretur , & confequenter illam
eftimar, in eaque complacet infinité fimpliciter, 2.
Objectaalia, quapoffibilia, circa que verfatur, funt
pluta & plura , perfectiora & perfectiora in infini-
tum, & confequenter ut verfacur circa illa fimul fum-
pra, haber gradus complacentiz & appretiationis plu-
res & plures in infinicum non fohim extenfive , fed
etiam intenfive.

Dices. Imdfecundiim nos haberactus finiros pofisi-
ve 8 realiter. N. Prob. Secundiim nos fumpea v.gr. ut
eft ad hunc numero Angelum poffibilem, xftimat fini-
te. R dift. Aftimacfinieé ratione virturis, quafi ha-

Simonnet T heol. Tom. I,

97

_beat tantim virtutem finitam zftimandi , N, &8#i.
mat finit¢ ratione objecti, quialfcilicer objectum ha-
bet tantum finiram zftimabilicatem , Subditt. E@i-
mat finité peractum realiter diftinctumab aliis, qui-
bus cerera omniazftimar, N. iteram. A ftimac fini-
té peractumillum, quo cateraomnia zftimar, eriam
#plam bonitatem increatam, quique proinde in ratio-
ne zftimantis infinitus eft finipliciter, C. Voluntas
igitur divina fingula objecta creata, tam poffibilia ,
quam exiftentia, xftimar finicé; fed per unum & eun-
dem realiter atum, eftimative infinitum fimplicirer.

uod non eft, volunratem habere actus mfimativé ,
five fecundiim modum =ftimandi finitos, nifi xqui-
valenter, feclufis imperfectionibus.

ARTIECUEYS VI

Utramz in Deo fit amor [pecialis erga feipfum , &' an
amor ille fit charitatis & benevolentie .

NOm 1. Amor fpecialis gaudium , defiderium
& fpes inter fe diftinguantur . Amor fpecia-
lis & proprié dictus , eft affectus quo voluntas ad-
heret bono prazcisé quiabonum eft. Gaudjum eft af-
fe€tus, quo voluntas deledaturde bono, confidera-
to it prafenti, & in ejus poffeflione fuaviter quicfcic.
Defidesium eft affectus , quo voluntas pmftquimr bo-
num, confideratum ut ablens . Spes pmprié {umpm s
& urdiftinguitur a defiderio, eftaffeltus, quo voluntas
fertur in obje€tum bonum ablens & arduum , hoc
elt, non nifi difficulter obunendum.

Nota 2. Amor fpecialis dividiturin amorem con-
cupifcentiz, & amorem chartaris , feu benevolen-
tie. Amor concupiicentiz eft ille, quo quisamat (e
iplum & bona fua, tanquam iua. Amor charitatis &
benevolentiz eftille, quo quisamat alterum proprer
iplum, & bona illius tanquam bona illius, quia fi-
bi complacer in illius perfona propter propriam &
intrinfecam ¢jus perfectionem. Hic autem amor vo-
catur amicitia , hoc eft , murua benevolentia, quan-
do perfona amata fimiliter afficitur ad perfonam
amantem.

Resronsio I

Deus bona fua intrinfeca amat amore fpeciali, &
virtualicer diftinéo 4 gaudio, & ab omnialio affectu
divinz voluntatis circa Denm.

Prob, Amor {pecialis eft complacentia boni pre-
cisé qua honum eft, feu pracisé qua convenicns eft
amanti. Arqui Deus haber talem complacentiam bo-
norum fuorum intrinfecérum. Ergo, &c. Qudd au-
temhzc complacentia virtualiceer dittinéta it 2 gaudio
& ab abis affectibus divinz veoluneaiis circa Deum ip-
fum, & bona cjus intrinfeca, prob. ex co quod gau-
dinm & alii affectus divinz voluntatis circa Deum &
bona ejus intrinfeca, virtualiter fluant ab hac compla-
centia velut aradicc : quia, ucdocerS. Thomas hic q.
20.at. 1. 10 O. Omues alis motus appstitivi prefuppo-
7Ar AWOrent 5 GUafl primam vadicem . Nullus enim
defiderar aliquid nifs bonum awatum neque aliquis
gmfder #ift de bono amate.

Obf. Ut Dens amaret bona fua intrinfeca amore
fpeciali, debererinilla tendere, ur precifa a prefen-
tia 8¢ ablentia. R.neg. Sufficit enim ur tendat m il-
la, quafibi bona & convenientia, & inillis, qua ta-
libus, fibi complaceat. Ad hoc autem non requiri-
tur ut reprefentencur preciséut bona & convenien-
tia Deo , five utr reprafententur ur bona & conve-
niencia Deo, prefcindendo ab eortin prafentia & ab-
fentia : modd enim intelleGus divinus reprefercer
illa ut bona & convenientia Deo, porctt voluntas
divina hoc ipfo in illis, qud Deo convenientibus ,
fibi complacere , qnamvis fimul reprefententur ut
cxiftentia & pralentia , & ita volunras divina non
folum amet illa uc Deo convenientia, fed eriam fi-
mul & neceffarid gaudeat de illis ur exiftenribis &
prefentibus, ficque in illis, qui talibus, neceffarid
quiclcar jucundiilime,

G % Dices.




98
Dices. Adus, quo voluntas divina verfatur circa
bona Dei intrinfeca, eft gaudium fuavilfimum . R,
efle imul amoremfpecialem & gaudium fuavifimum,
Nam voluntas divina per nnum & eundem realiter
actum amat bona Dejintrinfeca, qud Deo convenien-
tia, & (maviflimé gauder deillis, qua exiftentibus &
prefentibus : fed q{lianon gaudet dellis, qua exiften.
tibus & pralencibus, nifi quia amat illa , qua Deo
convenientia, unus ifle & idem realiter aétus , quo
voluntas divina amat [pecialiter bona Dei intrinleca,
& fimul de illis gavder , ®quivalet , feclufis impery
fectionibus , duobus actibus realiter diftinétis , quo-
rum unus effer amor propri¢ dictus , & alter gau-
dium; unus, nempé amor , effer caufa ; & aleer ,
nempé gaudium , effer effectus . Unde adtus ille ,
quo voluntas divina. amat bona Dei intrinfeca , &
de il%ir._ gaudet , qua gaudinm eft , virtyaliter pree-
fuppenit fe ipfum , qua amor fpecialis eft . Non
funt ergo confundenda in Deo amor & gaudium
circa bona Dei intrinfeca ,

Resronsio IL

In Deoamor, quo una pcr!bn:u di'ligit:ﬂti‘l‘ﬂn'! »
elt verus amor chariratis, & ita eft vera & propri¢
dicka amicitia inter perfonas divinas,

Prob. Nam 1. in diyinis yna: perfona diligic aliam
propeer iplam, & bonaillius, quia fibi complacer in
lla propeer intrinigcam gjus benitatem & pe fectio-
.Tg0 INter Pcll'cnr_rs divinas ¢ff vernsamor cha-

enevolentia. Hine Parres dicunt Spiritam
m effe charitatem , qua[’atcr & Filius fe invi-
cem amang , 2. In perfonis divinis perfora amara

mantgm redamat . Ergo inger P;-n};ms divinas vera
dita intercedit amicicia, Et verd ad per-
) nceprym amiciriz fatis eft, fi perl’nn:r: fing
ke, & (emuro proprer fe diligane five femu~
gant per amgrem realirer diftinétum, ur con-
r in perlonis creatis, que habent naturas reali-
ter diffinckas ; fiv fe muruo diligant per unum & eun-
dem realiter amorem, ut contingic 1n perfonis divi-
nis, qua habent unam & candem numero naturam ;
qux nnitas & identiras amoris non tollir, fed po-
tiis perficic ratjonem amicitiz, ad.qpam eriam non
I(’C;‘.lli'!_[lii' communicario bonorum & conﬁhu_rl_ll‘n -
piit quanda dectt aliquid melius , bonorum fcilicet
& corfiliorum identitas cum amore mutuo plané ngs
ceffario , & fic amicitiafomento non indiger,

Quares 1. Urim in Deo fic defiderium ? R. 1,
non cffe in' Deo defiderium circabona fpa intrinfe-
ca: defiderium enim non ef, nifi circa bonum ab-
fens, Sed baona Dei intrinfeca neceffario exiftune ,
& pro quolibet inftanti excogitabili neceffario pra-
fentia funt Deo , K. 2. in Deo defiderium efle circa
bona Dei exrrinfeca, hoc eft, circa multa , qua ad
landem & culrum Dei perrinent ’gr:l[fzfun:j
& que , antequam fint , yule effe ; imd mulea funt
ejulmodi, qua vult effe, & ramen hominum culpa
nunquam erunt: fic vult omnes homines falvos fic-
ri ,» & mandata ft1a fervari ab ominibus , & ramel
neutrum fic hominum culpa. Ergo voluntas divi-
pa multa bona ablentia profuquinu— . Quod eft de-
fiderare .

Quares 2. Unim in Deo fit {pes propri¢ dicta?
K. non effe. Rario elt, quia fpes propri¢ dicta ver-
fatur circa banum arduum (peranti . Atqui Deo ni-
hil eft arduum & difficile, cim fitomnipotens. Pro-

rer candem rarionem delperatio locum habere non
oteft in Deo: qui enim omnia poreft , nihil po-
teht defperare,

ipfigt

T I C U LS VIL
Utram in Deo fit odinm.
NOM Duplex eft odium proprié dictum, nempé

odium abominationis, & odium inimicitiz . O-
‘.‘UHL‘H '1'.)951‘;1[]:1'.-:(}“15 €

ud, quo remjaut perlonam

Tractatus I, de Deo Uno.

aliquam averfamus nr malam . Poffumus antem eriplici-
ter averfari rem aut perfonam. 1. Ut malam preecisé. 2.
Utrmalamnobis. 3. Urmalamalteri. Unde triplexeft
edium abominationis . Primum, quo averfamur rem
vel perfonam, ut malam przcisé , opponitur fimplici
complacentie . Secundum, quo averfamur rem, vel pex-
fonam , ut malamnobis , refpondet ameori concupil‘ccn-
tiz , quo aliquid volumus, urbonum nobis. Tertium,
quo averfamur rem, vel perfonam ; ut malam aleegi, ref-
ponder amort benevolentiz , quo bonum aleeri'volu-
mus, quiabonym ejuseft. In fecundo & tertio duplex
citrendentia, unaavetfionis conrramalum, quod no-
lumus, & altera profecutionis circa perfonam, cui ma-
lum nolymus: nobis enimaur alijs malum nojumus ,
quia nos aut alios amamus,

Ogium inimicitizeftillud, quo alicui perlonz vo-
lumus malum, quia malum cjus eft, & guia ipfa no-
bis dilplicet: ira ur difplicentiajlijus fic nobis ratio »
cur il volumusmalum, quia malumejuseft. Inodio
inimicitie duz{unt cendenrize, una averfionis contra
perfonam, cui malum volumuss; alera profecurionis
circa malum, quod illi volumus , & quod urbonum
noftrum apprehendimus , hoc iplo quod malum illius
eft. Hincodium inimicitiz eft ex parte odium abomi-
nationis , quo averfamur perfon: m, cui malum ap-
perumus; nec ab eo differr, nifi racione ‘rru{i:(:urinnis
mali, quod apperimns perfonz, quam abominamur,
yminamue . Hinc ogium inimicitie
ur amori rolenriz , quo bonum volumus
perfone , quiabonum ejus elt, & quia nobis p]n-
cer: ataucillinscomplacentia fic nobis rario, cur illi
volumus bonum, quia bonum ejus cft .

alic

Resrowsrio I

Deus habet formaliter odium abominationis ,
pon folym contia peccara, led eriam contra pecca-
tores;

Prob. 1, ex Scriprara . Nam dicicur Plal. 44. Di-
lexifts juffitiam 5 & odifti iniguitarem; & Plalm. 5.
Odifti omnes s qui operantur iniquitarem ; & Sapien.
cap. 14, Similiter odio [unt Deo impins & impietas
¢fus + 2o Quia odium abominationis eft illud ; quo
res vel perfona difplicer , uc mala . Atqui non fo-
lom peccara, fed eriam peceatores propter peccata dif-
plicent Deo: voluntasenim divina , utpoté rectifli-
ma, averfatur omnia, que averfione digna fnt, &
guz voluntas qualiber rarionabiliter awrl‘nripotcﬁ ‘
Non folum antem peceata, leAcl‘eti:im ipfi peccatores
propter peccata avc:'l'ﬁone‘dxgm {une; quia non foliim
peccara mala funt , fed etiamipfi peccatores funt ma-
li propter peccata. Ergo, &c. Unde clim Sapiens cap.
11. dicit Deo : Diligisommias que funts & nibil odi-
fti coram > quefecifts; hon aliud inrendit , quam Deum
non itaodifle peccatores, quandiit vivint, quin fin-
ceré defiderer eorum converfionem, propter quam il-
los rolerar, & ad quam tftrigsrgmnns, quas illis infli-
git, illilque mifericordirer ignofcir, {i tanden: conver-
tancar .

R EsproNsae ol

Deus etiam proprié & formaliter odit peccatores
pdio inimicitie,

Prob. 1. ex Script. Nam Pfalm, 8, dicitur ; Per.
fecifti landem proprer inimicos twos. Quod verbum,
saimicos twos, lumi deber adtivé, non loldm ex par-
te  peccatorum, quioderunt Deum, fed etiam ex par-
te ipfusDei , quit odit peecarores 5 & t-:f.ll!omm di-
fplicentia vulr illis malam, qua malum illorum eft.
2. Nam Dens amat juitos amoreamicirie, fibi com-
placendo in illis propter gratiam fanctificantem , &
ex rali complacentia volendo illis vitamzternam 8¢
alia fupernaturalia bona', quia func illorum bona .
Ergo pariter odig peccatores odio 1I0IMICILI® Propret-
peccata, fibi in illis propter peccata dilplicendo 5 &
ex tali dil'plicemin. vchndo_ illis - peenam , qui illo-
fum peena eft. Quodprecipuc verumeftde damna-
vis , & aliis .reprobis adhuc viventibus , quibus pro
co inflanti  pro que ab axerno videc illoram fine-

cm




Difputatio VII. Articulus VI.

{eny impoenitentiam’y vultabfolueé & efficaciter dam-
pationem rernam , quia illos proprer peccara abo-
minatur. Hinc quando Patres odium 4 Deo remo-
vent, removentodium illud, quod cum paffione &
commorione conjunctum eft : cuim ncgant Deum
odiffe reprobos , negant tantim odiffe quantum ad
naturalia, aut abfolatam & efficacem ordinationem
ad pecnam grernam pro €o tempore, pro quo cof-

verti poffunt. Deniquenobis nonobftat, quod Deus .

Peccntoribus peenam infligat , utr corrigantut . Po-
teft enim fimul aur faltem temporibus diverfis pce-
pam illis infligere, 8zex affetu mifericordiz , quia
illorum converfionem defiderat, & ex affeCtuodii ,
quia in illis fibi proprer peccata difplicer . :

QOsares 1. Uttum in' Deo fint fuga & deteftatio?
R. Affirmativé . Nam 1. Fugaeftactus averfarivos ma-
li abfentis, cum aliqua voluntate illud averrendi con-
junétus . Atqui Deus averfatur malum ablens ; &
haber voluntarem illud avertendi , quia illud averfa-
tur, ut patet in peccatis, que poflumus commitre-
re, & quz excrinfecum Dei, noftrum verd intrin-
fecum malum funt. 2. Derefatio eft actus averfarius
mali pr:cfmtis, quod volumus non efle , quia illud
averfamur . Arqui Deus averfarur multa mala pre-
fentia, & vellet illa non efle , quia illa averfatur ,
uc patet in pecc:\tis, qua actu committuntur , aut
que, poftquam commifla funt, 8¢ phyficé praterie-
runt, perfeverant moraliter.

Ouares 2. Urrtm timor, triftitia 5 & ira fint in
Deo? R. 1, timoremnon effe in Deo. Nam rimoreft
a@us averfativus mali imminentis & ardui, hoceft,
ad vitandum difficilis. At Deo nihil poreflt effe ar-
duum, & ad vitandumdifficile. R. 2. triftitiam non
effe in Deo. Nam triftiria eft akns averfativus ma-
li prafencis, & averfantem malé afficientis . At ni-
bil poreft malé Deum afficerc. Si quid enim Deum
malc afficerer, certé peccatum, quia gloriz Dei ex-
ternz adverfatur. Athoc dici non poreft, quia Deus
fibi', non folim ut fic , fed ctiam ut opumé fit 5
fufficientiffimus eft, & fine gloria illa externa, quze
per peccatum lzditur, beatifiimus exiftic . Unde per
peccatum malé affict nullatentis poeeft . R. 3. iram
non effe in Deo. Nam iraeft affetus inferendi ma-
lum alicui propter moleftiam ab illo accepram . Un-
de ira {upponittrifticiam. Deus autem non poteft tri-
ftari, nec ab ullo alio nioleftiam accipere, guia pro-
prer bona fua intrinfeca eft cllencialiter mmmeé bea-
tus. His omnibus addo, nullas effe in Deo paflio-
nes: palfiones enim confiftunt in immutatione ali-
qua, faéta in corpore. At Deus non habet corpus ,
fed eft fubftantia puré {piritualis,

SOHHHH HHER00 G0 HHEHEEGOENGHNTERHE0R
B it 101 sl G S TR B B

De providentia Dei circa eleflos.

NOM 1. Dari in Deo providentiam manifefté
docent Sacra Scripture . Sic Sap. cap. 14. di-
citur : Tuz antem  Pater o frovidentia g:rl:ermzr 3
& Beari Petri epift. 1. cap. 5. Omnem follicitndinem
veftram projicientes in ewm 5 quomiam ipfi cura eff
de wobis . Experientia demonfirat. Experimur enim
res omnes habere omnia requifita, utfinesfibi con-
fentaneos affequantur. Ratio perfuadet. Nam Deus
eft artifex fapientiflimus : f{apientis antem artificis
eft curam opcris fui gerere . Hinc Sanét. Augufti-
nus lib. 3. de Trin. cap.4. afleric, nibil fieri wifibi-
Liter aut [enfihiliter , quod non de interiore 5 invifi-
bili o atque intelligibils anla fummi Imperasoris ant
fubeatar 5 ant permittatur .

Nora 2. Circa conftitutivam divinz providentiz
variane fententie . Nam 1. Sanétus Thomas bic q.
22. 't 1. in O. providentiam confliruit in actu in-
telle€tus . Ratio , inquit , ordinis rerum in finem ,
providentia in Deo nominarur . 3. S. Damaicenus lib.
2. de fide cap.29. in adtu volunratis providentiam
conftituic . Providentia 5 inquit, f veluntas Dei,

Simonnet Theol. Tom. I,

99

per quamz res omnes apte congrueque gubernantur .
3. Alii ex antiquioribus Scholaflicis volunt provi-
dentiam in nwoque aétu confiftere . In hac con-
toverfia , que magis eft de voce , quim de re ,
tertiam fenrentiam duabus prioribus anteponimus ,
vel porins ambas in tertia conciliamus , afferendo
providentiam divinam potiflimim confiftere in acki-
va ordinatione mediorum, quibus res ad fines {uos
perduci poffunt , & hanc ordinationem in recto di-
cere actum intelleGtus cum actu voluntatis . Quod
amplitis explicabitur inferits, ubi exponetur, in quo
confiftar predeftinatio, quz eftpars providentiz di-
vinz perfectifiima.

Notz. 3. Omnia entia eriam in particulari fub-
jacent providentiz divinz . Non folim enime co-
gnofcunctur , & fiunt 4 Deo omnia entia in parti-
culari, fed eriam ad finem aliquem ordinantur ali-
quo modo . Deus igitur rebus omnibus provider ,
quamvis non codem modo : nam aliis favorabili-
er providet , ordinando fcilicer illas ad finem ip-
fis convenientem & favorabilem. Tales funtcreatu-
1z rationales: illas enim ordinat ad vitam zternam
per media cfficacia , aur faltem idonea . Aliis ve-
rd non provider favorabiliter, quia non ordinar il-
las ad bonum proprium , fed ad aliorum bonum ,
cum proprio earum detrimento . Sic providet cibo
& potui ; quos ad animalium nutritionem ordinat.
Porrd quamvis Deus providear rebus omnibus, non
tamen omnes defectus omniaque mala impedit, fed
aliqua permittit propter bonum univerfi . Si enim
nulla effent mala , multa bona deeffent Univerfo ,
cujus periectionem procurare ad Deum fpectat, tan-
quam ad fupremum & univerfalem proviforem, Sic
v. gr. permittit tyrannorum malitiam , ut Ecclefia
Martyres habear , eorumque patientia & vitoriis
illuftretur . Sic permittic innumera peccata , quia
innumeris & maximis bonisoccafionem danr. Un-
de ctiam peccara providentia divine fubjacent, qua-
tenus Deus permiflionem illorum ad fines oprimos
ordinat : ordinat enim ad electorum confummatio-
nem , & manifeftationem perfectionum divinarum,
peccatores cum  niagna patitntia fuftinendo , illis
ignofcendo, de illilve vindiétam fumendo, &c.

Nata 4. Deus rebus providee vel mediate 5 vel
immediaté . Providet immediacé , clin per fe fo-
lum media exequitur : mediaté verd , ciim exequi-
tur media; per caufas fecundas . Quod facit, ut ait
Sanctus: Thomas hic q.22. ar.3. in O. non proprer
defectum [ue wirtntis , fed proprer abundantiam fue
bonitatis 5 ur dignitatems canfalitatis etiam creaturis
communicer « Sive autem provideat imimediaté 5 fi-
ve mediaté rancim , femper affequitnr finem ulti-
mum & generalem , nempé gloriam fuam extrinfe-
cam . At non femper affequitur fines parriculares,
quiz non omnes , fed aliquos tantum intendir effi-
caciter : alios vero foldm inrendit conditionaré .
Ad ratonem autem perfedte providentia non requi-
ritur , ut finem 1nefficaciter & conditionaté tan-
tim velitum provifor affequarur . Nam deviatio 3 fi-
ne fic volito , eft medium fapienter ordinatum ad
finem ultmum & generalem, efficaciter intentum,
& ad ejus allecutionem efficaciter conducit,

Note 5. Ex diélis facilé intelligitur Deum pro-
videre ‘'omnibus hominibus . Provider reprobis » il-
los ordinando ad bonum eleétorum , ad bonum U-
niverfi , ad gloriam fuam exrrinfecam , imo & per
media idonea ad falutem eternam , guamvis illam
non aflequantur {ua culpa, quia medis fibia Deo
oblatis uti nolune. At fpecialiffimé Deus provider
clectis , quibus ab =terno praepatavic , & in tem-
pore dar media efficacia , quibufcum gloriam zrer-
nam cerciffimé¢ confequuams . De quo nunc nobis
agendum eft.

Ar-




	Art. 1. Utrùm in Deo sit  voluntas, an liberæ sit, & circa quæ.
	Resp. 1. Deus habet voluntatem.
	Seite 91

	Resp. 2. Deus habet voluntatem & à coactione, & à simplici necessitate immunem circa omnia quæ operatur ad extra.
	Seite 91

	Resp. 3. Voluntas divina libera est libertate contradictionis & specificationis, non libertate contrarietatis.
	Seite 91
	Seite 92
	Seite 93


	Art. 2. Quid actus liber superaddat voluntati divinæ.
	Seite 93
	Seite 94

	Art. 3. Utrùm omnes actus divinæ voluntatis sint honesti, & laudabiles.
	Resp. 1. Nullus actus divinæ voluntatis potest esse malus moraliter.
	Seite 94

	Resp. 2. Nullus actus voluntatis divinæ potest esse indifferens in individuo.
	Seite 94

	Resp. 3. Omnes actus divinæ voluntatis habent infinitam simpliciter honestatem, & sunt æqualiter honesti etiam prout virtualiter inter se distinguuntur.
	Seite 94
	Seite 95

	Resp. 4. Quamvis omnes actus divinæ voluntatis sint æqualiter honesti, & ita voluntas divina non possit eligere inter actus magis vel minùs honestos; tamen omnes illi actus, quibus vult aliquam Dei gloriam extrinsecam, cum posset velle minorem, habent veram laudabilitarem, non solùm physicam, sed etiam moralem.
	Seite 95


	Art. 4. Quotuplex sit actus divinæ voluntatis.
	Seite 95
	Seite 96

	Art. 5. Utrùm in Deo sit amor, & circa quæ.
	Resp. 1. Deus amat se ipsum necessariò & comprehensivè.
	Seite 96

	Resp. 2. Deus amat etiam necessariò omnia possibilia, amore complacentiæ.
	Seite 96

	Resp. 3. Deus amat creaturas existentes, qua tales, sed amore libero.
	Seite 96

	Resp. 4. Deus creaturas rationales existentes amat etiam propter bonitatem, & amabilitatem propriam.
	Seite 96
	Seite 97

	Resp. 5. Deus non amat æqualiter omnia, sed inæqualiter etiam ex parte actus.
	Seite 97


	Art. 6. Utrùm in Deo sit amor specialis erga se ipsum, & an amor ille sit charitatis & benevolentiæ.
	Resp. 1. Deus bona sua intrinseca amat amore speciali, & virtualiter distincto ab odio, & ab omni alio affectu divinæ voluntatis circa Deum.
	Seite 97
	Seite 98

	Resp. 2. In Deo amor quo una persona diligit alteram, est verus amor charitatis, & ita est vera, & propriè dicta amicitia inter Personas divinas.
	Seite 98


	Art. 7. Utrùm in Deo sit odium.
	Resp. 1. Deus habet formaliter odium abominationis, non solùm circa peccate, sed etiam contra peccatores.
	Seite 98

	Resp. 2. Deus etiam propriè & folmaliter odit peccatores odio inimicitiæ.
	Seite 98
	Seite 99



