UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

Art. 1. Utrum in Deo sit voluntas, an liberae sit, & circa quee.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Difputatio VI, Articulus I. 91

& non aliunde emendicare exemplar, ad cujus imi-
ravionem faciat , quzcumque facit. Atqui exemplar
ilind perfectiffimum, nec aliundé emendicatum, ad
uod Deus refpicit operando ad extra , non potcﬂ
3iud effe, quim ipla effentia divina, quéd participa-
bilis & imicabilis eft 4 creaturis , aur qua eft Deo
rima ratio cognoicendi modo perfectiffimo creata
omnia fecnndiim naturam, proprietates, & modum
ea faciendi. Ergo, &c. Mious igitur digne de Deo
fentic Durandus » ciim docet ideas nihil aliud effe’ 5
quam effencias rerum polflibilium in mente divina
objectivé exiftentes.

Resronsio IIL

Tdea objectiva, quam habet Deus rerum 2 fe con-
ditarum , ¢ft unica & fimplexrealiter, fed vircualiter &
logicé multiplex. Ira 8. Thomas att. 2. in O.

q)rima pars per fe patet; cumidea illa nihi.lnliud fit;
quam effcntia divina v. g qua participabilis & imi-
tabilis 4 creaturis. Secunda vero pars facilé oftendi-
rur. Nam effentia divina, qua participabilis & imi-
rabilis 4 creaturis, vel, fivis, qud Deo eftprimara-
tio cognofcendi creaturas fecundiim naturam , pro-
prictates & modum. quo fieri debent, zquivaletideis
realiter abinvicem diftinéis, quarum una effer pro-
pria hujus entis, altera iftins, &c. Se iplaenim mo-
do quodam excellenti , & feclufis imperfectionibus,
przftac in ratione exemplaris id , quod praftarent
idez , realiter ab invicem diftincke , & propriz fin-
gulorum entium, quxproducumm'éDeo. Hinc cum
fundamento in re logicé & per conceprus przcifivos
dividitur in tot ideas rerum proprias , quot funt in
ﬁngulari opera & Deo condita. Hinc de ideis divi-
nis loquuntur Patres in plurali. numero , uc v. gr.
S. Auguftinus loco citato, ubific loquitur: Sunz nam-
que idez rincipales forme quedam  vel rationes re-
rum 5 fRabiles arque incommutabiles, qua ipfe formate
Hon ﬁm:, ac_per hoc aternas ac femper eadem mgdn
[efe babenres 5 qua in divina intelligentia continen-
turs O citm ipfe neque oriantur s neqae iMiereait
[ecundsim eas tamen formari dicitur omne quod oviri
@ interive poreff s & omne quod oritur G interit .
Er inferids: Reffat utomnia ratione fint condita: nec
eadem ratione bomo, qua equas: hoc enim abfurdum
et cxiftimare. Singulaigitar propriis [unt creatarva-
tionibus . Fas astem vationes s ubi arbitrandum eff
effes nift in ipfa mente creatorisy nonenim extra [e
quidquam._ pofitum intughatur , ut f(ecundum id confti-
tucver quod, confbituchat : nam hoc opinari [acrilegsn
¢f. Quz omnia aprifiimé quadrant eflentiedivine,
ut eft ipfa plenitudo effendi, & perfetionum om-
nium complexio; inca enim, qui tali, Deusmodo
quodam eminenti habet ideasrerum omnium, quas
facit, proprias, ftabiles arque incommurabiles, quz
formatz non funt , ac per hoc zternas , & eodem
femper modo fefe habentes; qua continentur in di-
vina intelligentia non folim per reprafentationem,
fed per identitatem fummam, & qaaram participatio-
we, ut ait paulo inferilis 8. Doctor, fir, nr fir quid-
quid off 5 quoguo modo ¢ff . Unde Deus , cim mun-
dum conderet , non €xtra [e qudquaim poﬁtum 5
fed fe iPFum intuebarur, ut lc:::undl:lm hoc divinum
3:qucperfc&ifﬁmum exemplar conftituerer quod con-
frituchbat .

wares, uerim Deus habeat in effentia {ua ideas
rerum omnium , quas cognoici:, etiam earum , quas
non facic. R.brevirer. Resille, quas cognolcit, fed
nunquam fackurus eft, vel funcab illo _Factibiics, vel
non . Si primum. Deus haber ineffentia fua illarum
ideas in actu primo, non in actu fecundo, hoc eft,
effentia divina poffct quidem effe illacum idc;g , non
eft tamen propri¢ loquendo, qui.a icllciz fimpliciter 8¢
propri¢ loguendo, eft n&LlaIc_Prmc_lp1Llnl effectionis
pro aliqua differentia temporis . Si fecundum . Ha-
bet tantium in effentia fua illarum rationem , quarte-
nus effentia divina ut precognita, eft Deo Tario co-
gnni‘ccndir illas, aut aliquid aliud, mquo immedia-
té cognofci debent. Quod addo proprer negariones

& privationes , quz immediaté cognofcuntur in
pofitivo , cujus funt negationes aut privariones, &
cujus perfectifliimam quandam fimilitudinem Deus
habet in effentia fua. Vide S. Thomam hic art, 3.

YRR HHIHTHHHENEHTHHHHHHVEVEVED 00D
Dl 5P Usd. ol 1O VL

De Poluntate divina.

ARTHRCULU S T

Utrisms in Deo [ir wvoluntas, an libera fit,
& circa que.

Resronsro . L

Euns habet voluntatem.

Prob. Voluntas eft facnltas apperendi bonum
& averfandi malum, incellectualiter cognitum., Arqui
Deus tali facultare carere non poteft: eft enim perfe-
¢tio melior ipfa, quimnon ipfa, & eminentiflimus
vitz gradus, quo proinde carere non porelt ens ,
quo nihil melius effe vel cogirati potelt. Ergo, &e.
Deus autem haber voluntatem fine imperfectionibus,
quibufcum habent, aut habere dicuntut creatura in-
telleGtuales . Nam 1. Voluntas divina non diftingui-
rur realiter ab actibus fuis, aut 4 (ubftantia divina ;
cim realis diftinétio repugnet fimplicicati divinz ., 2.
Voluntas divina eft effentialicer recta & impeccabilis.
Sanckiras enim eft perfectio fimpliciter fimplex, qua
proinde Deus carere non poteft. 3. Voluntas divina
eft plan¢ immutabilis, ut patet ex diis fuo loco de/
immurabilitate divina.

Resronsio IL

Deus habet volutitatem & i coactione & i fim-
plici neceflitate immunem circa omnia , quz opera.
tur ad excra.

Prima parss nempe qudd Deus habet voluntarem
immunem i coaltione, &c. clara eft. Nam coactio
eft violenta ad unum determinatio, caufata ab agen-
te extrinfeco . At nullum eft agens extrinfecum’, 4
quo Deus pati violentiam poflit. Prob. ergo . pars »
nempe quod Deus habear voluntatem immunem 4
fimplici neceflitate circa, &c. I ex Script. Nam Ephef.
cap. 1. diciturde Deo: Operatur omnia fecundsim con-
JSilinmuoluntatis fue. 2. ex S. Ambrofio lib. 1.de fide
cap.2. ubi ait: Omnia operatur unus atqne idem Spi-
vitus, dividens finguliss prout vult... hoo efts pro li-
bere wolunratis arbitvio, non pro ?zecrﬁmm‘ aéﬂqm'a.
Et ex S. Anguftino lib. 22. de Civ. cap. ult. Dens ipfe
nunguid quia peccare non poteff s ideo liberum arbi-
rriums, inquit , habere negandus ¢ff: 3. Ratione. Nam
Deus agit ad extra modo perfectiffimo . Ergo agit
ad extra per intelle@tum & voluntatem . Ergo %mr
volunrarem aut neceffarid aut liberé volentem. Non
per voluntatem neceflarid volentem: cum' enim fibi
fir fufficienciflimus, & ita nullo ex iis, quafuntex-
tra fc, indigeat ut fit aut bene fir, non poteft velle
neceffarid quidquam ex iis, qua funt excra fe. Er-
go per volunratem volentem liberé & fine antece-
denti ad volendum determinatione., VideS. Thomam
hic q. 19. art. 3.

Responsio IIL

Voluntas divinalibera eft libertate contradictionis
& [pecificationis, non libertace contraricratis .

Prob. Nam 1. Dens habet faculracem volendi vel
non volendi alia 4 fe: poruit enim pro arbitrio velle
vel non velle productionem mundi . 2. Deus haber
facultatem fe 1pfum decerminandi ad bonum aliquod,
vel ad alind 5 anc conerarium , ant diverfum & in-
compoflibile : poteft enim pro arbitrio v.g, parcere
peccatoribus, vel illos punirc. 3. At non poteft fe
iplum dererminare ad bgnum vel ad malum , cum
fir effentialiter impeccabilis.

Obj. 1. Voluntas manifeftandi perfectiones fuas, ac
proinde communicandi fe crearuris, cﬂperfe]gtio in

co.

n




92 Traétatus L

Deo, Ergo Deus neceflarid manifeftac perfectiones
fuas , & commuynicat fe creaturis . R. Voluntatem
illam effe perfectioneminDeo, non intenfivam, fed
extenfivam tantam . Sicur enim manifeflatio perfe-
&ionum divinarum addita ipfis perfectionibus divi-
nis, non facit aliquid intenfivé majus in ratione bc_n-
ni; quia bonum creatum , quantumcumgue mulei-
plicetur , additum bono increato, non\fncu, ne fa-
cere poteft alignid inl’C!‘JﬁVul‘l]ClluS? quam folum bo-
num increatum : ifa actus, quo Deus vult manife-
flare perfectiones fuas, additus actui, quo perfectio-
nes illas {ibi yult, non facit aliquid intenfive majus
in genere laudabilitaris, fed folim extenfivé, quate-
nus tunc duplici quidem titulo laudabilis eft, vide-
licer, & quiavule fibi perfectiones fuas, & quiavule
manifeftare illas: at tunc non eft laudabilior, quﬁm
fi folim veller fibi perfedtiones fuas 5 & nollet illas
manifeftare, & creaturis communicare: 1mod adhuc
effer duplici pariter titulo intrinfecé laudabilis , &
quia vellec fibi perfectiones fuas, & quia nollet eas
manifeftare & communicare creaturis. Actus enim
guo Deys nollet perfectiones fuas communicare crea-
guris , rantam haberer landabilitacem , quantam ha-
bet actus, quo vulrillas communicare, quiatantum
haberer honeftatis, & efleradtus ejufdem virtuzis, &
imperatus ab infinita illa complacentia 5 qua Dens
fibi 1n bono {ue incrinfeco complacer . Unde mani-
fefic fequitur Denm , five velir five nolit manifefta-
re perfectiones fuas, zque perfectum efle non foliim
intenfive, fed etiam excenfive, proindeque volunta-
tem manifeftandj perfectiones fuas non magis 1lli ne-
ceflariam effe, & neceffario inefle, quam voluntatem
pppofitam. Unde N. confeq.

Dices. Ergo dantur in Deo petfectiones alique, qua
fune contingenres, R, dift. Danturin Deo perfectiones
aliguz intenfive & fimpliciter fimplices, que funt
contingentes , N. ant. Deus enim omnes ejufinodi
perfectiones , fine quibus frilicer ant non effer, aut
non bendeflers fummaneceflitate in fe complectitur.
Danrur in Deo perfectiones aliqguz non fimpliciter
ﬁxuplicﬁh & extenfivae tantum , quz ﬁmrcomingcn—
tes , Subdift, Que funt contingentes contingentia
propria creaturarum , N. Contingentia propria Dei,
que nullam inyelvir imperfectionem , imd fummam
in Deo perfectionem fupponit, C.

Duplex igitur diftinguenda eft perfedio contin-
gens; una qua fic eft indifferens ad effe & non ¢ffe,
ur pofficrranfire 3 non effe adeffe, & ab effe ad non
effe; & hzc conringentia propria eft crearurarum
quz proinde mutationi obnoxix funt, 1n quo magna
elt jmperfedtio; altera que fic eft indifferens ad efle
& non effe, utvel nunquam fit, vel i fic, abzrer-
no & pro zterno fit: unde concingcns dicitur, non
quia tranfire poteft 4 non effeadefle, aut ab effe ad non
glfe 5 fed quia non eff neceffaria , & ex hypothefi
qubd fir» fic eft ab zrerno & pro @rerno , ut potue-
g1t nonefle. Hoc pacto contingentes funt alique per-
fectiones in Deo , que funt perfectiones fecundum
quid, & extenfive rantim, nempe volitiones liberz,
& cognitiones non neceffariz; fic enim funt in Deo
ab mrerna & pro arerno, ur potuerine noneffes fed
ex hypothefi quod finr , non poffunt non effe ab
grerno & pro zterno . Quidquid enim Deus liberé
vule, ab ®rerno & pro werernio vult, & quidquid co-
gnofeir eriamnan neceflarid, ab zterno & pro xrer-
no cognofcit, Unde nulla murabiliras argui potefiin
Dco_cx pcrlcét’zonumillarum comingcm}a. Imo hec
confingentia fundamnr in fumma aliqua perfectione
divina, Nam Deus, quacumque vult exera fe, libe-
£ vuley 8¢ ita vale , uc poffer non velle , quia fibi
fufficientiMimus eft, quia fummé independens cft A
rebus Qxﬂ!‘xibU.S crearis, quia fummum haber inillas
dominium, quia five velir aliquid extra fe, fivenon,
femper {umme perfectus eft & landabilis , Irem co-

nalcit contingenter res aliquas ira fe habere , quia
res illz iea fe habent contingenter , & fic irafe ha-
bent, ur poffent’ aliter fe habere, & fi aliter fc habe-
rent, non poflet non cognolcere illas aliter (e habe-

de Deo Uno.

re, propter fummam perfedtionem intelleStus divini
ex fe fummé completi & determinari ad cognofcen-
da omnia ut funt . Quod fi cognofcerct illas alicer
fe habere, quia {cilicer aliter fe haberent, non inde
magis aut minus perfetus evaderer ; ita enim per
actum fuum neceffarium perficitur , ut intendi non
poffit ejus Perfe&io & laudabilitas 5 ficur nec volun-
tatis petfectio & landabilitas inrcntiipoteﬁ, quia fum-
mé perficitur, & laudabilis efficirur per aétum fuum
neceffarium , nempe per fummam illam charitatem,
qua Deus feipfum neceffarid diligic, fibique cumin-
finita complacentia vult omne bonum incrinfecum
fine quo aut non effer, aur non bene effer.

Dices. Perfe&tiones illz , quamvis extenfive ran-
tam, funt realiter ipfaeffentia divina: funt enim di-
ving. Atqui effentia divinanon eftindifferens ad effe
& non efle: cum fit fummé neceffaria. Ergo perfe-
ctiones ille, quamvis extenfive rantim , non funt
indifferentes ad effe' & non effe, proindeque non funt
contingentes , fed fummé neceffariz. K. dift. maj.
Perfectiones illz funt ipla effentia divina fimpliciter
& fine addito , n. maj. Sunt ipfa effencia divina fe-
cundim quid, & cum addito, cap.maj. Suntenim
effentia divina ut fe ipfa tendens viraliter in obje-
ctum aliquod crearum. Er dift. min. Arqui effentia
divina , fumpta fimpliciter & fine addito, non eft
indifferens ad efle & non effe; cap. min. Sumpta fe-
cundum quid & cum addito, nempe qua feipfa vira-
liter tendens in aliquod obje@um crearum quod
Deus vulteffe, aut quod effe cognofcit , n. min. Nam
v. g. effentia divina ex fe indifferens eft , ut fit vel
non fit volitio mundi , ut fic vel non fit perceptio
mundi futuri : Deus enim liberé decrevit mundum pro-
ducere, & mundusita fuic futurus, uc potueritnon
effe futarus, Divina igicur effentia ram potuit cffe
ab @terno & pro wterno nolitio mundi , quam fuit
yolitio illius: item tam potuit effe ab xterno & pro
aterno perceptio mundi non futuri, quim fuic per-
ceptio futuri . Unde N. conleq. vel, fi vis, Difta
Ergo perfectiones illz non funt indifferentes ad effe
& non effe fecundum enritatem , cap.confeq. Nam
non aliam habent entitatem , quim divinam , quz
fumma neceflitate exiftic: {funt enim ipfa {ubflantia
divina eptam inrecto . Non funtindifferentes ad cffe
& non effe fecundim modum feu tendentiam, quam
dicunt fupra fubftantiam divinam , pracisé fumpram,
n. confeq. Nam fubftantia divinaex fe indifferenselt,
nt fic vel non fit modus ille feu tendentia ; eft enim
ex fe indifferens, ut fir vel non fit (lupplc ﬁ-mpcr -
ab xrerno & pro @terno ) v. g. volitio mundi , vel
nolirio illius. Unde perfetionesillas effe contingen-
res, & indifferentesad effe & nonefle, non eftaliud,
quam fubftantiam divinam pofle per fe ipfam tali
modo vel oppofito fefe habere ab zterno & pro
xterno circa tale objettum creatum , per fe ipfam
vitaliter tendendo in illud cali modo , wvel oppofi-
to; inquo nullum eft inconvenjens, mm quiahoe
nullam mutabilitatem importat in Deo , tum quia
multiplicem in Deo fupponic perfectionem 5 quaz
melior eft ipfa, quim non ipla, ut manifeftum eft
ex dickis,

Dices. Deus effentialiter habet aliquo modo omnes
petfeétiones poffibiles. Ergo effentialiter habet aliquo
modo volunratem communicandi {e creaturis: nam
hzc voluntas eft maxima perfectio ; eft enim actus
virtucis excellenciffimus. Ergo, quod idemeft, Deus
non potelt non velle communicare fe crcaturis. R.
revera Deum, cum fit plenitudo effendiy habereali-
quo modo perfc&iones omnes poﬂib_ilcs, form:xlircr
quidem perfe&iuncs ﬁmphcmt ﬁm_phccs i eminencer
& virtualiter purfcc’honcs, quE 31:(111011:!111 fuo con-
ceptu involvunt imperfectionem ; formaliter vel zqui-
valenter perfectiones » qua nullam quidem in fuo
conceptu includunt imperfectionem , fed funtincom
poffibilescum aliazquali, Talis eft refpectu Deivo-
lunctas manifeftandi fe creaturis: nam Deus vel vult,
vel non vule manifeftare fe crearuris. Si primum .
Haber hane pertectionem formaliter. Si fecundum.

Habet




Difputatio VI. Articulus II.

Haber hanc, perfectionem zquivalenter , fen , quod
idem, non habet quidem illam, fed habet aliquid illi
xquivalcus in ratione pcrhcmms: \'olupms enim ma-
piteftandi fe crearuris tanram Deo conferrer laudabi-
licacem intrinfecam , quantam illi voluntas manife-
ftandi [e creatutis , confert,

Obj.2. Voluntas divina aunquam potuit non ha:
bere adtum illum, quo vulr alia afe. Ergo, &c. R.
n.ant. Prob. ant. Non poeeft afligaari ulla pars vir-
tualis zrernigatis, proqua potueric non habere actum
illum: clim enim in xternitate non detur primapars
virtualis s ficur nec ulrima, quia ®rerniras ex utraque
patte illimitara eft, non poreft aflignari ulla pars vir-
tualis in grernitate ; anté quamnon fuerit :1!19.,_ & 1a
non poreft .".Jl‘zgmri u}ln pars }'irmalis ELCLOLLALIS 5
ante quam non extiteric m;hgs ille, & confequenter
pro qua actus ille proprer divinge voh.mtans immu-
tabilicatem jam non poific non effe. Eigo , &c. &
Conceflo antecedente , & ejus probatione , N. confeq.
Quamvis enim voluneas divina proprer fuam immu-
tabiliratem non potuerit non habere adtum illum ,

uo vult alia ale; non potuerits inquam, non ha-
bere pro. nlla parte victualizrernitatis {eorfim ab aliis
fumpta : at , -quod [ufficit,. poruit non habere pro
omnibus fimul fumptis, feuprototazternitate: cim
cnim ante totam zternitatem, feu ante omnes par-
res vircualés zrerniratis collectivé fumptas non ficali-
qua alia pars vitualis prior, pro qua jam fueric ackus,
quo voluntas divina vult alia a f{e, dici non_putcﬁ,
quod proprer immutabilitatem di\{inam asftus ille non
potuetit non effc pro tora mrernizate , feu pro om-
nibus partibus virtualibus arernicacis collective fum-
pris. : x

Dices. Voluntas divina haber aGtum illum pro to-
ta mrernitate. Ergo non poteft non habere pro rota
xternitate. K. hanc impotentiam confequi excreitinm
libertatis divine , & ita non impedire , fed ¢ contra
{upponere libertacem actus divini, Itaque ex hypothe-
fiqudd voluntas divina habeat aGum illum pro tora
Frernitate , -non poteft non habere illum pro tora
@ternitate, quiatepugnat voluntatem divinam fimul
habere & non habere aGum illum . At illum habet,
quia fe ipfn determinat, nonquia aut ex fe anraliun-
de determinata eft . Unde fic haber illum pro tota
mrernitate s utad illum babendum vel non habendum
it acivé indifferens prits marura & caufalicate vir-
ruali, quim illumy habeat.

A BT LG VS T
Osid allus liber (upéraddar voluntati divie.

Irca bancdifficultarem, qua magna contentione

inter Scholafticos agirarur, qnid mobis vidoatur

fentiendum , fequentibus Propofitionibus quanta ficri
potcl‘it brevitate exponemus .

P ROPO St o d

Aftus Liber dicit aliquid (npra woluntatem divinam.
& altum ejus neceffarium .

Prob. Nam Deus nec intelligitur , nec eft liberé
volens v. g productionem mundi , ex eo precisé
quod potett V(.'AHC produ_c\erc mundum , auc habet
ackum, quo fibi neceffario complacer in poffibilita-

te mundi. Ergo, &c.

Prerositio IL

Aftus liber aliquid intrinfecum dicit fupra volyntatem
divinam , & album efus nece(farivm .

Prob, Nam dicitaliquid fupra utrumque ( ex Prop.1.)
Ergo vel extrinfecum, vel inerinfecum. Non primum.
Nam fi fuperaddicaliquid extrinfecum , velfuperaddie
ut cft agus, vel ut eft liber, Neutrum dici poreft .
Non primum . Nam actus vitalis et adequaré in-
trinfecus porentie vitali a qua eft , & cujus cft .
Non etiam fecundum. Nam actus vitalis hoc ipflo

93

liber eft , quod -eft i potentia vitali , non determi-
nata ad unum antecedenter, feu, quod idem eft, a
poténtia, virali active indifferenti ad utrumliber. Fa-
tendum igitur eft, quod actus liber fuperaddac ali-
quid mrunfecum, &c.

ProrosiTih IIL

Aftus liber dicit fupravoluntatem divinam , & atlum
efus neveflarivms aliquid intrinfecum , ab atroque
ratione diffinttunz.

Pyob. Nam fuperaddic utrique aliquid intrinfecum
(exProp.2.) Ergovelrealiter, velrationediftinétum,
Non primum. Alioqui darur in Deo compofitio rea-
lis ex fubftantia & accidente. Ergo fgcundum.

ProrosiTio IV.

Aétus liber dicit fupra volyntatem divinam, & aétum
ejus meceffarinm 5 meram tendentiam vitalens
liberam in objelhum aliquod.

Prob. Namactus liber fuperaddit voluntati & actui
ejus neceflario aliquid incrinfecum , ratione tantum
diftinétum ab utroque. At intrinfecum illud non po-
teft aliud effe , quam para tendentia viralis libera in
objectum, quod vult, velnon vult voluntas divina,
Ergo, &c. In hoc igitur actus neceffarins & liber
conveniunt, quod uterque fic pura tendentia viralis
voluntaris divinz in objeétum aliquod; & inco dif-
ferunt, quddactus neceffarius fit vitalis tendentia di-
vinz voluntatis, antecedenter ad unum determinaca,
& actus liber fir tendentia vitalis divinz voluntatis,
ut activé indifferentis ad uttnmliber .

Prorosiztio V.

Abtus liber faperaddit volunrati divine modum purum,
contingenten s & abex diffinftum diffinitione
rationis inadequata.

Prob.1. Superadditmodum: hamtendentia, quam
fuperaddit, eft modus divine voluntaris: cim per il-
lam divina voluntas activé fe habeat fic ad objectum,
quod vult , vel non vult. 2. Modum purum : nam
tendentia illa folaratione diftinguitur & volunrate di-
vina. 3. Modum conringentem : nam tendentiailla
eft voluntari divinz libera, & voluntas fic tendirin
objectum ab zterno , ut poffer aliter ab xterno ten-
dere. 4. Modum diftinétum diftintione rationis in-
adequata: nam tendentia illa eft etiam in fealn for-
mali voluntas divina , non quidem fimpliciter , fed
cum addite : elt enim  etiam formaliter voluntas fe
habens fic ad obje¢tum. Unde voluntas divina ren-
dens , & tendentia voluncatis divine non differunt
inter fe, nifi ur concrerum & abftraétum meraphy-
ficum, purd ur homo & humanitass qux rationedi-
ftinguuntyr inter fe, non ex parte objecti; quidenim
eft tormaliter in homine, quod non fic in humani-
tate; aut in hnmanirate , quod non fir in homine 2
fed ex parte actus rantium, quarenus idem etiam for-
maliter, uno concepru repraflentatur per modum ha-
bentis, & altero per modum habiti. Unde tendentia
divinz voluntatis, 8 voluntas divina tendens, funt
idem plan¢ ex parte objedti etiam in fenfu formali,
nec differunc inter {e, nifi penes intelleGunm: Idem
plané tum re tum ratione ex parte objecti, repre-
fentantis diverfimodé, unofcilicer conceptu per mo-
dum habiti , & aleero per modum habentis . Unde
rendentia voluntatis divinz non aliter diffinguicur
ex parte objecti 3 voluntare divina, precisé fumpra,
quam voluntas divina, pracisé fumpta, dvoluntate
divina, per fe ipfam fe habente fic ad objetum. Vo-
luntas autemdivina, per feipfam fe habens fic ad ob-
jeGum , a voluntate divina, precisé (umpta , non
diftinguitut , nifi diftinctione rationis inadequara ,
five fecundum illud 5 fic fe habere , quod fuperaddic
voluntari divine pracisé {umpte. Tendentia igitne
divinze voluntatis non di[linguitur i voluntate divie
na, nifi diftin¢tione rationis inadequata. Hinc ren-

dentia




	Resp. 1. Deus habet voluntatem.
	Seite 91

	Resp. 2. Deus habet voluntatem & à coactione, & à simplici necessitate immunem circa omnia quæ operatur ad extra.
	Seite 91

	Resp. 3. Voluntas divina libera est libertate contradictionis & specificationis, non libertate contrarietatis.
	Seite 91
	Seite 92
	Seite 93


