UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Rev. Patr. Joannis Laurentii Berti, Ord. Eremit. S.
Augustini, Theologia Historico-Dogmatico-Scholastica,
Seu Libri, De Theologicis Disciplinis

Berti, Giovanni Lorenzo

Monachii [u.a.], 1749

Caput XIlll. De Heeresibus adversus Unionem hypostaticam pugnantibus,
ac primum Nestoriana.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83684

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83684

)
Aliainftan«
tia

1.
Doétrina
Nedtorii.

114

plicafle quo pacto voluntas in finem ten-
dat naturaliter, in media autem per ele-
ftionem, atque dixiffe eligi media ratio-
ne finis; unde confequitur voluntatem
diverfo ata fini adhzrere, & mandata
fervare, Quare diltingno minorem:
implevit Chriftus prceptum patris vo-
luntate ultimo fini adherente eodem
adtu, guo implevit prcceptum, nego:
afta diverfo, concedo. Dico autem
aftum diverfum connotative, quemad-
modum Deus diverfo modo amat femet-
ipfum & creaturas, quamvis amor crea-
turarum (it ab amore [ui ipfius reipfain-
diftincus; & rationalis creatura diver(o
pacto amat beaticudinem, & bonum par=
ticulare, licet nnius amor in amore al-
terius contineatur.

Ultimo objicies.  Expedita eft via
conciliandi Chrifti liberratem cum pre-
cepto, fi dicamus fufficere ad meritcum
libertatem lubentiz ; non enim ad Chri-
ftum referenda eft damnata 1v. propo-
fitio Janfeniana, manifefto de hominibus
naturx lapfe prolata,  Sufficere autem
in Chrifto hanc libertatem demon-
ftrari poteft aucoritate, & ratione. San-
¢tus enim Thomas in 114, dift. 18. art.
2. ad ¢, ait.  Dicendum quod etiainfi li-
berum Chriffi avbitvium effet detevmina-
tum ad wnum numero, ficut ad diligen-
dum Deum o quod non facere non porefi;
tamen ex boc non aniifit [ibevtatem, aut
vationem landis, five merviti, quin in il-
lud non coatte, fed [ponte temdit, & ita
e/t altus fui dominus. Et quidem ex no-
firis principiis Chriftus Deum neceflario
diligebat, quia illum intuebatur in fe,
ideoque non erat in hujusmodi amore
indifferentia judicii. 51 ergo promeruit
fervando pracepta, promeruit diligendo
Deum, quod elt preceptum primum ac

De Theologicis Diftiplinis.

maximum, & conlequenter habuit te.
ritum absque libertate indifferenti,
Refp. nos haac (ententiam, qu® noh.

26

nullis recentioribus placet , repudiare Refolyin,

tanquam Janlenianam. Difputavit qui-
dem Janfenius de libertate hominislapf
fub dominatu concupilcentiaz, vel gra-
tiz; fed iisdem principiis argatabatur,
quod ad effentiam libertatis non perti-
neat indifferentia, obrrudens hzc eadem
exempla libertatis Dei, Chrilti, ac Bea-
torum, Nos hunc errorem refutavimus
libro xvi. permultisque argumentis
etiam ex D. Thoma petitis oltendimus
non dari absque libertate indifferentiz
poteftatem liberi arbitrii, non folum in
nobis , fed neque in Beatis 5, neque in
Deo. Auctoritati Divi Thome, quz
nunc objicitur, illic cap. 3. cumulate (a-
tisfecimus.  Quod additur de acu cha-
ritatis, & amoris Dei non una relpon-
fione diluitar. Sunt qui in Chrifto,ficat
duplicem {cientiam, ita duplicem amo-
rem diftinguunt, & neceflarium unum
derivatum ex vifione beata, liberum al.
terum proficifcentem 4 (cientia viatoris
aut intufa, aat acquifica, Huic ergo
amori, non illi, tribuunc rationem me-
rit.  Alii defendunt, Deum prout eft
fummum bonum, neceflitate ab iis ama-
ri, qui illum facie ad faciem intuentur;
diligi tamen libere hoe, aut illo altu ad
creaturas relato. Demum aliqui diftin
guunt inter actus 4 charicate elicitos, &
inter actus imperatos, id eft, inter illos,
qui dileftione tenduntimmediateinfinem
ultimum , & illos qui dilectione finis
[petant ad exercitamenta virtutum;
actibus ergo a charitate directis & im-
peratis concedunt meriti laudem; quam
actibus clicits denegant.  Urere pro lis
bitu his refpontionibus nunguam indiffes
rentiam a liberrate arbicrii disjungens.

CAPUT XL

De Herefibusadverfus Unionem hypoltaticam pugnantibus,
ac primum Neltoriana,

SUMMARI UM

1. 2. & 3. Pohuntur praliminaria.
4. Propofitio 1. probatur.
5. Usque ad 11, defenforibus Neftorii refpon-
detur,
BsorurA de corpore & anima Chri-
{li dotibusque adharentibus difpu-~
tatione, pertractandum modo eft
de mirabili humana nature com divini-
tate unione, cum recta methodus po-
ftulet, ut a partibus ad rem complexam
progtediamur, ~ Principio autem refu-
tanda occurrunt Neftorii, & Eutyche-
tis nefaria dogmata. Neftorius  ex

11, 12. & 13, Probatur unitas perfonz in Chrifto,
14, & feqq. Refpondetur fophifmatibus Ne=
ftorii.

Monacho Sacerdos « primum Ecclefiz
Antiochenz, deinde vertente anno 427-
renuntiatus Conftantinopolitanus Epifco-
pus, caepit circa hzc tempora Ipargere
prazconcept® herefeos venena. Eocnim
fedente Anaftafius Presbyter differensin
Templo ad populum. hortatus illum el
ne Beatiflimam Virginem Deiparats 2pe
pellarec, ut principio Ecclefiaitice Hi-

{tori®




I,

Liter Vicefimus Sexlus. Cap, XIII.

ftoriz refert Evaprius. Venerat autem
Anaflafius Conftantinopolim una cum
Neflorio, ejusque femper ufus fuerat
confizerudine, itaut fuerit unus ab alce-
ro peftiferis imbutus erroribus, jam an-
tea {parfis ab Ebionitis, Samofaten(ibus,
atque & Neftorii przceprore Theodoro
Mopfuefteno. Accellit horum fatelles
Dorotheus, qui pro concione aufus eft
inclamare, 8% guis Mayiam Dezpavam di-
xevit, fit anatbema. 1ltud ergo fuitca-
pitale dogma Neftorianum. Revocarnnt
quidam in dubium, num inrefutanda per-
tinaciter Deipare voce Neftorius tan-
tum erraverit; an vero afleraeric Domi-
num Jefum 4 primo conceptionis inftanti
non fuiffe vere & prapric Deum Ver-
bum, neque naturam humanam fuille
fubftantizlicer divin® conjunétam in uni-
tate perfon®.  Quod foret fane repu-
diandi vocabulum Deipere caufa prin-
ceps. 2

Oppugnantibus compluribus Noftoria-

2. nam blasphemiam, & rumore [erpentis
MoneturNe- 3 S 5 :
forins 3 heerelis ad Czleftinum Papam delato, is
poniifice.  per literas Neftorium ad refipifcentiam,

errorisque retraftationem hortatus eft,
indiéta polt decem dies communionis Ec-
clefiatice privatione. At fpretis Ro-
mani Pontificis literis eadem, ac deterio-
ra dogmata palam evomuit, etiam fan-
&Gum Cyrillum, qui adverfus Neftorium
ipfum capitula quadam conlcriplerat, ut
Apollinariltam, Arianumve traducens,
Tanta Neftorii pervicacia probos, fidei-
que fervatores permovit, ut fe ab ejus
communione [egregarent; quod ille
tam ®gre tulit, ut non folum ad Gene-
ralem Synodum provocarit, verum etiam
adverfarios fuos, nulla habita ratione
dignitatis vel ordinis, traderet vintos
Prefetto Urbis flagris immani crudelira-
te cedendos. Verum annuente Czle-
flino coafta Synodo univerfali, que eft
celebris Ephefina celebrata anno D,
431, audax ille homo non comparuit;
ac privatus Ecclefiaflicis infulis exu!l ac
profugus, dum in blasphemias erumpe-
ret, efflavic animam,

Neftorii fama & vetus confuetudoim-

Srams' o pulit Jnarmcm Antiochenum Anrifticern,
{tionis, ut {ufciperet perditiflimi hominis patra-
ciniom. Sero itague ac diu expeétatus

Joannes Ephefum venit, ftipatus Epifco-

pis aliis , taCtionis prae(ertim Pelagianz,

atque Neftorio addictiflimis : rejecit
damnationem Neftorii factam & Synodo,

& Cyrilli Capirula proferipfit tanquam
hzretica, aliaque plara patravit, que

de eo ingerunt fufpicionem. Attamen

quia fidei {u® optima alias przbuit ex-

K. P Berti Theol, Tom, V.

115

perimenta, ac tandem etiam cum Cyvil-
lo feedus iniit; merito quaritur an re-
vera herefim probaveric Neftorianam.
Plura de hac heref, ejusque forcunatra-
dunt Sacri omnes Hiftorici , nec non
Dionyfins Petavius lib, 1. de Incatnat.
cap. 7. & 8. atque ex noftratbus Chri-
ftianus Lupus in Scholiis ad Synodum
Ephefinam, & Norifius in Controverfia
De uno ex Trinitate paflo, qux magna
contentione adverfus Neflorianos fuit
agitata.  Eft ergo inquirendum primo
de iplo errore Neltorii, an negaverit
Chritum effe fubftancialiter Verbum,
fublata inter utramque naturam hypota-
tica unione: deinde idem error eft re-
fellendus: videndum poftea an Virgo
fic appellanda Deipara ; pofthac an Cy-
rillus Neftorianos exagitans in oppofitam
hzrelim lapfis fueric: denique an Joan-
nes Antiochenus efusque fautores fint
hareticis connumerandi. De controver-
fia enim circa Lnum de Tyinitate paffi
dicam libro proximo, differens de pro-
pofitionibus, que poflunt de Chrifto Re-
paratore enuntiari.

ProrosiTio I. - Neftorius vere negavit
Verbum Deum in unitatem perfonz hu-
manam aflump(iffe naturam, atque Vir-
ginem Mariam proprie appellandam efle
Deiparam,

Probatur non folum communiScripto-
rum clariffimorum {uffragio, LeonisMa-
gni, Vincentii Lirinenfis, Calfiani, Eva-
grii, Liberati Diaconi, Facundi Hermia-
nenfis,, aliorumque Neftoriano {zculo
proximiorum, atque ex judicio Apofto-
licz Sedis, & Ephefinz Synodi; verum

tiam ipfius Neltorii feriptis, ‘dottrinise
que perverfis ; unde h®c argumenta pro-
muntur. I Qui afferic hominem 4 Vir-
gine genitum non efle Deum Verbum ,
fed Deum Verbum in illo homine habi-
tavifle, proculdubio perfonas difpefcic,
atque inter utramque (tatuit folam unio-
nem moralem. At Neftorius aflcruic
Virginem non peperiffe Deum Verbum,
fed hominem tantum,in quo Deus Ver-
bum inhabitaverit. Igitur Neflorius plu-
res conftituit in Chrifto perfonas, & ne-
gavit naturz humang cum divina unio-
nem f[ubitantialem. Minor prabatur ex

primo Neftorii adverfus S. Cyrillum
thematilmo: Sz guis enm y qui eff Em-
manuel, Deum verumy effé dixerit, &
non potius Nobifeum Deus, boc off inba-
.!'ffr{ﬁz’ e, :j'itwﬁfmhfirm 70S eff , nati=
ram, pev id grod unitus ef no/tre; guant
de Muvia Fivgine fufcepit: Mutyem etiani
Dei Ferbiy, & non potius ejus, qui Ep-
manuel efty muncupaverit; zpfumque Dei
¥ a Fevbuin

na=-

4
Propofitio L.

Probatlr,




116

FPerbum in caynem vevfumeflé, quam ae-
cepit-ad ofs e Deitates fue, ut
babitu invenivetur ut bomo, anathema fit.
Praeterea negabat: Neftorius Chriltum,
quem Virgo peperit effe Deum, atfirmans
plenum fuiffe divinitate eo fenfu, quo
Joannes Baptifta plenus fuit Spiritu {an-
¢to, ideoque non plus facram Vitginem
dicendam matrem Dei, quam inatrgm

piritus fancti Elifabetham, ex Virgine
autem Deum proceffiffé atqe emicuzffé,
won autenr potwi, Atquiinter Joannem
Baptiftam ac Spiritum fanétum.non fuit
unio fubftantialis, Igiturin fenfii Ne-
florii nec fuit talis unio inter hominem,
quem genuit Maria Virgo, atque inter
Deum Verbum, Major probatur ex
verbis Neftorii recitatis ab Evagrio, &
Theodoro Epifcopo Ancyrano: Egoné
eum qui [patiis menftvus adoluerit, Deum
appellavero? atque ex Relatione Cleri,
& populi Conftantinopolitani, que ta-
lis eftt Hominem tllum in matvis ttero
Juiffe fatetur plenum Deo Fevboy quomo-
do Foannes Daptifia plenus Spirvitn fin-
o, &c. Similiter in libro ab ipfo Neftorio
conlcripto, & perlecto Act. 1, Synodi
Ephefin®, affericur Chriftum eadem ra-
tione dict filium Dei s quemadmodum
Moy(esappeliatus eft Dets Pharaonis, &
Saul, ac Cyrus Chrifti nomen obtinue-
runt, Tertio qui duas in Chrilto perfo-
nas diftinguit, quatum una fic Dei ferva,
neque appellari poflit Unigenitus Dei fi-
lius, altera fit Domina, neque vocati
poflit filins Virginis, aut Redemptor pro
humano genere crucifixus, is proculdu-
bio negat utramque naturam divinam &
humanam conjunéas efle inunitate per-
fonz.  Huxc omnia Neftorius protulit,
Ait enim Anathematifimo v. non efle
unum Dei filium, qui natus eft ex Virgi
ne, & quem Pater genuit ante Lucife-
rum: S7 guis unirefle pof? affumiptionem
bominis natuvalitey Dei filtum audet di-
ceve, cuin fit Emmanuel , anatbema fit.
Idem tradit anath, vii. & % Quarto
non fufficit ut dicatur Neftorius admi-
{iffle in Chrifto hypoftaticam unionem,
quod afferueric Vetbum tanquam in tems
plo habitafle in hursanitate ; nec fufficit
admififle tantummodo vocabula unionis;
dignitatis, auctoritatis, xqualitatis: imo
hzc demonftrant multitudinem perfonas
rum, quemadmodum Sanétiy qui tems
plum func Spiritus, & quibus ait Apo-
ftolus, Glovificate, €& portate Deuri in
corpore weffro, non funt eadem cumSpis
ritu fan&o perfona, nec eadem perfona
funt duo viri vel amicitia conjunct, vel
pares dignitate atque honore. Neftotius
autem in Epiftola ad Cyrillum, quz ex-

De Theologicis Difciplinis,

tat 1. p. Concilii Ephefini, docuit Vers
bum Deum in Chrifto homine ranquam
in templo habitafle, atque ideo unum
ab altero fuifle infeparabile , quia Tem=
plum illud munguam fuit aliguo peccato
contamnnatum; addiditque fe in Chrifto
honorem atque coltum non {epatare,
quoniam homo Deéum geftabat, ita ug
Deifer fuerit, non Dens ; Dominicus,
non Dominus, neque dividenda (it ado-
ratio propter folam conjunétionem au-
Ctoritatis & dignitatis.  Igitur Nefto-
rius hypoftaticam unionem duaruth na~
turarum penitus Uppugn:wi':. Infupcr
Neftorius, tametfi in {fermone fuodam
execratus eft hatelim Pauli Samofateni,
attamen in publica Conteftatione pro-
pofita & Clero Conftantinopelitano, in
Colle&. Conciliorum Ph. Labbei Tom,
111. pag, 337. convitus eft has capita-
les blasphemias cum Paulo pronuntiafle:
Mavia Verbum nou pepevit.  Qui fieri
queaty ut Mavia ex fe genuerit antiquzos
vem fe? Quz ex Virgine natus effy bomo
/. Ac fatta collatione aflertionum Pays
li ac Neftorii ibidem concluditur ; Ez
Laulo Samofateno bereticos qui alivi af~
fevit effe Fevbum, & alium Fefum Chyia
Juin s meque unum effé ut orthodoxa pro~
Jitetur Ecclefia s pleniffime adfiipulatur,
Poftremo fiattendantur Neftoriana prin-
cipia, fimul apparet non potuifle hune
herefiarcham inter Filium Virginis, ac
Filium Dei unionem aliam fateri prater
moralem, atque exiftinafle ex Catholis
ca dodtrina fieri confequens, ut vera fic
harefis Apollinarii autumantis divinita-
tem in humanitatem fuiffe converfam,
ideoque nil ad puorgandum Neftorinm
valet, quod nbique Arium; & Apollinas
tiom infectetur.  Enimvero cum Paulo
Samolfatenfi, Photinoy aliisque [upetio-
rum tatum hzreticis opinabatui Nelto-
rius non pofle naturam propiia fubfiften-
tia ex{poliariyacpropterea hxcerantejus
verba apud Cyrillum in Epift. ad Succels
fam, Si Ch¥aftus perfedus Déus, idenis
gue perfectus homo intelligitur o wuhi mis
ture eff perfectioy [i homunis natuva non
Subfiftie ¢ Igitur Neftorius cum duplicem
in Chrifto natatam adverfus Apollinaris
flas fareretur, debebat ex falfo illo prin
cipio; quod natura fine propria ﬁihﬁﬂen_-
tia fit imperfecta, inferre, quod in Chri-
fio duplex fubfiftentiadebeat admitei. 1
lud etiam ex Neftotiano principio erat
confequenss quod Maria non fit veré
Deipara; nam cum Verbum Deus non
pofiic habere initiom fubfiftentiz exmus
liere, & alias hzc pepererit filiam ho-
minem; in quo natura & fibfiftentia

creatajuxta Neftorinm inveniebatur, non
putcrﬂﬂ




Neltoril

€.

Refpond,

Liber Vicefimus Sextus. Cap. XIII,

poterat ipfe petcipete facram Virginem
effe Dei genicricem s crm 70m genuerit
ndamye 85 feorfim pofitdm divinitatis na-
turam, ut referc S, Cyrillus in fuo Apo-
logetico.
QUAE PROFERUNTUR IN DEFENSIONEM
NESTORIL
At reftam fidem Neltorium incorru-

urin ptam fervafle, pofler quis contendere
fionein ]

Hultribus teftimoniis » atque ejusdem
Neftorii conteftatione ac dottrina, Te-
{timonia vero funt quw [equuntur. joan-
fies Antiochenus in Epiftola ad Neflo-
rium, quz extat in Synodo Ephefina; il-
lum hortatur ut facram Virginem Ma-
riam appellare non detrectet Deiparam,
quandoquidem compertum fibi foret ex
relatione multorum ; qui illam non ins
frequenter audierant, guod ipfam [olewm
woceit, 1o piawe guogue Epfius Vocis 1o
gzonem averlaretur, ~ Atque in Epiftola
ad Firmum ; quam [cripfit Joannes po-
fteaquam Catholicis acceflerat, edita a
Garperio differt, v» de Gaula Theodo-
reti, Sapredats inquits fic prius fantlif~
fimus Epzfeopus Neflovius, ficut res ipfe
docuerunt. Cauvebat vevo nomeny veluti
dare poffét , unde nos fequaces hevetici
Apollinarii veprebendivent.  Quia vevo
Sfic & ante [apust, inde convincituryquia
cito comfiitit admonentibus nobis s &
ipfim nomen accepit , € in duobus [ére
mmonibus fanam fidez expofitionem, € iv-
veprebenfibilem nobes divexit. Theodo=
retus in Epifltola ad Alexandrum Hieto-
politanum aic immerito venevabilis, &
Janéiiffimi Epifcopi Neffoviz dogma fuiffe
damnutam. Re&um Neftorium tenuil=
fe fenfum teftatur etiam  Acacius Epi-
fcopus 4n Epiftola ad Cyrillum, &
alii, de quibus nofter Lupus in Schol.
ad Syn. Ephefinamm, Etiam Socrates libs
v11. H. E. cap. 32, hecdeNeftorio pro-
fert: Meo quidem judicio neqie Fauluim
Samofatenum, negue Photinumn gmitatur,
weque Dominum boninem foluntefe dicit,
fedvocem duntaxat Deipava tanguan lav-
wan veformidat.

Relp. hzreticos omnes, & maxime
Neftorium 5 cui in faciem reftiterunt ex
ipfo Cleto Conftantinopolitano viri do-
Etrina & pietate preclati, verborain in-
volucris; & [peciofo infettandi damnatas
herefes pretextu proptias fumma fraude
occultafle.  Sunt enem 2l 5 (inguic Sy-
nodus Ephefina in Relatione miffa per
Palladium ad Theodofium,) guz diver/i
a velia fide fentiunt , adeo callidi 4 uit
quedan guogue [anctiffimi Epifcopt occuls
tuto eviove @ Neflovio decepts finty eigue
Je adjunxerint ;s qui tamen pofiquant di-
Juctde quid feutivet effent pevcundlatiy il

11y

lumqgue fuas blasphemias vetegentem eowi-
periffent, ab eo defciverunt, Symodo [
adpunxevunt , patefactague ejusdemn blas-
phemin  condemuationis fententiom ad-
fus illwn tulevunt.  Inter preedictos
Epifcopos connumerandas efle Joannem
Antiochenum, ac Theodoretum, demon-
{trabimus infra, Seripfit vero Joannes
ad Firmum polt acceptam Neftorii Epi-
ftolam,in qua callidus hereticus feripfit,
{e concedere ut Virgo Dei Genitrix nb-
minetur propterunitionis ratjonem, non
juxta fenfum Apollinarii vel Arii; quz
confeflio decepiflet unumgquemque, cui
non effet manifeltum qualem unitionem
Neftorius adftrueret, & cur Apollinarii,
Ariique fenfum execraretur ; quod nos
in poftrema argumentatione explicavi-
mus, Hinc inita pace cum Cyrillo, Jo-
annes omnes haretici tergiverfationes de-
texit atque proferipfit: & etiam Theo-
doretus, quiimpenfe partibus Neftoria-
nis ftuduerat, cognita nequitia Neftorium
tetulit inter hereticos lib. 1v. cap. 12,
Hereticarum fabularum. Cum potuerit
ambiguus Nefltorii fermo decipere tales
Preefules, nil mirum, quod le&itando
ejus opufcula Socrates hominem illum
potius imperitum, quam impium exifti-
maverits

Ex dottrina Neftorii poffunt hee ad -
ipfius defenfionem urgeri. I In fermo- Urgetr dea
ne quem habuit Conftantinopoli caufam iigf? B
reddens cur potius faeram Virginem ap-
pellaret Chriffotocony quam Zheotocon,

id eft Chrifti genitricem, non Dei, ait:
Quoniam Chriftus, zd eff, hoc appellatios
71?‘ HOmEn, /_f'g,z.y’fcwt;v?lﬂ;fz eff utvo VUIRGUE,
tdeffs Dei &0 bomints. - Addit fequi (e
exemplum Evangelifte; quinon ait, Li-
bev genevationis humiinic, e puvum nobis
bominem videvetur offendeve, neque Liber
gewevationis Fevbi Deiy ne Divinitaten
n0bis ex pavte bumanitatis inducevet. 1L
In ferm. altero apertiffime proficetur in
Chrifto unitatem perfone dicens: Chri-
Shus indivifus eft s non ehim biggmus dios
Chriftoss welduos filios, 1L Serm. 12.
his verbis execrarur errorem Pauli Sa-
molatenfis: In fupore dentinm vemaneat
Palus Samofatenus , que nobis Domini-
cam bumanitatem nudem ¢ Dedtate deli-
7at., Hwzc omniaita pro Neftorio pol-
funt opponi: = Non errat in dogmate,
qui affirmat Vitginem Mariam peperifle
Chriftum; in quo Deiy & hominis re<
peritur natura; & dummodo fateatur
advetlus Paulum Samofaten{em humani=
tatem Deitati conjun&tam, & Chriftum
unumy atque indivifum Dei filium, te-
net per omnia fidem Orthodozam.

P Nefto=




A R T

R e

8.
Refponde-
twr.

.

118 De Theologicis Difciplinis.

rifti, hunc effe unum atrque indivi-
fum, neque habere humanam naturam i
divinitate fejunétam. Igitur Neftorius
fuit per omnia Catholicus atque Ortho-
dozxus.

Refp. Neltorium multiplicem inter
Chrifti humanitarem, ac divinitatem
unitionem admififfe, nunquam tamen by-
poflaticam, qua ntraque natura copula-
ta eft in unitate perfonze. Admific enim
unitionem , quam appellabat cupagiay
id eft, focietatem : item confortium &
copulationem {ecundum dignitatem filia-
tionis,, & fecandum eandem volunta-
tem , beneplacitum , & bomonomyam :
fimiliter adunationem & propinguitatem
ratione affectionis & amicitie: unionem
pariter [ecundum inhabitationem veluti
in domo, vel templo; ulterius conjun-
&tionem ratione operationis & imperii
divinitatis , ad cujus nueum Chrifti hu-
manitas omnia compleret : demum unio-
nem perfonalemy non bypofaticam , fed
tantum {ecundum coaptationemscum quis
perfonam (ubiens alterius ejus vice lo-
quitur, atque operatur, Hac unitio-
nis genera {tatuifle Neftorium conftatex
Cyrillo, Damalceno, Liberato, aliis-
que laudatis a Petavio lib. 111, de In.
carnat. cap. 3. Liquet antem hac omnia
diftinttionem perfonarum demonfirare,
quoniam focietas , amicitia, affectio,
homonomya, propinquitas , & aulto-
ritas , ‘qua aliquis vice alterius loquitur,
& alia iftiusmodi plures perfonas con-
fignificant.  Refp. itaque Neflorium in
priori [ermone affirmare appellationem
Chrifti fignificativam effe Dei & homi-
nis, non quod Dei genitrix enixa eflet
Deum Verbum, fed quod peperiflet ho-
minem, in cujus perfona, tanquam in
templo inhabitaret perfona Verbi: nam
poft allata verba eodem fermone ait:
%mfzz'rzm Sandta Firgo eff Dei genitrix
ideo, quin illud templum s quod in en
ex Sprvigas fanclo cveatum ¢ff, Deitati
evat unitunt ; Dominis vevo genitrix, eo
quod natuve nofiva primitias affunipfit,
&’c. Eodem pacto negavitChriftumeffe
purum hominem, in quantum non eft
folum templum, in quo Sacerdos inha-
bitat, neque fola auloritas Proregis ,
quz mandata legesque preferibic, Ad
2. dicimus quod Neftorius admilit unum
filinm dignitate , honore , adorationes

- non natura atque hypoftali : oppofitum

namque tradidit in V. Anathematifino,
de quo fupra, Arg. 3. Ad ultimum;
tametfi Neftorius execrabatur hzrefim
Pauliquantum {pectat ad Trinitatem divi

narum perfonarum , ideoque fatebatyp
fecundam Perfonam, id eft , Verbum
Deum focietate, dignitate, au@oritate,
atque omni alia unitione morali conjup«
&um fuiffe humanitati, quod Paulusnea
gabat: uterque tamen, Paulus ipfe ac
Neftorius conveniebat in oppugnanda
Incarnatione Dominica, utfupra conge-
ftatione Cleri Conftantinopolitani, &
Collatione dogmatum utriusque demon-
ftratum eft.  Ad poftremam argumen-
tationem dift. ma.  Non erratin dogma-
te, qui affirmat facram Virginem ge.
nuifle Deum & hominem, ita, ut Deas
& homo fint unus Virginis filius unitate
perfonz, concedo; ita, utunus fintuni
tate morali {uperius expofita, nego ma-
jorem: & diftinéta eodem pactominori,
nego confequentiam,

Infuper argumentaberis.  Neftorius

y - SRR ; 9
intendebat folummodo inChrifto afferere Aliis ar.
duas naturas diftinctas atque impermix- menis pro
tas, Catholicam veritatem propugnans, Neftorio,

dummodo Apellinarii , Ariique damna-
retur impietas.  Etenim in Epiftola ad
Joannem Antiochenum ait- ideo negafle
fe Virginem Mariam effe Dei Genitricem,
quoniam fermo, quod dicitur Osrsus
a mulcis hereticis affumicor ut funs; hos
autem hzreticos declarat effe fequaces
Arii, & Apollinarii. Deinde afferit fe
Virginem appellare Xeasoreusy , medium
incedens “ inter egs, qui nominabant
@:zorouev , Ut infinuarent Divinitatem
Virgine {umpfifle initium, & qui appel
labant AvSpwmerdioy, ut-oflenderent in
Chrifto nudam extitiffe humanitatem;
& ideo ait: Chriffi eam wocavimus Gea
aitricenty ut bac vox wrrumgue manife-
e fignificavet 4 #d ¢, Deum &7 homi-
memz. * Addit concedere {e, ut pie Ge
nitvicem vel Pavticen Dei Fivginem nos
minemus ; fed non juxta Apollinarii vel
Avit fenfum, quafi divinitas Unigenit
ex [fanila Pivgine fumpfevit intinm.
Preeter hec Sermone 6. proficeturfe pro-
bare vocem Seorouey , dummodo facra
Virgo minime dicatur Dea, quomedo
dicendaggfiet in fenfu Apoliinarii, &fi
illa peperifler divinitatem, quoniam
filins Matri debet effe confubftantialis:
S7 quis tnteywosy inquit: fmpliciter vo-
ce Seorinos gaudet 5 apud me nulla lis of
de voce y tantuin ne Fivginem Deamno
minet. - Denique Neftérius in Epiftolis
ad Cyrillum, ad Ceeleftinum;, arque 12
fermonibus habitis in Templo Conftan-
tinopolitano fatetar Chriftum effe Deum
& hominem, & Virginem $eorcuor Pro=
pter unitionem divinitatis , atque hu-
manitatis, tantum non efle Dei genitt
cem juxta fenliun bgreticum APO“IE’"?E’;

Cile




10.
felpondea
tiiry

11,

Liber Vicefimus Sextus. Cap. XIII,

Refp. juxta Neftorium, atque ipfius
principiis fuppofitis, fidem Catholicam,
qua profitemur Deum & hominem unum
efle Chriftum unitate perfonz , apertif-
fime efle herelim Apollinarii. « Vidimus
enim admiffam 4 Neftorio cum natura
humana hypoftafim , & fubfiftentiam
creatam, quz initium habuerit ex Virgi-
ne. Si igitur nature humanz ac divine
una fubfiltentia fit, conlequens eft in
fententia Neftorii, divinitatem habuiffe
fubfitendiinitiuma Virgine, & divinam
naturam converf{am in naturam creatam,
ut tradidit Apollinarius.  Hujus itaque
herefim execrando cum duplici natura
duplicem in Chrifto ftatuebat hypolta-
fim, duplicemque perfonam, unam
Deum Verbum & Undigenitum Patris,
alteram hominem & filium Virginis,
Inter utrumque tamen unitionem quam-
dam ftacuminans unum Chritum preedi-
cabat, (ed unum per focietatem, adu
nationem, affeCtum , inhabitationem,
&cvoluntatis concordiam, ita , utimpium
effec aflerere quod filius genitus 2 Vir-
gine fit filius Dei genitus ante Lucife-
rum, & filius Dejante Luciferum geni-
tus, fit pro nobis natus, paffus, cruci-
fixus & mortuus, denegata cum unitate
perfonz etiam communicatione idioma-
tum. Hanc effe Neftorianam do&trinam
fuperius eft demonftratum. Diftinguo
itaque propofitionem, Neftorius propu-
gnabat duas in Chriftonaruras, & dum-
modo damnparetur Apollinarii & Arii
impietas , etiam admittebat vocem
@:oronov; & ey alia parte arbitrabatur in
fenfu Catholicorum, qui profitentur
duas in Chrifto naturas {ub(iftere in uni-
tate perfonz, contineri ipfam hzrefim
Apollinarii, concedo: & difcrimen ad-
mittebat inter Apollinarii herefim , &
fententiam Catholicorum, nego. Po-
ftrema argumentatio pro theoremate
noftro produéta difficultatem omnem
eliminat.

Prorositio II. Admittenda eft in

Propofitio 2, Chrifto una tantum Perlona.

Probatur 1,
x Scriptu-
1is,

Hujus thefis vericatem comprobant
omnia argamenta producta Volumine
IL lib. v11. cap. 9. & 11. ubi adverfus
Socinianos demonf{tratum eft Chriftum
efle filium Dei unicum, proprium, ei-
que confubftantialem. Nam fi duplex
in Chrifto admittatur perfona, divina
nempe, & humana; illa neceflario erit
perfona filii naturalis & cozterni: hec
perfona filii aflumpti, atque adoptivi.
Attamen breviter arque direfte contra
Neftorium,  Seripruris,* Patribus, ac
ratione veritatem Cacholicam propugna-

119

bo.  Chriftum itaque nobis tanquam
unicam petfonam, in duabustamen na-
turis confiftentem Scriptura divina pro-
ponit. L Apoftolusin priori ad Corin-
thios cap. vi11. 6. ait : Unus Dominus
Fefus Chriftus , pev quem omnia. Dixes
rat autem Joannes cap. I. 3. de Verbo,
quod in principio erat apud Deum,
Ommnia per ipfum fatla funt. lgiturper-
fona Domini noftri Jefa Chrifti, una ea-
demque eft cum perfona Verbi, quod
erat in principio. Compluribus aliis
textibus confirmari poteft heec argumen-
tatio. Eodem enim cap. verfu 18, uti-
quede Chrifto inquitidem Joannes, Upi-
genitus jilius s qui eff in finn Patvis ipfe
enarrauvit.  Matth. xvi. 16. ait Petrus,
Tues Chriffus filins Dei vivi. Salvator
iple Joan.vi11. 8. Autequam Abvabam
Jeeret 5 ego fum. Thomas ipfius vulnera
palpans Joan. X% 28. exclamavit, Do-
minus meusy & Deus meus. Apoftolus
ad Hebreos 1. 3. Oui cim Jit [plendor
glorie, & figura fubffantie ejus, &c.
Joannes initio prioris Epiftol® : Quod
Juit ab initio, quod eudivimms , quod vi-
dimus oculis nofivis, &°c. Hmzc omnia
de Chrifto nemo dubitat pronuntiari.
Ipfe ergo non quantum ad humanam
naturam attinet, fed quantum ad perfo-
nam e¢ft ipfum Verbum, quod fuit ab
initio, quod elt fplendor glorie, & fi-
gura fubltantiz Patris, quod elt verus
Deus antiquior Abrahamo, & in ®ter-
nitate permanens in fina ejusdem Patris 2
atque hxc omnia citatis locis vindicavia
mus ab impiis interpretamentis hereti-
corum. lI. Neftorium refutatipfius Do-
mini teftimonium Joannis 111. 13. Ef
nento aftendit in celunty Biff qui defcen-
dit de celo , Filius bominis s qui e/t in
Celo. Quis enim loquitur ¢ Chriftus.
Ubi erat, dum hec loqueretur ? Inter-
ra. Igitur perfona Chrifti que loqueba-
tur, elt Filius Dei, gui defcenditdeccea
lo. Eit aliquid aliud in verbis ipfis ad-
notandum. Dum hzc Filius hominis in
terra loguebatur, erat in ceelo @ pam
inquic, F#lins bominis, qui eff in exlo.
At non erat in ccelo ratione natur® hu-
imanz , quam nondum glorificatus ad
Patris dexteram collocaverat. Erarita-
que filius hominis in ccelo ratione per-
fonz, quant proinde cogimur zflercre
eandem perfonam effe, ac perfonam Ver-
bi immenfam ac fempiternam.  Aliud
quogque in iisdem verbis obfervandum
elt. =0 afeendit » & defeendit non eft
pralentis temporis , fed preeceriti, utli-

quet exGreco , #deis dvulilrusy eis F
Zpuvivy 0 ex T# obpws waraze.  QUO au-

tem pacto Filius hominis; dum Nicode-
mum




120

mum alloqueretur, ccelum confcende-
rat, nifi ratione perfonz, que ficutde-
fcendit accipiens formam fervi, ita fi-
lium hominis bypo/fatica unione exalta-
vit? Huc fpetat quod legimus cap.vI.
vetlu §5. Hic ¢f panis, qui de calo de-
Seendit ; & verfa 63. Si ergo videritis
Silium bominis  afcendentem , ubi evat
prius. Sed legendus de hocargumento
Caflianus lib. 1v. de Incarnat. cap. 6. &
quz ibidem adnotavit Gazzus. 11 Idem
confirmant loca, qua nobis Divini Ver-
bi incarnationem , ac mortem propo-
nunt; cujusmodi fant Joannis r. 14.
Ferbum cave faéium ¢ff. 1. ad Corinth.
11. 8, 87 emim cognoviffent , nunguam
Dominum glorie cructfixiffent. Ad Phi-
lipp. 11. 7. Semet ipfum exinanivit for-
mam, fervi accipiens. Enimvero nifi in
Chrifto una tantum petfona admittatur,
fed duz, quas inter fit unio duntaxat
moralis, de gqua pracedenti propofitio-
ne; non poteft admitti inter divinam,
humanamque naturam talis idiomatum
communicatio, ut Verbum poffit dici
incarnatum, crucifixum, & exinanitum ;
quemadmodum hzc minime enuntiantur
de Spiritu fancto, cuojus tamen jufti funt
templum, atque habitaculum. Verum
de communicatione idiomatum infra:
fnterim legite Auguftinum 1. de Trinit.
€ap. X111.0.28.

Accedit ad refellendos Neftorianos

2. Ex Parrum Sanctoram Patrum traditio; de qua plu-
@raditione. ra Bellarminus lib. 111, de Incarnat. eap.

&. Jodoeus Coccius lib. 11, art. 2. Pe-
tavius de Incarnat. lib. 111. cap. 11,
Tournely Q.vr11.arr. 1. omnesque Theo-
logi. Quareneceffumnoneft, ut omnia
ex{cribamus , {ed proferendi funt non-
nulli ex Grezcis, Latinisque Patribus il-
luftriores, Athanafius , Nazianzenus,
Chryfoftomus , Ambrofius, Hierony-
mus, & Auguflinus. Athanalius ergo in
libro de Incarnat. inquit: Homouna per-
Joua s & unum animal eff 5 ex [pivitu &5
carne coucretumy ad cujus ffmilitudinen
antelligendum eff Chriftum unum effe, &
s2om pev/onas duas.  Nazianzenus , Orat.
xxx1. /d, quod non evat affimpfit, non
dduo faitus , fed wnum ex duobus fie-
vi fuflinens + Deus enim ambo funt, id
quod affimpfit, & guod eff affiumptum:
nature duw iz unum COUCUVVEntes, non
duo filii.  Chryfoftomus in Epiftola ad
Cafarium: E#/ienim (in Chrifto Yduplex
naturay vevumtamen indivifibilis unio,
#n una jiliotionisperfona , & fubfifientia,
Ambrofius de Incarnat. cap. 5, Noz al-
Zer ex Patves alter ex Fivgine: fedidem
aliter ex Latre, aliter ex Firgine. Hic-

De Theologicis Difeiplinis.

ronymus contra Helvidium ¢ Nozum
Deum ex Fivgine cvedimus, &'c, S. P,
Auguftinus cap. 5. Enchiridii ¢+ Chrifus
:}‘q/%ss Dei filius , Deus & homoef? , Deys
quia Dei Perbum, bomo autein, quia i
unitatens pevfone accefit Ferbo anima
vationalis y & cavo: & Trallata 49. in
Joannem : Amima & cavo Chrifti cum
Fevbo Dei una pevfona eff , unus Chyi-
Jfus eff.  Jure itaque meritoque ex tam
apertis Scripturarum teftimoniis, atque
ex perpetua traditione , quam & anti-
qui fervaverant , & pofteriores Patres
colluftrarunt , profcriplere Neftoriom
Synodus Ephefina ; Chalcedonenfs,
Quinta Oecumenica; five Conftantino-
politana fecunda, atque univerfalis Fca
clefiz irrefragabilis auctoritas,

Confoditur denique hzrefis Nefloria-
na Theologicis ratiociniis.
dei Symbola, & Apoftolus ad Ephefios
1v. 5. aliisque in locis fupra laudacis,
Dominum Jefum Chriftum unum effe te.
ftantur; & Symbolum prafertim Nicz-
num, ut obfervatum a Rufino in Expo-
fit, Symboli §. 4. in ea voce Unum em-
phafim quamdam conflitoit, e éa
Kueasy “Ino®v Xeasor. Si hac fide revinci-
tur error Gnofticorum, qui Chriftum 3
Jefu divellentes, ut inguic Irenzus [ib,
1. cap. 2. negabantunitatem perfone Sal-
vatoris, cur etiam nonrefutatur Neflo-
riana blafphemia? Profecto Gnoftici af-
firmantes Chriftum Creatoris & Demiur-
gon tranfiifle per Virginem , ut perca-
nalem affoler aqua, & inillo Jefum ex
Pleromate defcendiffe, atque inhabitae
fe; nec non Valentiniani, quiantuma-
bant alium efle Monogenem , LUnigenitum,
alium Logon , Verbum, & unum in al-
terum advolafle, ‘antiquis Grzcorum
Symbolis damnabantur. Arque hincfae
&um puro, quodOccidentales Ecclefiz,
in quibus Gnofticorum errores nonadeo
invaluerant, prifcis fzculis vocem Unum
comimuniter non enuntiargnt- At eans
dem unitionem, quam ftatuit Neftorius
inter Verbum , & Chriftum, illi heretia
carum aliorum antefignani confticuebant
inter Deminrgon & Jefum, five inter
Monogenem, & Logon; utres per [&
loquitur, ~ Fides ergo Apofiolica que-
madmodum Ebionis, Valentini ac Ce-
rinthi commenta retundic proponcns
unom Dominum Jefom 3 ita ab initio
Chriftiani nominis illoram germen Ne-
ftorium evidentiflime predamnavit.

Hzc noftra argumentatio fons eft, &
fulerum aliaram omnium , quas adhi-
bueruntinhoc dogmate Viridodtis bﬁ;’

»

7

Principio Fi- Ex rations,




14,
Objicitur L. fequuntur , opponi. Primum : Divina
Scriptura nobis humanitatem Chrifli de-
feribit comparatione templi, tabernacu-

15.
Refponde-
wr,

Liber Vicefimus Sextus. Cap. X1,

ille, quod fi in Chrifto multiplicentur
perfonz , neque fit inter iftas unitio alia,
preter eam, quam Greci appellant xurs
waadeow s fecundum appofitionem, qualis
elt inter lapides coacervaros , aut inter
corpus ejusque indumentum, five inter
domum ibique habitantems non magis
eft unus Dominus Jefus Chriftus , quam
unum fint Deus & templum ; veltis &
homo, lignum & lapis.  Quod fi in ra-
tionabilem animum poffit cadere ; neque
unus eft Chriftus, neque Verbum caro
fattam eft, neque Salvator habuit effi-
caciam mundum redimendi , neque re-
éte appellatus eft Dei Unigenitus, neque
in myfterio Dominice Incarnationis oc-
curtit dignum aliquid divinum , atque
admirandum. Id vero cum Chriftiano-
rum aures perhorrefcant ; execrari debe-
mus iwpiiflimum fcelefliflimumque Ne-
ftorium, non tantum ut Goofticorum
germen veneficum , veram etiam  ut
Paganum, Judzum, hoftemque Reli-
gionis noftre infenfifimum ; quod pro.
Ximo capite confirmabo.

AD NESTORIANA SoPHISMATA.

Pro hzreli Neftoriana pofluntea, quz

li, atque indumenti, Ut ergo ilta non
habent cum homine fubfiftentize commu-
nionem ; ita Dei filius non haber cum
afflumpta humanitate eandem hypofta-
im. Ant. probatur, quoniam Chriftus
de corpore fuo ait Joan. r1. 9, Soluite
templumn boc. ldem Chrifti corpus taber-
naculo compararur Plalmo x1. 16. &in
Epiftola’ ad Hebrzos cap. 1%. 11. necnon
habitui & veltimeoto ad Philippentes 11,
7. & Apocalyplisxix. 16. hzc enim lo-
ca de humanitate Chrifti Patres, atque
interpretes folent accipere.

Refpondeo etiam comparate ad ratio-
nalem animam diciin facris literis corpus
domum, tabernaculum , indumencum.
Apoftolus enim in 11. ad Corinth. v. 1.
aic: Si terveflris domus noftva bujus ba-
ditationis diffolvatur , &°c. & infra 4.
Nam & qui fumus inhoc tabernaculo , in-
gemzfcimus gravati: & fimilicer Judz
verfu 23. de corpore vitiis polluto,
Qdientes eam, que carnalis eff s macula-
zam tunicam : quod recte ufurpatum eft
ad commonflrandam fpiricaalis, & cor-
poralis nature diverfiratem. At de Chrie
ito ob aliam quoque caufam vocabula il.
la enuntiancur, Lemplum corpus laum
appellavit, propterea quod ficut Jerolo-
imitanum  dificavic Salomon , atque

R.P. Bevei Theof, Tom, V.

12

illud replevit gloria Domini: ita plaf>
mavit Sapientia corpus Dominicum, o
in eo inhabitat omuss plentitudo Deitatis
corporaliter, utinquit Apoftolusad Cow
loff: 2. 9. Sicutetiam templum illud pofte
quam diratum fuerat, magna cum glo-
ria fuic iterum zdificacum y ita Chriftos
agens de morte triumphum refurrexic &
mortuis.  Felumen etiam , & veffimenza
tum dicitur ejus humanicas,, quoniam in
ea latebat divinitas: quod Apoftolus ds-
monflrat citaco capite ad Philippenfes,
ubi nobis proponic Chrifti humilitatem ,
quti cum iz forma Dei effét , non vapiiant
arbitvatus ¢ff effé f¢ @gualem Deo; Jed
Semetrpfian exinanivit formam fervi ace
cipiens, &c. Vide etiam , quadiximus
adverfus Phantafialtas cap. 2. hujus libri,
Diltinguo iraque ant, Chrifti humanicas
comparatur templo , tabernaculo, atque
indumento ; quoniam diffolvenda erac
pet mortem, quoniam in eahabitat ple-
nitudo divinitatis , quoniam {ub ealaiz=
bat divina majeftas ; concedo : ita his
rebus comparatar, ut denegerur inter
divinam, humanamque naturam unio
fubftantialis & bypofiatica ; nego antee
cedens,

Praterea videntur Neftorianum dogma 4,
confirmare complures fententie Pacrum ; Objiciar
quorum aliqui cum Bafili in Sermone
de Spiritu fancto ad Amphilochium , &
in explicatione quinquagefimi noni Pfa/s
mi appellarune Chriftum hominem Je;-

Jevum, ut adverfus anachematifmos Cys

rilli ait Theodoretus.  Alii cuth Augu.
{tinolib. x1. de Civit, Dei cap. 2. [cribunt
filiom Dei hominem affumpfifle; alii de-
mum cum Chryfoftomo Hom. 3. in Epi-
ftolam ad Hebrzos affirmant Deum, &
hominem dugs effe perfonas,

At hzc non funt alicujus momenth
Bafilius enim non hominem Dejferum ap-
peliat Chriftum, fed Zapeaecpopovs Cinr
nem Deifivam, eaquad revera Humana
caro fic unita bypoflatice Deo Verbo:
quamquam (i bominesn Desférum , aut Ra-
filius , aut alius dixeric, oppofuit veca-
bulum iftud Apollinario , qui a Verbo
affumpeam denegavic animam rationa.
lem ; idcoque Chriftum adverfus Apol-
linarittas quidam hominem Deiferiom ap=
pellarunt, ne quis crederet divinum
Verbum folatn cartiem absque anima ra-
tionali; que humane lubltancie pars elt
precipua, fibimet copulaffe, Ad coms
monfttandamin Chritto perfettam Humas
nitatem cotpore, animoque conflatamy
4 Verbo affimptum hominem Parres trd-
diderant; ideoque per +5 bomimem non

figni-

Refpondes
UL,

2

&




13.
Objicitur 3.

iz2

fignificarunt hypoftalim, fed naturam.
Ec de Auguftino nulla quidem occurrit
dubitatio; cum eolociprobetideo Chri-
ftum effe Mediatorem Dei & hominum,
quia in unitate perfon® duas habet natu-
ras; hominis, quaelt via perveniendi
ad Deum, & Dei, ad quam homines
pervenire appetunt ; ideoque ait: Solz
eff adzerfus ommes evvores via nunitiffi-
may ut idem 7p/¢ fit Deus, & bormo,quo
#tur Deus , gua itur bomo. Chrylolto-
mus denique ex Epiftolaad Hebrzos re-
fellic pervicaciam Jud®orum, quinegant
veniffe promiflum Liberatorem, hare-
ticosque illius ®vi, prafertim Paulum
Samofatenfem, & Marcellum Photinia-
num , qui oppugnarunt divinarum per-
fonarum diltin&ionem.  Scribens ergo
duas efle per/onas, Deum, & hominem,
quod ibidembis affirmat, contra Judzos
primum , deinde contra Marcellum ;
fignificat primo, preter Deum invilibi-
lem qui Chriftum unxit, effe Deum ho-
minem qui 4 Patre unctus eft, exponens
ea verba, FPropterea unxit te Dews,
Deus tuns: deinde inquit plures dari pers
fonas fecundum hypofiafion divilas, Fi-
lium nimirum & Patrem; atque itainy-
fterium Incarnationis & Trinicatis collu-
firat. Quare errant, qui putant aceipi
a Chryfoltomo . Perfonam pro natura;
quod omnino apud Chryfoftomum inu-
fitatum eft, & liquet ex repetitione ejus-
dem (edrentiz contra Photinianos: dum
enim ait S. Dodtor, dss meocwme, duas
perfonas efle Patrem & Filium, oppu-
gnans Marcellum proculdubio demon-
{trat pet 7o mpoowrx hypoltales , non
difcrepantes naturas.  Qui vero com
Sixto Senenfi lib. vr. Biblioth. S. An-
not. 329. Vellofillo Adv, in Tom, 1v.
Chryfoftomi quefl, 29. aliisque doétis
viris arbitrantur verba Chrylofomi in
Greaecis codicibus fuiffe depravata, etfi
id conantar oftendere ex Theophilatto,
& ex verborum antitheli, manifefte ra-
tionis patrocinio deftituuncur,

Neftoriani infuper objiciunt : Chriftus
perfectushomo eft ; perfectio autem ho-
minis ubi eft, {i natura humana nequa-
quam per {e {ubfiftat? Imo fi natura illa
propria caret fubfiftentia, quomodo eft
vere propricque fubltantia ¢ Econtra,
cum humanitatis fubftantiain Chrifto una
fit, quemadmodum unaeft in Socrate, aut
alio naturee humanz individuo ; habet
confequenter {ubfiftentiam {uam, ratio-
nemque perfonz , cum nihil hee fic
aliud, quam sationalis naturae indivi-
dua fubffantia, Hanc enim ex Boetio

De Theologicis Difeiplinis

defumptam definitionem perfone Theg.
logi communiter recepere,

Refp. in fubflantia diftinguenda effe

duo. Unum elt cicle, matura, atque Refp
effentia, in co fitas quod fit perfe, f¢j. wr

licet non adheereat alicui adinftar acei.
dentis , quod permanente eadem naty.
ra poteft deperdi; & fi forte alteri con.
junéta eft, fic tamen de (e idonea, ue
exiftat & quocunque altero feparata, Id
in Chrilti humanitate nequaquam deeft,
quippe ex intrinfecis fuis eft anima ra.
tionalis ; & caro, nequeitaadhxrer Re.
demptori noftro , ut ab eo divelli pofs
fic, fubfiltente adhue Chrifti, qui dupli-
ci conltat natura , hypoftatica unione:
quoniam fi humanitas abeffer, non
Chriftus homo foret amplius, fed Ver-
bum in forma Dei.  Eft etiam humana
Chrifti natura adeo in genere fuo com.
pleta, uctnifi haberet cum divina com-
municnsm hypoftafis, fubfiftere per (&
iplam.  Nihil ergo eorum, qua ad
scizp  pertinent, ili deeft.  Alterum,
quod in fubflantia debet (pectari, eft
cumwdssy fubltantize adventitia baditudo,
ut quod fubfiftac (& fola, aut conjun@ta
alteri; id ‘enim quemdam exiftendi mo-
dum importat, non perfettionem, que
requiricur ad ovsiuv, five, ut inquiunt,
ad [peciem conftituendam: atquehac ra-
tione immortalis anima_/alfantiom (bam
habet, five conjunéta fic corpori, five
ab eo feparata; cum hoc tamendifcrimi-
ne, quod anima, cum formalic, adhe-
ret carni nexu connaturali 4 at Chrifli
humanitas, cui nihil deelt ex modulo
fpeciei fuz, mirabili wconomia, & vit-
tute Spiritus fanctitranfiic in confortium
divinitatis, His explicatis diluuncor Ne-
ftoriana argumenta.  Si enim fpecterur
in humanitate Chrifti dusiz, & natura}
habetar eadem fubftantialis perfettio,
ac in hominibus ceteris : fi attendatur
cvoitodss ; & exiffendi modus ¢ eft longe
humanitate noftra preftantior : quippe
melius eft effe Dei, quam creaturz, &
preftantius regi divina poteltate, quam
imbecillitate mortali, Eft etiam Chri-
ftus, quemadmodum Socrates, aat ho-
minum alter, #wdividunm humanum,in

. Quantum unus homo eft, praditas pro-

pria & fingulari fubffantia: atnon eftin
ratione per/one Filius Dei aliis homini-
bus zquiparandus; quoniam cum per/o-
na {ic individua {ubftantia fui juris , &
wncommunicabilis alteri, natura Socratis &
Deonon affumpta, neque alia communi-
catione fruens, quim naruralium pros
prietacum, fuijuris ¢ft,live perlona crca{ta;

e

19
onde.




Liber Vicefimus Sextus. Cap. X!1I,

fed humana natura Chrifli conjuntta Ver-
bo, & fruens conlortiodivinitatis, tran-
fiit ad juradivinz perfonz; &ideo quams-
vis una [it, atqueindividua, caret pro-
pria perfonalitate, & hypoflali, Defi-
nitio itaque Boetii vera elt, fi no-
mine fidfiantie intelligas naturam com-

123

pletam, & affeCtam peculiaris exiftentiz
modo, atque, ut Scholz loquuntut ,
wltimo tevminatam; falfa autem fi incels
ligas aut naturam zmcompletam, qualis
elt anima rationalis, autnaruram aflurn=
ptam, & ad jura divinitatis evettam ,
qualis eft humanitas Salvatoris,

C AP U T XV,

An Beata Virgo dicenda ﬁt Ocoronss> 14 ﬁ'ﬂ:, DL‘EP'&Y&;

SUMMARI U M

1. Status quzitionis.
2.3, & 4. Probarur Mariam reée dici Deiparant,

i, RacepenTi affiniseft queftio, anin-
Status quaE= temeratam Virginem appellare de-
ftionis, beamus Ocoronov, Det matvem ac

Glenitricem, an, ut contendebat Nefto-
rius, Xesovoxoy tantum, fcilicet Muzrem
Chriffr: quod ut rice definiatur; visno-
minum eft inquirenda. Verbum sucrew
non folum fignificac parere, & in lucem
Joetum effundere, (ed edam illum gignere,

a'o

atque in propriis vifceribus formatum
emittere.  Afferc complura exempla ex
Homero, Sophocle, & Hefiodo Rober-
tus Confltantinus in Lexico 3 nonnulla
etiam ex Parribus, qui idem verbum
ufurparunt in explicanda ®terna Patris
generatione, de Incarnat. lib. 111. cap,
1. eruditus Petavius.  Hine apparet
Neftorii vafrities , &liquet curaliquando
vifus {it @soraxsy noN reprobaie, in quan-
tuin Virgo puriffima ediderit Salvatorem,
at non Deum fa&tum hominem,fed Chri-
ftum,in quo ipleDeus inhabitaverit. Econ-
tra etiamfi veriflime genuerit illa domi.
num Jefum Chriftum, fitque proinde
Kessoronos 5 vigente tamen Neftoriana
hareli, oportunum’ erat Xpsoronoy non
pronuntiare, ne Chriftum, ac Deum
Verbum quis in duas perfonas difpefce-
ret. Atexplicatis vocabulis, pertractans
dum de dogmate.

Prorositio. VirgoMariarecte ap-

1, pellatur @zoronos 5  Dezparva, cumrevera

Propofitio I, Deum genuerit, atque in utero {uo fors
matum ediderit,

t.Demone  Demonflratur 1. auoritate Scripti-
firatur, rarum.  Principio huc fpeftant ; qua

filinm hominis Deum ac dominum effs
declarant , de quibus libro vi1.cap.x1,
nec non vaticinium Efaie explicatum
cap. . hujus libri.  Deinde manifella
funtverba Apoftoli feribentis ad Rom. 1,
3. de Filio Dei: Qui falus eff ei ex fo=

R L. Berti Theol, Tom Vo

&, & feqq. Solvuntur obje@iones.

mné David fecundunt carneis  Quémi
ergo enixa elt Virgomater; eftidem [i-
lius Dei, & quidem nonadoptione; [ed
nativitate , generatiote 4 ac . natura.
Enimvero (i cum aliguibus Iegendum
putas, orées TX UE aUTE TE YEVOUENE &K
omépuares AxB wdra cupax 3 qui factus
eft ex femine David [ecundum carnem}
aperte Dei Genitricem fateris; i cons
tendis {criptum vz yewwusva, guznatus,
&5 genitus ¢ff , idem {equicur aperti(lime :
fateris enim Mariam non folum peperiffs
filium Dei, fed ctiam illum genuiffe;
& hominem efformafle. Neque de filio
adoptivo loquitut Paulos, cum addito
pronomine aur# defignet filivm pro=
prium ac fingularem , illum- dominum
appeller, & commiffum fibi Evangeli-
cum munus commendans fcribat per
ipfum Chriftum, non per homings, {3
fuiffe vocatum Apoftolum, & fcgrega-
tum in Evangeliom.  Atque ad Galatas
1v. 4. ait idem Paulus: A#ifr Deus
Jilium fim factum ex mulieve , fatum
Jub lege, Utrumque occurric hocloco,
yevvwusoy € yivaios s Geniturty & ho-
minent  jallum  ex muliers ,  atqus
yevopsioy Umo vopor 5 fadtum &° comii-
tutum fih lege, Ex his atgnmentamurs
Recte appellatur Dei Genitrix, qui con=
cepit, peperit, genuitque Verbum uni-
genitum Dei filiom.  Maria Unigenicum
Dei filium concepit; ac genuit. Redcle
ergo Maria [emper virgo dicitur Dei
Genitrix.

Confirmatut Catholica veritas tradis
tione: Matcyr Juitinus in Apoclogetico 3, Confitiia-
inquit: Ferbum formatunmiéff 5 &° boio wir,
fallus ex Firgine. lgnatius in Epifts ad
Ephefios: Deus noffer Fefis Chriftus éx
Mayia geditis e/t Hyppolitus Martyi
laudatus etiam a Theodoreto ¢ Ferbins
Deus, & bomo, primiogenitis in utero

Q2 Jore




	Seite 114
	Seite 115
	Seite 116
	Seite 117
	Seite 118
	Seite 119
	Seite 120
	Seite 121
	Seite 122
	Seite 123

