UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

Art. 2. Incarnationis existentia probatur contra Ethnicos.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83614

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83614

482 Traétatus X. De Incarnatione .

ARTICULUS 1L

Dicarnationis exiffentia praéamr contra Ethnicos,

Te. JefusMariz Filius, fub Augufto natus, & fub

Tiberio a Judeis crucifixus , aperte Filium Dei
fe dixac y hocque ca;11p1‘ob.'gvi: morym f.'an&imnnia 3
puritate doctrinz, innumerilque miraculis, ceecorum
oculos , & furdorum apres aperiendo 5 clandis gref-
fum reflituendo , omne morborum genus fanando ,
morruos ad vitam revocando, &c. qua prodigia non-
nifi infaniflimé negari poflunt : unde fic adbuc argu-
mentor . Si Jefus ille non fuir verc¢ Dei Filius , foic
hominum fcelefiffimus , & impoftorum improbiffi-
mus, ficque Deus hominum fceleftiflimis & impofto-
rum improbiffimis blalphemiis ac impofturis (nffraga-
tus eft innumeris prodigiis; quod nonrniﬁ impiiﬁlmé di-
ci, vel excogiravi potelt prima confequentiz pars per
fe manifefta eft ; (ecunda verd demonfiratur ex co,
quod folins Dei fit patrare vera miracula . 1

2. Si Jefus Mariz Filius, non fuit veré Filius Dei ,
religio chriftiana purum hominem, cumque impofto-
mm imptobil’ﬁmnm » tamquam Deum revererur &
colit, & ita non eft (an&ta & divina, fed impia &
execranda religio. Arc fanétam 8¢ divinameffe nemo
fanz mentis negare poreft religionem illam, quam pik-
catores duodecim per totum othem , iplo toto orbe re-
luctante , propagarunt; que tot miraculis confirmara
cft; profligavic vitia; virturelque omnes, i terra jam
per tot fxzcula exules , reduxir, tot hominibus fan-
¢titate & doétrina infignibus floruit ; tot hzrefum
atque perfecutionum procellis non fuccubuir ; ot
urinfque fexus omninmque ztatum Martyrum myria-
des habuit, qui bona ompia amittere, tormenta gra-
viffima pati, mortemque crudeliflimam obire maluc;-
runt » quam doéttinam fenfibus adyerfam, & c.rcfh-
tu difficillimam , deferere 5 illam, inquam , religio-
nem, quz vitia omnia dampat j commmendat vir-
tutes omnes ; tam digné de Deo fentir , tam fibi
in docrina {ua conflar, tanta fapienria , mem!
que confentione regitur 5 tanto divinz glor X
arder , tor utrivfque fexus hon:uncs baber onini virtu-
rum ac prafertim rerum omnium temporalium con-
temptus & perfedte continentiz laude commenda-
biles, &c. Ergo Jefu Mariz Filius, fub Augufto na-
tns s fub Tiberio mortuns , qui pmpria virtute 3
mortuis fufcitatus ; purgatione peccatorum noftro-
am fadta s fedet ad dexteram majeffatis in excel-

fis 5 eft verus Filius Dei, adedque Filins Dei verd
incarnarus eft.

Objicies 1. ‘Si Filins Dei incarnarus eft, Dens mu-
tatus eft; fed implicar Deum mutari. Ergo, &c. R,
dift. feq. maj. Devus muratns eft, fi per to mutari ,
intelligicur precisé, tranfire de contradidtorio in con-
tradi¢torium , feu acquirere novam aliquam denomina-
tionem, novum aliquod effe , quod antea non habe.
batur, Concedo feq. maj. nam revera Filins Dei in-
carnando fe, tranfiit 4 non effe hominem ad effe ho-
minem; acquifivit novam denominationem intrinfe-
cam homint , fen novam efle intrinfecum hominis
quo carebar ante incarnationem . Deus mutatus eft ,
fi per to murati , intelligitur idem , ac per to perfi-
ci, vel deteriorari, mels, vel pejus fieri, Neg. feq.
maj. Nam ur recté air fanctus Leo in epiftola ad Fla-
vianum Conftantinopolitanum, Natiwitas temporalis
(Filii Dei ) nativitati divine fempiterne ( ejuldem
Filit Dei ) nibil minuit 5 nibil comulic . Ec inferidis
Affumpfic ( Dei Filivs ) formam fervi fine forde
peccati 5 hwmana angens , divina non minuens: unde
caniv Ecelefia: Mirabile myfferium declaratur hodie o
innovantur natwre 5 Deus home ﬁz(’f:xr !ﬂ' 2 id qmd
Suit permanfit, & quod nen erat, affumpfir . Ad mi-
norem K. quod implicat Deum mutari in fecundo
fenfu , non in primo.

At inquies. Etiam pracisé tranfire de contradicto-
rio in contradictorinm, dicic effentialiter in co, qui
tranOt , vel limitationeni, vel indigentiam , vel in-
conftantiam, vel potentiam paflivam & paflionem ,

vel depsndcmimq a];r_]l}ntn s vel pcrfcﬂ:ibiiimwn,
vel demque d:tt?rmr!blhrqrem « Ergo tam imp‘wicat y
quod Deus muterur in primo fenfu, quam in fecyn-
do . R. neg. ant. quoad omnes partes , i (umaryr
pniverfalirer , uc hic fumitur,

1;aquc_, q.uc\d Deus de non homine _fac’l:us G, &
quidem intrinfecé homo, 1. non arguir in eo limi-
rarionem: neque enim, ut home fieret, necefle fuit 2
ur effer in aliqua ratione finitus , aur de novo in
aliqua ratione finiretur, atque tam eflt illimirarus in
omni genere perfectionis, poftquam homo factus eft,
quim anre: nam uc aic fanctus Avguftinus epitt, 2.
ad Volulanum , Aagnitudo wirtatis ejus o .. nullas
in angufto fentic angaffias.

2. Non dicit in eo indigentiam : nam ut homo
fierer, non oportuit eum cgere, fed fatis fuic, ur nos
egeremus ;nec homo factus eft, quia egebar, fed quia
nos egebamus : ur enim ait S. Leo in epift.2. ad Pul-
cheriam Anguftam: Niff #ovns homos fallus in fimi-
litudinem peccati y noftram [ufciperer vetwfFatem . . .
naturamque fibi noftram » folus & peccars liber , uni-
vet fub jugo diaboli , gemeraliter teneretur humana
caprivitas.,

3. Non arguit in eo inconftantiam: nam gravifli-
mas ob caufas ab ®rerno decrevir afflumere naturam
humanam, quam in tempore afumpfic, & femel af-
{wmpram nunquam reliquir, aur reliCturus eft.

4. Non arguit in eo potentiam paflivam , aut pal-
fionem. Nam 1. Deus factus homo non eft, recipien-
do in fe humanitatem , fed eam fibi aflumeéndo , &
uniendo fubftantialiter , nec humanitas inhzret Deo
Verbo, aut ei inexiftic tamquam forma fubjecto , fed
foliim eiincumbit ut fuppofito fuo. 2. Humanitas non
eft unita Deo Verbo per agentis alicujus actionem, in
o receptam, fed quia produdta eft, concurrente bea-
ta Virgine, & producta confervatur a tribus perfonis
divinis dependenter 3 proprietate relativa Dei Verbi 5
cam [uftinente formaliter: quare humaniras affumpta,
Deo Verbo unita eft per actionem in ea tanciim rece-
pram. Igitur incarnari & uniri humanitati, non ma-
g_is arguit in\Dco Verbo potentiam paffivam, & pal-
fionem, quam amari ab hominibus, in eo porentiam
paffivam, & paflionem importat ; nec refpectu Dei
Verbi eft pari phyficé , fed folim grammaricaliter ,
feu voce tenis, & lecundim loguendi modum,

5. Non arguic in eo dependentiam , Nam 1. Deus
Verbum non depender ab humanitate, fed ipfa huma-
nitas dependet 4 Deo Verbo, tamquam producente ac
confervante ipfam per fuam ompipotentiam » & fup-
pofitante ac terminante illam per fuam proprictarem
relativam . 2, Deus Verbum non dependet ab aliquo
agente exrinfeco , cujus virtute & actione , ip iplo
recepta , five volens five non , uniatur bhumanitati ,
ur facil¢ intelligitur ex modo diétis,

6, Non arguit in eo petfedtibilitatem, aut deterio-
tibilitatepa : uc enim aliquid rranfear de contradicto-
rio in contradi¢toriam , f{ufficic ur acquirat novurm
aliquod efle, five per illad perficiatur 5 aut deteriore-
tut, five non. Porrd Deus Verbum non perficitur per
humanitatem , quam affumpfic: clim enim _ﬁ: i_nﬁnité
perfectum, & omnem entis plenimdinel?‘l in {e con-
tineat , non poteft fubftantialier augeri , magiique
petfici acceflione cujufcumque nature create: unde,
ut S. Thomas ait quafl. de unione Verbi incarnm -
arc.I. ad 9. Verbum incarnatum, non eft amabilius,
quam fuerit ante incarnarionem, quamvis fic amabi-
le fecundum aliam rationem . Sicus sncarnatio 5 in-
quit 5 #ibil bonitatis adficit ad perfonam divinam
( Verbi ) & ita wibil adjicir ei diligibilitatis : wnde
perfonaFerbi incarnati non eff plus d,-'f;'gem?,/z, quans
perfona Verbi fimpliciter 5 lices fit focundum aliam
rvationem diligenda ; qua tamen rario fub swiverfali
bonitate Perbi z'ompregmd:'mr. 3

Deus igjrur Verbum non perficitur per humn_mrm
tem, quam aﬁ"umpiit 5 fed neque per cam dcw{wra‘
tut 3 ilam afumendo nullam perfecbionem amifit :
ut enim ait fanctus Leo epiftola ad Julianum Epifco-
pum Cocnfem : Owod deizas eff , cara non minuit

( ficut




Difputatio 11.

( ficut guod carnis eff 5 dejtas non perimit : fﬂi{’?f‘ o
fempiternus ex Patres O temporalis ex matre, in fui
wirtate inviolabilis, in noftra inflymitate paffibilis: in
deitate. Trinitatis cum Parre & cum Spirity fantlo
unins efufdemque natura . . . . ut idem effer dives in
panpertate omnipotens in abjelFione 5 impafibilis in
[upplicio immortalis in morte : nec enim Perbum aut
in carnem 5 aut animam aliqua [wi parte conver-
[fum eff 5 cum [implex: & incommutabilis natsra dei-
ratis tota fit femper in fua effentia 5 nec damnii
Sui recipiens, wec angmentwin. Quz omnia uno ver-
bo comprehendic fanétus Augaftinus in epiftol.1. ad
Volufianum, dicendo; Homa Dea acceffic, non Deus
x [ receffit. : ¢

At inquies. Si Deus incarnatus eft, & qmdcrp n
utero beatz Virginis , ita ur beata Virgo veré di-
catur & fic marer Der 5 cerrd depender abeata Virgi-
nie, tamquam & canfa. K. Deum Verbum 4 beata Vir-
gine tamquam 4 caufa dependere, non fecundim fe,
& fecundum diviniratem , fed rantim fecundim huma-
nitatem, quam affumpfit in utero, & ex fubftantia
beatx Virginis'. actio enim beatz Virginis recepta
fuit, non in divinicare, aur perfonalitace Verbi, fed
in fola narura humana; ab co alfumpra.

At inguies . 8iDeus factus eft homo s acquifivit no-
vam perfectionem f(ubRantialem : nam cfe hominem 5
effentialiter ¢ft quedam inbftantalis perfectio. Irem
Deus factus et morealis , pafiibilis ; adeoque dere-
rior fackus eft. Irem Deus (¢ ipfum exinanivie. Jrem
Deus feipfum vilem reddidit. Itemy nunc alins eft ,
quam ante filit . Irem nunc poteft aliquid , quod
ante non poterat , operationes fcilicer theandricas
exercere.

Ad 1. R. Deam revera per incarnationem
fivifle, & habere novam perfectionem (ubftan
quam ante non habebar formaliter : ied
illam perfectionem fubftantialemn non evafic |
L‘_-tim‘ proprer rationem jam allaram. Deus homo fa
Ctus , perfectus , 1md perfectiffimus eft fecundiam
humanitatém ; ac non eft Ecrr’tctinr lecundum  hu-
manitatem & divinitatem fimul , quam fecundim
divinitatem folam. Porrd dixi, quam ante non ha-
bebar formaliter : quia Dens Verbum perfectio-
nem illam fubftantialem , quam incarnando (e acqui-
fivic , ante incarnationem habebar vircualicer , &
eminenter: unde eriam apparer, quare per illam per-
fectionem perfectius non evaferit.

R. ad 2. Denm fackum effe mortalem, paffibilen ,
&c. non fecundum fe , 8 divinitacem fuam , fed fe-
cundiim humanitatem affumptam. Notz. Deus homo
factus , ita fecunditm humanitatem aflumprain, motralis
& paflibilis factus eft , ur fimul fecundum fe & divi-
nitatem {nam immorralis & impafibilis effe perfevera-
verit, ue dicit S. Leo loco {upra citaro.

Ad 3. R. Deum Verbum per incarnationem ira fe-
ipfum exinanivilfe , formam fervi accipiendo 5 ut lo-
quitnr Apoftolus , ut nihil ei de tuprema majeftare
alii(ve perfectionibus divinis detraétum fir atque ita
ad Imr@mum gradum defcendit-, ur fupremum non
amiferit .

«Ad 4. R.neg. Nam fi Deus homo fadtus, viliseft,
vel vilis eft proprer divinitatem; ar hoc non: nulla-
tenus enim divinitas immutata eft per unionem f{ui
cum natura humana in perfonalitate Verbi: vel vilis
eft fecundim humanitatem ; ar hoc non : pam ¢
contra humanitas 4 Verbo affumpta , omni honore
dignillima elt, tum proprer dona naturalia & f{upet-
naturalia quibus cumulatiflima eft, & defiquibus fuo
loco; tum propeer moralem quamdam & moraliter
infinitam dignitatem , in eam e x unione hypoftatica
sefufam : vel denique vilis et propeer iplam incac-
Rationem 3 at hoc non : nam incarnatio et ope-
rum c@i\'inorum praeftantifimum; ciim in eo mirabili
prorsus modo elucefcant perfectiones divinze , ur
oftenderur . Prieterea » plurimas , ealque graviﬂimas
caufas Deus habuic , proprer quas rationabilicer ac
laudabilicer veller incarnari.

Ha caufe fupr 1. Ut ex intuirg tante mifericor

Simonnet Theol. Tom. 11,

ArticulusIl, 433

diz & charitatis Dei erga nos , fpes noftra eriges
retur, 8 nofter erga Deum amor accenderetur ma-
xime. 2. Ut fub fidei jugo facilitis ac libenritls capti-
varemus intelle€um noftrum, cum Deo nobis, non
amplits per Prophetas, fed per Filinm fuum loguen-
ti credimus . 3. Ut difceremus quanta fic digniras
humane naturz, ne eam inquinaremus peccato , ut
recte ait 8. Augultinus lib. 13. de trinitace cap. 17.
Demonftratum eff 5 inquit, homini , quem locum 1_1.-5-
bever in rebus, guas condidit Dens 3 (11mndaqmd€m fre
Deo confungi poruit bumana natura » ut ex duabns fub-
Srantiis fieret wna perfona.

4. Ne demones auderent fe homini praponere
quia incorporei funt , & honores divinos proprer
{fuam immortalitatem affectarent. Uz fuperbi illi, in-
quit fanctus Augultinus, maligni [Pirites, qus fe ad
decipicndum quafi ad adjwvandum medios interponunt »
wnon ideo fe andeant bomini preporiere s quia non babent
carnem; O maxime . quia & mori in eadem carne di-
gnatus eff Filins Deiy ne ideo i tamquam deos fe coli
perfuadeant , guia videntur effc immortales. ;

5. Ut fuperbia, inquam homo aded proclivis cft,
reprimererur : Uz fuperbia hominis, inquit S. Augufti-
nus, que maxime impedimento ¢ff inhereatsr Dea ,
per tantam Dei bumilstarem redargni poffet, atque fa-
nariv diftatque homo quam longe recefferir 4 Deo.

6. Ut efficaciffima virtutum omnium exempla ha-
beremus. Quod majus, inquicS, Augultinus , ebedien-
tic nobis praberetur exemplum s qui per inobedientiam
perieramus 5 qm'm Deo Patri Dess Filins cbediens
ufgue ad mortem crucis? -

7. Ut per eam naruram vinceretur diabolus ,
quam fe viciffe gloriabatur . Pertinebat 5 inquit S.
Anguﬂinus, ctiam ad juffitiam !mmz:crfmqsec Crea-
toris , ut per eandem vationalem creaturarum fupera-
15 y quam fe _{:-f)-;‘:jﬂ’f £ ebat s O de
genere wenicnien ‘qzmi genus origine Vitiata
HRUImG Tenebal !47.‘2.'0{‘7:{{1775.

8. Ut patura humana fingulari plané & excellenti
modo nobilitaretur, & nobilitate illa 5 cujus parrici-
pes fumuos omnes, ad morun innocentian, & virtu-
tum omnium exercitinm excitaremur. 9. Ut hiberare-
mur 3 fervitare peccati, condigna pro peccatis noftris
divinz MajeRan lzle exbiberetur fatistactio, &ec.

Ad 5. R. Deum incarnatum , alium non effe poftin-
carnationem , quam ante, eo fenfu quod aut aliquam
pc‘rfcéti(mem acquifiveric, quﬂ mehors aut amilerit
aliqguam, qua deterior faCtus fit ; fed o tantam fen-
fu quod habeat novam denominationem intrinfecam
novum effe intrinfecun, vi cujus tamen nec melior
eft, nec dererior: unde Dens incarnatus , poft incat-
nationem alius et quim ante, in fenfu philofophico
rantum, non in (enfu vulgari, in quo quis fecundim
receptum & communem lequend: ulums alias effe di-
citur , quia vel melior, vel pejor effe@us clt.

R. ad 5. Verbum per incarnationem acquifivifie
fovum operandi modum, eumgque pefectiffiimum ,
{ed quo non evafit perfectius, & potentius: quod
enim omnem in fe plenitudinem entis complectitar ,
nullius create perfectioni acceffione augeri poteft .
Poreft quidem fieri novo modo perfectum 5 novo
modo bonum & amabile per acceflionem. perfectio-
nis creatz ; at fieri non potcft perfechius, melius, &
amabilius. Portd operatio theandrica, vel eft com-
plexum ex duplici operatione divina & humana, vel
eft operatio humana infinité dignificata per digni-
tacem infinitam perfona: Verbi operantis per huma-
nitatem {uam 5 ur inflromentum C(mjund’um[ fup-
ple non foluminrelledtu, fed etiam propria liberas
te) adedque mora proprio libero predirum.

Si primiim 5 Verbum incarnatum exercere poilc
opetationes theandricas , nihil alind eft, quam pofle
non folim divinas , fed eriam humanas operationes
exercere. At quod Verbum incarnarum, non folum
divinas, fedetiam humanas operationes exercere pof-
fit, clim ante incarnationem poffet , tantim divini-
tas, hocnon arguit in eo majorem perfectionem & po-
tentiam; fed folum poffe novo modo operari , adedque

Hh 2 arguue

r diabo

ey

Ibid.

Ibids

Ibid,

Ibidk




4%4 Traétatus X. De Incarnatione .

areuir tantiam, illud effe nove modo potens , novo
modo perfectum. s

Sifecundum ; non aliud etiam exeo [cquitur, quim
quod modd dictum eft, Ec vero quod Verbum, quia
ac proprié luppofitum eft humaniratis aﬂ'ump‘t:c,
}‘-LE' ¢am ca €x !.‘1('}1[5'{) motu libero .O’DL‘]'ﬁ_f‘.FC‘ _--\'LIL‘ ac
prop i¢ opererur humana , oon alind dicic in illo,
quam povum modum opera ndiy 8¢ (]11(‘::I operationes
humaonitatis affumpta infinité dignificentur ex co ,
qudd veré ac proprié operationes funt Verbi incarna-
ti, he nit infinicam ejus dignimu‘m, nullum ve-
ro petfectionis argumentum in co importat.

Obj. 2. 81 Deus incarnatus eft , vel denominatio
hominis eft ei intrinfeca, vel exerinfeca tantim . K.
effe intrinfecam . Dices ergo: Humanitas cft intrinfe-
ca Deo. R. efle inrrintecam, non inhzfive, ficut
accidens eft intrinfecum fubjecto; neque informari-
vé , ficur anima rationalis eft inwinfeca corpori hu-
mano fed compofitivé, quatenus ¢i intimc przlens ,
cum ei {ubftantialicer unitur,

Iraque denominatio hominis non eft extrinfeca Deo
Verbo, ficut v. g. denominatio vifi, vel cogairi, ex-
wrinfeca eft objecto, quod videtur, vel cognolcitur ;
peque ei tam intrinfeca ¢t , quam Petro , v.g. vel
Paulo; pam Perrus & Paulus funt incrinfecé homines
per humanitatis identitatem cum perfona Perri & Pau-
liz eft tamen ei veré ac proprié¢ intileca: humani-
tas enim afumpta, ei veré ac propric intrinfeea cft ,
quia ¢i intimé prefens eft, atque unita fubflantiali-
fer, quia cum €o formaliter concurrit ad conftituen-
dum unum totum fubftantile, quod eft ipil}. Dei Ver-
bi petfona, fubfitens duplici natura.

Qb 3. 81 Deus incarnarus eft , fuppler. humanam
fubfiftenciam. Sed hoc implicar . Ergo, 8. R. pro-
pri¢ lequendo, Denm incarnatum non fupplci‘e fubfi-
flentiam humapam,, fed tantum eam impedire, qua-
rentis naturam bumapam: fibi unitam 5 ulterits com-
plendo fubflantialiter, impedit ne fiv fubftantia tota &
ntegra per fe ipfam. Pro quo , Nera . Subfiftentia
humana eft humana patura, rora & integra (ubltantia-
igitm o ;}'\Ib {fubfiftentia humana i!!:pc~
{ t humanpa natura , ne {ic per le
; ) ter, & impeditur €o ipfo 5
\‘:llbmi ab alio , ei unito , wlterius (ubRantaliter com-
ctur, ut pater €x terminis, Verbom autem buma-
nitatem: alfamptam uleerids fubflancialiter compler
hoc ipfo quod eft fuumillins fuppofitun; fuppofitum
enim non poteft non ¢ffe complementum {ubftanuale
naturz , cojuscftluppofitum. Prarerca, exbumanita-
te aflumpta, & Verbi petfona, unitis inter fe, reful-
wat homo, qui Dens eft. Ergo ficut corpus & ani-
ma, cim inter {e univntur , complentur fubfantia-
licer, quia ex illis incer fe units refultac homo, ita
humanitas afflumpra , cum unita eft perfone Ver-
bi , completa fuit {ubftantialiter , quia ex inter e
unitis refulavie homo Deus.

Igitur propri¢ loguendo , Deus Verbum impedit
(ubfiftenziam humanam: impropri¢ tamen dici poteft
am {upplere, quatenis fic impedit, ne humanitas ,
ram affumpfic, fic fuppofitum, ut ipfum fir fuppo-
ficum allius. Similicer smproprié¢ dici poteft Verbum
confumpfiffe perfonam humanam, in quantum narg-
ram humanam fibi fubftanrialiter uniendo, impedivit
ne effer perfona. Ira docer fan¢tus Thomas in Tk
bram fententiarum dift. 5. q. 3. ad 4. Impropric dici-
Y 5 INQUIL s confumi r‘,‘md Jmped:'rur s He fiat , &
quia perfona divina 5 gque affumpfis bumanam natu-
rames impedic quod namra humana habeat propriam
perfonalitatem 5 ddeo dicitnr confumpfiffe perfonam
{ humanam ) quamuwis impraprie.

i 4 Duo entia per fe completa non poffunt
uniri fubflandaliter . Sed Verbum & natura humana
funt duo entia per le compleca. Ergo, &e. R, dift. maj.
])uo\cmia per le compleca non poffunts 8cc. fiutrum-
queficper fe completum fimpliciter, etiam poft unio-
nem , Conc. maj. Si unum tanttim per fe comple-
tum fic pliciter poft unionem , Neg, n Atin
unione Verbi cum natura humana manet quidem Ver-

liter: per

]

bum per e complerum fimpliciter ; non enim ulteridgs
completur per humanitatem, quam affumit: nam nee
terminat Yerbum , fed € contra ab co terminaryp 5
unde non ipla Verbi, fed Verbum illius fuppofitam
eft; nec per modum compartis Verbnmn determinag
ad conflituendam tertiam aliquam fubRantiam , cy.
jus Verbum fic pars ; ficur corpus humanum per
modum compartis compler fubfantialiter animam ra.
tionalem, illam determinande ad conflituendum o=
tum aliquod fubftantiale, cujus partes funt corpus
& anima.

Manet igitur Verbum per fe completum ﬁmp!ici.
ter, ctiam polt upionem fui cum hymana natura. Ar
humanitas affumpra, poft unionem illam non eft per
{¢ completa , nifi fecundim quid , nempe in ratio-
ne nature , quia per unionem illam impeditur , ne
fic per fe tota & integra fubfantialiter : unde nun-
quam fuic nifi fecundum quid & in ratione natura
completa, quia nunquam extitit fine unione fui cum
perfona Verbi.

Obj. 5. Ex Verbo & humanitate affumpta non po-
r;n‘t fieri unum per fe. Ergo Verbum non portuit fie-
1i homo : homo enim eft ens per fe non verd ag-
gregatum ex pluribus entibus, Ergo, &ec. R. ex Ver-
bo & humanitare affumpta non potuifle fieri unum
per le, quod fit tertia quadam (ubfantia refultans ex
Verbo & humanitate affumpta, ficur homo v.g. eft
tereia quadam fubftantia refultans ex corpore & ani-
ma : ita ut ficue homo eff in recto cnl"pns & ani-
ma unita , ita Chriftus fic in re@o Verbum & hu-
manitas unita: hoc enim repugnare (uo loco oftende-
tur. At ex Verbo & humanicare affumpra potuit re-
fultare unum per [e fubfiftens in duabus naroris, hoc
eft perlona divina bhabens duas naturas , divinam &
humanam , feu Deus homo , qui eft Verbum in re-
&o, & humanitas in obliquo rantum, id eft, Verbum
habens humanitatem : hunc Deum hominem , Chri-
fiund 5 Jelum, Emmanuclem , Dominum noftram ,
Salvatorem nofirum vocitamus.

Obficies denique . Infinité diftantia upiri non pol-
funt, nullam enim inter fe habent proportionem. Sed
Verbum & bumanitas 4 fe invicem infinité diftant., Er-
g, &c. K. neg. maj. & prob. cjus,. Nam infinit¢ di-
antia, gqualia funt Verbum & humanicas, nihilo mi-
niis habent imm" {e proportionem affumptibilis , & po-
ntis affumere {ubftentabilis, 8 potentis {ubfentare,
ilis, & potentis terminare ; que proportio
non entitatis quidem fed habitudinis eft.

AR C SR TS T

Incarnationis exi)

Entid proimmr contra hereticos.

T

Proferuntnr Seriptura teftimonia.

1) Reter loca veteris Scriprut®, que conrra Judaos

aliegmn lunt, & mqué valent contra hezreticos ,
babemusin Scriptura novateflimonium Joannis Evang.
cap. 1. in quo ait: /n principio evat Ferbum, & Ver-
bum erar apnd Dewmy & Dens erat Ferbum . Er in-
fra: Perbum varo fallum eft, & babitavit in nobis .
Ex quibus verbis fic ratiocinatur fanctus Leo in fua
ad Flavianum epiftola : Uhnns idemgue eff vere Dei
ius & were hominis Filins ¢ De per id , :j;wd
in principio crat Verbum , &c. homo per id , quod
Verbum caro factum eft, &c. Er c.1o. ubi Chriftus ip-
feaperté ferdicic Deum, & in nacura aqualem Deo Pa-
triz Ego, Anquit, & Pater wunm fumss. Quod cum
probé intellexillent, quiaderant, Judzi, Chriftum [fci-
licer verbis illis ®qualem {e Deo facere , fiyffulerunt bapi-
des ut lapidarent enm s cique interrroganti , propeer
quod opus illum l']_pidru‘c vellent 5 refponderync : De
beno opere non lapidamustey fed de blafphemia; quia
tu hawio coum _/f,r 5 faa.r.ff"pj@m Deum ;- quod tamen non
negavic Chriftus; fed € contra confirmavit, quamvis
fubobfcurc, dicendo: Quems Parer fanttificavie ( fub~
Raniali [cilicer fandtitate per natura fuz communica-

tionem

q«-




	Seite 482
	Seite 483
	Seite 484

