BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Rev. Patr. Joannis Laurentii Berti, Ord. Eremit. S.
Augustini, Theologia Historico-Dogmatico-Scholastica,
Seu Libri, De Theologicis Disciplinis

Berti, Giovanni Lorenzo

Monachii [u.a.], 1749

De Theologicis Disciplinis Liber Decimus, In quo de Angelorum natura,
dotibus, meritis, officiisque pertractatur.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83642

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83642

158 De Theologicis Diftiplinis

* o 5 % I T 38 S0 T 0 O R0 kOR300 30 O
536 3 90 O X A G o 0 S O O
5 2 k 2 & S
5 gﬁ’%?;r_..u nuwﬁ:%%;ﬁ,
e R 3
CIYCI LYY ) e &
oS

o PR 4 R

I8 R

D

DE THEOLOGI

DISCIPLINIS
LIBER DECIMUS,

In g0 de ANGELORUM #natura, dotibus, meritis, o z}:iz‘xgm
pe’ﬂ'f‘dffﬁzrw.

Natura, do-
tes, merita,
officiaque

Angelorum,

N, ST inter humana-
rum, divinarum-
que rerum f{tien-
tam illud fere di-
ferimen, quod in-
Ler COrporeos ,
ac fpiritales ani-
: mi motus verfa-
tur. Ut enim ad linguz exercendum
officium articulari primo fyllabas, dein-
de dictiones, pofthac conltantem fenfu
periodum, ac tandem elaboratam cir-
cumfluere erationem nature artisque
magifterio, videmus; ita Gecularibus
literis , humanisque = facultatibus im-
buendi 4 vocabulis ad argumenta ple-
&enda, 4 punétis lineisque ad corpo-
rum dimenfionem, ab atomis atque ele-
mentis ad univerfi molem fpectandam
non fine magna Preceptorum induftria
deducimur. At quemadmodum inte.
rior mentis vigor, foluto preefertim cor-
poris nexu, nequit retardari locornm
intercapedine , temporisque decurfu,
quin petvadat [ublimiora & cxleftia: fic
operam navantes Theologicis ftudiis in-
genii acumen libere in arcana divinita-

tis intendunt, nullis prepediti obviis
occurfibus creaturarum. - Jure itaque
ac merito ad Phyfiologiam accedenti
bus proponuntur nominum & idearam
rudimenta, linez & anguli tranfcuntibus
ad Geometriam, atque ad Medicam ar-
tem mufculi ac fibree : Theologis au-
tem principio exponitur fimma, recons
dita & incomprehen(ibilis Veritas. Hu-
jus modo aliqua illuftratione percepta,
haud operofum. nobis erit inquirere de
rebus 4 Deo productis; inter quas emi-
nent {piritus mortalis concretionis ex-
pertes , quos ANGELOS nominamus.
Quare de his erunt proxime libri decie
mi Disquilitiones : in quibus ne ab_lr_l-
commutabili , quam paullulum attigis
mus, Veritate defle¢tant rationis no-
flre conatus, mirabimur effeétricem Dei
omnipotentiam, beneficia gratiarum, or-
dinem providentie, atque juftitie %qui-
tatem; omniagque referemus ad gloriam
ejusdem Dei, qui cum effet in fe bea=
tiffimus, dignatus eft Angelos, & homi-
nes condere , ut ipfe nobis benefhcqrct,
nos ipfo una cum Angelicis Spiritibus
frueremur.

CaPUT &

An exiftant Angeli, idque manifefta poffit demonftrari
ratione 2

SUMMARIU M

X.Pr@mittuntur notanda circa ftacum qualtionis,

2. 3. & 4. defenditur conwra fadducazos An-
gelorum exiftentia.

5« & 6 Solvuntur quzdam objectiones,

7» Propugnatur, Angelorum exiftentiam non
pofle certa ratione naturali demonftrari.

4 num. § usque ad 14. diluuntor fundame=
ta Adverfariorum,

Te

gn ea;ﬂtcunua Pirirarem fubftantiam , que erit cimus. Nam Angeli nomen, five lat-
ngelorum T 5 s a o

pcr%;ii}é = hujus libri unum ac Imgularc_ argu- num, ﬁvq grxcum, o’fﬁcu eft, non na-

moniteari mentam , proprio vocabulo fignifi- turs, derivatum ab dyénw, nuncio, aut

podil, cante naturam nondum appellare didie  wiay ¢, & 3 #édw mando ; quod inter-

dum




)

Elucidatio:

dum Angeli nobis ad enuntianda manda-
ta Dei, vel myfteria mittuntur, Atque
hinc eft, quod etiam Divini verbi pra-
cones, & ipfemert Unigenitus Dei, quan-
doque Angelorum nomine fignificantur.
Neque Hebrais propria Angelorum no-
mina funt, vel communia {pectentur,
ur LN Elobim , DYINOR Ma-
Juchim bmwﬁ‘ Chafemal , five particus
laria, uc Clerubim, Q'AND 5 Sera-
phim DY Quippe oviDN, Elo-

him, id ed Diz, appellantur obpoten-
tiam eximiam; eodemque nomine infa-
cris Bibliis principes, ac judices fepe-
numero defignantur.  Nomen vero

']&‘;!n ,  NVumeius 5 derivatum 3
N e
ﬁ:};\%ﬁm, opere, omnibus tribuitur,

qui mittentls exequuntur mandata.
Smg?ﬁ , Chafemnal, legitur perraro,
& eleftrum, ignemque fignificat, qui-
bus ob motus celeritatem , atque
{plendorem Angeli comparantur. [ta
Serapbim didi fuar ab AL, quod

elt iucendere y atque coztburere s quoO
nomine appellatur, etiam Serpens ignia
tus capite primo ac vicefimo Numero-
rum. Cherubim denique incert figni-
ficationis nomen eft, quam alii repe-
tunt ab 3"1; exprimente figuvai,

alii & Chaldaico Q7D Jilcut puery

quoniam juvenili [pecie apparuerint,
alii demum 2YMD Cherub nihil aliud
fignificare contendunt, quam volucrem.
Quare Angeli dicuntur Chevubint, vel
quod figurati fint in propidatorio & in
Arca, vel quod ad inftar pulcherrimo-
rum adolefcentium fe confpiciendos ex-
hibeant, vel gtiod ob celeritatem, fu-
blimemque elevationem fingantur alati.

Sed licet incompertum fit vocabulum
aut latinum, aut grazcum, aut hebrai-

cum, quo Angelorum demonftrerurna- -

tura; horum nomine prununtiato occur-
vit menti nofire {piritalis quedam fub-
flantia, per fe complete fubfiftens, vi
intelligendi ac volendi pollens, praftan.
tior homine, ac fummo Numine infe-
rior : Quam, an fic alicubi, boc ptiori
capite inquirimus , nedum adverfus
quosdam philo(ophos, qui nihil preter
corpora carnalibus oculis obvia dari pu-
tarunt; verum & contra Sadduceos,qui
dicunt uon ¢ffé vefuryeliouem, neque -

Liber Decimus, Cap, I,

159

ny meque Spivitum 3 ut legimes
. 9. Erant antem Sadduocxi
celebris quedam inter Judmos Seltas
quz circa Machabzorum tempora ha-
buit originem, accepitque , ut creditury
nomen a VMY Z/addof difcipulo cus
jusdam Antigoni Sochai, ut {eribic Mais
monides inCapitibus Patrum. Horum
dogmata recenfet Jofephus lib. 11. de
Bello Judaico cap. 12. & lib.x111. Ans
tig. cap. 9. Hi ergo, cum Divinas Scri-
pturas admitterent, Angelos tamen effe
negabant, exponentes qua in facris libs
ris de Angelis pradicantur aut de ipe=
&ris & Deo excitatis, aut de potentia,
quam Deus profilire faciens, aut retras
hens , uti Sol radios , ad homines intere
dum emitteret.

Prorositio I. Dantur Angeli, &
Sadducxi facris literis, omniumque pla-
ne hominum fenfu refutantur.

Enimvero cap. x1%. Genef. legimus
venifle duos Angelos Sodomam, eduxifle
inde Lot cum uxore & filiabus ipfius,
univer{amque regionem igne vaftafle.
Cap-xvi. 7. Angelus Domini apparuit
Agar ancitke Sarai, eique perfuafit, ur
reverteretur ad Dominam {wam, & hus
miliarerat:-fubmanu illius. Cap.xx1v.7.
ait Abraham feniori familiee fue : Mir-
tet Dominus Angelum funwm covam te:
Sanétorum Angelorum millia cum Deo
apparuiffe de Sinai habetur Deuterono-
mii tertio ac'tricefimo.  Atque ut ex
novo teftamento proferam aliqua, Mat-
thei xvitt. 1o habetur: Augeli covume
Jemper vident faciem Patris. Luce1.26,
Miffus ¢ff Augelus Galriel @ Deo. Pe-
tricap. 1. 12. fn quem defidevant Angels
profpicere. Bt Epifty 11, capr 11, 4.
Deus _dngelis peccantibus non pepereit,
Quz, aliaque plurima intelligi nequeunt
de [ola potentia Dei, aut de fpedris,
quemadmodum Sadducei comrmenti
funt; cum manifeftum fic Scripturam
divinam Angelis tribucremultitudinem,
ac {ervitutis officia, que fummo Deo
non conveniunt, NEC Non propria pers
fonarum munera, cujusmodi funt Deo
miniftrare, ipfiusenuntiare mandata, &
in affumptis corporibus., five alia in-
comperta nobis ratione, fefe homini=
bus comites exhibere.

Atque Sadducxorum inititiam oms-
nium fere hominum cenfenfio redarguic.
Nam Plato Philofophorum diferdiEmus
haud femel in Timzo meminit Angelos
rum, quos promifcue demones, Deoss
que compellat.  Hoftanem Magorum
antiquiflimum de Angelis praclare fuifle
locutum , feribic in libre de Jdolorum

vanis

Propofiia
de Exiftens
Ha Angﬁl\: L
um.

Probasio,

Antiqui re=
{tes pro Exi-
frenriaAnge s
lorum,




4.
Auwthoritas
r.p. & Con-
cilii Lat.

.

Objedtio
Sadduczo~
rU.

6‘-"
Solutio.

160

wvanita‘e Tertullianus. DeSocratis dae-
mone pertradtant veterum Scriptorum
quamplures.  Thaletem Milefium di-
videre fuperiores fubftantias in Deum ac
demones, in Oratione pro Chriftianis
aultor eft Athenagoras. Hieroclis Com-
mentaria ad aurea Pythagore Carmina
Taudat tertio Theologicorum dogm. To-
mo Petavius. Sentenrias Ariftotelis me-
morat lib. 2: Rab. Maimonides. = Acne
fingulos perfequar, antiquiores etiam
hezretici Simon , Menander, Saturninus,
Cerinthus, Carpocrates, aliique Ange-
Jos efle agnoverunt : imo & his tantum
cum fuperftitiofa Gentilitare detulerunt
honorem, ut eos crederent czeleftia nu-
mina, rerumque omnium, quz {ub
afpettu cadunt, opifices.

Confentiunt PP. omnes : & hos in-
ter magnus Auguftinus in PL 102. -
gelos, inquit, novimus ex fide: & wmml-
tis appavuiffe [cviptum legimus € te-
memms ; mec inde dubitave fas nobis ef?.
Concilium denique Lateranenfe fab In-
noc. IIL capite Frrmiter creaturam pi-
ritualem & Angelicam ab univerforum
Conditore productam apertiflime defi-
nivit. Dabo cap. fequenti Concilii verba.
Nanc dicta hanc nobisargumentationem
fuppeditant: Extrema dementiz eft ne-
gare quod Divina oracula docent, quod
tradunt Patres, quod probat communis
hominum fénfus : Dari Angelos divi-
norum oraculorum teftatur anoricas,
comprobat traditio Patrum, confirmat-
que Scriptorum omnium confenfio: Er-
go negare quod dentur Angeli, {umma
& extrema dementia eft,

Opponunt Sadduczi. I. Creationem
Angelorum reticeri in libro Geneleos,
in quo genera omnium creaturarum
narrantur. Preterea inguiunt hoc no-
men Arugelus non ad fignificandam rem
fubfiftentem, fed officium duntaxar fuifs
fe inftitutum : ideoque minime inde
probari, quod extent reaple {pirituales
{ubftantiz corporis expertes. Tandem
conftare ex cap.vi. Gen. v. 2. Fidentes
Angeli Dei filios hominum, &°¢. Ange-
lorum nomen etiam hominibus conve-
nire.

Refp. Confilium Moyfis fuifle rerum
corporearum productionem ac feriem
narrare; unde exprefle Angelos initio
noluit commemorare; prafertim cum
po;{ulo redeunti ex Acgypto, & valde
ad idolorum culcum proclivi periculo-
fum effet tam nobiles creaturas propo-
nere. {n[inLlal1da quippe erat principio
unius L_onditoris divinitas, ut paulla-
tim rudis Judeorum gens aliarum re-
rum formaretur notitfa,  Ergo poftea.

De Theologicis Diftiplinis

quam Creatorem univetforam predicas
vit, etiam Angelos in hiftorica narratio-
ne tanquam Dei nuncios, ac miniftros
deferipfityac talibusdiftin€tos charaderie
bus, quibus eorum a {ammo Deo appare-
ret diverfitas ac dependentia. ~ Coma
prehendit autem illos in primordio Ge-
nefcos; ut Auguftinus docet nomine Iy
cis; quo recte fpiritalis natura concret
corporis nulla circumfufa caligine de-
claratur, Per que fatisfit priori argu-
mento. Nam ad {ecundum fateor, ne.
men Angeli ex (e non fignificare nary.
ram illam f{ubfiftentem 'ac ﬂ)iritalcm,
(ed effle nomen officii : at officia, quaz
tribuuntur Angelis, 4 rebus fubfiftenti.
bus exercentur; & nomina iftiusmodi
ofhiciorum illos, qui eadem implent,
confignificant, ut, quando de homini-
bus dicitur, Rex, miles, orator, Ad
J'_mmc non cft in nominibus atrendenda
fola grammaticalis etymologia, fed in-
{titutio eorum, qui nomina impofie-
runt : , alioqui fas erit dicere vas fi@ile
effe Adam, quod fit € terra compactus,
aut atl‘amc_ntm'l'\um, quo feribo, effe
Cain, quoniam A me poffidetur.  Sunt
omnia fere vocabula fecundum etymon
pluribus communia; & tamen ad cere
tam rem fignificandam bene fapienter-
que applicantur, praefertim cui ratio
illa communis convenit jure quodam
particulari, ut Angelis Divina mortali-
bus enunciare.  Arque hzc de fecun-
do argumento ¢ cui haud rede quidam
refpondent nomen  Angeclorum apud
Hebrzos naturam fignificare; quod fal-
fum effe conftat ex dicts, maxime @
{fermo fit de natuta rationali 4 Deo, &
homine diverfa. Quod ultimo oppos
nebatur, nihil prorfus evincit: fiqui
dem nomen Angelorum tribui etiam
hominibus nullus negat: tametfi lauda-
to. capite 2. Genefis neque in Hebrao-
rum, neque'in Vulgatz le&ionis Codi-
ce Angelorum nomen occurrat.  Sed
de hoc Genefis loco cap. proximo, &
ubi difputabitur de primo Angelorum
})CCC‘E!TQU.

ProrosiTio II. Hzc Angelotum

»r
» - » ) orir 1
exiftentia nequit certa naturali demon- Propofidos,

{kratione probari,

Angelorum exiftentia non potelt de-
monftrari ut loquuntur Scholaftici, a'
priovi, argumento nempe per caufam;
quandoquidem Angeli nullam necefla-
riam caufam habent, fed liberam, id
eft Divinam voluntatem, qua: pro fuo
lubitu creaturas omnes produxit. Ne-
que enim ullus fine men

poteft ex

hac propofitione, Datur Deus, iftam
legitime infetre, Ergo datur Angelus:
ficut

de Angelo-
i

um Exiftens
id

Probatied




g.
Objectio 1.

Solutio,

10.
Objetio 2,

ficut ex neceflaria exiftentia caufle effe-
&us contingens nequit deduci. ~ Ob
eamdem rationem’ evinel nequit, quod
extent Angeli ex ‘idea aliqua five Dei
fit, five' creataram rerum j gquoniam
nec Deus nec io percipitur tanqusm
conditor creaturarum , ‘fed tanguam
principium, quod pro fua libertate eas
producit , aut in nthilam redigit: nec
res creata aftualis exiftentize certam ex-
citat pereeptionem. Similiter demon-
firatione ¢ pofeviori, id el per effe-
&um neguit Angelorum exiftentia i
victiflime comprebari. Quidquid enim
earum {ubftantiarum nativam vim
fupergreditur , & Angelis arcribuitur,
in aliam canfam referri poteft, five illa
Deus fit, five anima rationalis 4 cor-
pore feparata, five natura & ‘facultas
quedam preeftantior , quam fingulis re-
bus hujus univerfi reftor potens ¢t im-
pettivi, ~ Hinc ralis elicitur ratiocinatio:
Nihil nobis naturaliter -innoteftic nifi
per caufam, aut per cff Gtum, aut per
indicas, rerum ideas ; Exifteatia Ange-
lorum neque per caulam, neque per ef-
fettam, neque per ideam aliquam de-
prehendi poteft: Ergo exiftentia Ange-
lorum nequaquam nobis naturaliter in-
notelcit

Opp. 1. Socrates, Plato, aliique Phi-
lofophi de Angelis haud oblcure per-
tractant , eosque appellant J ices fi-
telligentius.  Sed hi lamine fidei defti-
tut non Sanctorum traditone, non fa-
eris literis Hebraico tantum populo ma-
nifeftis, fpiricales fubftantias nullo cor-
pore circumfcriptas comprehendere
valuerunt. lllas ergo davi perceperuntra.
tione fua, atquenaturali mentis acumine.

Relp. 1. Fallam efle minorem; nam
Gentiles plura a Judwis accepernnt, in-
ter quos cupiditate difcendi aliquan-
diu verfati funt. Preterquam quod non-
nulli hebraicam linguam callere pote-
rant, & facros libros furtim perlegere:
quos etiam anteexpeditionem Alexandri

grece redditos viri plurimi tenent, Ut
diximus libro precedenti cap. 1.

Re-

srobabilia Gentiles
[

fponderur §

Philofo e argumenta, quibus
dati Spiricus omni re corporea, & ipfo

homine perfe@iores quodammodo {uz-
detur, V. G. perpetuus czlorum mo-
tus , Simulacrorum oracula, oftenta
magorum; de quibus agemus infra.

Opp. 2. Naturaliter conftat moveri
‘32'-‘105-; L}Lri non aguntur p:'opl'iu tbrma;
carent enim quacunque anima ; Ergo
moventur ab sutelligentia ; quE eft An-
gelus.

K. P. Berti Theol. Tom. 1,

Liber Decimus

Cat 161
Relp. Pofle falfam effe illationems
nam motus celorum, qui ab Angelis
efficicur principiwm, habuita Deo rerum
omnium caufas & confequenter Mundi
Artifex, quiab initio motim cxlo in-
didic, poteft illum absque ulla fuzelli-
gentid perpetuo fervare: prafertim quod
experimento compertum eft, motum
impreflum corporibus ab ag € vi prio=
ris impul{us perdurare, d alia cor-
pora obfiftant.
Deus condidic hoc aniver-

s gquz non fic
Igitur debuic in Mundo

valde bona :
creaturam producere intelle¢tualem , &
incorpoream, qua mundi hujus pracis
puum {'.‘n. ornpamentuim.

Relp. Duplicem in rebus creats ine

I

veniri perfettionem: velarivam, quz eft
ordo ad primam ac fupremam caufim,
ejusque dire@tionem ac nutum: & ab-
Jolutam , quee eft iplarum creaturarum
naturalis conditio, Et priorem quidem
perfectionem neceffario Dens, mundo
tribuit, gquoniam omnia quaecunque fe-
cit, ad Auctoris {ui boniratem, tan-
quam ad finem ultimum referri debent,
prafcriptamque {ibi motus & operatio-
nis legem tenere. At perfectionem ab-
folutam, prout ei collibet, rebus fine
gulis elargitur, creatque pro fuo bene-
placito aut corpus, aut animam , aut
{piritum , quorum naturahocuntm po-
ftulat, ut produci poflint, non ut pro-
ducantur teipfa. Quapropter dill. an-
tecedens. Deus condidit mundum perie-
&um, & naturalis ratio demoniirac
mundo communicatam effe perfectio-
nem ordsnis, concedo: perfeCtionem
quamcunque abfolutans; nego.

Opp. ultimo: Plura quandoque ab
hominibus perpetrantur, qu® natura-
lem ipforum {uperexcedunt virtutem,
cujusmodi funt exercitatio peregrini
idiomatis, corporum clevatio., prodi-
digiofi eventus, divinationes, aliaque
bene multa: quorum omnia referri ne-
queunt in Deum, ea maxime, qux ad

malum ac perniciem protendunt , uc
: =3 ‘ 3
pra ia , maleficiorum collyria , &

T

preefagia geomantica, inquibus operar
fidemgque irreligiofli homines deperdere’
non verentur.  Hzc, ut cujusque fen-
fui obvium eft, in malam , Incorpo-

reamque {ubftantiam reducenda funt.
Refp. Nihil fuperfticiofos, encrgume-
nos, malosque, ut vocant, genios agere,
gue {i bona fint, {¢ fola preltare nen
poflic fuprema Caufa : quz interdum
intcrprcteﬁiomlﬁ {fermonum, !lzpicntimn,
raprus, ac gratiam curationum piis Jar=
X gitur

a fummo Bono ¢

12
Solude.

12
Objectia 4-

14

Solutio,




I
An Angeli
ex Spiritu &
corpore fi-
mul conflgn-
Rur.

2o
Propofitio,

Probatur ex
8. Scriptyra,

162 De Theologicis Diftiplinis

gitur hominibws mirabilia nullo Ange-
lorum interventu operantibus. Malefi-
cia autem ignotam habere poffent cau-
{fam, ut animam humanam f{eparatam
a corpore: aut quod in preftigiis mirum
eft, fieri poteft auctore Deo: quod ma-
lum, perverfa hominum voluntate, &
corruptione , ut inquiunt, zature. Ve-
rum tamen eft, Deum perrard in his,
qui fan&itate non pollent, operari mi-

rabilia, que ftante hac providentia in-
victum funt Chriftiane fidei argumen-
tum, neque {uapte natura ordinari pof=
funt in malum: fed hzc fummi Dej
veracitatem juftitiamque demonfirant;
non exiftentiam {pirittaum, quam reli-
gione quidem didicimus, & probabili
animadverfione, fed non folius huma-
nz rationis peripicuo lumine , atque
evidentia.

CARPUI1 W

Angelos non_ efle ex fpiritu & corpore fimul conflatos.

SUMMARI UM

1 Status quaftionis,
2, 3. 4 & 5. Probawur, Angelos nulla exten-
fivne corporea fuapre natura praditos efle,

LaTonNici, quorum philofophiam

plerique veterum Param f{e@aci

funt, Angelos w®thereis & elemen-
taribus corporibus, longe, quamnoftra
fint, fubtilioribus preditos efle tradi-
derunt, ut ex Apulejo demonfirat S.D.
Auguftinus lib. viir. de Civ. Dei cap. 16.
Pro qua fententia laudari {olent Orige-
nes ; Tertullianus, Clemens Alexan-
drinus, Methodius Martyr, Caffianus,
Gennadius; necnon idem Auguftinus,
qui tamen, utoftendam, ob Antiquio-
rum auctoritatem dubium (efe demon-
ftrac nihil definiens. Er Vellofillus qui-
dem Lucenfis Epilcopus Advert.in vr1.
Tom. Hieronymi Q. 2. cenfet veteres
illos Patres Angelos afferuiffe COFpOTE0s,
quoniam comparate ad Deum, qui ne-

que loco circumferibitar, neque termi--

nis clauditur, creaturz omnes , quan-
tumlibet [pirituales , corporez dicun.
tur; cumcertis applicentur corporibus,
quibus aut vitam tribuunt, ut anima;
aut przlunt, ut Angeli. Sed hzc ex-
plicatio profe&to ad omnes veteres ne-
quit extendi ; propterea quod plurimi
nedum corpora Angelorum commemo-
rant, fed etiam definiunt efle aut cle-
mentaria, aut aerea, auc iis fimilia, in
quibusrefurgentanimebeatorum.  Cee-
terum quidquid Antiqui nomine rerum
corporalium fignificare maluerine: jam
communiter corpus illud effe facemur,
quod partibus, atque tripliciextenfione
conftat, vel faltem iftiusmodi exigit ex«

tenfionem.  Juxta hanc Corporis pet-:

ceptionem queftio cft refolvenda.
_Prorositio. Angeli nulla exten-
ilone corporea fuapte natura preediti
funt.

Idinfinuantprimo loco Seripture, qua
Angelos appellant Spiritus , ac Virtue

a num. 6. usque ad 13. Refpondetur ad argu-
menta cuntraria,

14. Habetur Profthefis.

tes, ut Pllm. 103, Quwi facit Angea
fos fuos Spivitus ; & 102. Benedicite [oa
anzio omnes vivtutes ejus. Ad Hebreos 1.
14 Owuites funt adminiftratorii [pirvitus.
In quibus advertendum eft nomen Spi-
ritus in facris liveris fignificare incor-
poream fubftantiam , prafertim ubi ab-
folute de rebus fubfiftentibus enuncia-
tur, ut Joannis 1v. 24. Spiritus e
Deus : quamquam illius nominis plures
fignificationes occurrant ;, ut diximus
lib. vir. cap. 14. Ergo cum de Ange-
gelis bonis aperte loquatur Apoftolus in
Epift. ad Hebreos, quemadmodum de
malis Math. x11. 43. Cum immmundus
Spivitus exierit ab bomine, & a5, Fa-
dit , & ajfumit [eptem alios [piritus fe-
cum. pequioves fe; oportet in his locis
per Spevitum intelligamus  incorpoream
{ubftantiam.. Nam quz corporalis efty
licet {piricumn habeat five inhabitantem,
ut eft in hominibus demon, aut bonus
Angelus; five informantem, qualis eft
anima ; non Spiritus appellacur , fed
habens fpiritum. Quippe dicitur qui-
dem Spirétus bominis, non autem Spi-
ritus bomo, Atque valent hec de Fir-
tutum ac poteffatum appellatione, qua
bonis Angelis tribuitur citato Plalmo
102. 21. Denedicite Domino onines viy-
tutes ejus , mimiftviefus, &'c. malisau-
tem in Epift, ad Ephel. vi. 12. Nong#
aobis colludtatio adverfus carnem & fan-
Guinem: fed adverfus principes, & pos
teflates s adverfis mundi vefloves tents
bravum havume, contva [pivitualic nes
quitie in celeffibus.  Quod enim cors
poreum eft, nonwirtus acpote/fas ablo-
lute dicendum eric, fed virtute, aut
pofeftate donatum : nec’ proprietas
{fermonis hanc patitur phrafim, po-
teftas aut virtus bomo, fed, hominis.

Qua




Liber Decimus. Cap. 11, i%

Quz modo difta funt; ica fyllogiftice
proponuntur: Subftantia corpore ac fpi-
ritu compacta non Spzritus y non wir-
tus, non poteftas vocatar, fed habens
Jpivituin 5 j?r)nj/ffzrf_ﬁ.! 5 ’f,‘ir'f'.’!?dit!is]m‘ :
Angeli appellantur limpliciter Spirius,
Virtutes , ac Foteflates; Ergo Angeli
non funt corpore ac {piritu coagmentati.
2, Accedunt verba Concilii Lateranen=
(is IV. cap. 1. Creator omuinim  qu fin
- emmipotente virtute Simul ab initio tem-
poris utvamqie de mz’h{/’o_ condidit cvea-
turamy [pivitualenty & covpovaleimn, an-
gelicain widelicety £ mundanam y ac
deinde bumanan, quafi communent, ex
Jpivitu & corpore conflitutam. Quo in
loco aperte a {pirituali creatura ﬁ:j'un.gi-
tur corporea & mundana, & interucram-
que collocatur homo, qui natur® par-
ticeps eft utriusque: ideoque fi nomine
creaturx mundan intelliguntar res cor-
porex carentes quocunque fpiritu; ne-
celle eft , ut per creaturas [pirituales de-
fignentur fubftantie nobiliores expertes
cujusque corporis.
Produci praterea poflunt Patrum cum

teranenfi.

}P;'Of‘_::“f ex Grazcorum, tum Latinorum teftimonia,
atr Ihus - 5 . 5 5 & G
. guorum proferam perpauca.  Iraque
wm Gracis ] P PEl 4

Gregorius Nyllenus Orat. 4. in Domi-
nicam , Omnis , inquity retionalis na-
tura dividitur in incorpovean & corpo-
veams Incovporea eff Augelica, alteva
wos [fumus bomines.  QOratione pariter
xxxi1v. & lib. contra Eunomium xrr.
Angelorum fubftantiam appellat yogrsy,
% ac’rfwlwz’ﬂ'qu s rationalem .ffz-;or-'pm—‘_c';fffz-
que.  Ita demonem voeat herefi 26,
Epiphanius. Et Joannes Chryfoftomus
1ib. 1. ad Stagirium , Fecit Angelos, Ar-
changelos s & wveliguas incovporeorum
Jubfiantias. Etiam Origenem in hanc

veniffe fententiam probat ex

twm Latinis

tandem
lib. vI1. contra Celfum Du-Hameltom. 2.
P- 497. Mitto Titum Boftrenfem, Di-
dymum , Eufebium , Theodoretum,
Maximum, alios. Ut ad Latinos con-
vertar, Magnus Gregorius lib. rv. Mo-
ralium cap. 9. ait: Angelus namgue fo-
Bummodo  [pivitus 5 bomo veve [piritus
¢/? & caro, Et Leo PapaEpift. ad Thu-
ribium cap. 6. feribic veram fiden omuinm
ereatuvarum five fpivitualium , five cov-
povedrutn bonam confiteri fubflantiam.
Cicari folet Hieronymus, qui in Epift.
ad Avitum damnac Origenem afleren-
tem demones in peenam peccati aereis
corporibus fuiffc veftitos; fed verba
Hicronymi non videntur invidiflima

e

cum iple Angelis corpora videatur tri-

buere Comment. in Job cap. 25, &ex
quo demonés circumfcripti non fint in
penam peccati corporibus. ex crafliori,

£ 2. Bervti Theol, Tom. 11,

aere conflatis, minime confequarurnon
habere corpora puriora, atque: i
Ab his ergo, & confimilibus teftime
confulro abftinemus.

Confero me tandem ad Théologicas 5

rationes »* quarum prima eft 5 Deim Probarui ‘ex
quantum ad generarerum mundumcens Theologics
didiffe perfetum : cumquesin eo pro. FAHomibus
duxerit res corporales, & hominem
compofitum corpore; & [pirvitu, vided
tur etiam- condidiffe {fub{tantias omning
incorporeas ac f{piritales. Deinde An=
gelus non potelthabere corpus inanime,
nam eflet deterior anima, & graciz ac
meriti, imo intelle@ionis penitus inca-
pax. Quod i habeat animam conjun=
&am corpori, erit {zltem natura fua
diffolubilis ac mortalis. - Poftremo qui
affirmant Angclos eflc corporeos; de-
bent in eorum gratiam plura miracula
adftruere. - Nam quantumvis angelica
corpora fingantur tenuiflima ac minima,
vix perceptibile eft quomodo integrale-
gio demoniorum , id eft (piritus nequam
6oco. effe poflitin uno corpore obfefli,
ut fuiffe narrat Lucas cap. viil. 3o.
Arduum quoque eft, Angelos corpori=
bus fuis celerrime aeris lecare partes,
quotiescungue in terras mittuntur, ide
que fieri absque ullo ftrepitu ac {onitu.
Sed -hee probabilia funt tantum; non
enim Patres, qui arbitrati [unt Ange-
los proprio corpore circumferibi, raa
des philofophi, ignarique fuerunt, quin
hec tam vulgaria ac manifefta advers
terints

4™

ARGUMENTA IN CONTRARIUM
REFUTANTUR.

Opp. 1. Angeli non femel mulieres &
compreflerunt filiosque €x his procréa- Objedio
runt, Liquet id primum ex Scripturis;
nam Genel. vi. 2. juxta Grecornm
Translationem legimus; Fideutes An-
geli Dei filias hominuwm guod effént pul~
chve, &°c. Deinde probatur ex profa-
nis hiftoricis 5 qui tradune Metlinum
Britannum vatem fuifle filiam D@mo-
nis natum € virginis flupros thner}i
quoqueex phantafimate progenitim feri-
plere nonnulli. Item tradunt Hunnos
originem ducere a Gothorum feminis Inh
Afiatica fblitudine a Faunis Satyrisque
illato ftupro gravidacis.  Etam Anti=
chriftum a demone generandum plures
fentiunt. Jaciunt infuper [piricus malea
fici ngonnunquam femina, quibus anis
malia coboriuntir: que omn icerg
non pofient, fi eflent penitus incorpos
rei. Demum homines ab Angelis pro=
creati cteros corperum {h'u'c'tura_, _in'-j

X3 geniogué,




i
lutio.

164

genioque antecellunt, unde ex concu-
bitu Angelorm cum filiabus' hominum
generatos fuifle Gigantes Scriptura te-
ftatur. Hi ergo non videntur humano
{emine concreti.

Refp. Neque in Hebraico textu, ne-
que in vulgara lectione Genefl vI. 2.

legi Aﬁge!ﬁg Deiy fed E_\',’“’T‘pk}ﬂ"‘lj

Filios Dei.  Elobim autem appellan-
tur etiam Principes, Patriarche, Ju-
dices , & cxteri homines , fingulari
prefertim charactere decorati, Vide
Exodivi1. 1. hoe nomine 79N vo-
cari Moyfen, x11. §. 5. Judices, Pfalm.
LxxxI1. 1. 6. Magiftratus ac Principes.
Itaque filii Dei, qui acceperunt fibi in
uxores filiashominum, funt filii Patriar-
charum, penes quos ([umma erat aucto-
ritas, & qui docirina atque exemplis
cexeteris praefle debebanc: & filie homi-
num funt adolefcentule ex familiis Cai-
nitarum , aut quavis ex vulgo puelle:
quod tam impar conjugium, ex quo
orrum habuit neglectus parentum, po-
lygamia, & temeritas divortiorum, ad
Principum difciplinam merito Scriprura
proponit.  Eximit vero omnem fcru-
pulum Cchaldaica lectio, que habet
NN 3D, FiE Magnatum. Ne-

que quicquam officit Grzcus textus, in
quo haud femel filii principum Angeli
appellantur 3 ut Deuteron. xxx11. 8.
ubi legimus: Confituit terminos popu-
lovum juxta numevum Angelovum. 1e-
gerunt enim Lxx. tribus omiflis literis
pro NP Jiael SN, Dei: & ali
deinde interpretes exiftimantes Filios
Dei effe Angelos, hoe nomen fubftitue-
runt: quod proinde accipiendum eft pro
Filiis Hrael, ut Greecus rextus cumI.a-
tino, Hebreoque conlentiat.  Sed de
loco Genefeos fatis: nunc reliqua dilua-
mus.  Sivera funt, qua ex hiftoriis
profanis objiciuntur, quz mihi quidem
perlalum eft effe commentitia; dicen-
dumeft demones affumptis terreniscor-
poribus, & excifo aliunde =& ewepp ho-
mines procreafle.  Nam etiam illi, qui
Angelos putant efle corporeos, faten-
tur angelicum corpus non efle ad gene-
rationem ideoneum, neque angelos aut
dzmones diftingui (exu: unde Matth.
XX11. 30. habetur: Jn refurvedione ne-
que uubent | meque mubentur, fed evunt
ficut angeli Dez. Quod fpe&tat ad Gi-
gantes, relpondetur cum S. P. Augu-
{tino lib.xv. de civit. Dei cap. 23. pofle
parentes communis ftaturz gignere gi-
gantes iplos: nam paucis annis ante ex-

De Theologicis Diftiplinis

cidium Romanum pera@um 3 Gothis
Roma nata fuit fiemina gigantea ex Pa-
tre & Matre exigui tenuisque COrporis,
quod mirum non eft, cum parvam mate-
riam per augmentationem concrefcere
pluribus modis contingat. Verum quid
in his valeant demones, dicam alibi.

Opp. 2. Invrr. generali Synodo Aék.s,
definitum eft Angelos pingendos effe,
quoniam. corporei funt: recitato enim
Dialogo Joannis Theflalonicenfis , ait
Patriarcha  Taralius ,  Ofendiz Pater
etiam Angelos opovteve pingi , quoniam
civcumferapti funt, & bominum [pecie
multis apparuerunt.  Cui univerfa Sy-
nodus relpondit, Etiam Domine.

Reflp. Quidquid fic de' Joannis Thef:
falon. fententia, Tarafium id Hlum ex
ejus Epiftola arripuiffe, quod faseft An-
gelos pingere, quandoquidem eircums-
feribi poflunt, & in humana fpecie, non
femel apparuerunt.  Num vero Angeli
circumferipti fint proprio, an affumpto
aliquo corpore, ad fcopum Concilii de-
finire minime pertinebar.  Imo Tara-
fius, aliique Patres aperte demonftrant
fe Angelos incorporeos fateri & Joannis
{ententiam probare in 'ea tantum parte,
quz fpectat ad pingendas Angelorum
imagines. Aflirmarunt enim citatis ver=
bis Angelos circumferibi, & apparere
in humana fpecic, non autem in pro.
pria: & in Profeflionc fidei, Ferera-
anuy , inqUIunt, smagines Sandorum, &°
2icorporeorum Angelovum, qui tanguan
bomines fipura bumana juftis appavie-
runt. Iraquedillinguo & explico verba
Concilii , Oportet :";ﬁ.rgc'fos piugi quo-
HIAL CIrCUT/Cripts funt COrpore proprio
ac naturali, nego: COYpOre extraneoy
aflumproque , concedo.

Si perfiftas: Joannes Theflalonicenfis
docuit proculdubio Angelos efle corpo-
reos, atque propter hanc caufam pofle
depingi: Concilium probavit hanc illa-
tionem: Ergo probavit quoque Anges
los corporeos effe ;

Relp. dift. ma. Joannes Theflalonicen-
fis docuit Angelos effe corporeos, & hu-

ana {pecie multis apparuiffe , ideoque
endos efle, concedo: docuit dun-
t Angelos efle corporeos, nego.
Ut Concilium probaret hanc illationem,

dugeli pings poffunt , {ufficicveramefle
aut unam, aut alteram partem hypo-
theticx propofitionis, nempe quod aut
Angeli circumfcripti fint, aut in huma-
na fpecie apparucrint. Hzc pofirema
vera eft, & prior etiam, quatenusAn-
geli aflumptis corporibus circumcri-
buntur. Optimaelt ergo ea cuufcu}fm;
itha

8
Objedtiog,

9.
Solutip,

10.
Inftantia,

Solutio.




1.
Objettio 3

12,
Solutio.

Liber Decimus, Cap, 11,

Pingend; funt Angeli, quam Synodus
approbavit. Sed Angelos conflare pro-
prio corpore, & in proprii corporis fpe-
cie apparuifle, quod feribit in fuo Dia-
logo Joanness id quidem nec Synodus
Septima probavit, nec ad propofitam
quzftionem de pingendis Santtorum An-
gelorum iconibus pertinebat.

Opp. 2. JuftinusinDialogo cum Try-
phone, Clemens Alexandrinus lib.vi11.
Strom. Tertullianus de cultu feemina-
rum, Cyrillus Alexandrinus  lib. in
Joan. 1x. CaflianusCollat. vi1. cap. 13.
& Hilarius cap. y. in Mathzum An-
gelis aliquod corpus ateribuunt.  His
confentit Auguftious lib. 11. de Trinit.
cap.7. in Plal. 8¢. Epift. r1¢. ad Ne-
bridium, lib. xx1. de Civ. Dei cap. 10.
& in 1. 'quoque Retrack. cap.26. Non
funtergo Angeli cujusque corporis pror-
fus expertes.

Refp. Juftinum, Clementem, & Cy-
rillum, ecfi a pluribus benigna interpre-
tatione explicantur vel de corporibus
affumptis, vel de corpore accepto pro
finita fubftantia y vere Platonem [(ecutos
illius de Angelorum corpore tenuifle
fententiam 3 fed oppofitam tradi ab aliis
Patribus, & hanc definitioni Lateranen-
{is Concilii magis conformari.  Hila-
rius , & Caflianus videntur incorpo-
team naturam illam appellare, qua
fumme incommutabilis eft, & ubique
exiftit ratione {uz immenfitatis, & vi-
cillim corpus fubftantiam, quee non eft
fuus a&tus, atque, ut loquuntar Thee-
logi, aliquam habet potentialitatem :
Quo fenlu etiam rationalis anima cor-
pus eft, ut feribit Epift. xxviir. Augu-
fiinus; ubi tamen animam non efle cor-
poream, i corpus accipiatur pro re ex-
tenfa, diferte tradit. At Tertullianus
nedum Angelos, fed etiam Deum ére-
didic effe corpus, & habere quadam
membra generss [fui, ut diximus rr.
libro. Quod fi putas nomen corporis
Tertullianum pro fubftantia accepifle;
de Angelis tamen nemo-hanc interpre-
tationem admiferit, quos ille cernem
habere aliquam feripfic in libro de Car-
ne Chrifti cap. 6. Auguftinus vero, ut
feribit Norifius , cap. 1v. Vindiciarum
§.1. dubium fe de Angelorum corpore
fuifle fignificat. ~ Etenim polteaquam
in xxi. de Civ. Dei fcripferat, Sum
etingm quedem demonibus eorpora, ficut
doétis bominibus vifivm ¢/, paucis inter-
jectis, ait @ S7 autem quisguarn wulla ba-
beve corpova demones affeverat, non eff
de hady've operofi inguifivione labovan-
dumny quig conteptiofa difputatione cers
tandum.  Explanatque ibidem quomo-

do  {piritus demones cruciari
corporeo igne, etismfi nulla eis i
corpora, comparatione rati

ma, que cum fit {pititualis, membris

corporalibus colligatur. Hzc Norifius
{atis, ut arbirror, ad repellendum An-
natum.  Sed Auguftini dubitationem
comprobat ulterius infigne teflimonium
Epiftole xcv. 8. Sive habeant Angeli
corpora, [ive quisquany poffit offendere,
girc:’mz;ﬁrzmﬁziiz covpora nown babentes gé-
veve tha omuia potuerint, &'e. Quam-
quam vero in athrmantem fententiam
pluribus in locis inclinat, ibique non
{olum opinionem aliorum, uc aicMagi-
fter Sententiarum in 1 1. dift. §. fed pro-
priam videatur exponere; nihilofecits
Enar, in ?lalm. 103, ait Angelos efle
natava fpiritus, & in 1. Retracts cap. x1.
Angelorum Sanétorum nomine omnern
fanttam creaturam [piritalem intelligl
in fecreto & occulto minifterio conftis
tutam. Negat ibidem Angelos habere
animam, atque hoc nomen eis conve-
nire,, retractans quod alibi vocabulum
iftud Angelis ateribueric, quo fecundum
Divinam Scripturam humanamque ras
donem intelligicur {piricalis quaedam
forma materiam vivificans corporalem,
Juamobrem videtur Auguftinus prio-
rem de Angelorum corpore fententiam
tandem depoiuifie; nam fi carent ani»
ma, fea forma aliqua fpirituali, oportet
ut fint vel corpora in {olidum, vel {pi-
ritus undequaque. At Auguflinum
credidifie Angelos efle corpora fine fpi-
ritu, nemo fan® ments poterit opina-
vi.  Erunt ergo Angeli juxta Auguiii-
num {pirituales omnino: ac primo 8. Pa-
ter Platonicorum tenuerit opinatignem,
poftea revocaverit in dubium, ac tan-
dem eam quoque abieecrit.  Quod nifi
probare velis : fatcberis tamen fums
mam Auguitini cum ingenio pruden-
tiam, qui de tam perplexa queflione in
alterutram partem difputaverit.  Ex
quibus liquec refponfio ad argumentum,
fcilicer non unam cffe Antiquiorum hac
in re mentem, multos autem ambicue,
multos opinative duntaxat fuiffe lﬁtLJ-‘L] u-
tos : quibus preferendi funt, qui cer-
tam tenuere f{ententiam, pofteriorum
confenfu, & comnuni nunc probatam
fuffragio.
Opp. ultimo. Cruciantur demones
igne corporeo, fugantur fenfibili fonitu,
fumigationibus, carminibuss ut conftat

de felle pifcis, de citharaDavidis, & de
carmine Magico gsiyer £y C.

de quo in Convivio Poetico Erafmus.
Alliciuntar quoque mali fpiritus cibisy
nidore, fufhmentis, &c.

X 3 Refp.

13
Objectio 4.




Solutio,

Lorollarium,

pavtis Sinecdochen.

166 De Theologicis Difeiplinis

Relp. Torqueri utique demones cor-
poreo igne, fed non per corporalem
gualitatem, ac nativam vim ignis : id
vero qua ratione fiat, differendum eft
infra, Fupantur autem rebus fenfibili
bus, uti felle pifcis aflato, & fono ci-
thara, fed vel Divina virtute, vel quo-
niam iftuifmedi res immutant corpora-
lem difpofitionem, ratione cujus demo-
nes vexant homines.  Carmen magi-
cum Plinianum redolet fuperflitionem ;
de qua in disquifitione Magica huic
libro inferenda.  Aliiciuntar denique
demones per varia genera lapidum,
herbarum , lignorum, carminum, ri-
tuum, non ut euimalia cibis, fed ut
Jpivitus figpiss  in quantum hxc eis
exhibentur in fighum Divini honoris,
quem cupide affettant, ut docet lib. xx1.
de Civit. Dei cap. vi. Anguflinus.

ProsTHESIS.

Queftio de Corpore Angelorum ad
hunc modum {e habet : eaque f{enten-
tia, quam defendimus, vera eft; & ob
allatam definitionem Concilii ' Latera-
nenfis [V. eamdem oppugnare videtur
preceps & inconfiderata temeritas. At-
tamen, etfi appareat illius Concilii Pa-
tres creaturam Angelicam appellare
{piritualem, & fecernere 4 corporali;
noftrum judicium eft, minime fpectare
ad fidem , imo nique irrefragabili ratio-
ne demonflrari, hanc [piritualem crea-
turam cujusvis tenuiflimi corporis ¢x-
pertem effe.  Nam ad petitum ¢ Scri-
ptura argumentum refpondet Sanctus
Pater Auguftinus Epift. 9y. Facilius vi-
devi poteft Anpelos effé [pivitus dictos, ut
bornznes animas , ficut fcviptum efty cum
Facob in Aegyptum tot Animas defcen-
diffe , neque enim corpora now babebant.
Id eft figura, quam vocant Rhetores
Nec proinde ani-
marum nomen Angelis elt wibuendum;
ne quis putet eorum fpiritum adefle &
abefle, quomodo mortalibus accidit ani-
mabus. Lateranepfe Concilium defi-
nit creaturas omnes tam vifibiles, quam
invifibiles , tam corporeas, quam fpiri-

tuales 4 Deo fuifle productas, adverfis
Albigenfes, qui Deum non effe omnium
creaturarum auctorem, & quasdam 3
principio malo conditas cum Manicheis
delirabant.. Sed num invifibilia & (pi«
ritualia corpore tenuiflimo fint circume
feripta, & corporalia ea dicantur, que
crailiori materia concreta {unt, minime
Concilii Patres definiiffe tradunt doét
complures, inter quos S. Thomas de
Malo Q. de demenibus art. 1. Six-
tus Senenfis lib. v. Bibl. S. Annot.vitr.
&Eftiusin 1 1. Sentent.dift. virz. § 1v.
Patrum non unam fuifle fententiam li-
quet ex dictis : unde Bernardus, cujus
modeftiam {e ampledti teftatur cirato lo-
co Sixtus Senenfis, Sermone v. in Cane
tica inquits Fidentur Futres de bujusa
modi divevfa fenfiffe, & wnefcive me fab
feoy.  Sandtorum ergo traditio non
prebet hac in parte momentum prors
fus irrefragabile, Denique nulla ex
premiflis ratiocinationibus plane nos
cogit. Nam preecedenti capite diftum
eft Deuam rebus fingulis perfetionem,
quam voluit, fuiffe impertituni; ejus-
que voluntatis non efle 4 nobis caufam
querendam. Quod et/ demones aerie
Junt animaliay movte non diffolventur,
quia pravalet in eis elementum s quod ad
Jactendunt, quam ad patiendum eff aptinsy
inquit S. Pater 1ib. 11:. de Gen. ad lit.
cap. x. id eft praevaler ignis (idercusy
non aqua, vel terra. Legio etiam, de
qua Lucas cap. vi1i. non tantum da-
moniorum numerum, fed multicudinem
quamdam indefinite fignificat; fiqui
dem legitur: 4t ille dixit, Legio; quia
intvauvervant demonie amulta in eunt.
Quamquam id, quod feribunt Calmet
in Diction. Bibl, aliique Interpretes, om-
nem legionem 6ooo. comprehenderey
falfum eft ; nam prima Legio militum
fub Romulo trium millinm peditum fuic,
& trecentorum equitum , qui numerus
{xpe variatus, major , aut minor efle
confuevit, ut erudite Dempfterus in 1x.
Antig. Roman. cap. 1v: Ac de Angglo-
rum cwparip fats quidem dizimus;
nunc de immortalitate difleramus.

CAPUT IL

Quo fenfu Angeli mortales, & immortales dicantur.

SUMMARIUM

1. Afferitur, Angelos multimodis pofle apel-

lari mortales,
& Propugnatur, Angelos dicendos effe ex na-
wra (43 immortales, fi immaoralitas

fummatur pro permanentia fubftantiz ex=
cludentis intrinfecam  potentiam incli-
nantem ad nen effe.

8+ 4. & §° Refclluntur obje&iones.

Qccuke-




Q_unmn:".n

ﬂng‘:fi. not=-

ules & im
morales,

1
P[OPL')ﬁliO

Angeli funt
mOEealess

Probatio,

Liber Decivus. Cap. 111,

CcurruNT frequentiffithe apud
PP, difcrepantes verbo tenus fens

- tentizx, aliis Angelosmortales effe
affirmantibus, aliis vero immortales$
quas duabus thefibus ad concordiam re-
vocantes [imul mpséanue de incorrupribili
Angelorum natura extricabimus.

ProrosiTio I Appellari poffunt
Angeli mortales multimodis,

Dicitur enim smorfale quicquid alicui
{ubeft mutationi; unde Auguflinus in 11.
de Trinit. cap. 9. ait s, Jpfe mutabilttas
207 $rconvenienter mortalis dicitur.,y fe-
cunduri quam & anting dicituy wmovi.
Etin 111. contra Maxim. cap. 12, Om-
nis mutatio ¢ff quedain movs.  Prolper
etiam Epigram. 111.

Sed quodeungue potcft fefe amplius,

& minus effé
Quodun fine ipfi, quod juevat , movitur.

Etenim quod mutationi obnoxium
eft, definic quodammedoefle.  Ad hyu.uc
ergomodum immortalesAngelinon fung,
quoniam de locoin locum,de operaticne
in operationem, & de accepta juflitia in
culpam, precifa iplorum beatitudinis
plenitudine, traofire poffunt. Prare.
rea dicitur mortale, quod virtute Di-
vina poteft in nibilum redigi : guofen-
fu idem S. P. Epift. 6. inquic: Now ob
alind ves deficere poffunt, uifi quod ex
nthilo fatta funt. Et Damaflcenuslib.2.
de Fide : lmmovtalis eff Anpelus non
naturay fed gratin: nam quidguid ipi-
tium habuit 5 & definere fuapte motura
poteft.  Quo in loco perfpicuum eft,
gratiam  appellari folam voluntatem
Creatoris potentis omunia reducere in
pihilum, fi ei lubeat. Hanc mortali-
tatem , quam dicunt Scholaftici @b ex-
trinfecn, habet in (e queelibet creaturas
& male Juenin Diflert. 1. de Angelis
cap. 2. hanc conclufionem ponit ¢ -
geli funt imovtales ab extrinfeco. Nam
quod ait illos efle ab intrinfeco immor-
tales , quorum corruptio femper impe-
.dietur ab extrinfeca caufa, falfum eft
quippe aliud eft effe immortale, aliud
effe non moriturum , quemadmodum
aliud eft non effe moriturum, alind efle
mortale.~ Ilii ergo, quorum morsa Deo
impeditur ; utique non moriuntut’y ab
extrinfeco tamen mortales funt, quod
vidit etiam Plato, docens, ut fcribit in
Theologicis: Proclus, minores Deos
nTe aSavaTous esvais i Te reuferSal Suvirs
vl mec  gnovtales effé, wec ‘tamen
movituvos, Ulterius dicitar morzale,
quod ab alio immortalitatem accepity
non ex neceflirate originis, (hoc enim
fenfu etiam Filins Deiappellaretur mer-
talis, quod impium eft, ) fed loco doni

167

ac beneficii, five, ut fupra diximus, vos
luntate Creatoris; ideoque non male
Aultor Refponforum ad Orthodoxos,
ait: Solus Deus immortalitatem dicitur
batere, eo guod ron ex altevius voluntate
eamt babet 5 ficut cetevi omues inmmovias
lesy oW én ' einetns ovoiezy fed ex /.;trr!b-
te effentin. - Horam omnium hzc f{ic
epitome : Adortale eft quodammodo
quidquid alicui fubjicitur mutationi, ex
nihilo produttum eft, & Dei voluntate
non deficity Angeli aliqua ex parte im-
mutantury funt ex nihilo, atque a Dei
voluntate habent ne deficiant: Ergo
Angeli funt quodammodo Aortales,

Prorosirro [I' Quatenus immaoi-
talitas idem eft ac permanentia {ubftan-
tie, quee nullam habet intrinfecam po-
tentiam inclinantem (e ad non effe, An-
geli dicendi funt ex natuwra fua immot-
tales.

Hzc thefis auCtoritateac ratione pro-
batur. Scriptor enim librotum de Dia
vinis Nomimbus lib. 11. cap. 4. Inzelle-
fnales fubflantiey inquit, wndeficienten
& imminovabilem vitam babent. Achan.
de Confid. cap. 6. & Hilarius in Pfal. r18.
Angelos vocant zmmoviales , & in wier-
munz manertes. Et Maximus Martyr in
Epiftolam 14. ad Corinth. ait : Que
videntur , temporalin fint, qil@ futent
non- videntur , wievaa,  Pawrum itaque
auttoritate liquer Angelos efle imimors
tales. Quod wibus A ratione argumens
tis confirmatur: ac primum fic; Oinies
quod fuapte natura corrumpitur, difs
folubile eft : quod eft diffolubile par-
tes haber : quod haber partes, cxtens
fum eft, & corporeum 3 At Angeli cors
poris. expertes funt: Ergo neque partes
habere, neque diffolvi, neque interics
naturaliter poflunt.  Alterum promitae
ex comparatione forme per (e fubfiflens
tis ¢ hzc enim neque corruptibilis eft
per accidens, id eft per diffolutionem
alterius, quoniam forma per /¢ fubfis
ftens non gencratur : neque eft corrus
ptibilis per fe, quia feparari nequic ab
exiftentia, que illi per fé competit.
Hxzc autem manifeftum eft convenira
etiam fubftantie Angelica, que hec gis
gnitur , sneque ex maretia conflatur.
Tertium wvero argumentum eft hujus-
modi ; Nequit Angelus deficere ad in-
ftar rerum corporeayim per o fuptio-
nem, & confequenter fi meriatur, defi-
net efié per apnibilationem (Ui : At in
nihilum nulla res redigi poteft naturali-
ter, fed tantum per hoc quod’canfiexs
trinfeca fuam [ubtrahat conlervationemy
quemadmedum ex nihilo nullares pros
ducitury nifi per Creatoris omnipo_terl-

tigme

24
Prapofitio 2,
Angeli furfc
immortales.

Probatiir.




168

tiam.  Quare annibilatio nunquam na-
turalis efle poteft, fed opus Divinum,
ac folius Dei; neque importat aliquod
intrinfecum  principium = corruptionis,
quale eft in rebus in fe contrarietatem
habentibus, aut faltem potentiam ma-
tetiz, fed folam 4 prima caufa depen-
dentiam, vt docet Queft. 1. art. 5. Do-
&tor Angelicus.

OBJECTIONES REFELLUNTUR.

3. Argaes 1. In priori ad Timoth.
Oppofitio I. cap, v1. 16. legitur : Deus [olus habet
cum 1e0pOn- o oy talitatens. Relp. veram effe Apo-
fjpncs ftolicam fententiam , quatenus Deus in-

commutabilis eft, & nullo productus,
atque immortalis effentia fa, non vO-
luntate alterius ;" prout thefi prima fuit
explicatum. ~ Atque hoc (enfir ponitur
identidem vox poves [folus, ut ad Roma-
nos Xvi.27. Méve copa Oz, [0/t Sapi-
pienti Deo. lgitur, ut [olus Supieins,
ita dicitur g.cé:-se; é'xmv sé&)*zvchzv, Solus
babens immortalitaters, quoniam eft fua
fapientia ,*fua immortalitas, & quid-
quid habet, habet incommutabiliter, &
afe. Nift fallor, inquit Hieronymus
Comment. in hunc locam, guomodo fo-
lus babeve dicitur dmmovtalitatem, cum
&’ Angelos, & multas vationabiles fe-
cevit creatuvas, quibus dedevit tmmor-
talitatem ; tta & [folus dicitur® we.
vax, won quod & cateri & immortales,
&7 weritatis won fint amatoves; fod quod
2lle folus natuvaliter fit, & immovtalis
&7 werus: cateri vero imunovtalitatems
& weritatem ex largitionis illius dono
confequantur : Et aliud (it vernm effé
per Jemets aliud in poreffate domantis
effe quod babeas.

; Argues 2. Hieronymus hoc loco aft
Oppofitio 2, firmat Angelos immortalitatem habere
Dono largitionis, Damicenus lib. 2. de
Fide cap. 3. Sophtonius A&. x1. Synodi
Sexte, & Cyrillus lib. Thefaurorum
vicefimo, docent Angelos immortales
efle, non natuva , fed gratia.

Refp. nomine gratie intelligi a PP,

Refponfioy ne 1
donum creationis, & confervationis,

De Theologicis Diftiplinis

non [upernaturale auxilium, quod per
fubminiftrationem Spiritus Santti per-
tinetad concupiftentias, tentationesque
vincendas ; ut obfervant Patres Africani
in Epiftola inter Auguftinianas crxxviz.
alias xcv.  ‘Quod vero hanc gratam
creationis & confervationis Patres intel-
ligant, fatis liquet; nam Hicronymus
ait immortalitatem Angelorum effe do-
num largitionis, quoniam illam non ha-
bent per femet : Et Damaflcenus apud
Peravium lib. 1. de Angelis cap. v.n. 3,
immortalitatem Angelorum explicar e
fe donum gratiz exemplo rorz, quz
c1rc_um;vt;irur, & identidem 2 movente
acglpit impicflionem; Cyrillus quoque
affert exemplum confimile ignis, qui ab
agente movetur.  Et redle; Sapiens
€nim cap. X1.26. ita Deum alloquitur:
Quomodo poffet aliguid pevmanere 5 Wift
¢t voliiffes 2
- Argues 3. Angeli (unt ex nihilo : Eroo §
in nihilum tendunt. Refp. dift, r;on?igk Oppolitio.
quens 1 \ln nihilum tendunt, id eft, nifi cnm foluiio-
€os COn‘[Cl'VE:E' manus Omnipotentis, ne. ™
cefle eft ut rédigantur in nikilum, cop.
cedo : id eft, habent intrinfeeum mor=
talitatis principium, quod cft qualita-
tum pugna, aut partium compofitio,
nego confequentiam.  Quod Angelj ex
nihilo producti 4 prima caufa Efcpctl-
deant, & jugi confervatione fint quoe
dammodo inftaurandi, probat illos mor=
tales effe ab exrrinfecos & immortales

’ At nullum inde

voluntate Creatoris.
conlequicur in eis phyfica corruptionis
principiuin, quod eft contrdatietas, ayt
Ppotentia materie. © Dixi autem phyfice;
nam ex quo {piritualis fubftantia fic ex
nihilo, oritur in ea potentia peccandi,
quee eft quedam fpecies mortalitatis 5
cujus variario cogitationum, affeGuum-
que mutabilitas intrinfecum principinm
¢lt; quomodo pugna corporcarum qua-
litatum _principium ‘eft’ corruptionis.
At:]_ue .{unc elt, quod ubi datur unius
cogitationis, five deleGationis necelli-
tas, quemadmodum contingit in patria,
tollicur largitionis dono etiam hac fpe-
cies morralitatis, five potentia peccandi.

CAPU T 1V,

Quznam differentia fit inter Angelos ftatuenda 2
SUMMARIU M,

1. Statns quzftionis,

2. 3. & 4. Probatur, non repugnare multi=
plicationem Angelorum in eadem (pecie,

5. & ¢. Defenditur gt probabilius , Angelos a7,

omnes elle ejusdem fpeciei, & folum in-
tercedere diffierentiam accidentalem vis
delicet ardinis, muneris, ac digniratis,
Usque ad 10, Solyyntur ohjectiones,

Consl-




Ta
fuomodo
diferant

2%

Propofitio,
Angelimul-
tiplicantur in

eadem fpt‘-
ity

Probatur,

Liber Decimus. Cap. IV,

OwnsiLtus mihiekat in hac que-
ftione magnam fequi Augultini
modeftiam , quide Angelorum di-

{criminibus in lib. contra Prifcillian.
cap. X. ait: Q;o__mc contemnas, quem
magnunt putqs effé Dollovem , quenam
ifia fint s & guid inter [¢ diffévant , ne=
feio.  Verum Scholaftici queftionem
hane nolunt preéetermitti 3 & ad eam
yentilandam me compellunt. Id vero,
it faciam moderatione, quamf{cientiam
oppurtunitatis appellat Ciceto, & que
in rebus obfcurioribus maxime tenenda
elt; pratermitro diverfas Theologorum
{ententias , quorum plerique putant An-
gelos differre invicem Jpecie , plerique
numero, plerique vero cum numero,
fum fpecie, Quid fitautem differre fpe-
¢ie, neminem puto lateré: nam quem-
admodum fpeczei nomine effentiam re-
yum naturamque intelligimus; ita dif-
ferentiam [pecificam eam s que eflentize
imporeat difcrepantiam , confuevimus
hominare. Hanc dari intet Angelos mi-
nime affirmo, quos inter, probabiliori
[ententia , fola accidentalis difcrepan-
tia ftatuicur: idque exponam, hafitans
tamen , & plerumgque mihi ipfi diff-
dens.

Prorosirio I. Non repugnat phi-
rés Angelos in cadem [pecie mulripli=
cari.

Videtur hec Conclufio” Patrum du-
Gotitati, & Theologice ratiocinationi
confentanea. Nam 1. S. P: Aunguitinus
lib. 111. de Lib. arb. cap. 12. doceg,
quod etzamfi péccaffent omués Angelr,
wullain inopiam facevent ad vegénduimn im-
perium fuum AunGovi Angelovum ; non
eniim bonitas ejus s guafi alzquo tedio, &
omnipotentia  deficevet  difficultaté ad
ereandos alios, quos zi zisdenm fedibus col-
locavet, quas peccando lii defevuiffent.
Quare ergo non poterit Deus fimi-
liter condete Angelos ejusdem effen-
tialis perfettionis cum iis, qui fue-
tunt producti ? Nunquid Divina pros
videntia lavgiri poteft aliis Angelis eam-
dem gratiam, eamdemque gloriam, &
Divina omnipotentia nequit illis eam-
dem naturam, cflentiarngue impertiti?
Deinde Patres diffidenter, dubitanterque
de Angelorum differentia loquuri funt,
quz dubitatio nulla accedente Ecclefiz
definitione facit, ne preefenscontrover-
fia ad fidem pertineat. Et quidem Au-
gullini verba ex libro contra Prilcillia-
niffas ad Orofium fupra produximiis;
quibus fimilia repetit capite quinqua-
gelimo oftavo Enchiridil.  Damalcenus
}ﬂOC}UC lib. 11. cap. 3.  Sivé aquales
A

wt Angeli fecondum fpeciem; (inquit)
R, P. Berti Theol. Tom. 11

Sioe diffeventes, nefcimmi. TMud vero,
de quo Patres tam vehementer dubi:
tant , nondebetcredi impoffibile: non
enim adeo infignite rudes cenfendi flint
utaperte pugnantiain dubium révocave:
tints Igitor exiftimaverunc faltem vir=
tute Divina fieri pofle; ut plutes An-
geli eamdem [pecie naturam nancilce=
rentur.

In hujus thefis confirmationem ob- .
viam fit humana ratio. Nam fubftantia CORfirmatur
Angelorum eft reipfa finita ac limitata : :;‘:{;;m o
Alias érgo fpecie confimiles omnino (itb- y
ftantias compatitur. Quippe ideo Ef
fentia Dei omnem aliam, que fit ejus-
dem fpeciei excludit, quoniam infini-
ta eft ; incommutabilis ac perfectifli-
ma. Igitur i Angelorum effentia illi-
mitata non eft ; nequeundequaque per=
fecta , plures in eadem Jfpecse potefit
comprehénderes Atque argumientatio
ifta duabus aliis corroboratur. Primo
enim per Thomiftas fubftantia An-
gelorum ratione limitationis fuxe de-
facto in plures [pecies dividitur. Ergo
nihil impedity quin unaquaque Anges
lica fpecies propter finem ; ac menfn:
ram, qua ¢oncluditur, ia plira indivi:
dua fit diftribura. Preéterea anime ra-
tionales , quoniam terminationem aé
moduth habent; in ¢adem fpecse mulei=
plicantut, Traque mulriplicari quoque
poterunt Angeli; cum terminumn ae
finem forte, & conditiofie créaturarum
habere debeant, :

De Anima rationali refpondent Tho- #:
miftee multiplicabilem effe numero ra= Gppofida
tione [ubjedi , five ovdinis ad corpus; Thomiftas
quum impoflibile it haberi differentiam g% 1%
numericam {ine materia. At nos hzc 3
refellimus I Quia poteft Deus rationa=
lem animam condere, quz nuilum ha-
beat ordinem ad corpus: nam fi facit
animas {eparatas {ine corpore exifteres
poteft etian animas producere; quz
non fint natura fua formee corporum;

& tamen eamdem habeant [piritalem fub-
flantiam , eéademque polleant virtute.
II. Ordoille, quem animz dicunt ad
corpus, non efficit, fed fupponit ipfa-
tum animarum zudividuationesin: quum
prius fit aliquam rem effe in e ; quam
dici ad aliud, faltem aut natura,; aut
tatione. IIL Rationalis dnima; & qua=
libet forma in materia 5 feu corpore re=
cepta ; multplicabilis éft; eoquod (b=
je¢tum dat ei particulare ac diftinctum
exiftendimodum ; Sed etidm agenscons
ferc rei éreatz efle aliquod particulare
& diftintum : Qualiber ergo creatdra
cric numero muldplicabilis. IV, Non
video ; quomodo ‘materia tes carp@lra=

el




¢

el dif-

ferunt in or-

ding, mune
re, & digni-
tate.

Probatur ex
Pairibus.

6.
Probatur
Theologiet,

Lﬂff-’}?,uc

les individuas conftituat, nifi quod cers
tis figura, extenfionis, aut loci adjun-
¢tis illas afficit, aec determinat. Plura
ergo individua in una fpecie Angelica
erunt, i natura Angeli {int circumferi-
pti, variisque charalteribus, ac pro-
prietatibus exornati.
ProrosiTioll Videturprobabilior,
Patribus magis confentanea {ententia
eorum , qui gelos omnes
efle unius ', neque inter illos ali-
quam d pantiamintercedere, niﬁac;-
identalem , qualis eft inter {tellam, &
aut animam, & animam , dif-
clicet ordinis y muneris ac

“ACpd

ferentiam vid
dignitatis.

Sequitur hec propolitio. ex prxce-
dentiy, & probatur ex Patribus. Maxi-
mus, Martyr cap. 5. de Hierarch, Eccl.
ait: Jugeli ommnes , ut appellationisunius,
Jic &7 pature ommino [unt ejusdem: ac
fubinde: fiz Augelis alius eff princeps,
alius fubjectus; & tamen nature Angeli
Sunt ommes: & in diguitate quidem eff
diffeventia, in natura vero comununio.
Nam & flella o flelle differt in glovia,
patura vevo fellavum omnium eff una.
Gregorius Nyflenus fub finem lib. vi,
docert intelligibiles {ubftantias enumera-
tas i Paulo ¢jusdem effe nature, quems-
admodum funt invicem plures anime :
Quamobrem, inquit, gui dicit natuva-
yum diffeventias in numevatis 4 Paulo
nominibus ndicovi 5 feipfum  feducit,
Cyrillus Alexandrinus lib. 2. in Joan.
Angelus ab altero Angelo nulla ve differt,
Jecundum id gquod fuint Augeli: nempe
cui onies fint ejusdem [peciei s inunam
aatuvam colligantur. Et in Dialogo 1.
de Trinit. Anzon ffmilis eff natuva Ange-
lus Angelo, & hoino cuivis alteri bomi-
#¢? Havent (imilia Palchafius lib. 2. de
Spiritu Sancto, Gelafius in lib. adver-
fus harefim Pelagianam, aliique com-
plures. Patres ergo in eam fententiam
propendent, qua affirmat Angelos di-
{crepare ab invicem tantummodo acci-
dentaliter, five gradu, ordine, ac di-
gnitate. :

Ex his SS. PP. teftimoniis etiam Theo-
logica ratio deducitur. ~Etenim diver-
fitas dignitatis aut muneris non eft ef-
{entialis & fpecifica , fed accidentalis

_ tantum, & qualis inter individua ejus-

dem naryre intercedit: Angeli, utPa-
tres tradunt, non differunt nifi digni-
Zate, vel ordine: Ergo diver(i funt tan-
tum accidentaliter, non fpecifice. Pre-
terea, ut {cite animadvertit in hac ea-
dem queflione Petayius , in rebus, que
a fenfibus remotz funt, magis auctos
ritate duci ac moveri debemus, quam

De Theologicis Difeiplinis

ratione, que nulla {ads firmapoteft fupa
petere. Demum Tom. xxv. Bibl. PP,
ag. 331. di-;imf‘ ‘(icl.mm_ixl a Stephano
fienfi de confilio Magiftrorum Theo-
iOE.;iEE anno 1277. hee p!‘upchtio numero
exta decima : QJ,, intelligentie noi ba-
bent materiant, Deus non poteff plures
g-{:s.-,i_c-m_ [peciei. ﬁrrcf'v. Quz damnatio,
qualiscunquefit, faltem evincitnonefie
folam materiam phy{icam principinm zz-
dividuationis: qua rutela, prefidioque
tegitur imbecillis plurimorum opinio,

OBJECTA REFELLUNTUR.

Primo objiciunt: Que differunt forma,

™
e

differunt /pecie, formaenim eft ipfaef- Objedlior,

fentia, five, ut loquuntur Scholaftici
conflitutivum vei: fed Angeli differunc
fola forma, quoniam materiei funt ex=
pertes: ergo Angeli differunt fpecie.

Refp. dift. majorem propolitionem.
Que differunt forma &ec. videlicet per
rationes formales , feuperea, que fchos
lz appellare folent pradicata effentinlia,
concedo; que differunc forma, id efty
aliqua exiftendi limitatione ac menfura,
nego.  Ergo duplici modo una forma
difcrepare poteft ab alia.  Primo per
eflentiale (ui conflitutivum, ut forma
hominis differt 4 forma equi; & hazc
differentia eflentialis eft, atque fpecsf-
ca : fecundo per modum ac finem exiften-
tiz fu®e, quomodo anima unius homi-
nis differens eft ab anima alterius: &
differentia iftiusmodi non fpecifica ety
fed numerica. - Talis eft Angeliab An-
gelo dilcrepantia,

Apponunt alteram objettionem: Tor-

Solntio.

Ml o,
ma, quie recepta non eft, exiftit indi- Objedtio 4

vifibiliter : fubftantia Angelorum eft
forma, qua receptanon eft: Igitur fub-
flantia Angelorum indivifibiliter exi-
flit.

Refp. dift. majorem: Si hujusmodi
forma, ut non recepta, ita fic infinita,
quemadmodum eflt Deus, aut indeter-
minata, quales funt /peczes Dialelticoa
rum, & univerfalia Porphyrii; conce-
do : Siforma in nullo recepta corpore
it ab agente in-aliquo exiftentie modo
coarctata, uti et [ubftantia ciuxli[)c:
phyfica a Deo produéta, nego.  For-
e abftvaie, E. G. albedo , rationalitas,
plura individua non habent, quqniam
non funt alique forme phyfice exiften-
tes ac limitate : (ed ratio quedam in-
telligibilis , aut idea rerum, aut ments
perceptio, cujus ope de omni albedine,
de omni rationali fubftantia judicium
fertur. Atformaquacunque phyfica, li-
cetd corporedivalfafit, non eft omne Tgc

phy=

Solutio.




phyficum nifi forte fit infinita; & per
confequens in plura individua {cindi
poteft, ac dividi. ; ;
9. Tertiam - adhuc rationem :}ddu ate
Ohietio 3. Conveniens aptumque fuit plurium re-
rum fpa’ritun]ium]}?ccies condi, quemada
modum confentanea ac decens fuit pro-

ductio plurium rerum corporearum,
10. Refp. dari quidem plures [piricuales
Solugo.  fubftantias, que:/pecie differunt: da-
tur enim Deus, id eft fubftantia intel-
ligens, & fimpliciter infinita : datur An-
gelus, five fubftantiaintelligens & com-
leta; & datur anima rationalis , qua
eft fubftantia intelligens, & forma cor-
poris. In Angelis autem plures [pecies
minime convenire videntur , quando-

Liber Decimus, Cap, V.,

It

quidem curnam fuerunt ereati 2 Ad Jau:
dem Conditoris {ui, ad prefidinm or-
bis terrarum , ad minifteria obeunda:
qu® omnia folam poftulant differentiam
ordinis, ac dignitacis. Econtra plures
rerum corporearum fpecies homini, cu«
jus gratia condite lunt, neceflarix effe
videbantur., Sed in his, que 4 Dei
pendent arbitrio, id confentancum; &
decorum eft exiftimandum, quod ei
placuit, non quod in anime verfatuz
humano. = Denique fi rerum {piritua-
lium, & corporearum idonea (it com=
paratio; erit in Angelis non (olum dif
ferentia eflentialis, verum etiam smume=
ricaz, quum utraque inter corporales
naturas interfit.

i 0 Lol W e

De Angelorum numero ac multitudine.

| SUMMARI UM

f. Status qualtionis.

2.3. & 4. P'rebatur , numertm Angelornm

I. RINCIPIO tanquam Certum tenen-
Quis nume- dum eft Angelos efle in aliguo ma-
rus & malti- ono numero, quamaquam Rab. Moy-

e y 4 P

;g‘:;’;“gc {es tot efle credidic, quot funt caeleflia
' corpora, que ab ipfis moventur. Ve-
rum refellivnr hzc {ententia ex Danielis

vii. 10. & Apocalyp. v. 11. ubi legi-

- tuc s Ef erat numerys eorune millia mil-
fiwwr ; id eft, maxima, & propedum

infinica multitudo ; ut affirmant Cyril-

lus Orat. x11. Diony(. de Calefti Hie-

rarch. cap. x1v. & Hom. 2. de Incom-

prehenfibili Jo. Chryfoftomus. Neque

contrarium evincit, quod Raphacl An-

gelus aic Tobie x11. 15. Ego enim fum

i Raphael Angelus, unus ex [feprein, gui
. adffant ante Dewmr : unde confequi vi-
i detur Angelos non effe nili pumero
| feptem. | Nam feptem [unt veluti Prin-
cipes cxterorum, & fublimiori gradu

throno proximi divinitatis, cum ii di-

cantur thronis regum adftare, qui in-

time [unt admiflionis. Quare primo-

res Angelos {eptem commemorat etiam

Joannes in Apoealypfi cit. cap. v. 0. 6.

Qui funt [eptem [pivitus Dei mifi in

omient tevram: at ne quis credat hoc

patvo numero {piritales (ubftantias finixi,

additur infra num- 11, 7 au-

Etvidiy €9
divi vocem Angelovum multovuniin civ-
cuitu - Throni.  Cum itdque magna fit
multitudo Angelorum; inquirendumeft,
an eorum numerus hominum univer-
forum fummam exeedat.  Arque non
tantum homines, fed etiam fingulas res

R, P. Berti Theol. Tom. 11,

non efle hominum multitudine amplioremy
{ed reponendum inter res incertas,

corporeas ab Angelorummulatudine fu-
peraridocet q. L. art, 3. beatus Thomas:
Quia, inquit, guanto aligun funt magis
perfelta, tanto im majori exceffu funt
create @ Deo.  Verum hzc ratio ad-
modum lubrica eft, & incerra; tum
quia rerum creatarum nymerns a fola
Dei voluntate dependet ;3 tum etiam,
quia hoe pofito fundamento propagandi
forent homines fupra numerum lapi-
dum, & arenarum. Aptius ergo intex
Angelos, hominesquein(tituemus coms
paratloncm.

ProrosiTio: Videtur numerum 5,
Angelorum non effe hominum multitu- Propofitio
dine ampliorem, fed incertareseft, ne- incerta el

e multitido
que debet temere definiri. KAGaa .

Habet theorema partes duas: quarum =~ ;
prima oftenditur ex cap.xx, Lucav. 36. Probatur
ubi de Filiis refurrectionis, id eft pre- non plures
(!cﬁimtis ;L_d gloriam legicur: _//&/M;:J[t’.f ;‘E:nﬂ:ﬂif
enim aagelss funt.  Quex verba de im-p.o ;
mortalicatis quidem dono 4 & czlelli
beatitudine accipienda funt, fed etiam
parem Angelorum Sanctorum , beato-
rumque hominum numerum infinuare
videntur. ~ Nam S. P. Auguftinus ca-
pite Enchiridii xx1x. ita hunc locum in-
terpretatur: Hoc enim promi|ficin eff ve-
Surgentibus Santtis, quando evunt @qgun-
les Angelis Dei.  Ita fupeyna Ferufalem
miatey woftva, civitus Liei null

To cevium
Suorwm mumerofitate fraudabitur , aut
wberiove etinm copia fortaffe vegnabits
Tradit confimilia lib. x¥11. de Givit

X3, Dei




172

Dei cap. 1. feribens.  Zantum populum
per gratiam fuam collegit, ut inde fup-
pleat & inflavvet pavienty gue lapfie off
Angeforum. Futurum autem in gloria
zqualem numerum hominum Angelo-
rumgque tradunt alii Patres , preefertim
Gregorins Hom. xxx1v. in Evangelia:
nec repugnat ratio, cum predeftinatio
poft Adx lapfum fit Dei beneplacitum
eligens homines ad inftaurandum nume-
rum fupernorum civium, unde Angeli
apoftate ceciderunt ;3 quod etiam An-
felmus docet in lib. Cur Deus homo
cap. 18. & Ifidorus de fummo bono
cap. 52.  Quot vero Angeli lapli fint,
incertum quidem eft, fed tamen mino-
res fuiffe ftantibus videtur fequiexver-
fu 4. capitis xr1. Apocalypleos: Et
cauda ejus trabebat tertiam pavtem ffel-
Jarum. Heac enim verba licet de exi-
miis viris proferantury qui in extrema
perfecutione ad ambitum terrenz glo-
riz inhiabunt, alludunttamen, utcum
Vittorino docent Interpretes , ad fu-
perborum Angelorum ruinam: quinon
arithmetice, fed proportione quadam
pars ftellarum tertia appellantur.  Ergo
{i Angeli comparentur cum hominibus,
qui ab Adam ad finem usque mundi fu-
turi funt, erunt numero pauciores:
Nam'homines pradeftinati aut equant,
aut excedunt numerum Angelorum San-
&orum, aut faltem neque tertia, ne-
que magna pars omnium plane ho-
minum dici poffunt : & homines re-
probi qui fupergrediuncur multicudinem
elettorum, fuperare debent multitudi-
nem demonum, quoniam hi paucio-
res funnt Angelis fandlis, {unt tamen
tertia, {ive magna pars Angelorum.

3. Huic argumento refpondet Valgue-
Argumen- fius, etiamfi certum fit fcdes Angelo-
tum Vafque- rum fupplendas effe ex hominibus, in-
ﬂ:);im folu- certum tamen efle, an tot homines in

’ eas fint alcifcendi , quot Angeli ceci-

derunt. At hzc refponfio refellitur,
quoniam nifi tot faltem homines falvi
fierent , fuperna Hieruflalem civium
fuorum numero defraudaretur: quare

De Theologicis Diftiplinis

nifi homines falvandi fint plures, 2qua
bunt proculdubio Angelos perditionis,
Reponit Cornelius 4 Lapide in cap.x11.
Apocalypfis ; tertiam partem dici pro
magno numero. Ita eft; fed magnus
numerus, qui fit plusquam dimidia to-
tius fumme pars, nequit per auxefin
appellaripars tertia; alioqui non accre-
tionis figuraerit, fed diminutionis : unde
fateor tertiam ftellarum partem defigna-
re numerum indefinitz multitudinisg
fed nego hanc indefinitam multitu-
dinem, que dicitur pars tertia, cztes
rarum ftellarum, id eft, beatorum An.
gelorum numerum fuperare.  Eftius
denique ait Angelos in Scripturis numes
rari quadam empbaff, qua nullibi eri-
buitur hominibus, ut quando apud
1x%. cenfentur Danielis vi1. 10. Ange-
lorum pupies puessdss s decies millies cena
tena wellzum.  Verum fallitur, nam
Genef. xxr111. 17, folifilii Abraham equi-
parantur arenz, quz eft in littore ma-
ris, & homines pradeftinati cap. vr1.
Apoc. o. dicuntur turbe magna, guam
dinumevarve nento poteff. Pauci autem
homines appellantur aliquande, pro-
pterea quod non omnes fimul vivunt,
fed procreantur quotidie permulti, per-

multique in puolverem fuum rever-
tuntur.  Hadtenus probabiles conje-
ure,

Altera enim pars propofitionis, vides 4

licet, quod non poffit de hac recertum Probaturine
proferri judicium , probatur ex Dionyfio, ceritudo,
five Auctore librorum de Divin. Nom. &
Czl. Hierarch. cap. 14. & Dionyfio Car-
thufiano Coment. in hune locum, Aenea
quoque Gazzo in Theophrafto, & Tho-
ma Aquinate citata queft. L. qui omnes
defendunt exercitum fapernarum men-
tium excedere omnium rerum corpos
rearum -multitudinem-  Quamquam
S. Thomas explicatur a Cajetano de nu-
mero fpecierum s non individuorum ma-
terialium; quem numerum forte finguli
homines fuperabunt. At quidquid di-
xeris , neque certa ratione probari pot
elt, neque apertiflime refiicari.

CAPUT Vi
Quo tempore, & loco @ Deo Angeli produéti fint?

SUMMARI U M.

6. 7. 8. Propugnatur, neque ad fidem [pecare
fententiam , quz afferit Angelos fuifle in
Empyreo creatos. -

& num. 9. usque ad 15, Eliduntur contrariaat-.
gumenta,

1. Statns quaftionis.

2. 3. & 4. Probawr , probabilins Angelos
una cum rebus corporeis fuifle creatos.

§. Oftenditur, hanc fententiam minimg pertis
nere ad fidem, -

SPIRI-




1.
'['Empui Sc
Jocus pl't;du--
@ionis An-
gelcrum.

2.
Propofitio
Angeli cum
rehus corpo=
zels creati.

Probatur ex
S, Scripturas

Probawur &
teflimonio
Fatrum,

4
Probaur 2«
tiong,

Liber Decimus. Cap. V1.

PIRITALEM, corporeamque crea-
tutam 4 Deo conditam liguet ex de-
finicione Lateranenfis Concilij alla-

ra fecundo capite, & ex idea ac notione
creaturarum , que demonfirat nullam
rems, preter {ummam di\-’inamque fub-
fantiam, - exiftere a4 {emetipfa.  Tan-
tummodo de locos ac tempore creatio-
nis Angelorum poteft in ambiguo Theo-
logica difputatio verfari. ~ Greeorum
enim plures Angelos ante alpectabilem
mundum conditos pronuntiarunt; &
Auguftinus aliquando ae Rupertus pro-
ducttos in fuperiore parte aeris tradide-
runt : at communior videtur opinio in
czlo Empyreo, & una cum rebus vifi-
bilibus fuiffe preductos. Hac duo pro-
ximee inquifitioni fegetem ac materiam
fuppeditabunt.

Prorositio I. Eft probabilior fen-
tentia eorum, qui exiftimant Angelos
una cum rebus corporeis fuifle creatos.

Sacris literis, teftimonio Patrum, &
ratione probatur. - Genell 7. legitur: /z
principio creavit Deus celumi &5 teya
vaiz : quod ita communiter accipitur,
ut nihil antea Deum creavifle intelliga-
tur, ut docet Auguftinus x1. de Civit
Dei cap. 6. & Exodi xx. 11, Sex dichus fe-
cit Dominus exlun, & tervamy & inarey
& ommia y gue ineis funt ¢ id eft que-
cunque celi, aut terre ambitu conti-
nentur.  Angeli ergo, qui & creaturz
funt, & aliqua hujufce molis parte clau-
duntur, creati ante czlum & terram
nequaquam fuerunt.

Ex Patribus autem, cum non omnes
idem fentiant, hos proferam. Augufti-
nus, qui tamen aliquando perplexe lo-
quitar, Angelos lucem prima die 4 Deo
conditam appellat lib. v. de Gen. adlit,
cap. 19 & in lib. imperfecto de Genell
€ap. v. n. 20. exponens verba Genefeos,
Fiat Jux; ait: Alia eff lux de Deo nita,
& alia lux guam fecit Deus: nata de
Deo lux ¢ff ipfn Dei Sapientia; fafta
vero lux, eff quelibet mutabilis five cor-
porea, [five wmcorpoved. Et lib. x1. de
Civ. Dei cap. 33. In principio creavet
Deus colum & tervam : quibus nomiinis
bus uwmiverfilis off fignificata creatura,
vel [pivitualis & corporvalis, quod eff
eredibiliuss vel magne due mundi par-
tes, quibus omnia, que creata funt con-
tinentur. Epiphanius quoque herel. 6.
Hud (inquit) evidenter divinis fermo
declavat, negue pof? fydera produétos An-
gelos, mequp ante celunl tevvamqie con-
Stutos.  Nonnullos alios laudabimus
paullo infia.

Suffragarur & ratio. Vel enim An-
geli creati funt multis ante mundum fe-

173

culis, ut Greci plures afhirmant, vel
exiguo intervallo : Si creati fuerunt
pluribus antea fizculisy aut initio pecs
caverunt, aut in accepta juftitia aliquana
diu perfeverarunt.  Porro mon illico
peccaverunt, quippe poft peccatum rua
dentibus inferni detractos efle, five in
caliginofum aerem; five fiibrus tetram;
certa argumenta, & invita teftimonia
declarant. At neque aer tum erat, nec
terra, quo poflent relegari. - Perfeveras
verunt igitur perdiu, & ceciderunt pos
ftea mundo jam condite. Verum (i hot
eflet, in gratia confirmati fuiffent fimul
cum Angelis {anctis, qui ftantes pet lis
berum arbitrium majorem Divinorum
benefliciorum amplitudinem acceperunt.
Quod fi factos dixeris paullo ante cors
poream creaturam, ruet tunc prefidiam
vetufte auctoritacis, & qualecunque ars
gumentum Grecoram.  Nam hi infinis
ta propemodum {patia ponunt inter
creationem Angelm‘um, & mundi, ut
illi fierent: Creatoris munificentize pats=
ticipes, divinasque laudes longe ante
tempora {®eularia preecinerent.  Ergo
nugatorie, tenuiterque putatur condis
tionem Spirituum aut maximos aut bre=
vi intervallo prodactionem rerum vifis
bilium antevertifle.

Prorositro II.  Ad fidem fupe-
tior {ententia nequaquam {pettat. o

Contrariam opinionem profcriptam Pf-o'p.pi}ur::-,
anno 121§. & Synodo Lateranenfi cap. 1. p‘::::’::n
cenfent Vellofillus in Advert. ad 1% To= perdiner ad
mum Hieronymi Queft 33. & nonnul- fidem.
li poft Ferrarienfem Scholaftici @ quos 7
crudite refellit Gabriel Vafquez Dis Probatun
fput. cexxay. & Juenindiffert. 1. de An-
gelis g. 3. Et juremerico : nam primo
S. Thomas, qui poft Lateranenfe Con-
cilinm floruit queeft. Lx1. art. 3. ait; Noz
of? igitur probabile ; ut Deus, cujus per-
Jelta funt opeva, ut dicituy Dewt. 5xXX114
creatuvam angelicam feorfum ante alias
creatuyas cveqverit; quamuvis contras
vim noy it veputandui evvoneuin, pres
cipue propter [féntentivm Gregovii Na-
sransent, cujus tanta gt inDoétvina Chria
Sranw audtoritas, ut mullus unquain ejus
diélis calummiam inferve. pvafumpfevit,
Slent nec Atbanafii documentis, ut Hievos
aymus dicit.  Hoc vero Thomz judi-
cium probant Genebrardus Parifienfis
Theologus, Eftius, Petavius, zliique
celebriores, quorum pleri:;uc accurate
Concilii verba librarunt.  Deinde fi
quzftie hzc eflet Lateranenfi decreto
definita, id eflfet, quoniam ab eo dam=
nancur crrores Origenis, & eorum, qui
autumarunt fpirituales fubftantias pri-
mum productas 4 Deo, ut fpirituali dun=

X3 taxat

§




174

taxat fruerentur dignitate, ab his vero
conditas res corporeas, illasque poft
culpam in aerea corpora, tanquam in
carcerem fuiffe detrufas. At Nanzian-
zeni, Cafliani, aliorumque fententia de
Angelerum ante mundum ad{pectabilem
produtione nihil cum perverfis Orige-
nianis erroribus habet commune. Qua-
mobrem, dummodo quis profiteatur {o-
lum Deum univerfz creatura auctorem
effe, nullamque ab Angelo, vel demo-
ne procreatam, neque dogma aliud in
Origeniftis , Manctisque gregalibus ful-
guritum ab Orco revocee; non efty cur
ob aflferram preexiltentiam Angelorum
Lateranenfis Concilii damnationi {ubji-
ciatur. Przterea duo tantum {unt in
ea Concilii definitione, que hominem
Theologum poflent aliquantulum com-
movere : unums quod athrmetur,
utramque creaturam, fpivitualem, &
mundanam fuiffe conditam Znitio tem-
_Porz'f : alcerum quod pronuncietur
utramque productam cfle fimul. Ve-
rum Ts initie tempores facere nequit
cercum de fide argumentum; cum pofi.
tum fit ad demonitrandum Angelos non
effe @ternos, neque femper extitifle, fed
produdtos ex non extantibus ; atque du-
rationis {uz habuiffe principium. Ne-
que cogimur fempus accipere fenfu Ara-
bum philofophorum, & pro fola men-
fura motus rerum corporearum, cum
alii, etiam & fectis Philofophicis, tem-
pus deferibant, quod fit fubcifiva quee-
dam duratio rerum, qua habuerant ini-
tium, nec perpetuo extiterunt. Part-
cula vero fmul fignificare potelt, Deum
utramque creaturam pariter condidifle,

uomodo viri docti, qui nolunt ample-
gti Augnflini de fimultanea rerum crea-
tione doctrinam, explicant illud Eccle-
fiaftici cap. xvi11. Qui vivit in @ter-
num creavit ominia frmul,  Quam uti-
que interpretationem patitur definitio
Lateranen(is, & hzrefis ibi damnata eo-
rum, qui Deum fingularum creatura-
rum negabant efle Conditorem. Gre-
corum ergo {ententia poft Lateranenfem
Synodum ab hareleos nota tecta;, farta-
que perfeverat, Poftremo Synodorum
Sanétarum Patres in definitionibus per-
tinentibus ad fidem, duas exploraciffi-
mas regulas tenere lolent, Traditionem,
divinamque Scripturam. At ex Tradi-
tione Angelos ante mundum minime
fuiffe, nemo poteft evincere. Contra-
rium namque fenciune Gregorius Na-
zianz. Orat. xxxvi11. & xr. Damafte-
nus lib. 11.cap.3.  Au&tor de Divinis
Nominibus cap. y. Maximus, Nicetas,
& alii plirimi, quorum teftimonia pro-

De Theologicis Diftiplinis

fert lib. 1. de Angelis cap: xv. Petavius,
Neque foli Graci hac tradiderunt; ve-
rum etiam ex Latinis Ambrol. lib. 1. He-
xam. Ifidorus Hifpalenfislib. 1. deSum-
mo Bono cap. 12. Hieronymus incap. I
ad Titum, & Beda Tom. viil. q. IXs
Itaque traditio non eft hac in re peni«
tus manifefta. Textus autem Scriptu-
rarum probabilem quidcm, ut diximus,
{ententiam faciunt : at non prorfus ir-
refragabilem. Nam wverba Genel. /n
principio creavit Deus calum & tervanmy
non incongrue accipi poffunt de princis
pio durationis rerumn corporalium, qua-
rum narrationem Moyl(es inflitait, ita ut
fenfus fit, nullam corporalem creaturam
ante czlum terramque extitifle. Idem
effe poteft fenfus verborum Exodi : Sex
diebus, €7, quae exponi poflunt de rebus
fenfibilibus , quaz funt quidem omnes
{ex dierum [patio produétae, & funtob
molem proprie quantitatis in loco ex-
tenfo, & corporeo. Adduntaliquiverba
Apoftoli ad Heb. 1. 14. Omues funt ad-
minifivatovii Spivitus. Verum neque
hec ad pralentem controverfiam diri.
mendam func fatis: quippe non eft ne-
cefle, ur Angeli femper minifterium
€rga I€s corporeas exerceant, aut fi
exercent continuo , non fequitur eos
non fuifle antequam exercerent : idenim
fpectat ad officium illis mandatum 4
Deo , non ad iplorum productionems
five fubftantiam. A primo ad ultimum
liquet non effe dogma fidei, quod An-
geli una cumrebus afpectabilibus creati
fint; quamvis id Anobis probabiliuseffe
judicetur.

Prorositio III, Neque ad fidem

nione afferuntur minus firma.
cuntur ea vel ad aultoritatem, vel ad¢
rationem; f{ed neutra confiftunt. Au-©
Ctoritas enim petitur ex locis Scriptura-
rum, qua plane diverfam patiuntur in-
terpretationem.  Habetur primus Ifaie
X1V, 12. Quomodo cecidifti de calo luci
Jevy qui mane oriebaris? que verbalunt
liveraliter accipienda de Rege Babylo-
niz, qui movit caftra adverfus popu-
lum Judeorum, ut conflat ex aliorum
verborum complexu, & ex pracedenti
verlu 4. Summe parabolam iflam contra
vegem Babylonis. Alludunt tamen, ut

exponit fuper Ezechiel. Gregorius, ad
cafum diaboli ; fed is dicitur cecidiffe
de czlo Luc. x. 18. quemadmodum 42
calo cadit fulgur, id eft de fuperna ae-

Alter locus eft, quem
modo

Fis regione.

6,
fpectat , imo nullatenus certa eft vul- Propofito,
garis opinio, Angelos fuiffe in Empy-
IO CIEatos.

Sunt enim qua pro vulgata hac opi gngeins

Redu- in Empyred
reatos non

[t de fide.




.
Ratio Tho-
miftarum.

Solutia,

Liber Decimus. Cap. VI, i7§

tnodo laudavi, 4% Satanam ficut
fulguy de calo cid : quem locam,
‘izrxi:i' allatam (:f:p!ic.-.ritmcmJ exponunt
}lm'-lymiu» & 'I‘hc.‘uph' ilaétus , non de
primo lapfu Angelorum, fed dehonore
ac pote ‘LHL dxmonis ante Salvatoris ad-
ventum, quando ille homines (educe-
bat, & majori fuperftitione ab idolola-
tris colebatur. Alii vero, & forte me-
lins , referunt ea verba ad proxime prea-
cedentia, Domine etiam de }.fwz:i:/_f:t/gji-
ciuntuy pobis : qua difcipulis referenti-
busy ille refpondic non effe {ibi nova,
quez narrabantur: nam cum illi demo-
nia cjicerent, iplemet \,Emﬂ.u‘; vide-
bat fatanam /c;f* Sulgur de celo caden-
tot. - Ultimus locus eft Apoca 1vpfms
xi1.7. Faltum eff prelium magnum in
¢wlo. At non confequitur, prelium fa-
ftum eft in czlo; igitur in cilo Angeli
fuerant producti: potuerunt enim co
confcendere, ut videtur colligi ex cita-
to cap. Efaiex1vi v.13. C’w dicebas in
corde tuo,in calum conftent i : quam-
quam & hec de czlo Sandte Trinitatis
commode expori poffunt cum 13 Tho-
ma; ¢ LXI. art. 1v. ad 3. fi referantur
ad demonem : aut de Civitate Jeru=
falem, fi literaliter accipiantur de
rege Babel. Sunt preterea, qui verba
Apowi"p is interpretantur non de pri-
mo Michaelis cum dracone certamine,
fed de altero fub mundi finem future,
five de oppugnatione Ecclefiz, & perfe-
cutione ‘uuuulum quos hoftis humani
generis continuo cireunit , ut devoret.
His ergo Scripturarum mormentis, qui-
bus ﬁl'uci mcumur, Angelos in Empy-
teo conditos noh evincitur.

Neque id clare demonftrat ratio Tho=
miftica, quod An i debebant in
fupremo caelo, quia prafidentfoti natuva
corporea: non enim {inguliAngeli iisdem
corporibus p\‘:tiiwt, fed alii czleftibus,
alii fublunaribus, alii {peciali ratione ho-
minibus; neque omnes eadem virtute
pollent, fed unus alteri preeftat. _Igitur
ex Angelorum minifterio, att virture,
nequic ‘probari unum effe locum crea-
tionis m[umm, eumgque in fapremo om-
nium corpote qum fi argumentum ali-
quid efliciat, confequetur omnes fere
Anegelos diverfam in fui creatione natos
fuifle {tationem; quod nemo unus con-
cede

Arbitrantur. itaque nonnulli, atque
inter hos S. P. Auguftinus lib. 111. de
Gen. ad lit. cap, x. &Rupertus inGenell
cap. XI. Angdoa creatos in iupcuore
parte aeris; quod de Angelis, qui pee-
caverunt putat 5. Thomas cit.loco ad 3.
efle valde probabile : atquead auctori-

eli ¢

tatem Augultini refpondét; vel de li=
prema parte aeris eumn loqui quatenus
idem eft; ac Empyreum, vel de Anges
lis illis tantum, qui ceciderunt, Er'd
neatrum certum folidumque videtur.
Quippe nequit Auguftinus per fuperio=
rem wetheris p;uth intelligere Emm
reum ob pmpinqumaum, t]u(mla.n li=
cet illa fic proxima inferiori czelo 5 diftat
tamen ab Olympo Beatorum quampli=
rimums; 5 neque proptu Jfr?j).ﬁ:ﬁid!?.n‘c’ii},
at 1:1qumm:, nam minor non eft pellu-
centis coloris convenientia inter aerems;
& aquam, quam fit inter aerem & cx-
lum ; nec tamen proprie dicitur Ange-
los in aqua ad inftar pifcium éreatos:
Econtra ipfum aefem ob locorum vi-
cinias clum appellamus, ut dum dicia
mus zmbves cali, Volucves cali; vovem
cali : ideoque & Angelos ezli appella-
poﬂ"umns Spiritus in agris fublimitate
pmoduuoe. Neque valet ratio altera;
quod Angeli; qui peccarunt, in acré
creati fint quod fuerint ordinis inferio=
ris, & alios majori virtute preeditos in
czlo Empyreo. ~ Nam primo fuic fors
talie diabolus aliorum Angelorum prin=
ceps, non ordinis infimi Deinde fi or:
dinis Vil'tUti‘;(’!LlL diverfitas diver(um
creationis locum expoftulat; non unus;
aut mm, fed novem faltem affignandi
erunt {eparati loci, ubi ereati fint r\nuc,i[ §
quod puto dixifle neminem; tametfi
fucrunt qui demones, & angelos fan=
&tos (eparatim productos .1ﬂunmv:21unt.
Erit ergo Auguftini fententia comrauni
illaacv ulgau longe ps obabilior;aut faleé
non poterit manifefte falfitatis revinci

QUuEDAM ADVERSUS PRIOREM PRO=
POSITIONEM ARGUMENTA
ELIDUNTUR.
Prima contra aflfertam Angelorum ;

ina cum q['peddbm mundo efeationem Objetio i:

occurtit objectio Cafliani Collats vii 1, conua o€,

cap. 7. ubi ait: Nee enim éxiffimare de- g,lj;d nf_i;_k:f{:

bemus Dewm creationis € opificii fii in ereai.

principie ab bujus musndi conjistutione

primitus inchoaffé , guafi in illis antevio-

vibys &7 innumeris feculis ab onmni pro-

videntia & difpofitione divina fuevit

otiofus s ac tanguani mon fm&ms; i guos

bonitatis fue exevcevet beneficia, /o/;n -

vius, atque ab ommni munificentia alierus

fuifle eredatur , :/f'mf de tllix 2an

fine j,uz.u higy €7 g G171

Jeftate bumile cft, inicon gruunigie fen=

tzves Quod Comp‘ohm it ek vEthal s

cap. X3xviil. Job, Quando faita Sunt

S fideva s /M:z. Verunt e voce magna

omes Angelimei.  Sienim Angelilau-

dabant Crearorem in molitione corp]o-
tahs




10
Solutio.

IT.
Obje&tio 2.

T3
$olucio,

ralis mundi, necefle eft, ut ante mun-
di primordia producerentur. ~ Videtur
his [ubfcribere, inguit Vasquez, Magnus
Gregoriusy quiLibro Moralium xxvii1.
cap.vi1. inquit: Quia enim prime in
tempore condite naturd vationabilium
Spevitunm creditury nom mmerito ma-
tuting affra Angeli vocantur.

Refp: Quod {i Caffiani argumentum
wvaleret, confequerctur Angelos effe
eternos; unde iftiusmodi argumenta-
tiones videntur ex Gentilium philofo-
phia deprompta, non ex Catholicorum

enu Theologorum. Similia zutem ob-
jicientibus Ethnicis pro afferenda mun-
di mternitate, in eo libro, qui proxime
ad iftum conlequetur, refpondebimus
fruftra volatilem fenfum vagari quaeren-
do fxcula ac tempora ante mundi crea-
tionem, qu ando tempus non erat, cum
fit iftud {ola creatarum rerum menfura.
Interim ad hujusmodi nugarum folutio-
nem {ufficit animadyertere, ante crea-
tas res folam preecefliffe ternitatem,
in qua fingi nequit {ubcifiva duratio, qua
dicatur Omnipotens de quiete ad ope-
rationem tranfire. Allata verba Jobi in
Vulgata, & in Hebrzorum Codice le-
guncur, Cum mee laudavent fimul affra
matuting, & gubilavent omnes filti Dei
fed admifla quoque verfione Lxx. dicen-
dum eft Angelos, quiin (apientia & in-
telleGu conditi funt, potuifle in priori
fuz creationis momento Deum laudare.
Deinde creati dicuntur a nobis prima
die, & aftra produtta funt die quarta;
unde non mirum i quando fidera fata
{funt, Deum laudibus profequebantur,
& aftrorum creationi adftiterunt, pra-
fertim in fententia eortim, qui fex dies
Genefis naturales efle defendunt. At
Gregorius citato cap. vii. docet ex-
preffe naturam Angelicam conditam in
tempore; ideoque primo creatam affir-
mat, quoniam producta eft mane primze
diei, ut melius, quam Vasquefius fa-
ciat, obfervat Alardus Gazeus Com-
ment. in eamdem Collationem Cafliani,

Deinde objiciunt quaedam alia refti-
monia {acrorum librorum; ut Job.xxr. 10,
Ecce Bebemoth; guem feci tecum. Evv. 14.
Ipfeeft principium viarum Domini : que
de demone a pluribus accipiuntur. Et
Apoft. ad Tic. 1. 2. viram @ternam pro-
miflam feribic ante tempora feculoria ;
Fuerunt ergo ante fzculum, mundana-
que tempora rationales creaturz, qui-
bus Deus {empiternam promitteret bea-
ticudinem.

Verum heze nullius momenti funt,
$VDMA Bebemoth enim, fcilicer fera
ferarum, aqud  Jobum fignificar Ele-

De Theologitis Difeiplinis

phantem,; qui quantumvis ferus, mane
fuefcit, nec rapto vivit, fed hominibus
inferviens pafcicur herba.  Hortatur
enim ibi Deus hominem ad manfueru=
dinem ferarum exemplo, & prafertim
commemorat Bebemoth, feu Elephan-
tem, cum habeat duriflimum dorfo ter-
gum , & cartilagines tanquam laminas,
proboftidem tamen verfat, perfoditur,
oneratury & circa eum ludunt beftiz
agri. Que omniaillic narrantur de Bes
bewnoth, live fera, que dicitur promci-
piusm viavam Domini , id eft mazima
inter terreftria animalia : nam que in
{uo genere precipua funt, appellantur
Hebrezis [YWINDY, initia, & capita.
Affertur deinde exemplum Leviathan,
pifcium [cilicet maximi, qui ad inftar
minutorum trahitur unco: ut nempe
homo exemplo terreftrium maritima=
rumque ferarum humilietur fub potenti
manu Dei.  Quod i mavis hec ad dia-
bolum referre, non ero in difputando
perpugnax : fed dicam hunc effe
I8N capuz viarum Domini, quoniam
ipectat ad lucem prime diei mane crea=
tam. Nam quod ait Apoftolus ad Ti-
tum, vitam @ternam repromifiam fuifle
ante tempora fecularia, idem eft ac fuiffe
ab xterno pradeftinatam ac prepara-
tam, ut exponunt Chryfoftomus, An-
felmus, & lib. x11. de Civ. Dei cap.xvia
Auguiftinus. Aut ante tempora fecule-
viay idem eft, ac ante plurima tempora,
& ante Abraham, de quo Judzi magno=
pere gloriabantur : ait enim idem Apo-
ftolus  ad Timoth. 11. cap. 1. 9. etiam
gratiam amte tempora fwewlaria datam
nobis in Chrifto : & habetur utrobique:
#po xgéku woviwy.  Fuimus ergo nos
etiam creati ante mundum, {i valeat
iftiusmodi argumentatio.

Tertio opponunt Grzcorum PP. aus
&oritatem, qui non folum docent oppo-
fitum, verum & congruam tradunt,
optimamgque rationem; nimirum Deum
non fecifle Angelos propter:hominem,
guemadmodum ceelum, & terram, fed
ratione bonitatis {uz, ideoque non opus
erat ut differret Angelorum productio=
nem ad tempora hujufce machinz. Ad-
dunt verba Damafceni lib.i11. cap. 3.
Decebat primum intelligibilem [ubflans
tiam crearvi, tum fenfibilem, ac demunt
ex utrague compofitune bomeuem. - Mits
to Bafilium, Nazianzenum, Origenem,
aliosque, de quibus in 2. Propolitione.

Relp. in hac quzftione; qua adiapho-
ra efty nec fpectat ad fidem, non exigl
communem Patrum confenfionem. Ta-
men non omnes Grzcos adverfarios ha-

bemus; cum prxter Epiphanium dif?rtc
en=

I;l
Objedtio 3:

14

Solutie




' dorus Moplueftenus lib. 1.

I,
De praria
dngelorum,

Liber Decimus, Cap, V], i77

fententiam noftram, confirment Theo-
in Genel:
Theodoretus Queeft. 111. Bafilius Seleu-
cienfis Orat. 1. aliiqué apud Cl. Diony-
{ium Petavium. - Neque urgent admos=
dum allat® rationes: ad primam endim
patet refponfio, f dicamus omnes crea-
turas. in Dei glotiam primario, fniffe pro=
duckas , crearcsque etiam Angelos in
gratiam Uaiver(i, quod voluit Deus
pmpium  creaturaram :rfjl(:ilt'!‘lDUS eX0r-
nare. Ad alteram ¢x Damalceno opti-
ma eft refponfio D. Thema; quod An-
geli non conftituuntper (e unum univer-
{um, fed tam ipfi, quam creaturacor=
porea inconftitutioneunius univerlicon-
veniunt ; non eft aiitem congruum , ut
producatur pars absque roto.  Sidutem
tlicas unam creaturam_corpoream pro-
diuGam efle ante aliam ,. etiamfi ad idem
univerfum pertineat; refpondet idem
S. Thomas , fingulas creaturas corpe-
reas convenire in materia, qua pmdu-
&a creare fucrunt quodammodoomnes
corpore fubftanti : quod minime va-
lec de Angelis , qui in marteria fimul
cum rebus corporalibys non conve-
niunt. Sed nos qui [ententiam deciea-
tione (imultanea arbitramur valde pro-
babilem, quod nee D. Themas difice-

tur, poflumus ctiamsegare aflumipeums
Ultimum argumentim frequens eft
apud antiquiores Scholafticos arque itd ©
{e habet.
fimul cum tempore; neque poft tenis
pus: Ergo ante tempus: Ant. prob:
nam {ubftantia Adgelica impartibiliseft
tempus VEro in partes dividitury &con=
[equenter fubftantia Angelica tota fimul
producta fuit; non item tempus. At
impoffibilé eft fiibftantiam imparcibilemy
& divilibile tempus eadetn menfura du-
rationis exifterc, & tempus in primo
indivifibili inftanti produci. Itaque non
pomuit Angelica fubftantia produeifimul

cum tempore.  Sed faciliseft refponfios polatie

negatur enim ant. & ad prob. diflingui=
tur minor : fubftantia indivifibilis; &
partibile tempus nequeunt imuiexiftere
eadem menfura durationis adeduata,
& comimuni ; itaut fimul incipiant ¢ffe,
{imul perficiantur, & fimul definanc}
concedo : menfura inadequata ; ita ut
in eodem inftanti incipiancefle; & fpi-
ritaalis fobftancia exiftat tota, tempus
vero aliqua fui patre; falla eft minor,
& confequentia} quz i valerer, fes
querctur ctiam tationalem animam,
imo & formam omnem fubftantialems
priusquam tempus ficret, creatam effes

CAPUT VIL '
De gratia, quam in primafii condicionie Angeh receperunt.

SUMMARI UM

f. Status quaftionis.
2. Oftenditur, Angelum in prima fui condie
tione habuiffe aGualem gratiam.

U duplex {itgratia, adfuilis; que
datur ad fupernatiralicer operan-
dum § & babitualis . quz ulterius

confercur ad ornatum , & fanétificd-
tionem animz , cul ich®itens tribult,
it Divine nature participatione frua-
tur 3 de utraque grita nunc ingui-
ticur;  Fuit enim veterum Scholaftico-
tum opinio 3 quantum ad babitialen
gratiam fpeftat, tam Angelum, quarh
ptimum hominem, hanc in fiii creatio-
ne non accepifle, quarhopiniotiem pro-
bant Aegidius noftet; Alex: Alenfis;, Ba-
faventiira , aliique permulti; quos [e-
guitit etiain P. Gavardi quaft. vitt.
de Angelis art. 2. & hanc fententiarh
poffe absque temeritatis nota defendi
feribit Eftins, & nos infra, neenon lib.
k11, adverfis quosdain Reécentiores de-
monftrabimus.  Spetialem enim de
Adam ingeric difficultatem Tridentina
Synodus fefl. y. Cdnone 1. De grata
R. P, Berti Theols Tom I

4 hiim. 3, usque ad 7. Probabitivs defenditar,
Angelos eriam gratia sanétificante in prima
fui conditione fuifle exornatos. ;

8. & 9. Solvuntur objedtiones:

autem qifunli; five adjutotio y ut Ate
giiftinus aic, ﬁ';:cﬂqu, arbitror eos des
cipi; qui putant faiffe fencentiam: Aegis
dii Angelos creatos fine ulla gratia &
dono {upernaturali; & com quadam
tantuni naturali innocentia.  Diximug
quippe lib. 1v. cap. vit1: preclarili=
mum Doctorém de gratia gratim fax
cienite verba facere; neque ullatenus 4
naturali innoeentia & originali juflitia
beneficiorum Deis quz ad redte fanctes
que operandam funt necefldria,; largicas
tem rejiceres  Atque id etiam liquetex
dift. xx1x. aft. 2: dub: 3. latérali; ubi
ait: Opovtet nos poneve hominen fic effé
conditin, quod poffet ommia pisc 't
re. Non évgo fust conditis inpuris natis
valibus. Habuit evgoaliquod donumgras
Fustum fuperaddivim noture, &c. Quas
proprer Acgidius, qiii originalem juftis
tiam gratiam effe fatetur; negatque pux
ram efle naturam, nequit ab ea actuas

% lis

Angeli non fuérunt créail vima




De Theologicis Diftiplinis

I78

xternam , quz non poteft absque Di-
vino adjutorio comparari.

Prorositro Il. Probabilioreftfen-
tentia Theologorum afferentium Ange- Propofisy
Tos in fui conditione fuiffe etiam gratia haboen

Iis gratiz munera fegregare. Sed plura

de his Fridericus Gavardi: nos numero

diximus, propofitumque perfequimur,

2. ProrosiTio I. Angelus in prima
Propofitio. (i conditione habuit adtualem gratiam,

#uitm pa-guam Sanctus Pater appellat adjutorium fandtificante cxornatos; fon eft tamen, BEAm .
. e G, ut quidam autuman, planecerta, &abs- gyqf yue
Ita S. Pater de Corrept. & Grat. cap.  queullo fidei detrimento negaripoteft.  nonefi e

Probs 1. pars. Acprimo quoniam Au- fide,
guftinus de gratia collata Adam, cujus
una cum Angelis habenda ratio eft, dif- & S

3 Fa e . 5 ratla

i tap. XI. d rept. : Lo
ferens cap. x1. de Corrept. & Gratia vi faniiczgg,

%1. ubi ait: Sz gutem boc adjutorium
wel ﬂﬂge/r) vel homini , quuiit primuin
falti funt defuiffet, gquoniam nonm talis
natuva falta evat, ut fine Divino adju-

torio poffet maneve [ vellet, non utigue
Sfua culpa cecidiffent. Et de Civit. Dei
lib. x1. cap. x1. inquit: Szmul ut faiti
Sty lux fucti funts non tamen ita tajs
tum creatiy ut guoguomodo effent 5 &
guoguomado wiverent 5 fed etian illumi-
uats  ut fapienter beateque vivevent.
Rurfus cap. y. proximi librix; 1. poftes-
quam Angelos in bona voluntate con-
ditos efle docuerat} ait :. Foluntatemn
quamlibet bonam. invpén Suzffe in folo
defiderio vemanfuran : #iffille guibonain
naturam ex uihilo fii capacen fecevat,
ex [e ipfo facevet implendo melioremn,
prius faciens excitando avidiorem. Ex
quibus hec ratiocinatio promitur: Ad-
jutorium naturge {uperadditum, quo
Angeli poterant, (i voluiffent, in ac-
cepta perfeverare juftitia ; quo creati
funt /ux, nedum ut illuminati fierent
in fe, fed etiam adhzrerent luciincom-
mutabili, ac viverent {apienter beare.
que; quo demum fieri poterant zse/zo-
res, & vividius ad fanétam deleétatio-
nem, charitatemque excitari; tale, in-
quam , -adjutorium eft fupernaturalis
quedam gratia {altem actualis: Angeli
in prima conditione hujusmodi adjuto-
rium, iduminationem, & voluntatem
bonam acceperunt ¢ Ergo Angelis in

rima [ui conditione gratia faltem actua-
fis collata fuit. Qualis autem hzcgra-
tia extiterit, & per eam Deus, domi-
nusque rerum omnium, qui creavic
omnia bona valde, & mala ex bonis
exoritura eflfe prefcivit, fic ordinavit
Angelorum & hominum vitam, ut in
ea prius oftenderet quid poffet liberum
arbitrium illorum, deinde quid gratie
{fuz beneficium, in libro de Divinafcien-
tia, fatis uc arbitror, explicavi. Ex
his autem infertur Angelos viribus nas
ture nequaquam potuiffe (& ad primam
gratiam a&ualem difponere; potuifleta-
men vi hujus gratiz illuminantis acpra-
moventis, fedifponere ad gratiam ba-
bitualein , nifi eam in priori inftanti re-
cepiffent; quemadmaodum per hanc grz-
tiam Angeli fanéti pervenerunt ad ple-
mitudinem beatitudinis ; & ad vitam

detur prater adjutorium /fue gud, etiam
ftatuere bonam voluntatem & gratiam,
in qua potuifiet pro lubitu permanere.
Aicenim: Tuncergodederat bomini Deqs
bonam. voluntatem: s in ille guippe eum
Jecevat qui fecevat vedtum. Dederat &%
adjutovium , fine quo i ea non poffet
permanere, fi vellet. Atgratia, in qua
potelt quis manere fi velit, eft gratia
fanctificans, quam'a charitate Augu.
ftiniana {chola non diftinquit: Ergocum
in charitate actuali nemo teneatur pers
feverare, & cum a&us quandoque in-
tulpate omittantur; neque ab his defi-
ftere culpa fit; gratia, in qua creatura
innocens non petmanendo mifera fadta
ety perdidicque originalem juftitiam,
eft bavitus cafti amoris, five gratia fan=
ttificans, Deinde S P. x11. de Civic,
Dei cap. 9. de bona voluntate ait: E?
#flam quis fecerat, uiff ille , qui eoscum
bona voluntate, id eff , cum amore cafln,
quo tlli adbevent, creavit, fimul in éis
condens natuvam, & laygiens gratiom ¢
Unde fine bona wolumtate, boc off Dit
amore nungian [fandos Angelos fuilfé
credendum ¢ff.  Addit ¢ veftigio, quod
Angeli, quiineadembona voluntatgéper-
{titerunc  pervenerunt ad eam beatitudi-
s plenstudinem, unde fe uungan cafieros
certiffimi fierent. Hanc vero plenitudi-
nem beatitudinis citato cap. x1. de Cor-
rept. & Gratia, bujus manfionis debitan
mercedem appellat, Atgratia, qua perve-
nitur ad plenifiimam beatitudinem , non
elt gratia duntaxat a&ualis, fed etiam ju-
ftitia & (anctitas, cui jureproprio gloria
tanquam corona rependitur. Siérgo An-
gelifancti nunquam fuerunt fine bona vo-
luntate, & charitate, cujus perfeverantia
plenam gloriz felicitatem promerue-
runt: nunquam extiterunt fin¢ balitu
charitatis, &jufticizreftitudine. Pre-
terea gratia,quam habent fanéti homines,
in quorum cordibus diffunditur charitas
Deiper inbabitantem Spivitum Sﬂ;‘:é?ﬂ?{!,
non [ola naturalis re&itudo eft, fed gratia
gratum faciens. Atqui bona voluntas,
qua Angeli San&i Deo adharent; &
4 qua malus Angelus fponte defg?“}
i




4o

Probatio 2.

¢
I'rabatio 3.

6.
Frohatur
fententiam
noneffe de
fide,

dicitur ibidem ab Auguftino, Chavitas
Dei diffufi in eis per 3; v it Sanituit,
qui datus ¢ff eis: Itaque haxc bona vo-
{untah, caltus amor, & charitas non
rectitudo naturalis dicenda eft, fedvera
propriaque gratia r’m-qhi:mw; recteque
Vives comment. in hunc locum de Au-
guftino it ’f}'}r:f{’ JSatetur. _Angelos
OHIIES CYERLOS uje in gratie E.Fﬂ’fh!m’ J-
ctente s ;mf idem ait libvo de Corve-
prione, &7 Gratia,

(:nkazmu Au')uﬁ.l") alii PP. imo
& fau't }.4‘
XXX 1.
jm:‘ w;xv

I £ IP.i manus Im il

{,'n itus Jﬂmfm.
de fide cap. 3. LPer Fevbum omues An-
geli creats Sunty ac per Spivi

z
Janttificationem omnis pe ’Uc’um:zzc itit-

aeros acceperunt.  Hieronym us quoque
fupw L)fuu Denoires ait s 2K Hagie
l,fi(.‘;” wedine 3”)‘: itus Santli creatos \’.f/t’-

i XV de Dx-
egis ,'\ ﬂ}’ri()‘:um in-
quivs 7w //S;‘zm: Similitudisis , ple-
;zm/.,miu“r, &’ perfedtusdecove. Ecv.

Levfedus in viis tuis d die conditionis
3,‘#.4 y donec inventa eff iniguitas in te.
Ut enim fcribic Bearus Gregorius lib.
xR L '\Jom} cap. a\. Quid doni non
babuity fi fignacuium Dei fimilitudinis
Juit?

Videtur etiam hzc fententia rationi
conformis. ~ Etenim lmf'bm, corporex-
que creatur® (kacim 4 principio indire
funt, ut Philofophi loquuntur , ,’C’mr»
#ales vationes naturalium ompium effe-
¢tuam s feilicet initio tribuit eis Crea-
tor Ehl'm:mn ligue virtutem com-
parate ad ea, ad que univerfalis pro-
videntiz ovdine referebantur. At An-
geli creati fuerunt proprer beatitudinen,

jus quali femen elt gratia [anctificans.
acitaque gratia Angeli 4 principio con-
ditionis {uz fuerunt ornati. Sed de
hoc argumento vide S, Thomam g. 62.
art. 111, His ergo momentis in hanc
fententiam lubentiflime trahor

Ceterum [pettare ad fidem, & irre-

a0er
ahtl

fragabile nunmno efle (quod erat pro-
e P

politionis pars alcera) id vero conftan-

terinficior.  Etprimum confidentis Hie-

rophante videtur herefeos notam affri-
care Theologorum clariffimis, Magi-
flro, Scoto, 1\1L1141Lio, Bonaventurz,
Aegidio , Argent inz, aliisque plmmua,
qui ‘Angelos ac prlmun hominem in
gratia {unctificante conditos negant, in
-]m tamen conflitutos eos f‘reduntdnte
laplum, quod de primo faltem homine
glt .llh{)tlt\,r , ac certiflime confiten-
R. L. ferts Theol. Tom. 11,

Liber Decimus. Cap. Vil

176

dum.  Ulterius laudanda eft modera-
tio Eftii f(Cribentis : Nibel effé dn bac
quzfPione temeritatis 5 & peri zculz: Po=
ftremo (i originalem juftitiam in hoc cona
fticuas, qued fit recticudo rationis, abs-
que ullo pugnantis affectus motn , men-
tisque agr itadine & evagationg, & pree=
ter natur puh.&].om.m Angelis a¢ pri=
mo homini datam fatearis gratiam
aftualem, & donum amoris caftis quos
modo Aegidianos noftros fentire arbia
tror; erit pmlu.to modus aliquis inters
pretandi Auguflinum , folvendique pra-
mifla argumenta.

Refpondebunt enim S. Patrem tribuere

8

omnibus Angelis bonam voluntatem, Modus fole

A

& altum amoris cafli, fed effe hunc 4
gratia efuali, & nullatenus preerequi-
rere babitualem quam promereri £ibi
debuerant in ea bona voluntate perfe-
verantes 3 nam Auguftinus citato lib.
x11. de Civ. Dei cap. 9. omnes quidem
Angelos tam bonos, quam malos con-
ditos definit in Lona voluntate, & actu
fancte dilettionis, qui efl gratia aéfua-
{25, led charitatem diffufam per inhabi-
tationem Spiritus Sanéti, qua procul-
dubio gratia babitualis eft, ut Aegidius
docet in 2. dift. 29. q. 1. art. 3. ad San=
¢tos Angeles, non ad eos qui a bona
volunt‘nc fponte dciucuunt, Augufti-
nus pertinere declarat. Hic itaque ca-
ftus amor gloriam promeruit, quoniam
in eo Sancti Angeli perfeverantes ba-
bituali charitate funt exornati, qua ad
plemtud]mm beatitudinis pervenerunt.
Hzc gratia eéftielis (emen fuit vite eter-
ne, quatenus illius wrtum incommue
tabili bono adhxferunt, Hac fgnacus
fum fimilitudinis, Paridifi deliciz, des
cor ac principatus, ob rationis retitu-
dinem, magnam absque ulla moleftia
tmnqmll;carun » divineque illaminatios
nem f{apientie. Hac demum juflitia
& fanctitas, ut Patres docent, non pers
fefta, quam Spiritus Deiinhabitans im-
pertitur, fed inchoata que fita eft in
perfectione gratie effualzs. Hwc Aegi-
diani noftri: que cum valde fint pmb.l-
bilia; firmiflime teneo Angelos cumali-
qua gratia, non in puris naturalibus
fuiffe conditos; num vero prater ade
jutorium /zne guo, & gratiam fufhcien=
tem a&fualem , etiam babitualem recepe-
rint, probabilius quidem exiftimo, fed
dubium adhue, nec ad fidem pertinere
pronuncio.

CONTRARIA ARGUMENTATIO
DILUITUR.

At Angelos in puris naturalibus abss

vendi pri&-
mifla argu=
mentas

9»

que ulla gratia productos viderur evinci Oppofitle.

Al €x




9.
Solutio,

180 De Theologicis Difciplinis

Scripturis, ex Patribus, & ex ra-
tione. Nam Job. 1v. 18. ubilegit Vul-
gata: Et in Angelis fuis vepevit pravi-
Zatern: habet Hebrzus Ef in ngelis
Suis -non pofuit lucem : Nonergo Angeli
primitus {uperne atize illuminatiouer
receperunt. Item Auguftinus 2. de Ge-
nelt ‘ad lit. cap. 1. fcribic Angelicam
naturam primo izformiter creatam,poll-
modum vero formatam efle, lucemgue
appellatam. ~ Et Gregorius lib. 32. Mo-
tal. cap. 18. Angelum mah_;m creatum
utique affirmat cum capacitate chari-
tatis, quarepleripoffets fi voluiffét, non
autém cum charitatis ornamento &
fignaculo,  Etiam Joannes Papa cap.
Pafis litevis.p Tit. xv1. q. 2..2it:  Do-
et enim jfatis diabolus s & erube/Cit cha-
vitatem quanm in calis nequivit babere,
bomines conflaptes ex luten natura te-
were in tevvis.  Quibus i addatur nu-
merus vererum Scholafticorum docen-
tium Angelos conditos fine gratia, ne-
fcio quodnam firmiusmonimentum pof-
fit accedere : hoc enim Divina Scri-
ptura, Patribus, ac Theologorum pro-
batione fuffultum eft. Neque deftitui-
tur praefidio rationis. Gratia enim et
medium inter naturam & gloriam:
quemadmodum ergo Angelinon habue-
runt in prima conditione cum natura
gloriam, ita nec receperunt cum na-
tura gratiam. Ita creatos Angelos in
puris naturalibus vis auttoritatis ratio-
nisque fuadet.

Refp. Ex ncutro capite fententiam
noftram labefactari. Preferenda quippe
eft in cap. 1v. Jobi Vulgate lettio,
maxime quod in Hebreoram Codice
occurrit vocabulum {190 Zabalab,
quod Jucerm pariter ac fultitiam fignifi-
cat: quamvis admiffa ea leCtione /n 7n-
gelis fuzs non pofuit lucem , poflumus fic
textum exponere: Et Angelis non re-
velpvit abfcondite confilii fii; nam &
Chaldzus vertit: LProphetis non credet
avcana. - At Auguftinus de prioritate
naturz ac rationis intelligendus eft, cum
eodem Opere lib. 1v. cap. xxx11. do-

C-APRPI T

ceat absque ullo temporis intervallo cz-
Ium ac lucem,naturam & gratiam habuifs
{e principium, fuifle tamen hzcin cognia
tione Angelorumaliquo ordine, & unam
alterum precefliffe, utproxime cap. 1x.
explanabitur.  Nam in x1. de Civ. Dei
cap. X1. ait: Simul ut faéti funts lux

Jfaéti funt : & feq. libro cap. 1x. Eos,

inquit, cuwmbonavoluntate cveavit, fimul
in eis & condens naturam, & largiens
l{;'i”(!r‘leﬂ_u Aut dicendum creatos An-
gelos énforsmes per Auguftinum, non
quidem comparate ad gratiam, fed re.
late ad plenitudinem beatitudinis , ad
quam adhzrendo Creatori fuo pervene-
runt , ut docet de Corrept. & Grat.
cap. X. Hac ratione-exponendus eft
S. Gregorius, qui dubio procul loquitur
de Charitate confummata aut de jufti-
tia permanente: Ccujus nexu noluerunt
Angeli mali adhzrere cum Sanélis in-
commutabili bono fpontegratiam, quam
acceperant , deflerentes.  Comparat
propterea Gregorius eodem loco Ange-
los in prima conditione pretiofo lapidi
habenti fovamina [n'aipm'x}rr! s que pof-
Junt vepleri auro: repleriautem auroeft
perfici in charitate; aut fi mavis Scho-
lafticorum veterum tenere f{ententiam,
fanctificante gratia exornari. Incap. /7.
/7 literis conftat ex verborum antithe
idem efle habere ac tenere; ideoquenon
habuit diabolus in czlo charitatem &
gratiam, quoniam cum haberet, fuavo-
luntate deferuit- Legitur preeterea in
nonnullis Codicibus babeve nequit pre-
{entis temporis: undefenfus efic poteft,
diabolum de recuperanda juftitia defpe-
rantem Sanctorum hominum invidia ac
malevolentia tabeltere. Artque ita al-
latis auctoritatibus refponderur.  Po-
{trema enim ratio eft nimis levis & fra-
{ta; quoniam gloria finis eft, & con-
fertur ut merces, ideoque naturam, &
operationem meritumque confequitur.
Contra gratiaprincipium eft recte agens
di, eamque fimul cum natura largitus
eft Deus, quiacraturam rationalem con-
didit ut recte ageret.

VIIL.

Quatenus juxta Auguftini doltrinam Angeli etiam cum
Beatitudine faéti {unt.

SUMMARIUM.

1. Status quaftionis.

2. Probatur, §. Auguitinum nonquam docuifle,
Angelos conditos fuifle beatitudine fu-
pernaturali,

8. 4. & 5. Removentur contraria.

6. 7. & §. Offenditur, S, Augutinum tanthm

Locutum fuiffe de beatitudine fupernatrali
inchoata. ot

g. Propugnatur, Angelos prter l_:eamudlng‘m
fupernaruralem inchoatam euam recepifle
naturalem. e

@ num, jo. Usque ad 13, Salisﬁtob;cﬁilomsb:;

Gl g S



1.
Quid S. Au-

gu[h[m de

beatizudine
ﬂngclurum.

2 .
ropofitior,

o oritur queftio altera, an in pri-
. ) ma conditione Angeli una cum gra-

tia beatitudinem fint confecuti, di-
cente Auguftino de Corrept. & Grat.
cap. % etiam diabolum, & angelos ejus
fuifle beatos antequam caderent. Hoc
Theologi de beatitudine naturali folent
exponere. Eft autem beatitudo naturalis,
ut eam D. Thomas definit Q. 63. art. 1.
Ultima perfectio quam vationalss cveatis-
va vivtute fue nature affequi poteft. At
beatitudo {upernaturalis eft omnium bo-
7OV :i'g‘gi‘eg‘afiu, zjzfil’m per dona na-
ure fuperaddita vationalis cveatura pev-
fleitur o ac pleniffima expletur felicitate.
In beatitudine vero tres potiflimum do-
tes funt diftinguendz, - Prima eft, quod
beati funt recti per gratiam : altera
quod absque ulla moleitia prafentis bo-
ni deleGtatione fruuntur : tertia deni-
que, quod immutabili bono tanta [cien-
tize, & charitatis plenitudine adhzrent,
it certiflime fciant e amplius non efle
caluros. De priori dote feribit S. P.
lib. x1. de Civ. Deicap. 12. (uis enimn
primos illos homines i Faradifo negare
audeat beatos fuiffé ante peccatuin, quaii-
wis de fua beatitudine quom divturna, vel
utrum wtevna effet, fcertos ¢ Effet au-
tem wterna nifi peccaffent,cum hodie non
imprudenter beatos vocemus 5 quos videa
anus Jufte ac pie cum [pe future immor-
talitatis hanc vitem duceve fine cvimine
vaftante confiientiam,  De pralentis
boni delcétatione ait ibidem : Quantum
pertinet ad deleitationem preefentis boni
beatior evat primus bomo in Paradifo,
guam quilibet juftus in bac infirmitate
movtali, Etlib.x1v.cap.26. Nibil om-
ntio trifte, nibil erat inaniter letum :
gaudiwm verum pevpetuabatur in Deo,
an quem flagrabat chavitas ex covde puro,
& comfcientia bona € jide non ficta.
Denique de beatitudinis plenitudine lib.
de Corrept. & Grat. cap. X. inquit :
Erat adbue guod eorum acdevetur beati-
tudini , /i pev lbevum avbitrium in vevi-
tate fletiffent 5 donec iffam fumme beati-
tudinis plenitudinem, tanguam pramiui
ipfius pevinanfionis accipevent, id ¢ 5 ut
magna per Spiritum Saultum data abun-
dantia charitatis Dei cadeve ultevius om-
nno non poffent , € boc de fe certiffime
aoffent. Liquet hanc poftremam dotem
reddere beatitndinem completam, at-
que perfedtam.

-

Prorositio I. S. P. Auguftinus
nunquam afleruit Angelos conditos efle
beatos beatitudine £i1pcrnaturali, qua
plenitudinem’ felicitatis nuper expoli-
tam compleéteretur.

Liber Detimaus.

Cap. VIIL,

Legenti citato loco Auguftinu
quatiflima traditur ver
lico.: Hune
Hon b
Jutuvami
tamen beatitudine fine ullo vitio fruebnn-
zur. Et lib. x1. de Civi Dei eap. 13:
Cuivis jam non dijficultey occuvyit utvo-
que conjuntto effici beatitudinen guiain
vetto propofito intellectualis natura defi-
devat; hoe eft, ut & bono incommutn-
bili , quod Deus ¢ft, fine ullamolefiza pev-
Sfruatur, & in eo fe in @ternumeffé manfi-
rum nee ulla dubitatione cunletur,yiecullo
evvore fallatuv. Hane babereAugelos liucis
pia fide credimus : banc nec antegim ci-
devent babu Angelos. peccatoves , qui
lla luce privati [funt, con-
s & habuifje tie
feiam beatiti-

Jua pravitate
Jequenti vatione collzgin
anen aliguan: etfi non pra

df]]f?!i_zﬂ‘ Vit egevunt ante peccatumi,

profeto cvedend. t. Demun prece-
denti cap. x1. veram perfeciamque bea-
tam vitam nonnifi zternam efle decla-
rat, ac talem non fuifle beacitudinemn
angc?o‘.‘um malorum , quia qu'.mdoquc
delitura erat, five id [cirent, five ne-
{cientes aliud putarent: fcientes enim
timot, nelcientes error beatos effe non
finit. Itaque ex Augoltino hze depro-
mitur argument : Vera perfectaque
beatitudo requirith ut creatura rationa-
lis cadere ulcerius non poflit, & hoc
certiflime {ciat: Angeli non funt crea-
ti cum tali luce & abundantia charitatis,
ut cadere non poflent, idque certiffime
feirent = Ergo Angeli in . vera plenifli-
maque beatitudine creati non funt.

Forte dices, Augultiniana {ententia eft
omniaunico momento fuiffe producta, &
fex dies in Genefi enumeratos efle unum
temporis inftans, quod in fex dies pati-
tur fecundum diverfam cognitionem
Angelorum, in qua eft velpere & mane,
velpere ob coguitionem creature in
feipfa, mane ob cognitionem creatura-
rum in Verbo: fed cognitio matutina
& in Verbo eft cognitio, qua habetur
in beatitudine confummata : Ergo in
illo inftanti produétionis univerfi Ange-
li confummatam beatitudinem- habue-
runt.

Relp. dilucide Auguftinum lik. 1v. de
Genel. ad Iit. cap. xxx11. & x1. de Civirt,
Dei cap, vit.doctrinam {nam explicare,
que minime quatitur iftiusmodi oppofi-
tione. Compendio dicam, nam proxi-
mo capite audiemus Auguftinum ipfum
paullo accuratius. Unicum quidem in-
ftans eft temporis, quo per Auguftinum
Deus cuncta fimul creavit, neque huic

Z 3 iR~

asy dit enim il-
plenitudinem beatitudinis ;]‘
Jed quia nefciebant fuath (ypeenaiuca
riam , menove \guidem, fed lem.




[82

inftanti ex parte rerum creatarum die-
rum intervalla relpondent. In mente
autem Angelorum funt quodam ordine
cognitionisy qua fex dies Geneleos in-
vicem diftinguuntur.  Principio creavit
Deus naturam Angelicam Jucen:, hoc
eft, fapientia exornatam, & illumina-
tione, qua univerfam creaturam tan-
quam infra {e pofitam in feipla refpice-
ret, & hzc cognitio eft ve/pertina, quo-
niam ver{atur circa objectum, quod red-
dit illam mutabilem, non circa Dei Ver-
bum, in quo funt rerum omnium gua
temporaliter fiunc fempiterne rationes.
Jam habes vefperant. Deinde Angeli
creaturam quam in (e fatam intuentur,
referunt ad laudem creatoris, in eoque
deleGantur; & ita illucelcit & habetur
cognitio matutine, qua Deo adhzrent.
En poft velperam mane. Ex cognitione
itaque creaturarum & ex relatione ea-
rumdem in Deum concordiflima unita-
te refultat dies ex vefpere & maue con-
flatus ; qui in tantum dierum numerum
creftit, in quanta objetta Angelorum
cognitio dirigitur,  Cognitio cveatuve
#n feipfa (inquic S, P. lib. x1. de Civ. Dei
cap. v11.) decolovatior effs ut ita dican,
quain cui in Dei fapientia cognofcituy
welut in arte, qua faila eff.  Ideo vefpe-
ra congruentius, guem #ox dici poteft,
que tamen , ut dixi, cum od laudendume
& amuandum vefertur cveatovem , vecur-
vit in mane. Lt boc cuin facit in cogiin
tione fui ipftus, dies unus ¢ff.  Cum in
coguitione fivmaments, quod intev aguas
anferioves & fupervioves calum appella-
tum ¢ft; fit dies fecundus. Cum in éo-
guitione tevva & maris , omniumgite gi-
gnentinm , gue vadicibus continuata funt
terra, dies tevtius : Cum in cognitione
luminarinin sajovis & minoves, oim-
niumque fidevum, dies quavius : cum in
cogrnitione omtmium ex aguis amimialinm
natatilium atgue volutilinm dies quintus :
cum 22 cognitione omApINm aninalium
tervenorum, atque ipfius hominis; dies
JSextus. Hzc Augnitinus. Ergo in co-
gnitione angelorum malorum, qui in
veritate non fteterunt, neque ad Dei
laudem & amorem converfi funit, locum
matuting cognitio non habet.  In fan-
€tis vero Angelis, qui funt Auflore fuo
delectati, continuo faGtus eft mane, &
cognitic quz elucefcit in Deo ob re-
&tum ordinem charitatis, cui tanqudm
merces reddita eft plenitudo (cientiz,
quam diximus fpeétare ad beatitudinem
confummatam.
dies {pectat, fed ad feptimum, cui nul-
la advenit Fefpera, qui etiam appella-
tur Sabbatum, id eft; reguzes, quonian,

Hzc vero non ad fex .

De Theologicis Diftiplinis

ut feribit cap. feq. Auguftinus, figwif.
cat vequicm eovuml, qui vequiefcunt i
Deo. Iraque nego minorem : nam co-
gnitio Matuting, cum fit contemplatio
creaturarum relata in Deum, precedic
ordine caufalitatis plenitudinem beati-
tudinis, qua Angeli in Deo creaturas
iplas absque peccandi periculo percepe-
Funt.

Levioris eft momenti, quod Deus
creaturam corpoream in principio {ux
conditionis conftituit perfectam, ideo-
que & Angelis conftrenda erat perfe-
¢to, quee elt pleniffimabeatitudo. Enim.
vero hzc beatitudo merces eft perfeve-
rantize ac meriti, & confequenter de-
bent ¢i natura atque operatio antever-
tere. Neque corporeis rebus ftatim
cum perfectione natmre ea perfectio
collata eft, que per illam operationem
producitur: ut reéte Auguftinus lib. v.
de Gen, ad lit. cap. 24. & S. Thomas
¢ 62. art, 1. ad 2.

Prorositio II. Auguftinus dum

i
Oppoitio
cum folys
tiong,

6.

ait Angelos conditos efle beatos, non lo- Propofitios,

quitur de fola beatitudine naturali, {ed
potius de beatitudine fapernaturali prout
duas priores dotes comprehendit,gratiam
[cilicet, & fan&tam deleftationem , five
de beatitudine fupernaturali inchoara.
Evidens & perlpicuum hoc eft.  Pri-
mum namgque S. P. de Corrept. & Grat.

';'.
Probatur 5

Aug.non lo-

cap. x. de Angelis, quorum princeps c[fquide beari-

diabolus, ait miferrimos effeltos efle,
quoniam Refugientes bonitatem , gui
beati fuevant , non potuevunt ejus effiige-
ve judicium. Hanc vero bonitatcm, a
qua defecerunt jufticiam originalem efs
fe, five hze fit gratia fanétificans, five
rectitudo rationis cum bona voluntate
caftique amoris aftu, nemo non videt
Bonitas ergo, gua beafi fuerant, non
erat beatitudo tantum naturalis, fed
fupernaturalis inchoata. Docet prete-
rea S. Pater eo loco, quod quemadmo-
dum Angeli mali hanc bonitatem, in
qua eorum fita erat beatitudo, refugien-
tes cffedti (unt miferi, ita Sancti Angeli
in ea perfeverantes meruerunt Jeatitu-
dinis plenitudinem, qua funt beati ut
caderve non poffint ulteviuys: nullam vero
perfeCtionem naturalem, & permaniio-
nem in ea mericum effe pleniffime bea=
titudinis, eft quidem ipfo meridie luci-
dius.  Deinde beatitudo innocentis
creaturx erat vita, qua fruebatur Deo,
€x quo bono erat bona, non folum na-
turali cognitione, & amore, verum
etiam charitate, qua flagrabat ex Col‘_ffc
puro, ex fide non fita, & cum fpe
future commutarionis, uti S. P. affir-
mat x1v, de Civ. Dei cap.26. & X(l}- de

et

tudine natds
rali, fed fu-

pernaturali
inchoata,




Liber Decimaus.

Gen, ad lit. cap. 18. Que fane préetet

paturam reftam ac fine vitio creatam

ﬁapcrnamralia complettuncur heneﬁclg,

qua Deus in Angelum hominemque li-

berali munificentia profudit fimul 2z e:s

condens matuvam & Javgiens gvatinm.

Nunc vero ad Scholafticam methodum

me revoco. Beatitudo, qué gratiarum

dona compleltitur, eft beatitudo fu-

pernatutalis inchoata : Beautudo, in

qua rationalis creatura condita eft, gra-

tiarum dona compleétebarur : Erat ergo
beatitudo [upernaturalis inchoata.

9. _De hac hcatimcline‘cor‘lﬁ:at‘:m(‘ipien-

Confyrmatio. dum effe quod. Augultinus in lib. x1, de

Civ. Dei cap. 1X. ait Angelos participes

lucis xtetne nunguam fuifle peregrina-

tos: & quod etiam Bafilius in Plaln. 44.

& Greg. hom. 7. & Auttor de Eccl Do-

gmat. qui tamen videtur quidam Semi-

pelagianus, afirmant, Sané}os Angelos

in accepta beatitudine perfeverafie: id

eft, yuatenus lucem & charitatem, quain

initio réceperunt, merito permanfionis

fervarunt. Juvac hac ratione etiarm ex-

cufire Ludoy. Vivem, qui Comment.

in pref. caput 1%. feribit digelos San-

os femper fuiffe i patviay ac femper

fueiem Putvis vidiffe. In proximum

enim caput x11. inharens Auguftino aic

Angelos fuilfé quodammods beatos, nons

dum tamen de ruina, aut dé confirmas

tione fua cerros: unde falfum eft

quod (Cribunt eruditi Thomifte Gonet

difp. x11 de Angelis §. 2. & Cardinalis

Gotti Q¢ vit. dub. 1. Vivem revefa

fenfiffle Angelos Sanctos fuiffe creatos

in beata vifione , quam iili accipiunt pro

vilione facie ad facient, live plenituding

beaticudinis , quam profecto vides do-

&tum virum Angelis non ftatim conce-

dere. Nec recte prefati Thomifte Au-

guftini verba explicant de (bla beatitu-

dine naturali, qua confiftit, inquiunt,

in altiffima contemplatione Dei, ut Au-

Qoris naturz, Angelis enim non folam

fine vitio naturam, fed etiam gratiam

lavgicus eft Deus, five fupernam illumi-

nationem, & charitatem, qua po{fent

adhzrere Deo, fibique gloriam lplcniIT-

mam promereri. De qua duntaxat bea-

titudine reftam fine vitio naturam, &

gratiarum dona cempledtente , arbitror
Auguftinum inftitnifle fermonem.

ProrosiTio III. Cum explicata

pernaturali beaticudine Angeli in pri-

ma conditione receperunt etiam beati-

tudinem naturalem, ut adverfus Vafque-

fium Scotifte ac Thomilte propugnant.

9.
Eropofitios. fu

Probatup ol

Angelorum . Dreviter argumento D. Thomz pro-
caitudo  PAtur : Naturalis beatitudo eft ultima
Daturalis,

Cap. VIIL.

tura fua poteft confequi: Atqui Anges
lus creatus elt cum omhi naturali pei=
feGtione, quam fuapre natura confequi
poterat s Ergo Angelus in naturali beas
titudine creatus €it.  Prob. min. fiqui-
dem hec naturalis perfectio eft perfe-
&iffima contemplatio Dei ut Auctoris
natute, & reftitiudo nacuralis dilectios
nis. Arqui Angeli ab initio illam cons
templationem & dileCtionis reticudi-
nem habuerunt. Igitury &e. Refpon-
dent quidam eX noltris retum amoris
orditem in Angelis fuiffe ex gracia:
quod utique verum gft, diligendo enim
Deum, cique charitate adhzréndo glo=
riam, & intuitivam vifionem Dei ade=
pti funt. At preecifa gratia, licec non
fit in amore creaturz rationalis rectics
do illa fpecialisy qua Angeli ad plenicus
dinem gloriz permanfionis merito pei=
veheriinty non efat tamen inclinatio
perverfa; quoniam Deus condidic fine
vitio naturam : quapropter rectus ille
ordo per gratiam non ad Baturalem beas
titudinem pertinebaty {ed ad bearitudis
nem (upetnaturalem; dequa precedens
ti propefitione.

an
183

AD QuzEDAM EX ADVERSO
PUGNANTIA,

Verumtamen pio Sententia Valtjuefii ab
objicies I. Angeliin primo inftanti certi
non erant {e huhquam futuros effe mi-
ferrimos ; at hzc inceftitudo peena efty
animumgue excruciat quathmaximes
neque poteft cum beatitudine conciliaris

Refp. 1. Angelos, etiamfi de futura
ac perennl ipforum felicitate fuerint in-
certi, habuiffe tamen dele@tationem
prefentis boni absque ulla aaimi prefiii-
ra, propterea quod in fuo erat arbitrio
acceptam beatitudinem fibi perenniter
ftabilire. ~ Deinde quoniam hac faculs
tas perleverandi in accepta beatitudine
pertinebat ad gratiam, & ipfa beatitiido
non [blam naturam fine vitio, fed etiam
bonam voluntatem & gratiam [ecum
ferebat , refpondetur cum Salmanticens
{ibus, certitudinem, inamiffibilicatem;
& exclufionem cujusque timoris {pecta-
re quidem ad beatitudinem fupernatus
ralem conlummatam, que fuit merces
perfeverantie Angelorum Sanétorum,
& que fola eft ftatus bonorum omnium
aggregatione perfedtus; minime vero
picni(ﬁmam illam {cientiam & f{ecurita=
tem neceffariam effe ad beatitudinem
naturalem, que eft perfetio naturalis
creaturz ratione praditz. Perennitas
enim, ¢ certiflima incommutabilis boni

io.
jectio I

it
Solatioe

perfectio, quam creatura rationalis na- ; pofleflio  fummum beneficium gratie

€




184

eft , non defectibilis creatur proprietas.
Neque dicas, fi naturalis beatitudo ni-
hil fic- ulera quam ultima perfetio na-
ture, diabolus erit adhuc beatus. Ete-

' nim in eo extant quidem ac perfeverant

12,

Objectio 2,

Solotio,

Decogni-

tiong Ange
lica Augn-
ftiniana,

;
Cognitio
Angelorom
non eft per
{pecies accea
pias a rebus,

naturalia, intelle&tus nempe & volun-
tas; [ed hismalaillius voluntate acceflic
vitinm, & inclinatio ad malum, nec non
ob (k‘.pertii mdignitatem excrucians de-
i‘ptmt?"‘, orrendiflimumque | ‘“)I_icium.
Obyjic. Si Angeli conditi fuiffent
ine.naturali, non potuif-
enim eft terini-
creaturz. intelleGualis
itura autem in termino
tuta mereri omning non poteft.
Relp. Nego naturalem beatitudinem
effe terminum fimpliciter creaturze ra-
tionalis , in.quo. tollitur indifferentia &
libertas ad meritum, vel demeritum :
fed eft terminus, ut inquiunt, fecundum
quzd ; eoquod preeter debitam {ibi per-
fectionem poreft rationalis creatura
aliam nancilci, quz ad gratiam gloriam.-
que pertineat, & in qua fi nequeat ul-

De Theologicis Diftiplinis

terius perfici, vera ac propria ratio tera
mini fita eft.

Ultimo argues: Pofle propriis meri-
tis confequi beatitudinem major eft
creature intellectualis perfettio, quam
beatitudinem habere gratis collatam, &
dono creationis. conceffam : Ergo ex
quo Deus perfeftas condiderit rationa-
les creaturas, non debuit eis beatitudi-
nem conferre aliquam, fed folam facul-
tatem, qua per vires proprias {ibi illam
poflent comparare.

Refp. Falfam effe majorem ¢ ham etfi
poffe confequi beatitudinem fupernatu-
ralem haud minima it creaturarum in-
tellettualium perfectio, liberum feilicer
arbitrium fupernz gratiz adjutotio fuf-
fultum ; major tamen perfectio eft has
bere naturalem beatitudinem ex vi creaa
tionis, atque fine meritis comparandam.
Id enim magis convenit cum beatitudi-
ne Dei, qua cum fit perfediflima, nul
lo tamen merito acquiritur; fed Divi
n nature conjunctiflima eft, ac penitus
indivalfa.

CAPUT B

Explicatur quomodo juxta Auguftinianam Theologiam
- Angelica peragatur cognitio.

SUMMARI UM

& num. 1. usque ad 6, cen ulimum habetur

CTurUs, pofteagiam de Angelo-

tum patura & creatione diflerui,

de duabus proprietatibus (ingilla-
tim, quibus pollet intelleGualis fubftan-
tia, id eft de vi intelligendi ac volendi;
cum nihil frequentius audiaturin Theo-
logicis concertationibus ; quam Ange-
los objecta percipere per /pecies creatas
inditas fibi ab Auflore natura; id vero
etiam Augultini preeceptis communi fe-
re fententa judicetur effe concordiffima
veritate conjun¢tum; danda opera efl,
ut Santli Patris defiecatam plriffimam-
que doctrinam ¢ {uo fonte, non ex in-
quinatis rivulis hauriamus.

Principio itaque indubiratum eft An-
gelos non cognofcere per fpecies acce-
ptas 4 rebus, fed per inditas,, connatu-
rales, & innatas: quod eriam docec
S-Thomas q. Lv. art. 2. & q. tvi1.are .
Tradit id Auguftinus lib, 11. de Gen. ad
lit. cap. §.ubi aitz Quemndmodum ratio,
qua creatura conditur priov eff in verdo
Dei, quam ipfa creatura quz condituy :
Jic & ejusdem vationis coguitio prius Jit

fyltema Auguftinianum de Angelica cos
gnitone

in creatura intelleduali, qua peccato te-
nebrate non effy ac deinde ipfir conditio
creatura. Negue enim ficut nos ad pevci-
Plendam [fapientiam proficiebant Angeli,
ut invifibilia Dei per ea que falla funt in-
tellelia confpicerent qui ex quo creati
Junt, ipfa Ferbi aternitate fuuita &
pie coutemplatione pevfruuntur , &7,
Cujus rei caufam affert lib. 1v. cap. 33.
que mens Angelica, poffeaguait ¢o or-
dine creata eft, ut jﬂ':ecftffrft cateri,
prius ea vidit in Fevbo Dei faciendn,
quam fafta funt. Quidquid enim co-
gnolcitur deberpriecedere cognitionem 3
deoque creature que cognofcuntur ab
Angelis, antequam viderentur in feipfis,
precedebant quodammodo in arte, qua
falte (unt, id eft in Verbo, in quo funt
omnium qua temporaliter fiunc, wter-
ne rationes.  Hujus autem Verbi par-
ticipatonem habuerunt ftatim ; ac facti
funt, Angeli, quatenus creati fuerunt
cum participatione incommutabilis Iu-
cis, in qua rationes illz rerum univer-
{arum continentur ; quomodo S. Patex
docet eodem lib. 4. cap. 24.

Hze

1.
Objetin 2

§olutio,




Liber Decimus. Cap. 1X.

A Hezc participatio fucis , five illumi-
filominatio natio Angelorum eft medium, in quo
ngelorim finonla objecta percipiunt, itaut /pecies
et medium: ingenite &innate, quas diximus, non
{int accidentia quaedam creata, fed ipfa-
met lux incgmmutabilis & Divina, in
qua izw:u'iubﬂ'és rerum omnium ratio-
nes effulgent. Et quidem hanc folam
lucem certiffimam cognitionem parere,
gaque creatas mentes de omni vero fir-
miflime judicare, pluribus demonfirat
S. Pater, ut vidimus libro primo: in
in quo oftendimus notitiam rerum, quam
{cienciam appellant ; certam fcilicer,
evidentem, & qua aliter nequit {e ha-
bere, ex medio creato, quod contin-
gens efl mutabile, nullatenus compa-
rari, nifi prout creaturarum praefentia
ad immutabilem lucem convertimur.
Atque hanc participationem {fempiterne
lucis Angelos habuiffe 4 principio ita
Auguftinus declarat lib. x1. de Civ.
Dei cap. 1%. Profeto fircti funt partici-
pes lucis @tevne 5 que eff ipfa incommuta-
bilis fapientic Dez o per quam fulla funt
omnia s quany dicimns Unigenitum Dei
filium. Quareipla lux Divina affulgens
mentiAngelorum eft medium cognitionis:
Angelice; ideoque non cognofcunt per
Jpectem aliquam creatam, nifi forte [pe-
ciem creatam dixeris affetionem, &
qualitaten. productam in mente Angeli

participatione ac fulgore hnjus lucis.

3 Nec tamen hze lux immutabilis red-
Tripliciter
D. lumen
affulget crea-
turis ratio.
nabilibus.

didit ftatim Angelos béatos vifione Dei
per cflentiam. — Triplici enim ratione
Divinum lumen rationalibus creaturis
affulget: primo ut principium cogni-
tionis naturalis , & tanquam lex fe-
cernendi verum 4 falfo in his, que ad
naturz ordinem pertinent; utdum irra-
diatur mens idea creaturz, ®qualitaris,
fimilitudinis, &¢. & hwec irradiatio eft
criterium veritatis, de quo alibi difpu-
tavimus , {ive lumen rationis. Deinde
affulget, ut principium cognitionis’ fu-
pernaturalis exhibens menti ea, qu® cx«
cedunt nature ordinem, fub aliqua ta-
men caligine, & inplurium objettorum
‘permixtione ; urquando illuftratur meds
revelatione myfteriorum Trinitatis, vel
Incarnationis : atque hac illuftratio eft
fanta illuminatio ' five Jumen gratice.
Tandem affulget aliquando lux illa Di-
vina rconvertens plenitudine ‘luminis
mentem in (emetip{am, actanta claritate
fefe manifeftat; uc non poflic inde co-
gitatio divelli ; & hec manifeftatio eft
claritas patrie, feu fumen glorie. Qua-
propter Angeli videntes incommutabili
fapientia ftatim 3 ac fa&i funt rerum
creatarum rationes y non proinde frile-

R P, Berti Theol. Tom. 11,

185

bantur vifione; quam vocant beatifi-
cam: quia incommucabilis lucis parti-
cipes-facti funt primo & fecundo modo,
non tertio. Atquehinceft, quod male
quidam inferant fore omnes homines
beatos, i vera effet {fententia nofltra quod
non habeatur vera {cientia nifi perl
xternam, & lucem incommutabilem.

Ergo hac ratione juxta Auguftinum

cognitio Angelorum peragitur.  Falli Cog
enim in pri ui conditione participes Arge
lucis , que eff ipfa incommutabilis Sa- X'
pientia Dei, ab illo fe productos efle
noverunt , & Conditoris fui, in quo
univer(e creaturxz rationes confiftunt,
proculdubio perceperunt exiftentiam &
proprietates, qua lumine rationis, aut
gratize elucefcunt.  Utraque enim luce
collultraci funt; Jumen guippe wverum
guod illusnznat: omnenn bominent in hunc
mundum  vententem 5 boc  illuminavit
omnenr angelicumn mundumyut effet lux,non
an femmetipfo, fedinDeo: id eft paricipatio-
ne lucis, a qua {i avertitur, Angelusficim-
mundus. Lege libx1. de Civ. Dei cap. 1x.
&in 1v. de Gen. ad lit. cap. 24. Augulfti-
num. Ibi vero S. P. dilucide explicat, quo-
modo Angeli hac eadem luce, tanguam
infra relpicientes propriam naturam,
ac deinceps creaturas omnes corporeas
ordine quodam cognitionis agnoverint.

Sed quoniam lux illa rationes exhibet s
rerunt, non particularia quaque repree- Quid necef-
fentat; ut Angelus cognofcat res fin-1¢s UEANGes
gulares, exiftentes, five predicata, utig; 580
loquimur SupBuesniss, accidentalia €xXi-gnares, &
ftentiz, loci, aliorumque adjunctorum, accidentalia,
neceflum eft, utlux illa univerfalis in
homine Angeloque ab objeto deter-
minetur; ita ut nifi hanc determinatio-
nem intelleCtus creatus mutuetur a re-
bus, nequeat fingularia percipere per
ideam illam ingenitam fola predicata
efféntialin exhibentem. Determinatur
autem iplarum rerum creatarum pra-
fentia. Quod & abAuguftino traditum
animadverti, & propria mihi ratio fua-
det. ‘Etenim' S.Pater lib. v. de Genell
ad'lit. cap, X1X. ait creaturam Angelis
appatere guando efjicituys atque propali-
tur: ' Et cap. 32. libri precedentis do-
cuefdt” cognitionem" ve/pertinam five
creaturarum in {eipfis in Angelo faltam
effe per earum productionem, & poft-
guam Dei Verbum dixerat, Fiaz, A
Fe prius, inquit, 2z ejus. fiebant cogni-
tione, cum Leys dicebat ut fievent, quant
in fud propria netura : quce itidém fale
1 eis IpfIs' etiam coguovIt y MOV Uty
g ‘notitta , ‘quam vefpera dicta eff. Et um
ratio eft, quia exiftentiay locus,
predicata quaque'‘accidentalia non re-

Aa [t

inéra-
l:’\lh(;‘ ')(gl-g_
a&E,

res




8.
Quid cogni-
tio Velper-
Hpa,

1,
An pateant
Angelis [e-
ercta Cor-
dium,

z.
Fropofitio.

Probatur
Angelis non
patere _fecre-
ta cordium,

186 De Theologicis Diféiplinis

fucent in idea rerum, que eft ratio
intelligibilis , & quaedam quafi menfura
communis judicandi de qualibet veri-
tate. Quare etiamfi Deus creaturas in
fe ipfis absque ullo medio percipiat,
ejus tamen cognitio non vefperajcit,
quoniam non coarétatur rerum prafen-
tia, neque ideo videt creaturas quia
factz [unt; quum eadem ratione perci-
peret illas, priusquam fierent, in fua
zternitate, in qua nihil preteritum eft,
aut futurnm. Alius modus, cur An-
oeli creaturas in particulari videant, af-
fignari non poteft : fiquidem nequit res
corporea {piritualem fubflantiam affice-
re in ipfam agendo radiis,effluviis,corpu-
feulis, & fenfibili qualicate: aur fi forte
alius modus aflignatur,is quidé extra Au-
guftinianam Pneumaticam conformatur.

Atque ex his nedum habes quomodo
in Angelis intellectio perficiatur , fed
etiam quid fic illorum cogpitio matu-
tina s ac vefpertina; de qua plura ho-
minum figmenta & legimus, & audi-
vimus. Igitur cognitio ve/pertina An-
gelorum eft cognitio rerum exiftentium

in propria natura, ewjus predicata ac-
cidentalia percipiuntur per ideam inge-
nitam determinatam ad fingularia per
illorum prefentiam, nondum huic co-
gnitioni addito ordine relationis in
Deum: cognitio vero matuting eft,
quando [cientia Angelorum non rema-
nens in creatura refercur in laudem &
charitatem Dei, in cujus luce incom-
mutabili funt tern® rerum facienda-

ram ratiopes : hoc enim ordine mens Quid may:
Angelorum ad veritatem , & ipfam tina, i

Dei fapientiam convertitur, & eorum
cognitio zllucef¢iz,, & vecurrit in mane.
Quod cum Angeli fanéti de cognitione
creaturarum in landem Creatoris affur-
gentes impleverint, dicuntur in veri-
tate {tetifle ; ac merito permanfionis
accepta plenitudine (apientiz , ob quam
lumini rationis & gratie additum eftlu-
men glorie , conlummatam confecuti
fuerunt beatitudinem. Sed hzcabiplo
Auguftino citatis locis poterunt eviden-
tius cognofci: nos enim hzc fumma-
tim attigimus, quz forbere animo, &
bibere ex iplo fonte non pigeat,

CAPUT A

Angelos non intueri occultas aliorum cogitationes.

SUMMARIU M

1. Status quailionis,
4 num 2. Usque ad 9. Probatur , Angelis non
innotelcere fecreta cordium,

O levis nunc occurrit dubitatio,

quam nefcio num poflit quis eno-

date explicare, Eccur Angelis co-
gitationes & cordium fecreta non pa-
teant, f{i determinate hzc exiftane,
neque ordinem naturalem excedant.
Quezftio admodum perplexa eft, ani-
mumgque omnium pulfare debet, five
legem dirigendze cognitionis angelicee
ftatuas cum Auguftino in par#icipatione
lucis incommutabilis, five in creata ali-
qua /pecie, ut placet Scholafticis. Sed
nos, ut decet fe gerere inrebus dubiis,
quz magis ad veritatem accedunt eli-
gentes, minus probabilia aut brevi reci-
tabimus, aut fuis auctoribus relinque-
mus.

ProrosiTio: Angelis noninnote-
feunt fecreta cordium, varizque, cur
€a ignorent, 2 Theologis probabiles cau-
fe afferuntur.

_ Videtur prima pars nihil babere du-
bitationis, & prope ad fidem accedit.
Probatur autem adverfiis Hervaum,
Du;andum, & Antonium Le Grand
Scripeurarum Patrumque prafidio. In 1.

a num 1o. usque ad 15, Enervantur oppo=
{itiones,

enim Regumvt11, 39, legitur: Tu no-
St folus cor ommium filiovum hominum,
Hierem, xv11. 9. 10. Pravum eff cor
omniun, & inferutabile, quis cognofcet
illud? Ego Dominus ferutans cory & pro-
bans venes. Et Apoft. ad Hebraos 1v. 12.
Verbo Dei tanquam fingularem chara-
¢terem tribuit, quod fic pevtingens us-
que ad divifionem anima, ac [pivitus,
compagum quogue ac medullarum, € di-
Jevetoy cogitationunt , €7 intentionum
cordis. Quibus refponderi nequit pe-
culiare effe {olius Dei omnes hominum
cogitationes {crurari, Angelorum vero
pralentes tantummodo ; primo quia de
omnibus indiferiminatim Scriptura lo-
quitur. . Deinde quoniam in tertio Re-
gum loquitur Salomon de intentione
corum, qui Deum orant, ideogue de
cogitatione praf{enti, quam tamen {olum
Deum nofcere ait : & Apoftolus duo
attributa ex equo Deo tribuit, pertin-
gere ad divifionem anima ac f{piritus,
id eft menten 4 pravo rerum terreftrium
removere appetitu, & caxleftium defi-
derio dbperna chavitate inflammare;

atque




«

%
confirmatio
Patrum.

Liber Desimis.

atque cogitationes ; intentionesque cor-
dis difcernere: at non per tingit ¢m di-
vifionem animz ac [piritus in aliqua
cordis affeftione prefenti quidem ani-
mumque trahente ulla vis m.u.a
mana aut angelica: Ergo neque ad a
quam cordis intentionem di immenu_hn
P("L\«(..L'I!l creata \llld‘:. C\ mens [\‘l JLEL‘
rum.

Accedunt Patres, quorum teftimo-

omnia nequcunt ulla ratione contor-
gueri.  Cryloftomus hom. 4. in Mat.
:ul ea Y{_H_a' s Hac autem ¢
; f"};,f;f.ij apy Fofey
qui[: gIRUIL [l _"u,z.uu [utine
@ Deo miffitin /m://c A7 quippe fo-
fius Deieft avcanacordium Logqui
Vero k,uly[o tomum de ¢ )tmn.nom} 3
fenti, id eft de ea; qua menti Sanctil-
fimi Jofeph obverlabatury nemo unus
negabit.  Et quee Nathanael Joan. 1. 47.
: h.tiu.bat in corde, dum ei ( hriftus ait
Ecce weve Ifraelitay inquo dofus
que etiam egetat cum ! hilippo cum ol
fet fub fieu, jam determin: :tl erant &
attu pofita: Et tamen Cyrillus Alexab-
drinus libro 1: in Jo. ait Nathan 2lcm
relpondifley T es filius Dez, quoniar
noverat folum Denri fc ‘utétovem e
covdium , wmec ulli altevi bominis men-
tems pateve.  Neque diver(d elt Latino-
rum tradicio. Nam Ambrofius incap: ¥
Lucz de Chrifto feribic: Pomui
ultorum cognitiome Dewm [e effé
ffrat.  Hieronymus in 9. Matth. {uper

illa verba,
eorym; inquit :
jm//zf' cordis occ CogIo :
guumus denique. ferm. 234. de Tem-
pore hxe de ‘amﬁu Jobo habet: Cole-

(fa;g*ﬁ %5 f“”,,l‘f-_u{u..-r}(),u)'ffu g E-f:ﬂ;r‘a:r)
i o

oS videns Lng" }IIES
fit fo Deum, qui
ofcere, . Aus

ponens ea verba,
1L, /,-

mum 41. eX
(‘/ﬁf/ i invocat 5 Log
/ r?f’, videri j-?,’,l' ]
wreanibyvorint, - arudi yiione : Jed cn-
Jus cogitatio penetvatur? cujus ('m‘ -
/} yicituy fz..m’ intus gevat, guid intus
Pn//“ s quid 1 rrat , r/wzmmm w/j;o-
» guid intus Holit quis
compy abfurdeintelligs  c
abyffiim boprinens.In his animadverte prae-
cludi aditum Durando reponenti fermos
nem non fieri de ¢ \(ﬁit'x[iumbuszlc‘tupou-
tis cum econtra nonnifi de pi‘;.k_'fém{hus
Patres [peciatim pertractent;  prefens
quippe erat occ mutmuratio Phari-
feorum de qua Lucas cap. y. prefensco-
‘ﬂt'ﬂ,l\)SCllmelﬂ]le.L]Lul\luLL'] cap. 1%:
prefensintentio Jobi, dum eleemofynam
largivetur.. Omnes autem cogitationes

R P. Berti Theol, Tom. 11

"o W f il R
'«-'f:‘-.)u Lhe i07

non « anitho h
mani a5 non opus
ida hinc eruitur rariocinat
Pharifzorum Scribaru mgue
nes P-'i'd“:t‘i‘.l\.\. ere e
dendo f{e verum Deum effe
ftravit: Cogitatibhes ergos
preefentes funt, incuer
mentis {crutantis- renes & corda:
que hinc eft, guod hec argumento
{ti divinitate contra-peryicac :
'*l‘ _pugnatum ﬂ."[, praefertim 2
ad Tralimuddum fe-

rt

gquamcd

um nunc

m(’mio ad pls.utd 5
oram idula 1

hujus
Scott

ras elle Ubjt.chtm hab cum men
Angelorum proportionem neque illo-
tum vim intellectricemi excedere;
ideo non pofle cognolti; quod

fuum f{ubtrahat cencur idaue ex-
plicant aliqui comparatione ignis Baby-
lonici; quo tres pugrinon fueruntcoms
buftii.  Que® opinio obflruit os memo=
tati Cartefiani Le-Grand; qui eap. 3:
Dzmonologit probat Angelos pofle per-

Nen
LICUS

cipere homitium Cogirationes ; qz:]:a in~

ter H‘L‘I][I"? PL‘LLQ nem
tionem Voluneacis l_u)poh
fum eft reperiri: quod Subtilis Dy
toto cdpite anhuit. Acid ego 25
peterem; Eccur Deds hac in re dene-
get concurfuin fium ; queni non folet
in naturalibus Opulhm nifi 1 perraro {ub-
trahere ! & num interveniat inirabile
portentum gligtiesct angue A ngcli cogni-
tionem iftdm hon capiunt; ficut mira-
culum fuit foe combultiche confiftentii
ignis in fornace Babelist e,
~ S, Thomas afirmatidco Angelosalios
i 1 8 nC(}L‘.”I('L‘TT‘: i'Ci‘;'[.w,"C,
T voluntas ?u’—
/y;z j) 0 fuly md, &
ipfe folus ip eamn ¢ vi porefs qui eff
ejus principale of; f.f;m ut wltimus finis.
Ita dockt q. 57. art. 4. HancD. Thompe
tionem PP. Silmanticenles {atis eno-
date exp licant, dicentes Detim in con-
ﬂ,l 11[10!1” III]I\-LJII 1L-l {l"“”ils !hI‘FC
caufas; ut udniverfales moverent ali:
ad effectus , qui fpectant ad univerfi
dinem & harmoniam: ideoque
qui refpeftu homintim f{iipe ;
{unt ;- eanaturali virtute pc
ftere, quz attinent ad illum ord
minime vero (ecreta cordium , quz non
pertinent ad otdigem un [bd ad
alium ﬁil.)lnn?‘)l.\ul, id eft. Deum ale-
Hze

QLG

a7

i 2a

tionalis cre

ms3

s

mum rationalis creature finem.
vero non videntur prorfis fperngndas
Aa 3 oot




188

cum & corporeis creaturis conftitutus
fit terminus quidam actionis , extra
quem vagari non poffunt, & qui ea
tantum complecticur, que ad illas per-
tinent fingillatim: nec a fuprema caufa
moventur, nifi in propofitum fibi finem.
Inquiro tamen, cur faltem non percipian-
tur cogitationes ille, quz ad Deum ul-
timum finem non diriguntur,fed inalium,
& quandoque adverfum, contrariums-
que propendent: & quare ad ordinem
univerfi pertineant tam creaturz pecef=
fariz , quamliberz, nonautem ea, quee
ab iftarum voluntate dependent, ‘& na-
turz ordinem non excedunt.

. Nofter Ariminenfis in 2. dift. 1x. q.Ts
Ca‘;‘fﬂ_a- ex affirmat ideo Angelos aliorum cogitae
Aciminenfi tiones non intueri, quoniam licet in-

telligibiles fint, declt modus quo ad co-
rum mentem perveniant. Quemadmo-
dum enim , ut {enfibile percipiatur, non
fuflicit quod fiv lenfibile, fed ulterius
opus eft, ut ejus imago, & idolum ad
fenfitivam potentiam proxime acce-
dat: ira, uc cognofcatur intelligibile,
non fufficic quod tale fit flapte natura,
fed etiam requiritur , ut intelleiva
facultati proxime inherear. Nec fufi-
cit objelti ac potentiz propinquitas;
nam ctiamfi duz animz rationales 3
Deo in eodem corpore crearentur, una
tamen non cognoliceret fecretam cogi-
tationem alterius, propterea quod fe-
creta cogitatio unius alteri non inhre-
ret. At Gregorius hxc fortaflis per-
fuadebit Peripateticis, quorum philo-
fophiam egregie illuftravic, noniis, qui
perceptionem  putant nihil aliud effe,
quam rem, cujus ideam habemus,
menti exhibitam intueri prefentem, ne-
que aliud ad puram cognitionem requi-
ri, preeer prefentiam objedti, ideam
ingenitam , animique advertentiam ¢
fenfationi autem hoc ulterius accide-
re , quod res materiales, ut prafentes
menti reddantur, debeantexterioraor-
gana afficere. Imo & Peripatctici ali-
qui interrogabunt, quare fenfibile fux
porentiz debite proximum wicaria Jpe-
cie illam vellicet, EXcitetque 5 neque
idem preftet cum facultate incelle@rice
objectum intelligibile.

3. Ego itaque fi de re occultiffima phi-
Cognofeunt lofophari fas eft, dico Angelum pofle

-‘ngf_l‘ 4= nararaliter cognoftere alios Angelos co-
taralieer 7 E = = -

i c 5 :
alios Ange- BIVAL€ > non vero quid cogitent. Quod

poffinc cognofcere alios Angelos cogi-
tare mihi reveta probatur, ex quo ad
perceptionem tantum requiratur acies

los cogitare,
non vero
quid cogi-
tent.

De Theologicis Diftiplinis

mentis , idea rerum, & objeéti pra-
fentia, que omnia hic habenrur: atque
hac in parte probo fententiam Scoti, &
Antonil Le-Grand: quod autem aperte
non cognofcant quid cogitent, id erit,
quoniam prefentia objecti determinat
ideam jnnatam ad percipiendum dunta-
xatrei exiftentiam, non modificationem,
que cum exiltentia neceffariam non
habet connexionem , cujusmodi funt
liberi animorum affe®tus.  Nam ficut
in congenita rerum creatarum ratione
videri nequit actualis exiftentia, ad
quam; ille f(unt prorfus indifferentes;
ita ex praefentia cogitationis percipi non
valet objeCtum, in quod ea fertur li-
bere & contingenter.  Ad quam fen-
tentiam proxime accedit Romanus Aes
gidius, qui ait Angelos aliorum cogi-
tationes videre quidem, {&d non quan-
tum ad compofitionem tevminoyum quod
Thomas de Argentina explicare nititur
exemplo vocis.  Etenim, inquit , fi
vox aliqua fit indifferens ad plura figni-
ficanda, dum aliquis eam profert au-
dio illum loquentem, quid autem lo-
quatur ignoro: ita cum poflit per eame
dem Jpeciem cogitare rem bonam agere
vel non agere, aut malam fugere vel
non fugcre, Angelus 4 quem converfio
mentis mew in illam fpecien non latey
vider me cogitare rem bonam vel ma-
lam, fed minime intc]ligit an rem co-
gitatam voluntas rejiciat, vel approbet.
Poteft cum his conciliari Henricus Gan-
davenfis, qui ait ideam & apprehen-
fionem habere univerfale ' & fingulare
objectum, & confequenter Angeli, li-
cet videant conceprum alterius prout
verfatur circa univerfale objectum, il-
lum ignorant quatenus ad {ingulare di-
rigitur.,  Verum qui rem acu attige-
rint, operofum arduumque elt defi-
nire.

Hoc unum tanquam certiflfimum re- 9 I,
nendum eft , perpaucos effe humanz P]ﬁumd\\:
voluntatis affeftus, qui per motum (pi ‘ili‘i;r[;,‘ B
rituum , notasque non prodantur ¢x (a8 exteinis.
ternas; quum & nos hominis Iram?
meerorem , gaudium, aliasque animi
concitationes interdum agnofcamus ex
valeuw.  Multo magis hec omnia Angeli
ex ‘corpore, oculis, & fronte perno-
feent : {ant enim longe perfpicaciores
Socrate, quem aliqui, ut in libro de
Fato narrat Cicero , notaverunt £0y-
Siognomon. At de cogiratis, quik eX-
terins non produntur . fieri novimus
bene longas fatisque litigiofas difputa-
tiones.

SATIE-




: ko 5.

Solutios
i
11.

Objedtio 2.
com {olutio-

’ g,

12,

Oblectio 3,

olutio,

Liber Decimus. Cap. X.

* OPPOSITIONIBUS,

Opp. 1. Gregorius in Moralibus lib. 3.
cap. 174. ait quod in beatitudine refur-
centium wnis bomo erit per/picabilis al-
teri, fieut ipfefibi : Ergo unus Angelus
percipere poteft omnia que funtin alte-
1o, quemadmodam videt quz {unt in fe.

Refp. Duplex in homine inveniti im-
pedimentum, ne aliorum introfpiciat
cogitationes, corpus nempe, ac voluna
tas ipforum.  Iraque Gregorius docet
poffe in n;ﬁ::'rct:.‘ai(‘ng unum perfpicere
cogitatum alterius, fi_et manif;
neque impedimento effe opacitas
poris, quod erit perlpicuum, lucidun
& fplendore gloriz exornatum. Cume
que in ea felicitatis patria cives omnes {int
perpetuo charitatis vinculo conjunct,
amici vero invicem fecreta pandint, at-
gue, ut in proverbio verfatur, os Jogus
Sfoleat ex abundantia cordis; procul erit
in patria utumque impedimentuimn.
' ®
aut libere occultantur, aut, utrum no-
cur, ad perfectam focietatem non
attinet.  Que refponfio, tametfli ajunt
ea verba in Moralibus Gregoriinon re-
periri, retinenda eft ob alias confimiles
Patrum fententias, prefertim quod &
legitcur Gregorii textus articulo 1v.
queft, 70. S. Thome.

Opp. 2. Bafilius libro de vera Virgis
nitate puellas hortatur ut Angelorum
prefentiam revereantury cum percipiant
ceelefles Spiritus quidquid virgo cogi-
tat, animoque contrectac.  Refp. Rafi-
lium fanéte, piequelocutum, tum con-
fuetudine hortatoriz orationis, in qua
interdum - limitand® occurrunt fentens
tiw: cum etiam quod fignis corporeis-
que impreflionibus foras affedtus erum-
pant, maximeque voluptarii, ad quos
carnalis fequitur titillatio:

Opp- 3. Diabolus introit in cor ho-
minis : fcrutatur ergo f(ecretas cogitas
tiones ibi larentes. Prob. ant. ex verbis
Jo.cap. xi11. 27, Poftbuccellam intvoi-
Vit in ewin Satanas : &, Cum diabolus
Jan mifgfet in cor ejus.  Et in A&. Ap.
cap. v. 3. lesicur :  Anania, cur tenta-
vit Sutanas cor tuum ? Ingredicur ergo
demon humani corporis penetralia,

Refp. Miffio ifia [pivitalis fugoeftio
eff, neque fir per auvem, fed per cogiti-
Zonenty ac per hoc non corpovaliter, [éd
_,Z)irz'nz‘z/jrur. Sed quomoty fiat 5 ut din

olica. fuggefiiones inguittantury &° bis
RS COgItAMBRIbUS mifceantuy 5 ut eds
tanguam Juas deputet bomo, unde fcit
bomo ¢ Tca S.P. Auguft. Tra&. rv. in
Joannem. Loca ergo prediGta de fug-

At hze non valent de cogitatis

(.'f‘i.

,_.
o |

149
geftionibus malorum Angelorum [unt
exponenda; non de perceptione aliena-
rum cogitationum. Has vero
ftiones quomodo fiant laboriofum  eft
definire, utaic 5. Pater; (&d fieri dicuns
thr tamen affectione (enfuum, motuque
fpiricuum animalium : quare perfici ne-
queunt #uflo mediante noftvi, fiuive cop-
povzs anffrummento, ut inquit ferm. in
Cant v, S. Bernardus.

Opp- 4. Homines pradici (agacitate
ac prudentia aliorum cogitata incrof

ciunt ¢ Poterunt ergo eadem Angeli ju- ;L{“! folurie-
Refp. dift. antec,

re potiori conlpicere,
aliorum cogirata fcrutantic que ex
rioribus indiciisy vultu, oculis, fronce
nutibusque e produnt} conc. quz nul-
lum exhibent externum fignum, nego,
Priori modo , & perfpicaciori etiam in-
tuitu Angelos [cercta cordium afpicere,
nemo homo ibit inficias. Aflerit id Ju=
culenti teftimonio lib. de Divinat. Da-
monum 5. P. Auguftinus, Negue quic-
quam efficit, quod in 11. Retraék libro
cap. 30, €adem repetens, fcribat ¢ Kem
dixs occultiffimam andactoré afféveran-
tii, quam debui.  Nam S. Pater non
dubitat quin Angeli cognofcant cordium
fecreta, quando figna aliqua exprimunt;
fed dubitat an ea percipiant (entibili, an
{pirituali vircute.  Dubicavit enim ali-
quando, an dzmones (ubtilia quedam
corpora habeant, quz fenfiles recipere
valeant imprefliones.  Propterea ait ¢
Utrum figna quedam dentuy ex covpove
cogitantinm ilis fenfibilin  nos autem
latentiay an alia vi, & ea [pivitunli ifia
cognofcant , aut difficillime poteff ab hos
wnanilns s out ommino non poteff wubeniri,
Rem etgo incompertam dicity num An-
geli cogitationes ifttusmodi fenfu cors
poreo percipiant, fed has ad illorum
pervenire notitiam, dum certis notis
produntur, aflirmat rem eflfe nonnullis
expetimentis comprobatam.

At, inquis, hxc¢ non coh&rere cum

3,

iis, que diximus cap, t1. Auguftinum Inftanda,
in libris Retraétatiohum priorem de An- 9m foluigs

gelorum corpore depofuiffe {ententiam :
quomodo ergo rurfus de illorum fenfa-
tione anceps eft? Primo memini, me
hezc non affeveranter protuliffie.  Dein-
de adhuc eft locus dubicationis, an Ane
geli corporea fenfatione fentire poffint
adinftar hominum, etiamfi corpora ha-
beant non unita illis (ubftantialiter, fed
tantum aflumpta.  Nam f{i Peripateti
cos confuleris, athrmabunt in humano
corpore animam objecta fentire, quo-
niam eft illius corporis forma, cique na-
turaliter alligata eft : ideoquie carere
fenfu Angelos in iis corporibusy qu

Aa 3 pre

12

1

i- Obiedtio 4.

@




Y.

Qhjeéio §.

190

De Theologicis Difciplinis

pro lubitu movent, pe‘wmmt ac defe- Refpond. Phantafiath non efle fejun- Solutio,
runt, At non deerunt, qui afferant, <tam 4 motione nervorum, qui per cor-
non efle quidem Angelos .nhlmpf.s cor- pus undique diftenduntut - liquet enim

poribus wlnu atos; propriasque horum
formas ; poik tamen motiones aliorum
corporum vera fenflatione percipere,
quam haud vulgares philofophi fitam
contendunt in fola mente, cui nervo-
Tum plo'),."lm‘s, dum wvel inﬁamurfpi—
ritibus animalibus, vel externorum cot-
porum agitantur occurfu, exhibent {en-

fibilivm1 rerum concitationem ac motum.

ejus vi imprcﬂioncs quasdam in utero
pregnantium mulierum ad m,n s mem-=
bra di ilabi, ita ut per gravide matris ar-
terias in illa macule » notxque varik
inferantiir.  Ergo ex hujusmodi agira:
tione [f")-_linum, notarumque imprul?oa»
ne dignofcitur qui id in phantafia, five
imag inatione verfetur, tanquam ex (cul=
pta hf ura percipitur forma & incifio

Quare laudanda eft ,\115;,a1;t{[11 fumma figilli. Quod i dixeris majorem effe
cum éruditione nw([Lﬂia, dum ea que punmrmm,m inter intellé&tum angeli
feripferat de f{enfione c.LL noniorim di- - & cogitationes animi, quam inter eum-

iore affeve-

&ta A fe fatetur cum at
rantia, L|Ln|' asg 1 Ila corpora
habeant, idque fie L,\PJJEJ[’H]'I: cum
probabilius fic naturalia corpora non
habere; atque utrun in affumptis exer-
cere Yaleanct officia lenfiium, abftrufior
fic difpucatio.

Cpp. ultimo ¢ Angelus ommplr €ay
que [unt in hominis pn,,m_.m : quid
prohibet €rgo, ne confpiciat eriam, quee
ruenti obverfantur.

dem intelleCtum & imaginatiotiis ef-
fectas dico non proportionem obftare
quin Angeli aliorum cogitata conlpi=
ciant, lul mi lmufl.moncm liberam co-
gitantis, qué dn fat direCtione aliqua,
an uLLLMb\rLubusumn ."lll upltu‘rb-
ximo differétur. Excéllentior autem
faculeas, quee fpiritualia cognolkit, po-
telt multo magis percipere res cor rpo=
reas, pu*ppﬂ virtus inferiorum ms ajoti
perfectione in faperioribus cohtinerur:

CAPUT XL

Quomodo unus Angelus alteri cogitata fua manifeftet,
atque fpmtus inter fe cohoqmnrur

SUMMARIUM.

{tatione &

collocutione ¢ ltloms, quze cxter is func i 1gnote mms
gelorum,

1. Status q'u:!jﬂ onis,

2: Probawir, dari quathdam intér Angclos fo=
cutionem, que eft diretio cogitationis
unins Angeliad alieruimi.

E_ECV mihi praftare hecefle eft, ut

videamus quomodo  Angeli lo=
quantur invicemy & mentis cogi-

uni patefaciat + quod ﬁ.lfeqm fine fums=
ma difficulcate non poffumus. Irridet
quidem nos Beza Comment. in Epift. ad
Galat: quod de Angelerum lngue in-
flituamus m‘pmm. nem : fed Fum eit
homini h: wcmu Scholafticos  ur; gere
cqnvicio. mo fiquidem noftrum tri-
buit Angelis linguam in ore fitam, (&-
ptam dentibus, prclhquc [oni ef ﬂ\,‘m-
cem; fed [piritalem fermonem, de > quo
Paulns in1.ad C mnnu._xil' aic : S8z
binguis hominian loguay 5 & Angelorum:
hoe eft, Quamsis ita loguar, u? Angel
nter je collo: JURIEUT & guoniodo i.-'fff’]f
Je differunt, & Dé i lowdant ;  in-
qumt (Jhl}foﬁomus ac lhwc!oa(mq.
Videndum ergo quid fit hec Anwuozum
lingua, & quo pacto fpiricalia exprimat
verba, dum Angelus Angelum alium
alloquitur,

4 nuim. 3; usqué ad 6; defenditwry Angelod
logui ad invicem per figna aliqua fpixi-
tualia.

7. & 8. Solvuntr obje@iones

ProrosiTio I. Datur quzdamin- 3
ter Angelos loc uLiu, nec alind eft quam ¢
direGio cogitationis tnius Annu ad
alcerum.

Ad precitatum Apoftoli textum ac- Prob ;
cedic alter Maiw v1. 3. Lt clamabant (F 16
after ad alternm: Necnon Jude in faal > o
Canon. v. 9. Cim Michael Archange
rrr’z:'?'c‘mf"l cuum diabolo &'¢. Dol
quoque- aliqguam inter cives ceeleftes
collocutionem perfecta €orum focietas.
Hlam vero nihil efle prater [piritualem
unius cogitati ad alium. direétionem, &
ratio; & auctoricas compmuant Ratio,
quoniam nequit efle inter Angelos fer-
mo ex ore labiisque lt\unatm, fed altes
rius generis noftro uum ¢y & quo nos
interdum loguimur corde. Auctoritasy
quoniam Auguftinus, cui Patres alii fub-
feribunt, n xv. de Trinit, cap. 10, in-
quit : Foris entnr cuin pev. covpus bae
Jiunt 5 alind eff locutio, alind pg/za s In-
tus autem
unum ¢ff.

cutlonem;

L

CHIRL  COGItATNS , UFYURIGHE

;fﬁ,;ztzu, & vifio duo quee=
,;ffi.l‘




e ——

Liber Decimuns. Cap. XI.

dam funt inter fe diffantia in fenflbus
COTPUTES ; i animo auten von eff aliud
videre, & audive 1 ac per hoc cum lo-
cutio foris non videatuy 5 [fed potius au-
diatur 5 locutiones tamen interioves vi-
dentur. Ex quibus non folum apparet
veritas prepolitionis , verum etiam con-
ftat Angelos loqui cum Domino, quan-
do fefe, vel creaturas alias contem-
plantes in Dei admirationem, & laudem
confurgunt; Deum vero alloqui Ange-
los , quotielcunque intime voluntatem
fuam illis aperit; utin 13, Moralium
cap. 5. docet Gregorius. Nobis au-
tem, id eft animabus corpori junctis,
nihil dubicationis eft, quin verba faciant
in meatus auditorios vibratum aerem
mitcentes, quO concutiuntur membra-
ule, five id efficiant corporalibus in-
ftrumentis, (ive imitando naturamy (ub-
latis cotporibus, acrem impellentes ac
yerberaptes. Liquet criam ad locutio-
nem Angelorum von fatis effc quod co-
gitent, fed ulcerins requiri, ut cogita-
tio unius Aageli dirigatur ad alterum :
alias quidquid Angelus cogitat, loque-
retur, nec pofler alteri fuas occultare
cogitationes : quod fuit preecedenti ca-
pite refutatum.

ProrosiTio II. Quomodo pera-
Propofiio 2, SatUr baec Angelorum locutio, feu di-
quomodo  rectio cogitatorum, occultum eft, & re-
loquantur.  conditum ; videtur autem perhici {piris
tualibus fignis, fed quenam ifta (ing
ignoratur.

Menon latetS. Thomam q. 107.art. 5.
confugere ad aftum voluntatis Angeli-
ce, cujus determinatione conceptus
mentis fiunt manifelti. Quod veriflime
di¢tum puto : fed in hoc tantum mens
penitus non quieftit.  Primo enim, i
cogitationes manifelte fierent per folam
voluntatis determinationem : foret quz-
libet libera volunsatis determinatio per
(eipfam nota; atque ita nullus Angelus
poffet aleeri fecreta cordis ablcondere.
Diretio praeterea voluntatis fufficit qui-
dem, ut Angeli cogitationes {uuas pro-
ponere & declarare decernant ;- fed quo
pacto id exequantur, nondum planum
ft: & veraclt Divi Thome fententia,
fed nodum plane non folvit. Agit de
illa Eftius lib. 2. dift. 7. §. 13. aliique D.
Thom Interpretes, qui ajunt, ut logui-
tur aliquis ad femetipfum quando mens
vertit fe ad actualem confiderationem
rei intelligibilis, ( nam conceptus men-
tis vocatur verbum internum, )ita allo-
quitur alterum , quotielcunque mentis
perceptio per adtum voluatatis in alte-
rum dirigitur atque ordinatur. Verum
quod animus, dummodo velit, in (uis

\ententia D
Thomz,

191

cogitationibus verfetur, facile intelligo:
fed quomodo voluntate fua, eaque fola,
intima fibi cogitata alteri imprimat, id
vero nec ufu, nec ratione cognolco.

Hujus generis fint placita ceterorum. 4.
Nam quod aic Durandus, Coiloqui An- Sententia
gelos imprefla in xthere voce, verum Durandg,
fortafle erit dum in affumptis corporis
bus locutionem quafi humanam exer-
cent. Locutionem autem fpiritalem ab
omnibus Angelis audiri, autumat Scho-
lafticus ille, weluti cum homo homi-
nem alta voce compellat, aut preco
exclamat in foro: Angelos enim alios
rum mentem credidit introfpicere;, ut
fupra diximus. Olet hoe [citum Dus
randi, ut putida opinio Bez®, negatque
Angelicam collocutionem.  Sienim al-
locutio eft aftio (piritnalis fubltantiz
manifeftantis cogitationes fuas, quemad-
modum locutio exterior eft prolatio ver-
borum conceptus intimos exprimen-
tium : fequitur Angelos loquentes ma-
nifeftare {ecreta cordium fuorum ; quam-
obrem fi nullum inter fpiritus fecre-
tum laterer, fruftra illorum {tatueretur
locutio.

Non videtur melioris note Ochami, §e
aliorumque Nominalium opinio, dicen- Sententia
tium Angelum loquentem fuam in aliis Qchdmi,
cogitationem imprimere, eflicienterque
producere: quod temperat aliquantu-
lum Scotus aflerens non propriam reve-
ra perceptionem in mentem aliorum in«
trudere, fed intelleétionem ejusdem ob-
je&ti, quod ipfe cogitat, verfatque in

animo. At non habet Angelus vim ali-
quam producendi in alia creatura {piri-
tuali per folam cogitationem fuam illam
eamdem fpeciem, (cu [pecicr excitatios
nem, qua ipfe afficicur; cum in horum
Theologorum fententia ab intellectu
creato non producatur nifi Jpecies ex-
preffa, feu verbum mentis : & [pectss
aliz , qua cognitionem pariunt, fint vel
a prima caufa, velab intelligibilibus ob-
jectis. Deinde adhuc quarendum eft,
quomodo iftiusmodi perceptiones ac
Jpecies de una mente proficifcantur in
alteram : conftat enim ex diftis non
fufficere folam mentis cogitationem, ne-
que determinationem voluntatis; qua
duo feipfis aliorum menti cognita effe
non poffunt. Sed plura adverius Ochas
mum & Scotum in 11, dift. 1x. g.2. Gre.
gorius nofter Ariminenfis.

Quare his omnibus preetermiffis eli- _ 6

imus fententiam eorum, qui ajunt An- -‘”re"l'“'l
gelos loqui ad invicem per nutus c]u()s-Al:]i%if;igg;
dam nobis incompertos, five figna ali-fpiritualia,
qua fpiritalia, quibus intimant fibi vi-
ciffim reconditas animi perceptiones :

L1




Oppofitio
cum {oluci
ne,

192 De Theologicis Diftiplinis

ut docent memoratus, Ariminenfis, Ae-
ridius Romanus, Argentinas, Clicto-

&to que nos emittim
]1;1, mu\q nutusq

g
vEus, Canus, & alii plures, itaut etiam  dum loguitur Ang
Valqg |1({1ur, de hac J“.h(_]f_,m iftud lhx.— dirent, nifi forte h ‘P; Mere

tu

erit : z.ré‘( Jententin cateris ¢
fior , I‘lf’ajf{(' ab eadem rvecedit S. fmmm
in 2 ."/ ’{:f./? 2. art. 3. 1bz t locit-
tionem //ffﬂ:’/m.mz Jteve intelleualibus
Signis. AU ue probari poteft v-::i‘bl"?
f\nILImIJ qui in cap. X111, :
Corint. inquit :
isyentelliguntiy
105 z;rfﬁmm’a‘ ,fe!zz 7

'\

0L f.‘.ﬁ’/—

- ';1‘.Li!'A1‘;1I:l(:1w.'
Quotiefcunque enim 'a!iu‘.eici elt in fe
immediate iwnu" tmm-iv nu]“ﬁ ma-
nﬁ.m ( a5 f('r.hnnm guidem,
turis mpmw [pi-
ifefterur {pirit lu,.
tium , mcmm An-

dum cxteri mentem in z]lum 11.&!1(1;-
rent, quomoc ‘u homine hominem ma-
nuum aut capitis nutu J;lUl]'lsﬂEL, {er-
i alio vertit oculos, non

1 a5 po=-
terunt etiam nob cadem lo-
qur, quodl certo minime fieri expetimur,
Relp. (ium-'m non pofle, quin Angeli
(ll:u'm lo is ‘Hun ‘n n“"h\.- |.§rs-
rant cogitatict
mum fiat cor
excitatur
quod intert
bantur, fig

lum menti 1 2
isque Ib}i‘mi'llihm plura

gelorum affectus immediate ab aliis An- ﬁrh]ici:tm, € commemorent. Q'm-
gelis non videntur : Ergo per aligua niam tamen| 10 ta funt no.m.,

; que {ane nobis occulta
(mbmmlt. A(i hzc: ob=

fvwn fpl'!rﬂ
fias nt; pat
}chum tr
&tu (()m(\[utm, vel immedi
{0 vel per idear
figna qua
Uo unius An

1, vel tkt

i]{_‘ql‘.t’ p(.l |
liquer ex ci s : debet ergo mat
per figna aliqua, nutusque {piri

Opp. 1. Hzc figna, quibus Angeli lo-
quuntm' ad invicem aut naturalia funt,
aut ad placitum : non poteft dici quod
naturalia fint, alias non libere, fed ne-
ceflario colloguerentur; neque affirma-
ri poteft, quod fint ad placitum, quo-
niam deberent Angeli aliorum lin
-zcldifcae, vel !altem inter {& cot
circa hujusmodi fignorum inflic
& ufum. Nulla itaque fant
fpiritualia. Refp. naturalia qui

mec (lb
nur 3 ﬁ A ‘:_'L‘i 15
aut pia horrati
gaci iftud agi
'ime h’:(‘Ll
tio pcx \rulhn ab ,\'ﬂ‘ tas m'mi-
M COTT n_)ul.zt, pan-
ditque ea, qu?? nvuul iter innotelcere
;.u]wc: nt, appellacur eriam illuminatio.
Ex quibus gitur inferierem quoque
Angelum pofle .leqm fuperic orem, fed
non illuminari iftum ab illo, quia is non
pollet mineri vi inte Illfrf,m..,. Econ-
tra illuminac f{uperior Angelus inferio
rem, & quilibet angelus hc,:mm,m, dum
fluenta [mwt;x, quam habet perf pjca-
ciorem, veluti {ol radios, uhmdrr. Ve-
rumtamen f{i Deus inferiori Ane gelo ali-
quid fingulariter revelaret, I(l\IuC late-
ret “*mwh iores , E. . Gabrieli
 in I)(‘."Dul"ll ; poflet
{uper somm V.G.

qua.nqu am na-

\,r’ corde

citione {a-

tum potius xm\mu
Hzc ;

at non inde confequitur Angelo:

5 ¢

turali

or

ine

lmmm)

pmlmb lius fic

fario, femperque invicem L,.]m',: quo-
nl"{nl {l”’i]l nnLU'[.lilll libera PHhU’ 8 “lu
libitu poni, & non poci, eo fcrme pa-

Supremos Ange

os quidquid 4 Deoperci-

piunt fubjectis impertiri , ut queft. 106.

art.

4. docet S. Thomas.

CAPUT XIL

Quznam {it in Angelis futurorum eventuum naturalis .
cognitio : ubi de Idolorum Oraculis, & Dz- ]
imonum divinatione, ’

SUMMARIUM

1. & 2. Premittuntur notanda, a num. 6. Usque ad 1o, Solvuntur objedio- |
3- ¢. & 5. Probatur, futnra co ontingentia, & nes.
Libera ab Angelis naturali feienca cercd a num, 11, lsque ad 18, Sequuntur annotas
previderi non poff, ilones perntiles,

Futu- '




done circa
futnros
eventuis,

2
Explicatio
ulterior,

5

il
Propofitio,

Prohatur

Angelos cer-
0 non pre-

Liber Decimus. Cap. X1,

UruroruM plura funt genera.

Quaxdam ex neceffaria caufa pro-

veniunt, & cum ea rata & con-
ftanti lege nectuntur, ut cxleftium or-
bium converfiones, viciflitudines tems-
porum, itinera fiderum, & folis, aut
lunz ecliples. Quedam caulas habent
quidem naturales, fcd multas & varias,
quarum nexus, & concurfio producit
effe¢tum contingentem 5 ut funt plu-
viz, tempeftates, venti, morbi, &
quotquot fortuita dicuntur.  Aliqua
exlibero pendent arbitrio , ut bona, vel
mala opera hominum. Aliqua demum
tum liberam , tam naturalem caulam
habent, ut bella, privati mores, con-
fuetndines , aliaque hujusmodi, que
licet @ voluntate dependeant, magnum
tamen 4 celi temperie, 4 qualitate lo-
corum , A corporum confticutione ha-
bere videntur impulfim.

Quantum ad futura, qua heceffitate
quadum a fuis caufis proveniunt, co-
gnolcuntur quidem ab angelis per cer-
tam {cientiam, (uppofito quod ille cau-
fx ab alia fuperiori minime impedian-
tur. Veram abfolute loquendo, non
poflunt firmiflime ab Angelis preecogno-
{ti, quia fuprema caufla aliquando fta-
tam nature legem immurat, fiftic ce-
leftium corporum motum , & influxum
avertit.  Etenim vivente Jofue folem
fpatio unius diei conflirifle legimuslibro
hiftoriarum e¢jus cap. x. 13. quod nein-
terpretemur cum Maimonide & Grotio
quafi dictum phrafi poetica, prohibet
Eecli. 46. v. 5. & 128, v. 21. AdEfaiz
preces redutam umbram per lineas,
quibus jam defcenderat in horologio
Achaz , retrorfumdecem gradibus , nat-
rat€ap. 20. V. 11. quartus Regum: &
confimile prodigium patratam meritis
Chriftiang Sanétimonialis Ordinis noftri
quamplures tradunt hiftorici. © Eclipfim
etiam folis neque in pleniluniis contin-
gere, neque trinm horarum durare in-
tervallo, aftrorum docet f{cientiaj [ed
aliter moriente Chrifto evenifie teflatur
Evangeliftarum confenfus: Cazterum,
nifi aliter fuprema caufa difponat,; hu-
jusmedi futura Angelis ignota nequa-
quam eflc fatemur: ideoque ad alia
coarctanda eft difputatio:

ProrosiTio : Furura contingentia &
libera ab Angelis naturali {cientia certo
pravideri , autprenuntiarinon poﬂlmt.

Affertum primo ex facris literis pro-
batur, Efaias cap.xL1.23. ita difteptat

videre furara DOMINUS cum idololatris: Aununtiate
Comtingentia J#@ ventuva funt in futuvum, & [cie
aut libera, Jiz

s guza Diz effis vos: Et cap. X1X. 12
Ubi nunc funt [apientes tui? annuntient

S & P, Berti Theol. Tom 11,

1G5

tibiy &5 indicent gui Faterid Doz
nns exercituiir f1 gy ptusm Nemo
itaque preter Deum poreft infallibiliter
futura prenofcere.  Idem tradunr Pas
tres. Tertullianus in Apolog. cap. xx.
inquits Jdonenm teflimonium divinitatis
eff vevitas divenationis. ErCyrilluslib. 4.
in Joannem: Naullialiiy guam uniac foli
naturali Deofutuva noffe convenit, Una
autem elt vox caterorum.

Infuper probatur ratione. Futura
enim, qux {ubita, & in [bl'FLl[‘}i!.‘pO[‘lt&
populariter dicuntur, non funt in fuls
caufis certa ac determinata, alias non
torent contingentia, fed neceflaria: in
{uis ergo caufis nequeunt, precognolti
In f¢ ipfis vero non poteft illa intueri
intellectus creatus , qualiscunque ilfe fies
cum folus Deus ratione ®ternitatis, in
qua omnia fimul compleftuntur, ha-
beat objective preterita, & futuraques
que prefentia: & hxc praterca videat
in f¢ ipfo , tanquam in caufa, cui nihil
fortuitum advenit , vel contingens.
Rurlis cum iftiusmodi futura ex concur=
fione caufirum non ordinaria, fed in=
folita variaque oriantur; idcirco nes
queunt cognolci, guia omnhem ereatus
ram latet, quomodo ex Divina prade-
finitione invicem diverfz caufze concur=
rent: ac precerea incertum eft, num
iftarum caufarum connexio folvenda fit
alterius caule liberz oppofitione. Vi~
demus quippe non raro Santtorum pre-
cibus & improborum refipifcentia averti
bella, peftilentiam, aliasque calamita-
tes, que jamjam impendebant. Eaer-
g0, qui Feveracontingentia funt, (nam
plura etiam neceflaria videri poflunt
cafi contingere ignorantibus aptitudi-
nem caulirum,) percipiunt quidem An-
oeli probabili conjectura, at non pers
{picua firmiflimaque notiia.

Futura autem, que aut libera funt,
aut cum libertate connexa, nullam de-
finitam caufam habere, neque fato, &
impellente neceflitate evenire , unus-
quisque fatetur.  Probat apertiffimam
hanc veritatem lib. 1v. Hexameron
cap. 4. S. Ambrofius 3 quoniam alias
fruftra leges effent propofite , fruftra
peena decerneretur iniquis, fruftra fe-
curitas deferreturinnoxiis, fruftra agri-
col® vomerem infigerent arvis, & mas
num curve falei admouerent. Ver(a-
tur in ore omnium aliud argumentum
nam f{&pe codem loco, eodemque puns=
&o temporis & horolcopo plares gis
gnuntur, quitamen moribus, vita, for=
tunisque funt omnino diffimiles , &
econtra plures enmdem exicum habent,
etfi fuerunt fub diver(o horofcope pro-

Bb gréati

A

Probutur ras

tioneg,

f’a

Quid de fu-
wuris liberis,




y
i

8s
Objectio

Objsitio 1. g

Solutio,

2.

194

obviatum
) 1 rocli,

creati. Praéclara (i
profanarum hiftor
&  Eurifthenis Taced:
gum , qui eodem (emin
{ati momento Impares omnino 1
vita , exituque fuernnt; tum IE-
Sanétarum, | *()hi é"] i
praclare Aug

cap. 4. Tunta in
wmovibisgue n‘;‘:': _/E

COriin

‘r«’m J
3 'f L i alti

L aiiove dif-
ZHRINIICOS €08 Zu}ft# /

Aftra itaquenon-
inge nmva ic noftrum
Fmt' iul non fcmﬂu‘

omiia @ we IM 1d
c#mmm f”'u. ti

‘one covpus Dabi
4t confeir divinitas

1. Cognolcere futura contin-
non fupergreditur rationalis ani=
x facultatem. Docent enim G
rius in lib. rv. Moral. cap. 26. nc
Auguftinus in xr1. de Genel ‘ad Iit.
cap. 13. animz, fe cundum quod a [

13

LCI=
fibus corporeis q{)l rahitur, competere,
ut futura praevideat. In cujus rei con-
firmationem referc Gr orius quemdam
legis pericum mompm imum , etfi ha-
beret {cpultura locumin] ‘emplo Trans-
tiberino, prenuntiafle fore fe Qwit obi-
tam apud S. Xyltum {epulturz man-
dandum. Ergo hec futura facilius co-
L,m a h: 1bebunt Angeli & corporibus fe-

Rtxp Negoantec. quippe amm?c, quee
abftrahitur :‘1 fenfibus, & tcmp\)m,
vinciis ]un divellitur , vis quedam
ineft ps reipiendi cxlel hnm corporum
impreflionem , quam fenfibus immer(z
dignofcere non valebat, & ex quacon-
jecturali experimento futura prenuncia-
re folet, Ut 'nos ex nube pluviam, &
navis gjubun 1ior ex vento procellam.
Neque aliud affirmant Patres. - Ille ep-
20, de quo Gregorius, potuit exaeris
affectione conjicere pluvias im
ob quas cadaver tumulo .:pud
berinps m[umdmn illuc minime defer-
retut; fed funeris curacores illud apud

Divam Xyltum inje&a humo reconde-
rent.

Opp. 2. In exlis omnia futura de-
{criprafunt :
{piciunt.

illud G

Eaergo Angeliibidem con-
Prob. ant, ex Origene, qui
Genell Fiant /f']!.ihr‘r}iirf, &7
iy €7ce it in cxlis defor ipta

cfie fuctura quelibetetiam contingentiay

De Theologicis Dy

iplinis

crus Sen. lib. v,
& [:L'[-Cl)ith in vr,

ta: utaffirmant Six
'\.tmoc 5
) Evang. cap. Idem ha-
betur in libro, qui 'muw]wu' Narvatio
fu,cw, magne i antiquos audtori-
tatis.

Refp. Luminaria cxli effe tantum o
figna illorum eventuum, qui neceflarii o
funt, : ""\UL ex caularum determinatio-
ne prefixa conftantique proveniunt:
falfain vero efle mtupu ationem Qri-
genis, & nullius ponderis ac momenti
liber pradittus, quem Athanafius in Sy-
nopfi rejicit tanquam apocryphum. Me-
lius Aratus:

Zdem al

& fortuit
Bibli

de Pr:

Solutia,

CIRIS Venientis juffit,

do tervas S
i('ﬂif"-‘_f AV

Opp- 3. Angelitam boni, quammali 16,
futura cujusque generis identidem prz- Objettio 5
nunciarunt,

Refpondet S. Joan. Ilun c. lib. 11.de S,

Fide Orchodoxa cap. 3. Fuz :rt.r/:tmw,
tametfi nec Dei .mgafz, nee demones
wzwz‘, utvigue tamen predicunt, fed
avimodo.  Augeli enim futuvos even-
,z:r/mi mm witt 5 quany Deo 1p/is
egente, quo fity ut
i@ n& ipfis predia
p#es auteim i quoguepre-
fumn widelicet 5 quia ea que
it : entevdum fola
[ eX quo- etiain eficiturs
> IHentiantiy. xc Dama-
5 d quum plura pof fint pro-
ferri ex 'riu]umu oraculis, & dzmo-
n divinationibus, nonnullas {ubjicio
eptiones.

NOTATIONES QUAEDAM PERU-
TEEERS.

I Ut Dazmones mulatores divinita- 11
is facili us homines ad idololatriam & Noi
(JI‘i"’!]—l J(]UL‘CI’C[]E 3 Cum ()PU[HL‘I ll|1('
ent {olum Deum heie

habere rerum j; g diins-
furaran Dlt‘i’"l‘ﬂ Cer Uilﬂndlh('l'c fcien- tionedemo-
t[.m:. rati funt callide in ful cultum num,
ignaras L“")i(l'}h(j‘lc gentes adactum iri,

fi eis l];( quo 0 (e futura prefentire

& X;‘Eli.l'}.u]OI]ihllb

pnm.’s

nolcer

UEtibis 5 Jtm:
j.]fhl?il

7 u’/Zf
dum  pon

Jibras auimant 5 avinip vos

cvizant y fovies vegunt'y  OFd-

Jalfi Wus  involis

FARLHT o
X f(,'; U
ﬂr?/m‘ guber
citlfa  ejictunt V/J/:'fi'i(

ta; inquit Minucius Felix in Octavio:

&




12
Nota 2.

13
Nota 3.

Liber Decimus, Cap, XII

& S. P. Auguftinus de Divinat. deem,
cap. 7- interdum r:{iam_tcmplm'um {uo-
rum mala predicere affirmat, #z cnlto-
vibus fuis fiam quafi divinitatem coni-
mendent. Igitur vel heec {ola malorum
{piricuum vafrities demonftrat notitiam
futurorum veram efle notam divinitatis.
« IL.-Cumidolorum Sacerdotes magnam
aufpiciis & oraculis gloriam & utilica-
tem captarent, credimus plura ab illis
confita effe: idque aflerimus non fine
plurimis , gruviﬁfmisque momentis.
Non enim oracula ac divinationes co-
ram & in propatulo habebantur, fed in
antris, criptisque templorum, nocturno
guandoque tempore, adftantibus =di-
tuis ﬁlppkicibusquenir}m:cxric”tinmmm_,
curfu in gyrum repetito, veltium mu-
tatione , & horrore loci propemodum
infanientibus. Et quidem plura oracula
gentilitatis falfa effe {cribit Origenes in
vir. contra cellum, Eufebius lib. 1v.
de Demonftratione Evangel. &alii, quos
videin differt. de Oraculis Antonii Van-
Dale. Neque foli Chriftiani hoc tradis
derunt, verum etiam Jamblicus de My-
fteriis Aegyptiorum lib. 1. caps 11. Ci-
cero in 2. de Divinat. & Demofthenes,
qui Pythiam ait giumrrifew, id eft cor-
ruptam i Philippo res: ad ejus nutum
pradicere. Plura de his apud Czlinm
Rhodiginum lib. 171. Left. Anrtiq. &
Volfium lib. de Idololat. cap. 6. De-
nique etiam ipfi idololatre varticinatio-
nes Deorum in contemptu habuerting, ut
Alexander pugnaturas adver{us Perfas,
He&or apud Homer. in Iliade, Anni-
bal in Plutarcho, aliique permulti. Val-
de itaque videtur probabile, idolorum
oracula fuiffe Augurum, &Sacerdotum
inventa.

III. Si que tamen & mutis fimulacris
fuerunt afflante demone reddita, con=
ftat~ex iis quoque, Angelos naturalis
intelligenti acumine futura certiflime
non prenolcere. Scribit enim citato
loco Tullius multa oraculorum illorum
effe flexiloqua, ut interprescgeat intere
prete, & fors ipfa veferenda fit ad for
tes. In exemplo eric ambiguum illud
Apollinis: :

Perdet Crafius Halyn tvanjgre(fus

TAXENIE ¥egH s 7
Ex quo colligi nequit, an perdenda fue-
rint regna Cyri & Perfarum, an ipfius
Creefi potius, &Lydiorum.  Irem aliud
ab codem Apolline refponfum Pyrrho:

Ajo te Aeacede Rowmanos vincere

pofje « ;
in quo nemonon detegit amphiboliam.
In his ergo demonum illufio atque in-
fcientia deprehenditur.

R. P.Bevti Theol Tom. Ids

m reddita fimt

) ut cam Medi i
ciam irrumperent, Athenienfe :
rogarunt quid tanto impendente malo
foret agendum , refpondirc
ut mentbus ligners Jemiireit. Id vere
relponfim quo valerer, cum incelli
ret nemo , 1 hemiftoecles, ut refert Cors
nelius Népos, perfiaalic confilium effe
Apollinis, ut in naves [e, {naque con=
ferrent ; eum enim fignificari murum
ligneam. Quare bene, ac fapiencer de
hoc oraculo feripfit in ro de Divinas
tione Maximus Tyrius: 82 ¢llis temipos
vibus Athenienfes de bis vebus non Deunt
7 | wivum prudententy gut
‘ expendere vivesy gue ipfis
adevant, & appavatun bellz in 1pfos vés
uientent, & peviculumimminens ,
lutem: [emet offentantem, an viv aliguis
talis pejus ipfis confilium dediffét; quant
dedit ovaculusm? Iimoy ut ego avbitvor,
ston opus i fuiffet verbovum iwvolucroy
& woce muri ainbigna s fed fic locutus
effet : Hos lapides, bac adificia, Athes
wicnfess concedite bavbavis,  Fos aus
teme cwin omi familiay cumt libevis,
cum libevtate & legibus ite in mave.
Excipient vos trieves, gu@ & vos Jevs
wave poffist portandoy & vincere bos
fees pugnando.  Cur ergo bomizes ovis
cula adeant , neglectis confilits fii fiani-
finm 2

V. Nonnunquam dzmones divinare
videntur , & occulea nobis revelant,
neque tamen futura profpiciunt. Gon-
tingit id, ut Auguftinus docet lib. de
Divinat! ‘Dzmonum ex tribus caulis,
aerii corporis fenfu, celeritate motusy
& rerum experientias  Ac de prima
caula dictum eft cap. x. opps 4. Celeria
tate y inquit ibi tertio cap. S. Patery
Angeli curfum fevarum, & volatuink
aviuin incomparabiliter vimewnt,  Nil
ergo mirum fi (facim nunciant, quae in
regionibus exieris, & longinquis eves
hiunt. Hoc pattes; ut {cribit Cedrenus
demones captas Siracufas paftoribus ins
dicarunt, & Creefo refponfiumdederunt
de carne teftudinis y ut veferc lib. 11,
cap. 12. Rhodiginus.

VI Experientiaautem multa quidem
noverunt 5 que proinde absque ullo
prorlus miraculo prenunciant, at rus
{tici pluvias, dum rang, ut inquit Cis
cero ad Articum , prropsuoicivs 5

ViI. Accipitnt aliguando poteftatém
immictendi morbos ; vitiandi morbidums
que reddendi aerem, & perverlis ama=
toribus terrenorum commodorum mas
lefa&ta (Ladendi: atque ita infrmitatess
peftilentias, &bellapradicunt; ¢olerme

Bb 2 pactoy

IV. Alia inter

magis ac frigida,
2 &

LVES

t'_‘f trl"

8
Nota §»




18.
Nota 8.

t.
De flexihili
voluntatis
arbitrio An-
gelorum,

196 De Theologicis Diftiplinis

pato, quo medicus in corporis humani
temerie bonas , feu malas pr;l:vi(fct',
valetudines, Prenunciant ex adverfo
harum calamitatum finem, i velint 4 no-
cendo dcfiftere. Sed etiam hzc, quz
in fuis difpofitionibus previdenr, non
femel ex improvifo ac repente mutan-
tar, quiadefiper aliquid jubetur , quod
eovumn confilia cuncla pevtuvbet. Hoc
pato fallitur etiam Medicus arte fua,
falluntur agricole , falluntur naute:
quorum cxuvinpla appofite Auguftinus
refert quinto & fexto capite ejusdem
libri. Atque hoceftdifcrimen inter pree-
dictiones Divinas, acdemonum: quod
Deus in fui difpofidone non fallitur,
neque potelt ab exteriori caufa impe-
diri: demon vero, nifi poteftatem ac-
cipiat, nihil adoritur, & que difponir,
Dei nutu invertuntur {epenumero, &
immutantur.

VIIL. Denique nonnulla pradicunt,
etiam in fui perniciem , non cogni-
tione propria, fed auditis Propheta-
rum vaticiniis, que nunc manifeftant,
neignari victique putentur 3 nuncaftute
reticent, ne incipiant ab hominibus de-

feri atque contemni.  Hoc pacto non
ignorantes verba Domini apud 5()‘9th,.
niam cap. IL. 11. ttennabit ommnes Degs
terve ; everfionem templorum fuorum
aliquando prenunciarunt, ut cap. vii,
citati libri docet S. Pater: ideoque du-
poviory id eft Divinantes, magno cum
dedecore fadi funt ex eloguiis propheta-
vum , vel ex orvaculis Angelorum. Hag
omnes preceptiones tradic capite vice-
fimo fecundo Apologetici Tercullianus
his verbis: Difpofitiones Dei nunc Pro-
pbezi.? concionantibus excerpunt , 89" nunc
letionibus vefonantibus cavpunt. e &
binc fumentes guasdam tempovum forses
Suvantur divinationem. Ip ovaculis au-
tem quo ingenio ambiguitates temperent
in eventus, [eiunt Crafiy [eiunt Pyvrbi.
Hubent de incolatu aevis, & de vieinia
Sidevuny €7 de commercio nubium ce-
lefles fapere pavatuvas, ut & pluvias,
quas jom fentiunts vepromitiant, Le-
dunt primo , debine vemedia pracipiunt
ad mivaculum nova, ffvecontraria, poft-
que definunt lederey € curafle credun-
tur. His ergo preceptis divinationes,
& oracula demonum refutato.

CA P DT XHL

De altera Angelorum proprietate, id eft flexibili
voluntatis arbitrio.

SUMMARIU M

1. & 2. Pra2mittuntur notanda.
a numn. 3. usque ad 1o, Refolvuntur quaftin-

OLLENT fpirituales fubftantiz non
P folum percipiendi & intelligendi fa-
cultate, fed etiam amandi, & vo-
lendi: & hanc woluntatens communiter
appellamus.  Fertur hee amore in bo-
num; atque, ut ditum eft cap. ul-
timo lib. 4. in bonum in communi, &
in perfe¢tum ac fammum cognitum
omnimoda claritate in fe'ipfo, trahicur
neceflitate, neque aliam habet liberca-
tem nili Mubentiz, eoquod tale bonum
ei proponatur absque indifferentia judi-
cii.  Sed circa objetum particulare,
five creatum fic & aliqua ex parte im-
perfectum, five fummum etiam & in-
commutabile cognitum ab/Fradive , non
pexlpicuitate pleniflima , habet cum mu-
tabilitate judicii veram propriamque li-
bertz_xtem indifferentiz. = Hanc fub omni
gratia quantumvis vivida & ‘efficaci in
viatoribus hominibus permanere, ad-
verlus Janfenianos Catholica definit Ec-
clefia. InlAngclfsiilﬂ&is, piisque anima-
bus, Deum videntibus facie ad faciem,

nes omnes, qua circaamorem , & volun=
tatem Angelorum inftitui poffunt,

quemadmodum judicii fexibilitas, ita
arbitrii indifferentia minime reperitur.
Licettamen Beati in amore Dei, quem lu,
mine glorix confpiciunt nullam habeant
indifferentiam, in czteris omnibus liber-
rimifunt ; nontamen mereri poffunt, (al-
tem effentiale praemium, quiajamad ter-
minum pervenerunt: ut docer Magifter
Sentent. lib. tv. dift. 5. S. Thomas ibidem
q.2. art. 1. Bellarminus lib. v. de Grat. &
Iib, arbitrio cap. 14. aliique Theologi. Ea
in beatis néceflitas amandi Deum eft ¢l
fentialis & phyfica, quia Deum videntes
omni claricate, fion habentjudiciumin-
differens, quod requiricur ad cﬂ‘cntiaz}]
libertatisindifferentiz. Res in demoni-
bus paulifper diverfaeft: Hi peccant ex
neceflitate duntaxat morali, cui ablolute
reluctari poffent, fivellent; fed propter
obfiinationem nunquam ufiiri funt liberz
poteftatis arbitrio: quare vere peccant,
fed peenam effentialem mereri non pol-
funt, cum fint in termino, atquecttin eis
ad cumuld peen® malignaipia volunit’-f;::




Liber Decimus

s, Habet autem hec demonum obfli-
pe duplici natio duplicem taufam.  Prima eft
canfa gh!‘ti- uod non pofﬁmt habere auxilium gra-
nationis d@= .+ pam ut legitur in libro de: Fide ad
moM®:  peram-: De Angelis Deus boc difpofuit
& implevit, ut JE quis eoyuimn bonitatem
voluntatis pevdevet, nunguam eam divi-
no mumere vepavavet : altera caufla eft
acerbifima peena gehennz, & confide-
ratio felicitatis amiffee, unde oritur tri-
ftitia, - defperatio, & infanabilis animi
zgritudo {ine ulla rerum meliorum ex-
pectatione. Quamobrem turpiffime
aberrant Calviniani & Janfenifte, tum
eamdem fine indifferentia libertatem
fatuentes in patria fub lumine glorice,
& in via fub gracia Reparatoris : tum
etiam affirmantes neceffitatem ‘male
agendi in damnatis ejusdem generis el
{e cum neceffitate amandi Deum in bea-
tis3 cum evidentifiime conftet in illis
moralem efle, ortamque & malign® vo-
luntatis obftinatione; in his wvero phy-
ficam & eflfentialem, qua provenit ex
vifione intuitiva {ummi boni, ad cujus
amorem quisquis videt ipfam Dei effen-
tiam naturaliter determinatus eft, ut
docet S. Thomas P.1.q. Go.art.y. ad

nintum.
3. Solyuntur ex his ‘queftiones omnes,
Afleniiones que circa amorem & voluntatem An-
deamore &

e geloram poflunt infticui. Ac principio
Angelorum, manifeftum eft primum aftum amotis,
non indeliberatum illum, & a Deo, qui
in Angelis fimul naturam condidit, &
largicus eft gratiam, infpiratur, fed ab
eorum voluntate elicitum , five eum,
quo merito' permanentiz, fultique ad-
jutorio fine guo adheferunt Creatori,
fuifle a&um amoris liberi, vera libertate,
qué in omni ftatu tam fan®, quam in-
firma natura ad meritum prerequiritur;
propterca quod non habuerunt' Angeli
{tatim ac facti funt plenicudinem beati-
tudinis, vifionem Dei intuitivam, &
certiffimam illam fcientiam, per quam
indifferentia ac libertas ¢ naturals vecef-
Sitate penitus tollitur. Liquet preete-
rea, quod Angeli poftquam majori ac-
cepta per Spiritum Sanétum abundantia
chariraris affecuti {unt pleniffimam illam
perfectiffimamgque (cientiamyaltum amo-
ris non quidem liberum, non indifferen-
tem, non meritorium erga [ummum
bonum elicere valuerunt, fed neceffa-
rium, & immunem duntaxata coatfione,
qui 4 ratione meriti omnino disjungi-
tur. Amorem vero, quo Deum fuper
omnia cafte, & cum merito dilexerunt,
non fuifle plane naturalem, fed ex gra-
tia, cum ex nuper diftis confequitur,
tm ex propofitiong 1.cap. vil. Num

. Cap. X11I,

"o b d
1G7

vere five Angelus, five homo nul
concupifcentie raptus infiexione
absque gratia Deum (uper omnia dilige-

re amore nulla depravata cupiditate

permixto, litigiofa difputatio eft fequen-

tibus libris tractanda. De aftu autem

male voluntatis, quo angeli mali ab il-
luminatione initio accepta ut {apienter

beateque viverent, averfi funt, neque
excellentiam fapientis, beatzque vite
obtinuerunt, ambigendum noneft, quin
efficienter prodierit 4 folo libero arbi-

trio, quo Deum deferentes juftum judi-

cium experti funt; ut docet Auguili-

nus de Corrept. & Grat. cap.x. &.nos
commonftravimus 1. & 11. Propofitione

Cﬂp. VIiIl.

Poffe quoque Angelum transgredi 4=
naturalem legem, politis his prineipiis, '"l,"’(’f;i’_
res ipla loquitur. Etenim, cum nulla ;e jegem
creatura indeclinabiliter tendat in ali- natwralem,
quod parriculare bonum, fed tantum
naturaliter determinata fit ad bonumin
communi, & ad fammum bonum clare
vifum, quod fane totam rapit, trahit
que ad fe voluntatem; intellectus An-
gelorum nunquam fallitur circa verita-
tes univerfales {ibi’ naturaliter plane
notas , {ed circa hoc wvel illud verum
habet veram plenamque indifferentiam
judicii 3 ideoque falli poteft judicio {al-y
tem practico, & in peccatum delabi.
Quapropter cum intellectus Angelorum
fit tantummodo 2z aéfu, ut inquiunt, ad
veritates univerfales , & iz potentin ad
hoc vel illud verum determinatum, eft
revera difcurfiuus; quamquam ut infe-
rat unam veritatem ex alia non eget
temporis intervallo, neque experitur
impeditionem & moram, cui fubjicitar
homo ob animi in corpore receptacu-
lum. Igitur quidquid aliqui afferunt
ad probandum non pofle Angelos ex in-
advertentia & errore circa naturelegem
delinquere , quoniamrerum naturalivm
clariflima in luce verfantur, neque ali-
qua ratiocinatione proficiunt, eft omni-
no falfum, mentitum, plenumque et-
roris. Veriflimum tamen eft hujusmo-
diinadvertentiam feuignorationem, non
efle invitam, & eam, qua, dum tor-
quet perverla cupiditas,, non poflumus
4 libidinofis operibus temperare, nifi
gratia Chrifti vulnera noftra fanante:
hec enim ignorantia non eft natura in-
fticutz rationalis creaturze, fed pcena
damnat® ; ut dehomine docet Augufti-
nus lib. 111- de lib.arb. cap. 18. & in 1.
Rerract. cap. 9. Fuit ergo antepeccas
tum in Angelis ignoratio & inadverten-
tia hoc tantum fenfi, quod cum pofient
facile animadvertere [olum Deum effe

Bb 3 fum-




198

fummum bonum, quo fubftantia ratio-
nalis fruidebet & deleari, converten-
tes {e ad contemplandam proprie n
turz excellentiam, hac deleati funt,
nequaquam eam referentes ad laudem
& amorem Creatoris : ut liquet ex
Prop. 1.vi11. & cap. 1%. hujus libri.
s Demum colligitur ex dictis tam bo-
Immutabi- nporum, quam malorum Angelorum vo-
lis eftvolun- 1 aren immutabilem efle, non pro-
:r{n‘ﬂé;;ﬁ:’_' pterea q uod ab eo qumiﬂ f;rr‘.w!. clf:gc‘rint_'
digredi non valeant; fed quia Angeli
{an&i videntes Deum in {e, funt ad amo-
rem Dei eflentialiter determinati, & ca-
rent indifferentia judicii : demones ve-
ro propter obftinationem & pervicaciam
ita malo adhzrent, ut nunquam fint
prave & flagitiofe voluntati reluctacuri.
Id quidem negat univer(a Schola Tho-
miftica, dicente Angelico Prazceptore
Q. 64. art.2. Liberum bominis avbitvinin
Sexibile effe ad oppofitum & aypte eletfio-
uent & puft : libevwin vevo avbitviume
Argeli effe flexibile ad oppofitum ante
lectioneie, fed non poff. At hanc opi-
nionem refutant Theologi alii, Grego-
rius Ariminenfis in 2. Sent. q. 3. dift. 6.
art. 2. Petavius lib. 1.de Angelis cap. x1.
Du-Hamel differt. 1. cap. 4. conc. 3.
L’Herminier Tom. 2. pag. 489. Juenin
Differt. 1. cap. 2. Concl. 3. Habert de
Creat. cap. v111. quelt.4. aliique omnes,
qui in verba Magiftri non jurant.
6. Ob magnam adverfariorum auctori-
gur Angeli tarem , lubeat iterum veritatem {enten-
. peccare . 2 4 oy St e il
non poffine. Hi% noftre introfpicere.  In primis cur
Angeli {ancti peccare non poflint, ideo
efty quia videntes eflentiam Dei in ejus
amorem naturaliter, & ex ncceflitate
feruntur, neque poflfunt ab hoc amore
divelli: in ceeteris autem rebus, in qui-
bus indifferenti judicio locus eft, pec-
care non poffunt, quoniam que Deo
placent, & ipfi invictiflime volunt, eo-
quod non poffint Deum odio habere :
quamquam in his perfectillima praditi
funt libertate, ~ Probat hanc rationem
iple S. Thomas 1. p.q.62. art. 8. Angelz
beati peccare non poffint, (inquitille ) :
& vatio eff, quia eovum beatitudo in
boc confiffit , quod per. cfféntiam Deun
vident.  Effentia outem Dei eff ipfi ef-
Jentia bonitatis.  Unde boc modo [é bha-
et angelus pidens Deum ad ipfum , ficut
Je babet quicungue non videns Deum ad
communen vationem boni.  lmpoffibile
ef? autem, guicquam wvelit vel operetur,
#nife attendens ad bonwn , vel guod velit
divertere 4 bono in quantuin bujusmodi.
~Angelus igitur beatus non pote/f velle vel
agere, nift attendens ad Deum : fic au-
tem volens vel agens mon potef peccare.

12l

monum.

e Theologicis Dif¢iplinis

Itaque etiam per Divum Thomam in-
flexibilis eft voluntas Angelorum fan-
&orum ad malum, quoniam videntes
Effentiam Dei funt in ipfins amorem na-
turalicer determinati, quemadmodum

ad racionem boni in communi : quare

etiam poft elettionem eft Angelorum
voluntas flexibilis & mutabilis, refpedn
bonorum illorum, que cum non fint
undequaque perfecta , naturalicer ac
necellario in {e voluntatem totam non
rapiunt.

Adhzc: PP. docent voluntatem An-  »

gelorum immutabilem effe non natura, Angef(;nm
fed gratia. S. P. Aug. de Coirepr. & S5 volunus

Gr. cap.x. [cribit fuifle preemium per. non eft im-
= mtahilisng-

manfionis Angciorum, ut magnan: pey
Speritum Sanctum dataabundantia chayi-
tatis Dei, cadere ulterius ommnino nop
pollent s & boc de fe certiffime noffent :
quod &repetitlib. x1,de Civ. Dei cap.s,
& xx11. cap, 1. Fulg. de Fide ad Petrum
cap. 23. Hoc ipfin (inquit) guod abil.
lo jlatu beatstudinisy i quo funt, mutari
in detevius nullatenus poffimt , non eff eis
natuvaliter infitum, fed pofiquam creati
Junt gratie divine largitate collatum,
Nazianzenus ctiam 38. Orat. ait Ange-
los effe ad malam immobiles ; Uzpote
Deum civcumflantes, ac primario Det
Julgore collucentes. Bt Damalcenus
lib. 2. cap. 3. definit Angelum maturam
ratione & intelligentin praditam, ac
propefito & [fententia mutabilem. Qui

& apertiflimam caufam proferc, quam

etiam tradit Gregorius [ib. v. Moralium

cap. 28. videlicet, quod omne creatum

etiam mutabile eft, atque viciflitudini
{ubjicitur.

In cujus rei confirmationem clamat  §.
infuper rerum experientia ; nam Sanéi Confirmatir
Angeli in rebus, quarum nondum cir- S*PerenG:
cumftantias omnes, & Dei voluntatem
aperte noverunt, propofitum fEpe mu-
tant, & eciam aliquando diffident inter
(¢, ut conftatex cap. x. Danielis: licer
fixam habeant {ententiam eligendi, quod
placet Deo, quem neceflitate diligentes
non poflunt odiffe. Econtra demones
non omnia, qux volunt, femper volunt,

{ed nunc tentant juftos ut cadant , nunc
a tentatione defiftunt, ne mericum illis
accumulent; quamquam pervicaces funt
in avertendo (e ab incommutabili bono,
quod non poflunt cafto amore diligere.
Ita ergo comparate ad finem ultimum
immutabiles funt Angeli ac demones :
illi adhzrent Deo immutabiliter pro-
pter plenitudinem beatitudinis; ifti a
Deo avertuntur propter inflexibilem ob-
ftinationem: atrelate ad media, habent
utrique libertatem , & Angeli fancti <‘-[if

verla

tura, fed
gratia,




.Lf‘i’i*f?' Detirnus

{ervato ordine
ertendo fe ab or-
quorum primum eft liberta-

poffunt

Expli
Thoma,

4 d o ] ?/J’ u';mn,t
w0 ad mmf

drfcuree
’;'”rm hog
mff//f!’fr.” 34

o+
L{au{a

?z’((JV.;r.f ¥

c“.it 3 u
autemn Angeli adb:
ter; quando , inqt am hec ait
mas 1‘ a exponendus eft, quod Angeli
poft eleGionem z,,.moﬁdn,‘i ”Ll‘“w nt
{fummo bono, CLI]LH vident eflentiam,
ita ut ad amandam Deum naturaliter
fint determinati, quomodo intellettus
hominis ad prima principia, & volun-
tas ad bonum in comn wuni. Et quo-
niam polt p.mmm actum charitatis, ﬂn-
tim plenam beatitudinem funt 'M{_\.uu,
ideo adhzrent fammo bono immobiliter.
Id vero manifeftum eft, i acticulum
hunc 2. queft. 64. conferas cum art. 8.
quaft. Dxmones pariter, qui ftatim
poftl: n ad lunp.tu num Llnlm'
damnati funt, inflexibilicer adhaferunt
peccato, privati totaliter cognitione af-

CAPU

ium

: producit amoten 1‘CE1 utk
edenti.  Verun Fu {i-
_ diver(a media poflunt
eligere, & confe quenter {funt adhuc in
his fexibiles ac mut: b]!u: quemads
modum colligitur ex refp. ad tertdum
memorati articuli §. Quapropter nulv

nos-a D.Thoma u,u,tf,muj, quod ims

plorata di [cipulorum ejus venia didtum
fic : neque, ut opInor, illum oppu-

gnant, qui Scholae Thomiltice y circa
inflexibilitatem Angelorum, fenfum, &
opinationem rejiciunt,

Nas

Joannes Damaftenus cic cap. 3
Jm;lm demonem non efle ca
nl' ui'e

pfrccm P(X’-
7 3

t velit in-
non pofle natura
{fed infinuant
tantumm im d
tum, & Divi
quod ut pore, { inquit Peras
fic imbecillitatis excufatione careret.
Nam przter definitionem Angeli fupra
ex Damalceno produdtam, poft hec cas
dem verba de Angelis bonis habet ¢

L P

Difficulter <n malum :Ef;r;!'z'/r's 5 Jed won
;,.r;mm/;ms t nuie Lc’.o 7 smmiobiles ,z'm
Ratura, gratia, & adbafione ad id,

quod  foluwm bonum ¢ff.  Quibus, nifi me
animus fallic; hactenus dicta valide cons
firmantut.

) S 4 54

1y

Quomodo Angeli afllumunt corpora, & certo in loco
confticuuntur.

SUMMARI UM

1. & 2. Premitruntur notanda circa {tatum
("l.ximmis

3. i’mm.ur, Angelos non effe in loco per ex-

: tenfionem.

4 Defendicur, Angelos effe certo, 4c definito
loco ‘tla.{f'”(Ll

§ 6. Propugnatur, eos efle in loco per indi-
ii 1tian , ac pmfcmmm ratione fuz fub~
{tantiz , neutiquam ratione Operationis,
aut virtotis.

I.
Vi
iomade
Angelt affu

NGeLos five bonos, five malos
nonnunquam  corpora afflumere
mamt gorpam colligitur ex variis formis, llumus
1 hominibus apparuerunt. Nam dzmon
fub ferpentis imagine Evam decepit
tres Angeli in humana "pum in confpe-
&u Abrahz extiterunt: duo alii Sodo-
mam tanquam puwnm petierunt : Ra-
phacl Tobix eunti in Rages Civitatem
Medorum Ducem comitemque {C pre-
buit: Gabriel ad Mariam Virginem in-

Oftendimr, Angefos quoque efle in loto
per conta@um hon ‘)ln ratione (ubltan=
tiz, edam opesatione, & applica-
tlone virctuus.

8. Ad\mﬂ.n‘ur 1o ad omnia argimenta fol=

venda perutilia.

4 num. 9. usque ad (1. Refolvnntur quadam

adhuc reftaniia de motn locali Angelo-

rum,

7

fed

greffus mylfterium repatationis noftre
Jph nuntiavit; - aliasque innumeras {pi-
ricuum apparitiones certiflimae n: ,1.@:,
hiftorize. Hacimaginatrici potenti® tiis
bui nondebent, tum guia tactu aliguans
do hujusmodi corpora deprehenduntur,
tum quias ut oftendemus cap, ultimo,
a nulla quantumvis vehementi appres
henfione ficri poffunt, que efficiantus
ab Angelis, dum hominibus utentibus
gtiam esteriori {enfu apparent, ‘& Tes

occul-

.lib. 2.

0.
licatia 8
Joannis Da-
* mafcenis




Multa delu-
fionum ge-
nera,

200

occultiffimas manifeftant. Corpora au-
tem affumpta ab Angelis fant potiffi-
mum aerea, atque ex vaporibus & ex-
halationibus compacta, qu cum exten-
fionem aliquam habeant, & variis ter-
minentur figuris, poflunt etiam apparere
diverfa, quam revera fint, v. g.ipfa cor-
pora hominum, aut ferarum. Angeli
enim perfpectiva artis periti, materiam
mifcere poflunt, ut pro varia luminis
reflexione, aut refractione diverfe ap-
pareant figura, diverfi colores, & quae
egregiam formam & pulchritudinem
habent, videantur feeda ac tarpiflimas
& ¢ converfo quibus elt corporis vitium,
& deformi inefle credatur fpecies
liberalis, & eximia facies. Si enim ra-

s pet Prifma triangulum trans-

dii foli
mifli pinguntin oppofito pariete imagi-
nem variis diftinctam coloribus, propte-
rea quod radii refractione feparantur ;
atque corpora quelibet naturalia, dum
per idem prifina confpiciuntur, viden-
tur ex una parte rubea, & flava, ex al-
tera autem violacea & cerulea, quoniam
radii prout magis minufve refrinsuntur,
eXtrema imaginum exhibent 4 loco ob-
jectorum plus aut minus remota : quz,
aliaque experimenta exponit clariffimus
Nevutonus : {i ope microlcopii minima
corpufcnla diftin&te cernuntur, & con-
fpicillo concavo magis confufe, quo-
niam illo difperf(i radii in unum retinz
pun&tum coguntur, hoc vero difpergun-
tur amplius ut non poffint in idem pun-
ftum retine collineare; quemadmodum
oftendit Dioptrica: fi, inquam, hac di-
verfo radiorum anfractu flexuque fiunt;
non erit laboriofum Angelis mifcendo
ac perturbando corporis aerii materiem
multimodis radios infletere, pluraque
unius objeti effingere fimulacra.

Hinc multa delufionum genera, qui-
bus demones, ac {i monftra effent, aut
volucres, aut formofe adolefcentule in
hominum confpetum veniunt. Singu-
lare exemplum refert parte ultima de
univerfo Guilelmus Parifienfis, cujus-
dam milids, qui cum crederet comple-
¢ti elegantis formz puellam, f& depre-
hendit jacere cum belluino cadavere ta-
be macieque foluto. Quamobrem etfi
recentiorum Philolophorum f{ententia
eft, pofle Angelos apparere fub qua-
cunque forma absque affumptis corpo-
ribus , eoquod fenfibilia objecta non
aliam agendi rationem habeant, quam
movendo localiter, aut motui locali re-
fiftendo, ut defendic Maignanus cap. 33.
Philofophiznature,& Le-Grand cap. 1 X.
Damonologiz ; conftat tamen eriam
experientia poflc ab illis affumi corpora,

De Theologicis Diftiplinis

affumique nonnunquam.  In his attemn
corporibus, quemodo [entire queant,
& opera vite exercere, dixi cap, 1x. ad 4.
oppefitionem. Quod etiam in his cor-
poribus prolem generare non poffint,
affivmavi cap. 11. ad primam; neque
necefle eft plura de Angelorum corpore
inquirere.

De loco autem Angelorum varias in-

2

venimus opinationes : quas tamen re QWomodo
infpecta videntur mihi pofle facile con. Angeli cerrg

ciliari.  Quidam putant nullam ({pixi
tualem fubftantiam efle in loco, & hac
affertio communis eft inter recentiores
Philofophos, qui docent locum interio-
rem effe corpus, quod extenfione {ia
fpatium replet, exteriorem vero fuper-
ficierm corporum ambientium : neque
aliam ideam loci haberi contendunt,
quoniam putant non pofle percipi lo-
cum fine fpatio, neque {patium fine ex-
tenfione : de qua fententia vide Rohaul-
. 8. Phyfices, Purchotium Py
L 2. cap. 2. quaft. 6. Inftitutio-
nem Philofophiz Cart. p. 3. cap. vi1.
Theologi Angelos efle in loco tradunt
communiter, aflerentes non quidemalo-
co ambiri, & circumfcribi, quod faventur
convenire tantum corporibus, decfiniri
tamen, hoc efl, certo ac determinato
loco fieri prafentes : quod dicunt effe
in loco definitive. Hanc vero rationem
effendi in loco alii afferunt competere
Angelis ratione fubflantiz, ut S. Bonay.
in 2. dift. 2. q. 1. Scotus eadem dift. q. 6.
Gregorius Avimin. ibid. quaft. 2. art. 2.
Fraflen track 1. de Ang. difp. 2. art. 3.
ceterique Scotiftz ac Nominales : allii
rationem illam repetunt ex Angelorum
operatione, ut Thomiftz omnes, plures-
que noftratium.  Animadvertic autem
J- B. Du-Hamel differt. 1. de Angelis
cap. 4. dupliciter rem aliquam efle in
loco 1. per indiftantiam five prafentiam,

ymodo una res eft, ubi eft altera, 2.
per applicationem & contattum, quo
pacto una res alteri applicatur, eamque
tangit.  Quibus preenotatis fequentes
ftatuo pofitiones.

Prorositio I. Angeli non funt

;. In locn 0D
{Ritwunyyr,

in loco, quomodo funt corpora, per ex- Propofitio.

tenfionem.

Ita Patres, & quiliber ratione prazdi- Probatur
2 ]

tus. Nam S. Pater Auguftinus Jib. vi1i1.
de Gen. adlit. cap. 19. ait = Neceffé ¢ff

Angelosnon
efle in laco
ner X exiens

effé pavies iis, gue iz Jocis funt. Greg. fonem.

Nyif. in 1. contra Eunomium, Didymus
de Spiritu fantto. Nemefius, aliique

complures docent Angelos non effe in
locoy quod effe in loco {iv affectio rei
corpore & extenf: & Boetiusin libro,
cui titulus eft, .z omne guod eft bomurny

Jit




fit circa principium illius 5 ait commu-
nem efle animi conceptionem, Tuzcov-
poralia in loco non effe.  Ertevera cor-
pora ita funtin loco, ut eorum-partes
loci dimenfionibus refpondeant , (pa-
tium repleant, & fitum, five majorem
qut minorem politionem acquirant :
Sed fubftantia incorporalis & cogitans
partes; dimenfiones, & fitus ordinem
habere non poteft: Ergo hec {fibftantia
nequit effe in loco more corporum.

ProrosiTio 1. Angeli func certo

oy a0 :
propoficio_ac definito loco prefentes.

Angelos elle

certo & de
finito loco
prmlcmcs.

Frobatur,

Demonftratur I. Quia exa. Petricap:
1. V. 4. conftat Deum .4ugelis p

tibus non peperciffe , [fed vudentious
inferni detvafos in tavtarum tradidiffé
cruciandos.  Apoc. X11. 8. legitur: Ne-
que Jocus inventus eft eovuim amplius in
celo. Bt Angelos Sanctos in celis per-
manere, ad homines mitti, de loco in
locum tranfire plura divinarum Scriptu-
rarum evincuntexempla. Il Probatur
ex PP. dicente Auguftino dg¢ Agone
Chrift. cap. 3. Nom ergo arbitremur in
Summo celo babitave diabolum cum. An-
gelis fuss 5 unde lapfum ¢ffe credimus.
Et Damalceno lib. 1. de Fide cap. 3.
Angeli quando funt in celo, non [unt
in tevva, O cum in tevvam & Deo iita
tuntur s non manent in celo. 1L Con-
firmatur ratione, quam affert Theodo-
repus quelt. 3. in Genefim: Divinitas
non cft in loco, fed ubique, quia eft
infinita; ergo fubftantia, qua finita eft,
non ubique confiftic, fed in loco. Igi-
tur {i que funt oppofita Patrum tefti-
monia, probant tantummodo Aungelos
non efle in loco per extenfionem, five,
ut inquiunt, czrcumfcriptive; quod fuit
fuperiori propoficionc comprobatun

Prorositio II. Angelifuntin leco

Propofitin g, pet indiftantiam ac preelentiam, ratione

Prohatur,

fubftantie fuz, non operationis aut vir=
tutis: & veraeft Nominalium, & Scoti
{ententia.

Exprefle hec propofitio definita eft
approbatione Dottorum a Stephano Pa-
rifienfi, ut ait Gregorius Arim. in da-
mnatione fequentis articuli: Quod fib-
Pantie feparate funt alicubi per opera-
tionem, € mon poffunt moveri ab ex=
tVenio in extyemniil , Hec i mediunt; nifi
quia poffunt velle operavi, aut in medio aut
inextremss.  Ervory fiintelligatur fine
operatione [ubfantiam noneffe 12 locos nec
tranfive de loco ad locumi,  Haberur
modo hic articulus tom. xxv. Bibl. PP.
pag- 332. & eft 4. capitis 1. De Deo &y
Intelligentizs. Sed hac damnationg pr-

B, L.Berti Theof. Tom. 11,

/\“ Lam }{ i

g 201

termifla;

Theodoreti cic

bentis: Omm

perunt finita J
- L r FJ

thefis probatur 1. .arpumei

g.. 3» in Get

rg7 @
£rl - Le

hal

tam effe, id eft, ¢
non determihatam
peracuta h
!

1ati

2 . 1
CIly ad |

A a4
limictatainaliqua/j

enfla, eft [emeti

infinita ,

cumnon i

1mu

1fus, omnia def-
nita locorum fpatia wanfeendit. Prae-
terea: In ceelo Empyreo nihil Angeli
operantur e 153 contemplatio enim
divinitatis, & charitas qua illic inflam-
marntur, operatio immanens eft; &
quidam fpiritus inferiores illuminanc, id
agitur in'mente {piricaum , noninlocoy
in quo immutabilia funt omnia, & lux
fempiterna corufcat.  Neque ornatum
aliquem czlefti Jerufalem, cujus lucer-
na et Agnus, fuperaddunt, nifi quate-
nus funt primores cives illius, & civis
tatis fanche pars princeps.  Invenimus
ergo Angelos effe in loco fine operatio-
ne aliqua tranfeunte. - Deinde qualibet
operatio, {upponit prafentiam, & in
Thomiftatum Schola approximatio, (ita
confuetumeft colloqui, ) agentis ad pal
fium eftoperationis conditio /ine gua nom.
[gitur primam percipio Angelum effe
loco! prafentem proximumque, deinde
in loco operari: primum, ut exemplo
utar Fraflenii, Gabrielem ingreflum ad
Virginem, quam cam allocucum 3 pris
mum Angelum accefliffe ad Chriftums
quam ei miniftraffe.. Quam fane men-
tis mezx perceptionem quidquid reponunt
Thomifte nequeunt perturbare: eorum
enim cum refponfa, tum objectz e
collimant, ut probent Angelumnon efie
in loco per contattum fubftantia fua,
quod non difiteor.

Ulterius demones defiftunt nonhun-
quam 3 confitetis corporum. vexationi-
bus; nec tamen inde recedunt: patiuntur
abigne, quidhuicinviti alligantiry non
ignemipfimovent, aut extefius agendo
percellunt; & nihilominus illic comme-
rantur: &fi contingat, tit pro lubitu nune
in re¢tam lineam y nuncinobliquam cor=

Fd

2

Confirmatif,

porum motiones efficiant, haberurguis

dem diverfa operatio Angelorum, non
diver(a in loco prefcntia,

Ce Duma

Poftremo




por

202

Dummodo percipiatur coexiftentia fub-
ftantiz angelice ac temporis, absgue
ulla operationeintelligitur Angelum effe
in tempore: Ergo ut concipitur exiften-
tia locifimul & Angeli, finealiquaopera-
tione percipimus Angelum effe in loco.

ProrosiTie IV. Angeli funt quo-

Eropofitiogs que inloco per contaltum non fola ratio=

Probatur,

; y Oh=
jedtionum
€1 Arimi-
nenfi.

ne fubflantiz, fed etiam operatione, &
applicatione virtutis , ut placet Tho-
miflis.

I. Demonflratur, quoniam fubftantia
angelica expers eft partium, neque feipfa
tangit rescorporeas, fed easpotius per=
meat, acpenetrat: eft ergo in loco per
contaftum operatione; & quantitate vir-
tutis, non femetip(a. Il Quia fubftantia
Angelorum indifferens eft ad occupan-
dum locum majorem, aut minorem,cum-
que determinari non poffic nifi applica-
tione virtutis ; heec eft unica ratio, cur
Angelus hoe vel illud loci [patium tan-
gat, & impleat. IIL. Quantitas molis
conflituit corpora inloco eivcum/erepti
ve, prout locus dimenfionum cominenfu=
rationem defignat: igitur quantitas virs
tutis conftituet {piricum in loco definzti=
we, quatenuslocuslatitudinem & extens
fionem importat; in quoloconequit effe
fubftantia Angeli per femetipfam; ut cons
ftat ex Propofit: 1

Habes omriium {ententiaiiim concilias
tionem : quare ut {olvas quelibetargtis
mentay téneto hec duo verba Ariminen-
fis: 4d bocut aliguid fit in loco definitive
tantum , #on requivituy aliguis contactus,
Jed folums quod ipfumifit illi prafens & b
eo conttneatur. IpfeD.Thomasq.vii1.
art. 11. tradit hanc duplicem rationem ef-
fendi inloco; quamquam modum pro-
prium locideclarat eflezn guantuinlocata
veplent locum.  Probatur etiammihi opi-
nio Valquefi afferentis Angelum efle in
loco per unionem ad corpora, fi per unio-
nem {olam coexiftentiam loci & fubftans
tiz angelicz, ac nihil pratereaintelligas
mus. Si dicas {ubftantiam Angelorum
efle indifferentem ad hanc wvel illam
coexiftentiam, refpondeo id verum efle;
& determinari (uia libera voluntate 5 aut
fi in loco violento exiftat, volunrate &
propofito Dei. Athac determinatio eft
in genere caul efficientis, non foramalss :
&eftratio, cur Angeli fintinloco, quem-
admodum motus corporis ac transmigra-
tio, cur hac vicinia circum(cribancur
aut approXimatioignis, curlignumiftud
comburat. = Sireponascorpora non cir-
cumferibinifi per extenfionem ; & ignem
non comburere nifi per qualitatem : pree-
{to eritrelfponfum, neque Angelum tan~

De¢ Theologicis Diftiplinis

gere, aut movere corporanifi per appli-
cationem virtutis ; fed hacprecifa, effe
inloco perindiftantiam, quomodo funt
duo corpora, u® Invicem penetrantur.
Denique i dixeris; Auguftinum rationem
reddere cur univerfie moli corporis adeft
anima, dum aitlib. de Immorrtal. anima
cap. 6. Tuta fingulis pavtibus fimul adsf?,
que tota fimul fentit in fiugulis: Et Da-
mafcenum lib. 1. cap. 17. Naturaincor-
poven civcumfcribitur , ubi & opevatur;
primo refpondeo loqui Patres de exiften-
tia in loco per contaétum : pofthac ani-
madverte neque Auguftinum, neque Da-
mafcenum afferere quod fpirituales fub-
ftantiee ubicunque funt, ibi operantur;
quamquam athrmant, quodubi operan-
tar, ibifunt.  Pofluntergoefle, tametfi
tion operentur; inlocos utrit. diximus
Propofitione.

NP PEOND T X

Queri foler, an Angeli localiter mo-
veantur, Bernardusferm. §. in Cantica
ait: Now e/t difcuvreve, & de locoin Jocum
tvanfive, nifi covporum. Localemtamen
motum Angelis tributint Scripture, ex
quibus eonftatillos ad homines, acterra-
rutn regiones appellere, difcedere &
egredi, perambulare & vagari, ejiciac de-
trudi: unde Chryfoftomus hom.in Epift.
ad Hebreos, inquit: Angeli loca my-
tanty & priovibus velidtis in quibus funt,
adalia pevgunt in guibus non evant. Eft
autem duplex fpecies motus localis 5
prima dum mobile variis partibus loco-
rum propria extenfione refpondety als
tera dum diverfis locis fe praefentem fiftic
fpititus ¢ & illa quiden, ut Bernardus
loquitur, rerum corporalium eft pros
pm:‘i.

Atigelorum motuml momento fetd
fcribit in Apologetico cap. 22, Tetrul-
lianus 3 & de Pythio deemone, qui eodem
tempove nunciabat que i Croelo ageban-
turinLydia; Adomento, inquit, apud Ly-
diam fuevat, AtS. P, Auguftinuslib. x11.
de Civ. Deicap. 1y. ait: Etzuin? immuor=
talitas Angeloviens ion tranfit in tempo
veynec prateviti eff guafijaninon ity wee
Jutura qiafi noudun fit; tamen eovuin
7HOTUS z]m'ﬁ‘m tempora pevaguntuy ex S
tivo in pretevitum tranfeunt, Et Berm
ferm. 78, in Cancica: ngelus uonabs-
que mmoty operatur tam locali , quam ten-
porali,  Tertullianum ergo exponere
poflumus de celeritate motus Angelicis
qui 4 nullo corporeretardatar, ut digi-
mus {upra de Divinatione Dzmonum
cap: X11. netatione v.

Tane

9.
An Angeli
localiter
moveantir,

10
Angelorum
motus an
momeid




11.
Anideman- 1us poflit effe in in pluribus locis, aut
- in uno loco poflinnefle plures Angeli.
effe in pluri- Sed conllat ex di&tisfubftantiam omnem
huslocis, aut finita

gelus poflit

plures in
uno,

I.
De lapfu &
merito An-
gelorum,

Liber Decimus, Cap, XIV. 203

Tandem querunt, num idem Ange-

itam, uti eflentia, italoco effe coar-
&atam 3 unde Pamaleenus lib. 1. eap. 8.
aity Nom pote/t Angelus fecundum: idem
¢u diverfis locis ‘operari. . Ad primam
ergo ‘quzftionis  partem, nos quidem
relpondemus ‘negative, ita tamen, ut
ad plures: partes ‘ejusdem loci  pol-
fic-pro libitu motus & ‘operatio ange-
lica extendi juxra Virtatem, qua unus-
quisque pollet in aliquo ‘genere termi-
nata. Ad alteram veropartem, fiquz-
ftio inftiruitur 'de exiftentia in loco per
indiftantiam ac ptefentiam, liquet plures
Angelos pofle in eodem fpatio, quan-
tumvis minimo, contineri, guoniam

nullam faciunt, dum fimul funt, ex-
tenfionem 3 idque aperte docent Ri-
chardus in 1v. de Trinitate, Ochamus
in Quodl. q. 1. & Gregorius de Arimino
dift. 11, q. 3. arez 2. & eft veluri corol-
larium pracedentis Propofitionis 111.
Si autem loquamur de exiftentia inloco
per contactum s & applicationem vir-
tutis : quemadmodum fentiunt Philofo-
phi eumdem effe¢tum non pofle pro-
duci a plaribus caufis ejusdem generis
adxquatis, {ed tantum a pluribus caufis
que ex parte agant & moveant; ita
absqueulla hxfitantia affeverandum eft,
muleos: Angelos pofle in uno loco re-
fidere, fi paulifper & aliqua ex parte
agant, non vero fi adequati fint per-
feGtique motores: quod eft planiflimum
1v. Propofitionis confectarium.

AP UT XV

De merito, atque de lapfu Angelorum.,

SUMMARI UM

1. & 2. Przmittuntor aliqua circa (tatum qua-
ftionis.

% num. 3. usque ad 5. Probatur, Angelos ini-
tio temporis & potnifle, & afta peceafle,
ac meritos fuifle, priusquam percurrerent
intervalla morarum temporalium,

OnaM voluntatem , qua Angeli
B Sancti merito perieverantiz melio-

res fadi funt, ex Dei gratia fuifle,
malam veéro, quademones ceciderunt,
i folo libero arbitrio profedtam; adver-
fus Pelagianos & Manichazos concor-
diffime Theologi affirmant. - Atquando
illi promeriti fint- beatitudinis plenitu-
dinem, ifti autem ruerint precipites,
contentiofi, necvaldeutilidifquifitione
difceptant. Nam inter creationem An-
geloram ac terminum quidam duo in-
flantia temporis confticuunt; nonnulli
quatuor aut quinque, aliqui diem in-
tegrum naturalem, aliquipiam fex dies
Ccreationis,quos corporeos efle ﬁrmﬁht}nc
tenent permulti. De priori autem in-
ftanti Scotus, & qui ei militant virl
do@ti, nofter Ariminenfis, Vasquefius,
Arriaga, aliique fentiunt potuiffe An-
gelos & mereri & peccare: de merito
confentit, de peccato negat cum peril-
luftri difeipulorum manu magnus Tho-
mas Aquinas: ad mericum {fimul ac de-
meritum pro co inftanti comparandum
defuiffe Angelis poteflatem docet cum
non obfcura Interpretum multitudine
Aegidius nofter. In tantahominum di-
{crepantia videtur mihi Auguftinus acu

K. P. Berti Theol, Tom. I,

6. & 7. Propugnatur , Angelos non potuifle
in primo inftanti (loguendd de inftanti=
bus Angelicis) mereri, aut demereri.

3 num. §. vsque ad r1. Satsfic objgitioni-
bus.

rem tetigiffe, & preclaram S. Patris do-
@rinam, quam cap. ViIl. &-IX. pro
modulo ingenii mei explicavi ratione
quadam diverfa ab his Theologis, qui
Peripateticam philofophiam funt arcte
& mordicus confc&ati, 2 qua non fe-
mel Auguftinom, & jure quidem rece-
dere arbitrot: preclaram , inquam,
S. Parris dottrinam ‘demonftrare, pre-
cipuas ex narratis Doctorum opinatio-
nibus veras effe fimul, & falfas.

Diximus ergo, Angelos principio a Ante lapfum

3 quid egerine
Angeli boni
& mali,

Deo fuiffe-conditos Zuecem ; id eft, cum
ideis inditis, & ingenitis, in quibus per-
ciperent {empiternas rationes rerum,
& fimul cum bona voluntate, qua Deo
adhzrerent, & cum aftuali adjutorio,
Jtnequo non poterant inbeatitudine per-
manere, non tamen ad particulare bo-
num przdeterminante voluntatem na-
turaliter tantum inclinatam ad bonum
in communi: deinde convertifie {&¢ ad
contemplandam fui, aliarumque crea-
turarum excellentiam in propria natura,
cognitione, quam S. P. appellat vefper-
tinam. Tum Angelos fanctosin liberam
Dei laudem charitatemque confurrexifs
fe, & faltum in eis mane: Angelos au=
tem malos (eipfis delectatosnequaguam

Cc 3 Jaudi=




Tempus me
riti, & la
plus,

Ordo canfa-
is aten-

ditur,

204 e
laudibus & amore fuiffe Deum profe-
cutos s {ed in tenebras noctemque fefe
commutafle. DemumAncelis fanétis do-
natam beatitatis plenitudinem , malos
gutem factos effe miferrimos ;- atque ita
inter lucem tenebrasque divilum. Qua
{atis arbicror ex 1x. capire manifefta.
Jam animadverte hze omnia absque
intervallo temporis fuiffe peradta i NVoz
SJecundimn temporune wovas, fleut fiunt
dies 1ty cum ovitur 87 oecidit fol &7
Zn Jocumn funme vedit ut vuvfus oviatur,
Jed fecundune potentiom [pivitalem men-
tis angelicee; inquic S. P. lib. 1v. deGen.

Farge

ad dit. ‘cap. 32. & paulo poft ratiénem -

reddity queniam hoc intereflt diferimi-
nis inter mentem angelicam & huma-
nam, quod illa qunéla 5 que volueriz,
notitia fucillima comprebendit: hec ex
adverlo guanta tarditate ac difficultate
agat , & qJuanta h‘m‘pa?’ﬁ mova proptev
covpus corvuptibile, guod nggvavat dni-
mant ; guis ignovat £ Quare per Augu-
ftinum potentia fpiritalis mentis ange-
% {ine temporis mora fic & dies, &
velpera, & manej unde cap. xx1x.
pracedenti defcripferat: Simul evgo ha-
& & wefpevamty € mane : nempe
quia fine temporis intervatlo Angeli, ut
ibidem ait, & poffint , & faciunt.
Q_p:n‘m]ﬂ;ﬂﬂ YEIro l] uno CO(‘ICUN}UC
momento temporis perficiantur, eftra-
men in his ordo caufalitatis, cum una
cognitio precedat alteram, ut feite do-
cet codem. cap. 32. Auguftinus dicens:
Nec ideo tamen fine ovdine, quo appa-
vet connexio pracedentium y [fequentinm-
gue canfarum. Quem ordinem & vefti-
gio explicans ait: Efzam/i nulla hic mo-
varume temporalium jint intervalla , pre-
ceffit tamesz vatio condende creature in
verbo Dei, cum dixits Fiato lux. Se-
cuta eff ipfa lux, gua angelica mens for-
matacfty atquedi fua naturafaito eff, &c.
Sequenti autem cap..Xxx1v. explanat
quomodo unico inftantitemporis de una
in alteram cognitionem, de vefpertina
inmatutinam procedat Angelus , etiamfi
una cognitio fit caufa alterius, exem-
plo folis, quem orientem uno iu vi-
det acies oculorum noftrorum , licet
pervenive non poffit ad [folem orientem,
Bife tranfent aevis, celigue/patium, quod
anter nos, & ipfumeft. Oportet ergo,
ut diftinguamus moras & inftantia tem-
poris; quod peragitur motu rerum cor-
porearum, & moras & inftantia opératio-
num Angelorum ;. quide una cognitione
tranleuntinalteram, fed tanta celeritate,
ut harum ordo & caufalitas perficiatur
squenllo intervallo morarum termpora-
4z, Quibus ex Auguftino decerptis, fic

_]'.‘.IL::’Z /

» leCtariy, & peccare.

Theologitis Difeiplinis

Prorosirio LoAngeli peccdre & 3.
mereri potuerunt:initio temporis, & re- Piopofiior,
vera alii meruerunt , alii peccarunt, POMCrt
priusquam percurrerent intervalla mo- F;:fj:f&
rarum temporalium. f

De merito: confentientes habeo Tho- Probags,
miftas, & quamquam his. non omnes
fubferibant, multo vedtins fentiunt, gui
docent omnes. angelos primo infantis guo
ity beatifudinen meviiffé, in-
quit Cl. Eftius inbirzSent, §.a1. dift 3.
Quod etiam peccare potuerint , docent
Scotifte, . aliique fuperius landati: &
quod nulla fuerit mora inteér creationem
& laplim angeli, & in primo inftanti
fu® ereationis in aftum liberi; arbirrii
proruperit,. aflerit Sy Thomas g. 63.
art..¥. - Thelim autemuniverfam ficde-
monftro. 1. Angeli absque ulla tem-
porum mora fimul fuerunt & dies, &
lux, & {imul habuerunt vefperam , &
mane: At vefpera eft contemplatio re-
ram‘créatarum , #iane elt relatio amo-
ris & charitatis in Deum : Ergo absque
ullo temporalium morarum fpatio & per
intelletum fefe cognoverunt, & per
liberum arbitrium Angeli fancti. chari-
tate in Deum ordinati funt, reliqui fe
iplis delectati. Major propofitio eft Au-
guftini.cap. 32. & 25. lib. 1v. de Genell
ad lit¥ & minor pariter eft Auguflini
lib. 1%, de Civit. Dei cap. vi1. ~ Hzc
argumentatio [equenti corroboratur: Ut
angelus de una in alceram cognitionem,
& de hac in altum libere - charitatis
erumpat, ut Auguftinus docet, non
eget {patio Lcmpuri's > QU0 mOovetur ani-
mus nofter preflfus tarditate ac difficul-
tate propter corpus corruptibile, quod
aggravat animam: fed, ut acies ocu-
lorum per ampla, immenfaque {patiaad
orientem folem tranfici¢tuuno; absque
temporis mora 4 mentis contemplatione
ad diligendum Deum potentia fpirirali
tranfcendit. Quid ergo prohibet, utinitio
temporiseodemque creationis momento
fibi meritum ac demeritum comparafla
affirmemus? Huc etiam pertinet argu-
mentum Gregorii Ariminenfis & Scoti,
quo faltem poteftas peccandi; & merendi
inprimo inftanti evincitur. Eft autem:
In primo inftanti habuerunt Angeli quod
ad merendum, ac demerendum requiri-
tur,videlicet notitiam rerum, liberum ar-
bitrium, necnon fupernz gratie adjuto-
rium, atque utactum amoris {ui in Deum
vel in {eipfosreferrent, non opus habe-
bant; ut illum mora aliqua temporis fu-
fpenderent. Potuerunt ergoinillo crea-
tionis momento & Deo adharerc amore
cafto, & mereri; atquein [e ipfis de-

Dein-

(of:




& Deinde profertur exemplum Chrifti,

(nfematio, qui - in primo- conceptionis mMomMEnto

revera promeruir, & licet mon potuerit

eccare y quoniam erat: Deus homo, &

fruebatur vifione: Deiy periquam, it

explicatum eft cap. x111. nataraliter

amor erga ultimum finem determinatur,

& fola remanetindifferentia relatet ad

media; tamen promeruerit reapfe. An-

geli ergo, q'ui 119ndm_n }fic‘le'Ant Deum

facie ad faciem: in:priori momentornon

folum mereri poterant, fed eriam cul-

pam & nequitiam contrahere. Neque

audiendi {unt, qui ajunt Chriftim me-

ruifle duntaxar poft primum i‘nﬁ‘zns;

hzc enim refponio apertifiime fal(a eft,

& adverfatur Magiftro fent. in 3. dift. 18.

Divo Thoms 3. p. q-xxx1V. art.3. Theo-

logis fere omnibus : auttorirati Sanéto-

rum Patrum, prafertim Gregorii Magni,

& Auguftini apud Magiftrum, ac D.

Thomam loco nuper laudato : ‘rationi

etiam aperdflime; quoniam nifi - Chri-

ftus meruit in primo inftanti, potuit

juxta animg meritum proficere, n‘;uod

erroneum eft, & Pawibus adverfatur.

Tamen Thomifte docent non eamdem

effe rationem de poteltate merendi, ac

peccandi; quod, inquiunt, liberum ar=

bitrium ad bonum (& habeat nataraliter,

ad malum_ wvero preter naturam: &

rurfus, quidquid eft inmerito, eft & Deo,

quidquid ¢ft in peccatoya libero dunta-

xat arbitrio ¢ fed utshzc vera fint, ra-

‘ tiocinationis noftrae wis non infringitur.

Nam quamvis meritum fit 2 Deo, requi-

1 ritur tamen ut liberum arbitrium, dum

meretur; agatindifferenter, habeatque

liberam- ad: urumliber poteftatem : i

ergo’ in primo creationis:momento libe-

rum arbitrium indifferenter {e habec ad

actum, ad quem potelt fe deeerminare

| per gratiam, in eoque momento ‘mere-

ri; pptcrét etiam indifferenter prorum-

pere in aftum ,ad quem poteft voluntas

fuapte indole fletti, ideogue etiam pec-

care, (Quod enim precedatin Angelis

voluntatis nequiriam  gratia, f(anétitas,

; & re@ticudo nature; efficit tantum, ut

Angelus peccare nequeat in primo in-

ftanti operationis angelice, qu# tamen

fine temporis mora perfici- poteft, aut
dehoneftari.

7 Illud denique accedit, quod ad theri-
Soluwio de  tumy, vel demeritum necefle non ‘efi, ut
voluntate  voluntas mora aliqua temporali fulpen-
Angelorum, £ maneat, deliberatura ‘poftmodum

quid eligat, & profequatur ; fed fufficit,
fiveliv & eligat cam indifferentia judi-
cil, id eft, cam potentia ad oppoficum.
Voluntas ergo Angelorum, qua tempo-
rali mora ad eligendum non indigebat;

Liber Decimus. Cap. XV,

205

ftatim ac producta eft-absque plenicadi-
nebeatitudinis & eum libera poreftare
convertit {& ‘ad! laudandum & diligen-
dum Creatorem {uum. & libere meviit s
quemarfmorlmn voluntas demonum in
delettationem find flexa elty culpamique
fufcepir.
ProrosiTio I

Si loqu:lm ur:de

6.

inftantibus Angglicisy five de ordine, Propalriof

quo una cognitio preecedic alteram, &
illaminatio mentis antevertit, cauflatque

potuerant in primo inftanti mereri aut
demereri.

Hanc thefi@ breviter demonfiro. Ac
primo S.P. Auguftinus poftquamlib. 1v.
de Genefl. ad lir. cap. xx1x. dixerat in
Angelis fuiffe fimul absque temporis in-
tervallo & diem, & wefpevan , & mae ;
proximo capite Xxx1. ait, quod {i loqua-
mur de ordine praecedentium & fequen-
tium caularum, nosz fuerunt fimul ominin

5’ dies, & wefpera, &7 mane, fed fingil-
E/_.) /] ) o = "f— 0 /
atim per ordineins. ucm ordinem
latim p d. Qu i
cap::32. exponit, quod primo pracefhit
ratio: condendz creaturz, deinde Ange-
i in propria natura creati {unt, poltea
li in propri tur ti fuac, polt

De inftanti=

by : 5 bus Angeli-
delettationem: voluntatis,; Angeli non g, &

Probatio.

{e in propria {ubftantia noverunt; tum |

aliqui converfi funt in Dei amorvem &
laudem, ceteris deleCtatione conditionis
fuz tumefcentibus. Igitur fi de tali
caufarum ordine, & diverficate opera-
tionum verba faciamus; initio Angeli
nullo merito operati funt, ncque opt}r:t-
ri potuerunt. Praterea antequam An-
geli per liberum arbitrium in Dei amo-
rem, vel in fui delectationem conver-
terentnr, preeceflic caulalicate & ordine
creatio. eorum [ubfizntiz exornate re-
rum notitia, originali fanctitate, & gra-
tiee actualis auxilio ; ad’ que omnia,
priusquam voluntas angelica libera de-
terminatione fleCtatar, pajfive e habet;
quippe non. poteft bonum diligi nifi
pracedat cognitio, neque cognitio ipfa,
nifi preexiftac res cognofcenda : Ergo
in illo priori momento creationis nulla
fuit Angelis libere agendifaculeas. Hic
fpectant eriam argumenta ex D. Thoma
petita; ideft, quod ud motum volun-
tatis debet pracedereapprehenfio, utaic
Q- VIIL art. 4. & quédnon porteftliberum
arbitrium in unam vel alteram partem
fle€ti, nifi ab aliquo exteriori principio
moveatur, ut docet'in 1. 2. q. 108.
art. 2+ &ec. In primo ergo inflanti ange-
lico, quod eft apprehenfio, & motus
voluntatis ad bonum in communi, in
quod trahitur naturaliter, Angelusnon
poterat aliquid promereri; licet necefs
faria ei'non fuerit temporis vieiflicudo,
ut de apprehentione ad amorem, & de

G 3 mo-

L




o

206

motione ad bonum univerfaliterad pre-
ligendum- particulare bonum deflueret.
Vide Aegidium in'11. Dift. 3.p. 1001,
artez. & 3.

Ex quibus conftat pluribus inftantibus

De inftanti~ angelicis ceeleftium {piricuum. falutem
bus Angeli- ac perditionem effe confetam 5 & hec

$is.

* 8.
Objicitur
contra I,

plura inftantia refpondere unico tempo-
ris noftri momento. ' Atque: primum
inftans eft creationis , quo omnes Angeli
fux fati funt, id eft conditi cum pavti-
cipatione lucis ®terna ut poffent beate
& fapienter vivere, cum juflitia & fan-
¢ticare, & cum alty bena voluntatis,
& adjutorio eam premovente ad bonum
incommuni. Alterum inftans eft me-
riti, in'quo Angeli San&i per actum de-
liberarum liberi arbicrii adheeferunt fam-
mo bono in Deum ex precedente noti-
tia & motione laudem charitacemquere-
ferentes, mali vero fuperbia inflati abs-
guerelatione ad Creatorem propria dele-
¢tatione capti funt.. Poftremum inftans
el retributionis,in quoilli majorem acce-
perunt abundantiam charicatis & beatitu-
dinis plenitudinem, &ifti in fempiternam
mileriam ceciderunt. -Hinc S. Thomas
g9-62. art. 5. docet Angelos poft primum
attum charitatis, quo beatitudinem me-
ruerunt, ftatim fuiffe beatos, & in refp.
ad 2. ait : inffantin diverfi in bis, que
ad Angelos pevtinent non accipiuntur,
nifi fecundum fucceffionem in ipforum
attibus.  Queft. etiam 63. art. 6. docet
Angelum peccafle poj# primum inftans
Juz cveationss.  Hazc eadem inftantia
paucis immutatis enumerat Scotus, at-
que in his ommes jam pene vecentiorves
conveniunt, inquic tract. 1. difp. 111.
art. I, q. 3. Claudius Fraflen.

QUORUNDAM ARGUMENTORUM
REFUTATIO.

Adverfus 1. Propofit. videtur obflare,
quod fi in Primo inftanti temporis An-
geli peccaflent, eorum nequitia foret
Deo tribuendas prima enim operatio,
que fimul incipit cum efle rei, eft illi ab
agente 4 quo habet effe, ut inquit
S. Thomas cit. art. §. q.63: Sequeretur
etiam eodem momento fuille fimul in
Angelis cognitionem vefpertinam qua
Viderunt in propria natura res creatas,
& matutinam qua f{e converterunt in
Deum; quod perinde eft, ac (i dicamus
extare fimul lucem ac tenebras, five
diem noétemque. Falfum preterea el
fet quod feribic Anfelmus cap. 13, de
cafu Diaboli, primam voluntatem -non
¢efle nifi a Deo.

De Theplogicis Difciplinis

Refpondeo hec ftatute a me pofitioni
nihil officere. ' Ad primum enim re-
fpondeo peccatum Angelorum non effe
Deo n.'ibucmium,qucniatn a Deo omnes
Angeli creati funt reéti, & cum arae
tia, qua.poterant, fi voluiffent, perfes
verare : ideoquenequitia debet refundi
in folum eorum arbitrium, quod fine
ulla temporali mora potuit flecti ad
utrumlibet; tamertfi ordine caufalicatis
creatio precedatilluminationem mentis
angelice;illuminatio vero voluntatis affe-
¢tumd Quod adeo verum eft, ut 8. Pater
x 1. de Civit. Dei cap. x1v. loquens dé or-
dine precedentium & fequentinm canfi-
rumiait . Ez illud griod ab wwitio- digbo-
lus peceat y non ab thitio ex JUo_creatus
efty peccave putandus e, fed ab initio
peccati; quod ab ipfius fuperbia caperit
effe peccatuny : quippe ante peccatum,
quod naturale non eft, precedit natu-
a, Quam ctiam 7z extvemis infimisque
beftiolis Deus conflittit; & confequen-
ter mitinm ejus figmentum eff Domini,
Sed de initio temporis, quod motu cor-
poralinm  metimur, - idem Auguftinus
lib. x1. fuper Genefl. cap: 23. inguit :
Quod putaiur aunguen Dicbolus in ve-
vitate fFetiffe, punguan: cum cAngelis bege
tam duxifje vitam, fed ab ipfo fue condi-
tionis initin cecidiffe , non fic accipien-
duin ¢/t ut non propria voluntate depra-
vatus, fed malys d bono Deo creatus p-
tetury. alioguin mou ab initio cecidiffe
diceretur-: meque enim cecidity fi talis
eft fuctus.  Sed fattus continno fe d luce
veritatis avertit: fupevbia tumidus, &
propree poteflatis deleliatione corrupius:
undebeate atque angelica vitw dulcedi-
newm non guffavits. CQuam mon utigue fa-
Jiidivit acceptamy fed nolends wecipere
deferuity & amifit. Haber fimilia pree-
cedenti cap.xvi.  En quomodo abs-
que ulla temporis mora initio cecedit.
Adalterum vero , ex diclis liquet inter
cognitionem ve/pertinam & matutinam
non stemporalem moram interfluxifle,
fed ordinem nature & caufalitatis dun-
taxat; quod animadvertit eciam Guilel.
Eftius magni nominis Theologus lib. 2.
dift. 3. §. 17. Quod ait Anfelmus pari-
ter verum eft 5 nam priusquam creata
voluntas per liberam determinationem
eligat bonum aliquod particulare, eft
ab auctore nature determinata ad bo-
num in communi, & hxc dctcrmin_ﬂtio
illam ordine caufalitatis; at non fem-
per- temporis fucceflione, antevertit.
Praclare itaque Anfelmus pritnum velle
Deo tribuendum effe afivmavic.

&

Soluts,

10

hie&io 2,

Y i R 3 Obj
Adverfum aleeram thefim facit primos; (o2,
quod Aug. xt. de Ciyit. Dei cap. 13-
difpu-




11,
Refolutio.

Quis fuerit

Irnm

B
Princeps,

Liber Decimus. Cap. XV.

dilputans contra Manicheos de origine

ale voluptatis ait non fentire cum
illis herericis, quisquis afferat Diabo-
lum ab initio peccare, hoc eft, ex quo
creatus eft jufticiam reculavifle.  Potuit
erco Angelus in 1. inftanti operationis
fuz demereri, nec tamen culpa foret
Creatori imputanda. Deinde {i ad me-
ritum, ut di¢tum eft, non requiritur
enfio aftus, fed fufhicic poteftas ad
oppofitum : eccur prima angelica ope-
ration cum tali poteftate conjuncta, ef
fici non potuit cum merito ? Ad extre-
mum primus aCtus, quem in nobis ex-
citat efficax gratia Chrifti, mericorius
eft; & cum fit vitalis 4 voluntate inte-
vivs fe movente progreditur.  Hujus
generis cccur non fuit operatio prior
Angelorum 2

Relp. neque his cuniculis firmatam
4 nobis fententiam concuti, fed muniri
validius. Jure enim Auguftinus [cribit
non fentire cum Manicheis; quisquis
afferat diabolum ab initio propria vos
luntate cecidiffe, quod enim malum efty
& voluntarium, non eft naturale fed
liberum; & ipfa mala voluntas cum fic
3 libero arbitrio, grande teflimonium eft
nature bone, Sentiret tamen cum Ma-
nichxis qui ,affereret appl‘thcnﬁmmm,
&inclinationem, cum qua Deus naturam

207

angelicam condidit, & qua liberam vo-
luntatis deliberationem anteverrtit, fuiffe
naturaliter malam; hocenim eft facere
demonem natura malum, non volunta-
te. Non funtergo ad anxias morartm
inquifitiones trahenda verba Auguftini ¢
{ed hoc tantum tenendum afleveranter,
naturam bonam precefliffe ante malam
voluntatem. Ita meritum non antegre-
ditur neceflario anceps fulpen{ague cons
fultatio : antevertit tamen appreheniio,
& inclinatio ad bonum in communi or«
dine faltem caufalitatis; quoniam co-
gnitio matutind per quam Angelus con-
vertit {e ad laudandum diligendumque
incommutabile bonum , fubfequitur ad
véfpertingm, per quam in propria nds
tura res creatas agrnovit.  Acdtus aque
priot', quo fulti vidtrici adjutoric coms
meremus, deliberatus eft, fitque cum
poteftate ad urrumlibet : {ed actum des
liberatum antecedit ordine effcientie
gratia altualis, que eflt attus indelibea
ratus mentis & voluntatis ¢ {cilicet {an=
&ta cogitatio, & infpiratio dilectionis.
Ita ergo attum deliberatum Angelorum
praceflic aliqua cogitatio & inipiratio,
non tempotis fizcceflione, fed ordine
caufalitatis ; eaque cogitatio & infpiras
tio eft primum inftans angelicam; aut,
{i mavis, funt duo inftantia actibus men-
tis y & voluntatis diftinéta.

CAPUT XV
Quis fuerit defertorum Angelorum princeps : in quo de-
liquerint : quo {int poft culpam detrufi.

SUMMARI UM

1. Status queftionis. :

2. Probatur, futanam fuifle czrerig (piricibug
nobiliorem.

2. & 4. Solvitur objectio.

5. Oftenditur, Angelos apoftaidffe per {upers
biam,

Equitur, it de malorum Angelo~
rum peccato difleramus : quoram

Corypheum Sezanant dicunt, vel
Dicbolum.  Saran vox hebrzorum eft

derivata  a zﬂjw, & adverlarium,

hoftemque fignificat : unde 1. Re-
gum xL. 14. Adad Idumeus dicitur in

Codice hebraico ﬁnswﬁ i‘ut;‘f Sa-

ton Salomoni » Et Petro oblfiftenti Chri-
fto, ne ad crucem properaret, dictum
eft Mat. xvi. 23.. Fade poft me Satani
AuiEnos grecum nomen elt; 3 DiaBiRw 5
traduco, calummnian: infero.  Atque hoc
vocabulo defignatur erga homines livor

6, & 5. Defcoditur, tion otnnes d€mones in
abyffum deje@os, fed multos in agriis
regionibus relidtos fuifle.

. ¢ & 10 Diluuntur contraria

11. & 11 Refolvitur, quznam fugrit fald-
rum Angelorum f(upecbia,

& invidentia, & que hinc ortum ha-

bent,; mendacium, homicidium, & co-

hortatio ad malum ¢ quare Pharilei
invidi; & morti Chrifti ifthiantes
Joan. viu 44, efle dicuncar ex patre
Diabolo: & cap.vi.71. Diabolus appel=
latur Judas Hecariotesy & quisquis inno-
centibus malum fruit.  Damonss ap-
pellatio communior cft, fignificarque,
ut dixi cap. xi1. not. 8. [fcientem €&
Divinum, & hoc nomen accitum eft 4
Sufwy feio. Quapropter, nifi {ermonis
ulus vetaret, in pretio & honore poffet
haberi, ut olim apud Grzcos vulgare
rats Tiwa 7o dwiwavioy; Jlenm cofe ! at

polt




208

poft Evangelium dignum eft Demones
tantum .1pndlm, ncqmlTn‘.m illos {pi-
ritus divinitatis =mulatores.

: 8 Horum (piritaum quarimus primo
Quariur - Ducem ac principem IOIH Oratur entn,
Trnceps. & ramen difputatur, quis fuerit dux &

columen cxterorum. Dei 1CEPS agen-
dum eft de perperrato ab his crimine;
quod 2lii dixerunt ftuprum illatum fe-
minis, alii inwiglentiam, {uperbiam alii;
& muld multa commenti funt.  Viden-
dum poflea, an {tatim poft culp'v“ o=
mones in abyflum rele tuerint, an
adhuc plures per aerem nt

5 Prorositiol. Verifimile cli Sata-
Propofitio.1.nam fuiffe cateris [piritibus nobiliorem.

Apud Ezech. enimi w; . XXVIII. 2.
Fuit fatanas. Saran princeps Tyri appellatur; quod
ut concedamus literaliter accipiendum
elle de Ithobalo, aut alio Tyriorum Re-
ge divitarum copia, prafidiisque ur-
bium p(m.mf imo; defignat nihilomi-
nus etiam defertorem Dis aho}um, qui
czeteros Angelos decore & o1 ulm ante-
cellebar. © Tertullianus enim lib. 2. ad-
verfus Marcionem ¢ 1p. 10, iulhjt ata-
nam Tyticrum uwupt compa ILL“m,

19

Probatur,

f i /.gm.u Ac
videntur in hanc lente m P’P. conlpi-
rare. am Gregorius lib. Moraliumv.
cap. 13 ajt: 4 wfz‘,rm Angelus, qui ita
conditus fuer ‘, Ut / ]
legionibus- emineret, i
luit Berpardus etiam
Superbia (inquit) mon modo
_/?1’ //fzgc'/mm:, principesn in Diabolum
commutavet. Atque Auftor Comment.
que Hieronymi nomen preferunt in
Plalm. 23, habet: Diabolus novem ordi-
wes Angelovim fub fua bhabuit dominatio-
we five bowos, five malos.
3. Poflet opponi, quod in eodem cap. S
Objetio;  Ezech. v. 14. Diabolus vocatur Cherach »
funt autem Cherubim .-.aen\
phimis : & S. P. Auguftinus 1ib. 11. de
Gen. ad lit. up. xvit. videtur diflin-
guere duo Angelorum genera, unum
fupercaleftium ; alterum aereorum ac
mundanorum, quibus tantum Satan
praeflet.
4. Atrefpondeo juxta regulam eptimam
Refponfio, Tichonii apud ‘Lumlf’cmmn cap. 37. lib-
riirr. de Dod‘um Chriftiana , in Scri-
pruris, quz func de Diabolo, qui eft
caput 1mp|mum, & fimul de membris
€jus, non omnia verba capiti necellario
congrucre : quod S. Pater demonflrar
€x [’wp ietia laie cap. xiv. que eft de
IU‘C L:bylon'm ac de Satana, in qua
p! ura funt in contextu {ermonis , que
diabo fo nequeunt aptari, I aque verba

Sera-

tas : in ipfa entin ;,‘m!.rmf/.mp/; OIS ¢

De Theologicis Difeiplinis

Ezech. quz fi
demone {unt
utrique conve
Chevub extentt
mn.,?;\“ :rm.\r b undiu
cet, Lranceps i P = ,:}, quo-
ni:zm, ut Cherubim arcam obre
Tyrorum fines muni
quia reges omnes &

Rege

Wt
I'yri & de
la, fnon omnia
ex erao '\gd tﬁ

p(_l]‘ )antur. ‘:f'J“ a
Satanam. Cherué d
dicatur boc fenfu, ipfi

{trarur dignitas, qu
Infpecta quoque fig
rum Seraph ardorem f
ditque Diabolus {ortem $
in amore caflo, & bona
ftetit. In 11, de Gen. ac
Auguftinus aliorum narratopinationem,
de qua pro . XIX. inquit: Sed
afférunt hac enera bonovum angelo-
FUNLGuz Potuert Supereale /t.t’f?’
' quan: fuity qur cadendo dig-
bolus Jaitus effs alterum autem smundano-
it 5 in quibus fuit : mibi autem fateoy
unde hoc fecurdum Scviptuvas aflevam,
0¥ TteVimE occuryit.

ProrosiTio 1I. Peccaverunt an- fi
geli n(uihw fuperbia, ductaque a ma. Propofiios,
gnitudine animi contumacia.

Id Scriptura, PP. & promifcua argu- Probatnr
mentatio fuadent, Primo Tob. 1v. 14, 1‘“ Eaon
legitur : él’{[u‘;"’fz;/?iz nunquam in tuo fon- i i
ut 2n tuo verbo dominari permi ,,.}{ i
cia,

j(’;'.r:‘w. Apud Ifaiam xsv. 11, ;
daeff ad inferos fuperbia tun.  Viceli-
mo oltavo Ezech. v7. Elevatum ¢ff cor
tuitie in decove two. Erin 1. ad”
moth, 111, 6. Neiu fuperbiam elatus in
Judicium incidat Diabols; id efl, in poe-
n; m, quam ob fup Lilmnh_ucf r pendit.
2hec eft SS. Patrum traditio. S. P.
Auguilinus x1. de Gen. ad lit. cap. 23.
Contauo,inquit, fédluce veritatis avertit
fupevbia tumidus. Frt xx11 contra Fau-
I"‘ n cap. §7. Ju veritate 420?! Qetit, fed
d luce jm: Superna y quam de Deo habe-
&uf, JSuperbiz mevitoabfciffiseff. Athan.
in Orat. de Virg, uigf)c’i/az.'{uﬁf?ﬂ 7 it
Jerioves abyffi ¢ unm preaciprtavit. Cy-
rillus lib. in ”Jl..ll'il 2 Cecidit tumide
8 turgida cogitans , & honovem ac glo-
viam f;)/! /zszme nature LOH’“PHE?E?F?H
M/Me cupiens, quantun L’m/sm:w & vt
& amimo potevat.  Vide Propof. pree=
cedentem. Suppetit etian ru[,[cv ratios
L qu]d elevare cor fuum, & nmpllo fa-
ftu cumelcere eft arrogantiz , & faftidii
argumentam : & d;abuiu n inflati ani-
mi contwmacia del iquiffe , conitat ex

dictis. IL. quoniam fuperbia nihil eft aliud,
quam

¥

[
!



(N
Propofiting,
multi de=
mones in
attils regio-
nibils ver=
{antre

Liber Decimus. Cap. XV1,

quam inordinatus proprize excellentiz
amor. At angelum hoc inordinato
amore corrdifle aperte evincitur: quis-
quis efim peccat avertic {e ab incoms-
mutabili bono , vertitque ad aliquod
creatim & mutabile. ;‘,n:;;elus vero
non convertit fe ad res corporeas,
quaram deletatione non capitur, fed
ad femetipfum 3 ideoque peccavit
prava propriz poteftatis deleCtatione:!
unde S. P. x1t. de Civ: Dei cap. 6
ait: Ab illo qui fignme ef , averfi ad fé
ipfos converf Sunt y quz non fumme fint }
& hoc vitium quid alind quam fuperbia
mancupatur ? 1L Ur Damalfcenus feris
bit lib. 1. cap. 3. ad nullum peccatum
pronior ¢ft {piritus , quari ad {uper-
biam : quamvisenim poflint in eo inve-
niri invidia, malevolentia, aliaque plu-
ra; hze tamen amorem proprium con-
fequuntur; quum E. G. memini foleat
quis invidere; nifi proprize poteftatis ita
afficiatur amore; ut nullum fibi dignis
tate compatiatur ®qualem: ut infra in
refp. ad 2.

Prorosirio I Noa omnes de-
mones in abyflum dejecti funt, fed
permulti in aeriis regionibus adhue vers
{antur.

Quibusdam videtur omnem angelos
rum malorum multitudiner in tattared
loea fuiffe relegatam, ibique in vincula
conje&am; propterea quod in 1 Petri
cap. v. 4. indifcri
j)t’?ﬂ' anpeli

pEEbNS #0m pepercit;

¢ cruciandos, & in Epift
Angelos, qut non_Jer
patuii « + . + vinculis

¢ refevvavit.  Vera

Judz v. 6.
yunt funne priv
aternis fub calig
tamen eft preemifla conclufio, feribente
Apoftolo ad Ephef. ¥ 1. 12. nobis collu-

&ationem efle adverfus mundi refores
tenchrovum bavum contra fpivitualid e
guitie iz celeflibus. Que verba expo-
nens Hieronymus inquit: fdec ommnium
Dolovum opinio ¢, guod acv_ iffes qui
celum 5 &7 tevvammedinm dividens inané
appellatur s plenus fit contraviis forts
tudimibus, Dixerat Apoftolus cap. 11:
ejusd. Epift. 2. demonem efle principen
potefiatis aerss bujus. Eviam Luceviils
31. demonia Chriftum rogabant né im:
pevavet ¢llis ut inabyffim wrent. Quippe
noverant pofle cum aliis ante judicii
diem per acrem volitare: Affentiuntur
huic fententiz auctore Hieronymo nuper
laudato Dottores omties: I Patres,
Tertullianus cap. 22. Apolog. Lactan-
tiuslib. 1. cap. 6. Chryfoftomus hom: 11.
In epift. 1. ad Theflalonic. Fulgentius
lib. 1. de Trinit. cap. 8+ Rupert. in I.
&, P, Berti Theol. Tom I

09

Commentariotum in Genell e4p. 17. &,
Quid Auguftinus ? ut mittam loca alia
permulta, feribit illeinviir. de Civir,
Dei cap. 22. ¢ffé [piritus nocendt
diffimos & juftitia penitiis alie
perbia tuthidos, mvidentia livia
lacia callidos y qui-in bot guiidem dere b
bitant. 1L Affentiuntur Hebrzi quos
rumi eft vetuftiffima traditio in libro
Aboth exprefla, & inlibro, qui inferi-
bitur, Cedrus f',_g'f}fm,f, necnon inaltero,
qui dicttur {29 M0 apud Gro-
tium torn: 3. p- 887. TII. Etiam Phis
lofophi , prefertim Platonici, qui fre:
quenter d!xcr}mt r):cf‘mmg 4EpODOIT G ddmo-
wes in aevé vbévvantess &, duiusves wé=
AoV YEVOS 5 demiones genus devenrmi.  Dea
nique etiam Pocte, qui 22 boc deré
totam llam tifeviovim Deovuni fabu-
lam conftituevunt, Proférpinaii, Sums
manunt, Ditemy & Manes , & fuviast
inquic Vives Comment. in city cap, 33,
de Civit. Del.

Ericergoin épift. 2. Petriy &in Canom
Jude nomen inferni; & caliginis acci-
piendum pto aéfe, qui comparate ad
ceelum aut fplendidiffimam ~@thérem
merite dicitur tartarusy abyflus, infer-
nus.  Ita enim declarant Patres ; Au-
guftinus in Plalm. 149. Gregorius lib.
xi1t. Moral.cap.xvii. & Beda inepift.
11. Perri cap. 11, Aut dicas, omnes
quident Angelos flatim a¢ peccaverunt
fuifle in infernum detrufos, ibique femns-
piternis fuppliciis “effe mulctandos: oc-
¢ulto tamen Dei judicio facdtum efle;
ut Satan inde exirét; ut Evam Adam-

ue tentaret; ac poft horum tranfgrefs
fionem datum quoque plurium demos
niorum turmis illinc erimpere, & pet

crem vagari, ut Ade poflteri peccaci
effecta (entirent, gererent f& humilicer
& demiflfe, luétam habérent cum ad-
verfario nequiflimo. abeogue interdam
vexarentur, donée expleds Chriftian2
Fidei triumphis in profundim dejectus
penitus vagandi & nocendi poteltate
privetur.

o

QUAE FACIUNT CONTRA PRoPosia
TIONEM SECUNDAM.

Nullius, ant faltém parvi negotii eri

7
Noinen s
ferni accipi-
TUE prD Asre,

g,

tontrarias repellere objectiones: qua- Chicttiones

rum prima eft, colligi ex cap. 6. Ge-
nell v. 2. Fidentes filiz Dei filias bomi-
num &°¢.  Quod prima Angelorum ini-
quitas fuerit cum mulieribus concubi-
fus} ita enim textum exponunt Clem.
Alex. lib. 1. Pedagogi cap. 2. Athena-
goras legatione pro Chriftianis, Tert.
in lib: de Idololatria, Joleph etiam He=
braus in 1, Origen. cap. 4. Lactantius;
d

Metho=

{olvuntur,




9,
Ql¥edio 2,

10.
Objeio 3.
fcoti,

210

Methodius, &e.  Verum hujus loci
legitimam dedimus explicationem cap.
11.2ad 1. Interim ut concedamus dz-
mones incubos , quoes Silvanos,. Fau-
nos, & Dufios nuncupant, improbos
mulieribus extitiffe & cum illis pere-
gifle concubitum, ut afleverare vide-
tur 5. Pater xv. de Civit. Deil' cap.23 ;
certum elt Angelos primum hoc pec-
cato labinon potuiffe. Peccatum enim
Angelotum  antevertit culpam Adw;
quippelegitur Sap. 11. 24. Juzidia Dig-
bolz mors utvoivit in ovbem tevvaruii:
atque apud Auguftinum ibidem : guz
prunum bominem pev invidiam fevpen-
tina fraude decepit. At Adam non cogno=
vit uxorem {Uamnifi poft lapfim; ideo-
que Angelorium peccatum omnem ge-
nerationem filiarum hominum antecedit.

Preterea non defunt qui exiftiment
primutm Angelorum- flagitium fuifle in-
vidiam: proqua opinatione proferri pofs
funcapertiflima teftimoniaIrenwilib. 1v:
cap. 78. Cypriani in libro de Zelo &
Livore ; Gregorii Nyfleni Catach. 6;
necion Auguftini in 4. deBaptifino con-
tra Donatiltds, & tradt. v. in Joannem.
Sed refpondet Idem S P. lib. x1. de Civ.
Dei cap: 14. Cum fuperbia fit amor ex-
céllentia proprie, tnvidia vero fit odium
Jelicttatis alicua y guodinde nafcatur [i-
£is in promiptu eff.  Amando énim gis-
que excellentiam fuanis vel paribus invi-
det quia e cowguantur 5 vel inferioribus
e fibi coquentur, wvel fuperioribus quod
eis 7on comguetur, Supevbiéndo igitur
wnvidus, non tnvidendo qusque fuperbus
¢?.  Oppolitz ergo'auctoritatesita funt
€xponendx , ut, quoniam invidentia
eft primogenita filia fuperbiz, & fuper-
bus non potelt effe non invidus, ftatim
ac diabolus fui delectatione inflatus eft,
caepit invidere Deo fummum honorem
& culcum , czterisque [piritualibus creas
turis juftitiz meritique ornamenta; at-
que ita ex elatione fuperbiz etiam in-
vidia contabuit,

Tertia argumentatio eft Scoti, ejus-
que affetatorum, quibus placetdiaboli
crimen appellare fhrritualem huvuriam.
Inquiunt enim: diligere femetipftim aut
alium inordinato amore amicitiz eft
unum fpecie {celus ; atamare hoe padto
alterum luxuries eft & libido, non con-
tumacia fuperbiz,  Addunt fuperbum
efle, qui fe fuper alios extollit: Ange-
lum vero non appetivifie fui eminentiam
comparate ad alios, fed abfolure fuifie
excellentia praftantiaque fua deleita-
tum.  Quz opinio, preter catachrefin,
& abufionem verborum communi etiam
judicio repellitur.  Immodica enim ef-

De Theologicis Diftiplinis

frenisque deleftatio eft ratio communis
cuique peccato, & ex diverfitate obje
&orum ‘varias nequitie fpecies confli.
tuit; uc i fuerit delettatio cibi vel po-
tus, fiat crimen edacitatis & gutturis :
fi appetitus laudis, ambitio; fi aliorum
adverfitatis atque infortunii , malevo-
lentia; fi propriz poteftatis ac magni-
tudinis, fuperbia.  Non eft ergo luxu-
ries deleGtatio & amor cupiditatis tan.
tummodo; {ed oblectatio dere venerea
& turpi carnis voluptate: nifi propin-
quis verbis abutamur, ut quando dici-
mus 772 tbevtate luxuriam y aut lixuriam
in berbis. Neque requiritur ad (aper.
biam comparatio ad- alterum; cum ali-
quando quis fuperbiat fefe bonum exi.
{ftimando, aut dum jaftat collacum fib
pro meritis donum aliquod : qui due
fiunt primi attus fuperborum, ut feribic
Gregotius capite quarto libri Moralium
tertii ac vicelimi. Sita eft ergo fuper-
bia in immodica & irrationali. proprie
praeftantiz oblectatione; & velle pree-
effe aliis hujusmodi obleétamentum, tan-
quamni effectus caufam, infequitur,

Quizres quenam fuerit hc malorum
Angelorum fuperbia.

Refp. multa quidem & varia effe
&diffimorum virorum refponfa.  Nam

11,
Quz fuper.
bia malorum

do- Angelorum,

quidam afferunt cum Scoto, Vasquelio, Refponfio,

aliisque, inhoc fuperbiam Diaboli fitam
efle, quod concupicrit efle Deo fimi-
lem, non abfolute, quippe optime no-
verat fe plurimum a4 Dei majeftate di-
ftare, neque pofle ad illam pertingere,
{ed conditionate, videlicet, fi id foret
aliquo modo pofiibile. * Guilelmus Pari-
fienfis, & Gregorius de Valentia in-
quiunt noluiffe Diabolum Deo fubjici
quantum ad minifteria exercenda, fed
cfle fui juris, neque communi Angelo-
rum lege teneri: quod affirmare videwr
etiam S. P. Aug. in Plalmum 70, Gre-
gorius lib, 34. Moral. cap, 13. & An-
{elmus de Cv fu Diaboli cap. 4. Theolo-
gorum permulti cum D. Thoma q. 63.
art. 3. & Aegidioin 11.difts 5. q. 1. art 2.
docent, avertifie (& 4 beatitudine [uper-
naturali, dum naturalibus viribus voluit
eam adipilci: .quo [enfu Ambrofiusaicin
PG 118. Ipfe fiti ad beatam vitam fuf-
Jicerevoluzt. Contendunt quidamin hoe
deliquifle; quod naturalem beatitudinem
ad finem ultimum, nempe Deumi, nolue-
ric referre, utCajetanus, Ferrarienfis;
& alii ex Thomiftis; Villalpandus in
cap. 28. Ezech. cenfet affectafle demo-
nem Divinos honores, & Angelorum
latriam; qud fieri poteft etiam 4 Crea-
tura, qu# fe Deum non efle, fed
a Deo produétam agnolcit; quo IG-’{ICEC

infe-




1.
Dt igne p-
1660,

Notandum,

Liber Decimus. Cap. XVI, 211

infelti funt Reces Babylonis, & Tyti,
nec non Alexander Macedo, Antoni-
nus Verus, Domitianus, & alii. Ego
hzc omnia fic approbo, ut Diabolus
fuperbia tumidus proprie poteftatis de-
lectatione corruprus fueric, ut inquit
8. P. lib. x1. de Genel. ad lit. cap. 23.
neque eX proprix nature contemplatio-
ne {urrexerit ad amandum & laudandum
creatorem fuum, ficut fecevunt Angeli
Sanéti, ut legitur in x1. de Civit. Dei
cap- 7 ¢+ atque ita demones ultimum
finem in (e ipfis collocavifle per elati

wnems qua ipft fibi ad beatam vitam [uf-
Jicere vellent, quemadmodum habetur

libri xx11. ejusdem Operis,
Hinc comes illa {uperbize fuper ceteros
inflatio, & nimia illa divinorum heno-
rum cupiditas , qua etiamnum cor Sa-
tanz mirifice tangitur.

Hoc ctiamnum pato intelligivur,
quomodo peccare potuerit, cum cfle
particeps lucis & fapientiz : quando-
quidem videndo fe in propria natura
per cognitionem, quam dicimus ofper-
tinam, non utique erravic; fed uc al-
furgeret in laudem & amorem Creato-
ris carnit propria voluntate judicio pras
&ico, ad quod indifferens erat ob ratio-
nem prolaram capite XI111.

in' cap. 1:

CAPUT XVIL
De zterno igne, qui Diabolo & Angelis ejus paratus eft.
SUMMARI U M.

3. Status quafiionis.

a num. 2. usque ad 5. Probatur, ignem, quo
demones , & damnati torquentur, fore
ZIErnim.

3 num. 6. usque 18. Enesvaniur objediones.

TY)EccaTo finitima peena eft: cique
demones addi&i funt, expulli 4
tegno Ceelorum, privad gratia, &

inferorum igne damnati. De hoc igne

difputari folet an fit materialis & cor-
porens, & an futurus fit {empiternus.

Et hze quidem poftrema quaftio dogma

Catholicum ¢ft certiflimaque fide tenen-

dum adverfus Origenem, qui, ut (eri-

bunt Epiph. in Epift. ad Joan. Jerofoly-
mitanum, & Hieronymus Epift. 5. ad

Pammachium, negavic peenas demo-

num efle #rernas. Altera autem que-

ftio de Igne corporeo, fi 2 gehenne &
inferoram loco prezfcindas, communis
guidem eft inter Romanz communio-
nis Catholicos, & excepto Catharino
vix aliquem invenies qui defendat oppo-

ficam, imo & ex Novatoribus quidam -

ip_‘ eamdem nobiscum fententiam con-~
{pirant , repugnantibus tamen quam-
plurimis; fed videtur nullum de hac ex-
tare decretum.

Dixi autem , Si @ gebenne & nfero-
ruim loco prefeindss: hunc enim adver-
fus Calvinum, Bezam, & nuperos Uni-
tarios materialem effe firmiter creden-
dum eft. jus infra terram inco-
latu tradat in Pfalm. i, Hilarius, Ter-
tullianus lib. de Animacap. yy. & quam-
quam definire locum Inferni neluerint
veterum aliqui, & nonnulli extra hunc

% num. 19, nsque ad 22, Propugnatur, inferni
ignem effe marerialem, & corporeum.

% num. 23. usque ad 33. Solvuntur oppugnis
tiones,

Auguftinus vero , qui in lib. xr1. de
Gen ad lit. cap. 32. anceps videtur, &
in cam opinationem propendet, quod
inferorum fubftantia fpiritalis fit, non
corporalis, in 11, libro Retradt. cap. 24.
De infovis, inquit, mages mibi videor
docere debuiffe s quod fith tevizs fint; quait
vationem veddeve cur fub tevris effe cve-
dantur, five dicantur , quafi non ita fit.
Et quidem ecap. x1. Match. 23. Caphar-
nao diftum accipimus, Usgre in infer-
num defcendes : quod 'diCtum etiam de
Babylone apud Efaiam x1v. 1y, non fo-
lum ad fignificandam urbium & maro-
rum everlionem, fed etiam civium ina
teritum atque peenam. In Apocalypfi
quoque in abyflum detrudendum fer-
pentem antiquum, qui ¢ft. Diabolus &
Satanas, & una cum eq mittendos in
ftagnum ignis quotquot {cripti non erunt
inlibro vitz , legimus cap.xx.v.2. & 14.
Atque ne loca omnia producam , Pau-
lus ad Philipp. 11. 10. ftribens, In no-
mine Fefit omne genu flelatur caleftinm,
tevve/frinm, & infevnorum, apertein.
dicat triplicem agimaram locum in cce-
lis, in terra, &in inferis. Nolumusid
circo de hac re dubitare: Sedhi
preemiflis, quead refellendum Cal
nuim errorem poflunt {tifiicere, pr
las queftiones; nimirum de @ter
& qualitate infernalis igni

Propofitio .

mundum [tatuerine; Infermum fich terva atque

effé neno jam ambigit, ingiit in Epifto-

lam ad Ephefios cap. 14. Hieronymus,
R. P. Berti Theol. Tom. I1.

ProrosiTio I. Pe FEEROM

< 3 e S ; Ei""“ﬂl]”"&;j'-l lgll.lsm:!.'r-
ternus erit ignis, quo demones el A
mnati torquentur. ternus.

Dd 2

Ori-




Probatur ex
S, Sciiptura,

3
¥lifio re-
fponfi ori-
geniltarum,

212

Origeniftarum error ex Platonicis hau-
ftus, ur feribitinlib.xx1. de Civit, Det’
cap. 13. S. P. Auguftinus, quamgq
Plato infine Gorgie, & Viry
in 6. Aeneid, non omnium omnino ini-
quorum ad temporalem emend
peenas poft mortem duraturas efle pro-
nunciant ; fed ille fceleflioribus {empi-
ternasinfligi , isinfelicem Thefeum affe-
rit federe, =mternumquefledere: Orige-
niftarum, inquam, etror facris literis
trum audtoritate , ac {yllogismis, ideft,
duclis a ratione argumentis convellicur,
Ex Scripruris he funrapertifiimze: Haiz
LXV1. 24. [guis eovuim non extinguetny.
Daniclis xt1. 2. Et mults debis gui dov=
mzuint in tevva pulveve, evigilabunt:
aliz in vitam @ternams & alii in op-
probrium ut wideant Semper.  Quoin

loco legunt hebrei quidam , Bb‘u}
ij&‘“ﬂb ad opprobreum fempitermunz,

& Greci es v’rﬁrj;c"uc‘:* % UTRLIRY Eioviohy
i convitimn'y aternumgue pudovent.
Matthei xxv. 41. Difcedite @ me maule-
diélt in ignem wtevnuiny, & infra 46.
E# dbunt bi in fupplicium @teranm. Luce
XVI. 26. Chaos magnum inter nos, &°
wos fivinatuin off : ut bi qui volunt bine
tranfive ad vos , non poffint 5 weque nde
buc tranfineare. Eo pertinent teflimo-
nia, quibusaffericarimprobos nunquam
fore ceelefti regno potitiros; ut Marci
111 29. Qui blafphemaverit in Spivi-
tum Santtum hon babebit rémiffionent in
aterpum: Pauli in 1. ad Corinth. 6. .
& 1¢. zaequi vegnum Dei non poffidebunt :
Et 2. ad Theflalon. 1. 9. Penas dabunt
1w interiti wrevnas d facte Domini. Apo-
calypfis denique xx. 10. Cruciabuntur
dre ac noéte in fecula feculovum,

uam

Heee fimul conjunéta elidunt telpon-
fum_Origeniftaram autumantium fup-
plicium dambatorum dici etefnum quod
diu, non autem femper duraturum fic.
Qued fane ineprum eft, mentitum, di-
ctisque repugnans. Principio enim lis
cet tam hebraicum ij"[j], quam gre-

T ”

cum vocabulum o wivv, pro fzculos
pro mundo, & pro diuturna duratione
nonnunquam accipiantur: wwyisy tamen
nonnifi pro wternitate, five nunqguam
defitura fucceffione defuper ufirpatur:
unde Auguftinus contra Prifcillian: caps
§oaits Awhwautem grece aliguando eter-
22U ah}’yﬂ(mda Jeculum fignificat : ta-
aen quod ex boc nomine devivatur , &
appeliatur dwowe 5 mec ipfi gvaci guan-
g exzflimo folent intelligere, nift id

De Theologicis Diftiplinis

Praeterea itai

' quodnon habet finem.

inferni ternus dicitur, ut ext
1

debeat, apu
guftinus ibidem cap. 6.
qite pena fignificata fit noming
atgue 1gnis; certe _,{f 2
quie extinguetuy , [fiie fiie pr
Rurfus tam capite 111. Danicelis, quam
xxv, Matth®i ex =quo dicitur cerer
num opprobrium ac {upplicum impio-
rum, & @terna vita bonorum : Lanc
vero finem habituram efle non credunt
Origenifte.  Ad hxc: §i finis milcrrimi
apud inferos incolatus expectari poflet
quodammodo; haberetur tandem o-
mhium peccatorum remiffio , & poflet
Epulo ad fortems Lazari wanfmeare;
quod ceteris reltimoniis evincitur efle
contrarium. Denique in xx. Apocaly-
pleos dicuntur improbi cruciandi 2z fre-
citla fZewforum, Atneminem latechane
Latinorum cmphnﬁm » quemadmodum
Grecorum es Tovs wivzs TRV iyl s

Hebrazorumgque E"__'}l'}"]jj““iy D?ﬁlﬁj

terminum exitumque prorfis excludes
ret ut animadverut 5. Pater lib. xxp.
de Civ. Dei cap. 23. Quod vero alii
reponunt ignem quidem futurum ater
num, atnon xrernum {upplicium, iis-
dem momentis retunditur ; prelertim
cum Matchéi xxv. Vo 41, & 46, {imilis
occurrat repetitio vocis anomor; ficut &
in x11. capite Daniclis. Ut ergo erit
@terna requies Sanctorum, & aternus
ignis infernij ita mrernus eritcruciatus
impiorum, ®terna combuftio , =ters
numque fupplicium. Preelare Augu-
ftinus de Fide & Operibus cap. 17, Ne-
que illud dici bic poterit, in guo non:
null [¢ ipfos [educunty igicin teyium
ditums 5 mon ipfam combiyfiionem @ter-
nam : cum & boc previdens Dominus
Sententiam fudr conelufit dicens ficy lunt
ill7 in combuflionem @tevnam, jujii au=
tein in vitamewternam. Lrit ergocoms
buftio atevna ficut igurs. Atquede Civit

Liaiam 66. 24. 1

alc:

Dei loco nuper laudato: Si wtruingue

@ternin, profecioaut utyumigie cun fine
deutuvinns, autut umEgie fine Jine Derpe-
tuyme dibet intellips.  Lav pari enipi vé
lata fimt s binc fuppliciuzn aternuiy inde
vita wtevnn.  Dicere autem in boc uyo
eodergue [enfis, vitaaterna finejine erits
Supplicium. wievnuwn finem babebit; gl
tumn abfiy dumn ef?.

Cum Auguftino eadem ceteri Ecclefi®

PP. tradiderunt. Chryloftomus hom. 2: Prabatur.
de Lazaro, Epiphanius harefi 9, contra &
Catharos, & Auctor QQ. ad OrthodoX:
q: 60. docent improborum animas non
pofle poft exitum guicquam emo]umer;rl

pers

4

Patribifi




£4
Probatur. 3.
X 5 Augy

Liber Decimus, Cap,

tatu 1. ad De-
uandoifiineex-
tentie locus
5. Habet

percipere. Cyprianus Tt
metrianum 22. fu 1[)11
ceffien fuevit, nullus
ofty anellus fatisfadtionis effe
confimilia lib. de Bono Mortis cap. 2.
Ambrofius. Tertulliani; Minutii, & La-
¢rantii profert infignia teftimonia etiam
H. Gortius tom. 2. p. 240 Gregorius
Nazianz. in Carm. de uous luls aic :
Pojt hane vitanomuic effé vinculis adi-
LN mez‘: Hier onymus in ca=
put Martcha®i c]ulﬁl.n.n ac \JLLhmum
haec graviter, fane, & probe conlcribic
Prudens leSor adverte, gquod&s fup) '/tc'{.-..'
w@terna fint, & 'injw hetua metin deir-
ceps mon habeat minavun. Grcg. M
unu:lm. xx1 v, Moral. cap. 16. totus i
hm, argumento verfa Q\ml me in
fylvam , abfirudo ? £ e tenes €
nullatenus dubites inig omnes iTuros
in combuffionem aternam, inquit Ful-
gentius de Fide ad Petrum cap. 43 &
S»’mlmlm Athanafianum : E¢gui bona
3 ,‘r»!,', L"u.uf i1 VLA @ECYRA /
vero mala, i ipnent @tev i,
Hujus vero doy gmatis quinté genera-
lis Synodis & earum, quie cor(uma.
{um, auctoritate mhmt' cum ctiam
ratiocinationes pc:iimt n!‘(: 5 €X Augu-
ftini libris .1]1qu as mutuabor. Sitprima:
Qui lu')(L

/Jlrlif:.

L)

'rmj.un.‘ntm 1, quod eft Chri-

inth. L’pm
denz accipiet.
verit fenii, im,m.. i/
fide, qua per dileftionem
quodam carnali pre neditus affettu deli-
querit venialiter, falvus evit per 1gneins
fl\ c iﬂ .]nL vita P.Li' 'E.(}IL,]. ar ?"12[1'1 tl
tionum, five in alcera per ighem Purga-
torii ¢ qui vero i‘undn‘.nmtum non ha-
buerit, (cilicer, fidem & dile&tionem,
atque homicidiivn 4 adulterium s fovnica-
tionent idololatriam, & fimlin guaegie
commiferits non propiev jfundanentum
er ignem falvabiturs fed 'mzfﬁoj:mdrz-
mun.‘(a @rerio e"m? fm/mf.fz,‘z'? e Gl
Auguftinus in "libro Queft: ad Dulcit.
cap. 1. Apoftolicam fententidin egregie
pettractans. 1lli ergo, qui hec Hagitia
patrarunt, nec veraciter pacnitentiam
(.“i‘lu.l’ll:‘ Il}L!tlb I'I'Eldd"n(.nlllf“l d(,PLl-
dunt, fera & infrultuola pu-utcntu at-
que dolore inurili afficiuntur; neque
emundari poflunt per ignem, qito fal-
ratur duntaxat quisquis fuper funda-
mentum xdificat /m:m, Jfemu; & -
pulam.  Atever [(_: dirutoque funda-
mento (alutis, concepea inutili cum de-
[peratione peenitudine,; & prementecru-
clatil ighis; qui'non purgat aurum; non

ope: ratuls

XVIL. oI

emundat lateres Jerulalem, fed Babylox
nem incendit, ac praterea nullo fuper=
na gratize lumi corufcantey & creas
tura rationali in termino confiitura;, fful-
tilime non fempiternum credicur infe:
rorum fupplicium. Alterum argumen=
tum ‘depromitur ex lib. xx1. de Civ,
Dei cap. 23. & 24- In ‘extremo enim
Judicio hac  pro juftis fententia el ;
Feuite, peveipite vegnim; in impios ve-
o hxcalia, ch.cf’r ¢ ite in ighen wtér-
num: eaque lata ibunt bi in Supplicium
QUL 102 autem in vitam wtevnail.
d utraque fententia vera eft, utrague
extrema; utrague definit absque termi:
no juflisy reprobisque mercedem, vel
pfcn;am: Ergo fempitérnum erit ré:
goum el ..,Lox.m, & ful.p:
ter damnatorum U .}[,nu

Aunguftinum cit. cap.23. A

5
.

ernum pari
Audias
forte Dei

Jententia, gue in :W/w & ungilos &

/mmm.\‘; etur, in wngelos vere evity
" r;:xmﬁ.'m_ {ia ’J, 11e 00C erit, ,/
HOR gl 2l ,»u/ fm[f firfpicaz-
tur hominesy blus valebit,” De Zde quile
ot @termn fipplicium pro igne diwiv=
HE temipovis won. ex fmmh, & vilam
@térnam CF eder 'e?ff/" e e ('frf/"f;s

in eodern loco s in mm eadetique 2=
tentia ULV {

1 “3113 //" j: ik
ifti 4 fuf
10 VIR ot eV i ¢
Cuan di&uwe fuerit 4. /‘ :
fff{’ novEHo 7t %"’H-fg’ vERedIcte /Jrfz’“f'(‘
aneis poffidete pavatunr vobis vegn
'E?ri;rz/}zfﬁztmi ¢ mundi : &F aliis e conty
o, Dd.mmc d wme miledilli in ignem
witeynwin @ vimie praf ./,;Hu:rm/z‘ “dice-
¥e 5 cuiguamt eoruim @tévatim flipplicinmi
non f}ffmw‘f» &7¢. Vide & lib: ad Oro-
fium adverfis Prifcillianiftas; & Orige=
hiftas cap. vi: His accedit; quod ficut
vera beatitudo fion co nfiftic absque ecer=
hitate ; five; ut etiam Cicero {cmbic de
Natura Deorum; (ine animi (ecuritate :
ita non effer damnatotum plena miferia;
fialiquia eis foret fummi boni, cum ma-
gna poena iupphuoque, e\peﬁdtm De
quo argumento vide Auguftinum inx1:
de Civit. Dei cap. XI.

EoRuM; QUZE OBJECTANTUR;
DissoiuTIO:

Objiciuntur adverfus Catholicam ve=
ritatem plura Scripturarum Divinarum
teftimonia; quix ad tres cliflfes reducens
dd videnrur: L. Quadam fiing quibus
Deus gratiam & gloriam pollicitus eft
fidelibus manducantibus corpus fuams,
& eleemolynam largientibus. De fide-
libus enim légimus in1: ad Cotinch:

Dd 3 cap:

6.
Objetiones
tress




214

cap. 3. falvos futures, fic tamen quafi

pev ignem ¢ Et Marei ultimo 16, Qui
crediderit, & baptizatus fuevit, falvus
erzt. De accedentibus ad Sacramentum
Dominici Corporis habetur Joan. vI. 5.
Quz manducat meam cavnem, & bibit
srenm, Sanguinent, habet vitan: @ternan,
Et de ftipem erogantibus conftat ex ea-
dem Judicis fententia Matth. xxv.v. 37,
his regnum 2 conftitutione mundi fuifle
paratum : & cap.XI1X. 21. Du pauperi-
busy &° babebis thefowvum in calo. Hi
ergo aliquando inferorum teterrimis
fubtrahendi erunt fuppliciis. 1l In al-
tera clafle locari poflunc, qua impiis
peenam parem delectationi, que trans
fiit, minitantur, ut Apocalypfeos xvii. 7.
Quantum glovificavit [e, & in deliciis
Juit, tantum dite illi tormentum &7 lu-
étum.  Eam ob rem cruciabuntur in in-
feris impii, donec moviffimum minutum
veddant , ait Lucas cap. x11, §9. arque
pro menfura peccati evit & plagarum
modus, ut habetur Deuteron. xxv. 2.
Sed reddito noviflimo quadrante debet
ceflare cruciamentum.  In tertia fede
locari poflunt que maximam Dei mife-
ricordiam conteftantur, ut Plalm. 1xxvi.
8. 9. 10. Nunguid in etevnum projiciet
Deus aut non apponet, ut corplacitior fit
adbuc 2 Aut in finem - mzfevicordiam
JSuamabfeindet d genevatione in generatio-
nem i Aut oblivifeetur mifever: Deus? aut
continebit in tra [ua mifevicordias fuas ?
Ec Pfalm. cux. 9. Nowm in perpetunm iva-
feetur s neque in wtevnum comminabitur.
. Data opera hzc omnia expendic Au-
Solutio. 1. guftinus in libro xx1. de Civit, Dei, in
libro de viri. Dulcitii queftionibus,
& inlib. ad Orofium contra Prifeilliani-
ftas. - Iraque eo duce ac Magiftro ita
prioris claflis momenta expediuntur.
Apeftolus in 1. ad Corinth. loguitar de
iis, qui {uper fundamentum =dificant
Jenum & flipulain, non de his, qui fun-
damentum amittunt, ut {upra explica-
vi, & melius percipies fi legeris q. 1.
Dulcitiiy & cap. 26. laudatilibri de Civit.
Dei, & de fide & operibus cap. x.v.
Quid prodevit, ait Facobus, fratves mei,
Sfijiden dicat fe quis habere, opeva autem
non habeat ¢ Nunguid poterit fides fil-
wave eum ? Dicit etim, Quia fides fine
?pfrf'if:us mortua eff.  Quousgue ergo fal-

untuy qui de fide nro i'?f!;;}_ﬂ//i Vit @tev-
#am pollicentur ? . ... Filfa erunt illa,
?u.'e obfenritatem , & ambiguitatem non
bibent : St habeam omnem fidem ; ita ut
HORLES transfevam , chavitatem autem
n0n habeam, nibil fum ¢ Hiwxc, aliague
lettu digniffima Sanétus Pater. e cr-
go lalvus erit, qui crediderit & bapti-

De Treologicis Diftiplinis

zatus - fuerit, ac preterea
quod feriprum eft Macth.

XIX. 1o
ves ad vitam ingredi, [erve mandata.
Qui autem manducant carnem filii ho-
minis habent vitam ®ternam ; dummao-
do fint in ejus corporis unitate, id eft,

in Chriftianorum compage membro-
rum; & maneant in Chrifto & in corpe.
re ejus, quod vivit in @ternum per cha-
ritatem & gratiam; unde manducare
corpus Chrifti non tribuit vitam hare-
ticis, qui funt ab unitate & compage
membrorum [eparati, neque fidelibus,
qui licet fint in unitate corporis, non
manent in illo.  Vide cap. xxv memo-
rati libri de Civit. Dei.  Eleemolyna
pariter falvabic impium, /£ prius eam
Sfacere ncipiat @ feipfo.  Indignum eft
eninny ut in fe non faciots qui facit in
proxzimums cum audiat dicentem Domi-
num, Diliges proximum tuum tanguam
tespfum : itemgue audzat, Mifevereanime
tue placens Deo. Inquitcap, 27. S. Pater.

Produdta fecundo loco folvuntur ca-
pite ejusdem libri xr. quippe zoz pro-
pter aquale temporis [patium, fed pro-
prev vicilfitudinem maliy id eff, uc qui
mala fecevit, mala patiatur, elt inter
culpam, acpeenam menlura,  Alias in-
jufta forec lex, qua proprer ofculum
feeming infixum jubet ad horam Vapus
lare, punitque diaturno dolore favita«
tem voluptatis exiguz. Injufta, que
ad vincula damnat fervam, qui tran-
feunte verbo Dominum lacefivic. In-
jufta, qua pro gravi crimine brevi mo-
mento patrato -hominem morte mulétat,
eumque 4 {ocietate viventium perpetuo
divellit. Que exempla illic Auguftinus
fufiori ftylo perfequitur.  Neque vero
ipfe Origenes temporis cum [celere men-
furam potelt exigere; dum angelos
pro uno aétu firperbiz plurium fzculo-
rum intervallo puniri fatecur, Eft pra-
terea in damnatis obftinata in malo vo-
luntass * atque dum altu pecearunt,
optaflent illicitee volupratis perpetuita-
tem. Habet ergo fempiternum fuppli-
cium etiam menfuram temporis compa-
rate ad cupiditatem voluptatis preteri-
te, & ad praflentis inflexibilitatem ma-
litiz. Neque obeft verfus 9. cap. x11.
Lucie; primo enim hunc, & aliam con-
fimilem Matth. v. 26. reftiffime poflu-
mus accipere de igne Purgatorio : dein-
de fi concedamus diCtum de infernali,
refpondebimus particulam domec inter-
dum -xquiva]crc adverbio RURGUAT , UT
Genel. viii. 7. Corwvus non vever-

tebatur, donec flccaventur ague : Et
Matth. 1. 257. Nowu cognofcebat. eam, do-
nec peperit filium fuum primogenitui,

Nam

2.
Solutio,2,

0



O"‘
solutio 3.

114
Objetio 2,

« Tum
" lem animam mortalem d

in*'m et
pro €05 lelod eft fa
]LEI&.

Ouz dicta funt de m

a Dei. mife-
TiC ; efi-
piftunt, in pu s quae in h ac vira infli-
guntut; & in valis mifericordiz; non
vindiftze f’),,mmm itague mife-

{1108 ¢
b COrum GuILEr Fudeis prade

Ait ALL-
sdem libri.

Patrum teftimonia (]Ui rationa=

re; eamaque

putarunt in inferorum cruci
rire. Sed nullus eft inter Ecclefi
tres, cujus auctoritate magis novi (
o{_rn ani in contentionem v t‘mam, {‘U i1
beati Hieronymi. Exhocmaximo, pree=
clari oque Dottore plura depromunts
Afferunt primo illius Commentaria if
rap. 66. Ifaie; ubi ex ponens ea verba !

i S OV HON eXT 1’ HETUHT 4 FHE : Pov-
gui volunt jrgf)ﬂ,ﬂ'zc:,/ aliguando finzvis
& ficet poft multa tempora, taimen ters
nunn babeve tor lﬁf’d;’f(i’, bis utuntur te-
3 ; Hfjffu//fﬁ {o gf’h—
tinm, tunc omnis Ifiael [alvus fiet : &
zteruie ., Con 'fiﬁL f)mr omliiia jm pec-

cato, ut g g_» ;M-
J'r‘.r}'
tis 13 d He;
& mifevins es mei : &8 s ad pec-

r

my Cumt tva furoris miei fusvity
'r;’f{s Jinabo; & boc effy quod in alio
o dicitir, uam magna saitlt do bo-

RnItaLis ?‘ﬂ.ﬂ, Domine timentibus tey €7,
Ex quibus conftat Hieronymum recita-
re; & non refelleres imo pluribus Scri-
pturarum textibus confitmare Origeti-
ftarum opinionem. ~ Lege tom 111. 00-
va Varil, edit. pag.y14. Adverte etiam
S.Doétorem hzc commentaria edidifle
jam pl()V(.Llllm ztate, fmepi:ummm ma-
turz fenetutis fcienti: .m, ut in Prefat
demonftrat eruditus P. Jo. Martianzus.
In hujus argument Conﬁrmatiurem 4Cn
cedunt que it in Epiftolam ad Ga-
latasto. 1v. pag. 295: Nullam vationabi-
lium ereatuvarum apud Deum pevive in
perpetuum.

Poflunt fecundo loco produci ea loca,
in qmbus Hieronymus affitmat faltem
animas omnium ilcl:lium, & Chriftia-
norum aliquando ab inferni eruciatibus

FRRHS. Ld}‘ XVil,

215§

liberandas : in qua opinione illum pet-
ftitifle Lo.luuuht Stanislaus Pannonius
Anabaprtifta.  Atque id ex d i Hie-
ronymi teftimonio videtur ey
tat plmmm lib. xvirr.
pofl recirata verba : Sicz
omRiln. 2egatovin, ity
qiti dixevunt i coi ;
credimus @terna tovi
FUIL A0 THPIOYINL E;‘-J 3
rui, quovitn opeva in igue probanda
Junt: atque puy , modevatain avbi-
tromur , €8 wmixtain clementie feuten-
tiam judicis.  Tellimonium alterum at-
que illm ape 1\1111:1,Lm" I 28 T
adverfus Pe 105 (,1'11;
Origenis fe
quic : 57 aute H’ 0;
les creaturas Il ;‘:’F[.J.C'z"ffr“. u
Diabolo tri tiam i quid ad
708, qui & U abolum €° futellites ;jus
a:mzu‘me znpLos & prevavicato di-
petuo + €° Chriffianas,
fiin mwn 0 preventi fierimt, falvandos
/_{]t, ]m/i penis ¢ Iraque faliem Chriftia.
ni {empiternis gehienn® tormehtis non
criiciabuncur.
Alia funt; que éx Cominents in ¢as

Cis
.ftum.
i

3
LDeis,

riftiano-

put 1. Nahum opponi poflunt, etiam Objecti

precedentibus duriora. Docét ibi Hie-
ronymuss probirm‘ﬁ, ex verbis Prophes
te verfu 9.  Now confurget ”mzm tri-
bilatio; Galdtem fuille umh,cmm etiam
habitatores Sodoma & Gomorrhz, qui
temporalia fupplicia fiiertinc pupdij.
(bmr]ﬁ vobis (mqt.lt; vedstuy Deus crsi-
(MNJ vigidus, & cruentus giod in dis
luvio gewus delevit buzianum = /:g)u So-
domam & Gomortham ignem & Jul-
phur é‘?.’lj)r.’lli‘ Aegyptios /z,fwnﬂf it
&bus : ]/;fnw'm! davera profivi-
TIL 17 eVennos ) ideo ad prefent

eddidiffé fupplicium; #e in tevium pi-
nivet. Addit fidelem, ff deprebenfus in
adulterzo  decollétuv y ®ternos evaderé
cruciatiis : ac de omni peccatore con=
cludit, Sz quzs autem punitus St ut zf[‘
in legey qui Ifraéliticss maled Jixerat, &
glrz w1 [abbato ligna collegerat tales po-
Jea non /ffmnz, ??JM cm’!m levis pyefens
ti fupplicio compenfata o/, Sempitérn
itaque non erunt peeng damnatorums
fi aut fidem fervarunt, aut punid fuec-
runt fupplmo aliguo temporali.

Refp. nihil adverfis Catholicum do=
gma evincere fententias PP,

tlul

nas miortem atque interitam appellave-
runt: Quo enim fenfu anitha mortalis
dicatur, expol fui fupra capite 111. Mors
autem Q‘C li]feliﬂlb &pp{,”dllll pmn d ‘“e-
henfix eciam in facrls liceris ubi dtc{utur

e

i3.

4ut Rofponfio
animas m}.ucmmuius, aut inferni poe-ad &




14.

Confitrmatio

refponfionis

216

fempiterna; ut liquet ex prima hujus
thefis demonftratione, idque per oppo-
fitionem ad felicitatem Sanétorum, quz
ob Dei confortium dicitur vite wtersa.
In his ergo non opus eft immorari. Ve-
niamus itaque ad Hieronymum. [s qui-
dem Comment. in Efaiam féntentiam
Origenis recitat, nec refellics fed illam
alibi impugnat, atque hic fequitur con-
{uetudinem fuam plura aliorum placita
€tiam erronca proprie aliornmque Ca-
tholicorum fententiz permifcendi. Nec
refere quod producat aliquos feriptura-
rum textus, qui confirmare videntur
errorem Origenis. Nam tota illa Ora-
tionis complexio ad verbum reperitut
in Qrigene ipfo to.11. hom. 9, fuper
Mattheum; ideoque recitatur & Hiergs
nymo, non probatur. = Omnia vero,
quz Origenes ex [cripturis deprompfit;
adducta fupra Auguftini interpretatione
cxpunguntur. Idem dicendum de Coms
ment. in Epifl, ad Galatasprelertim cum
poft verba, quz opponuntur, adjecetit:
Hucusque Ovigenes,  Hexce relpondent
Doctores Scholaftici, necnon Sixtus Ses
neafis lib. 1v. Bib. S. v._Hieronymus;
Vellofillus Adv. inv. tomum ejusdem
Hieronymi q. 3. ac fumma eruditione
nofter Alphonfus Mendoza in Contro-
verfiis Theologicis queft. 1. de numero
Preedeftinazorum.

Nititur hec refponfio apertiffimz D.
Hieronymi in Apologia 1. ad Ruf. pro.
‘teftationi. Cum.enim illi Rufinus obje-
ciflet, quod ‘circa inferni cruciatus Ori-
genianis adhzreret erroribus, refpondet
8. Doltor cap. 4. Ego in Comsmicntariss
ad Ephefios fic Origenen, & Didymum,
&’ Apollinavium fecutus fim, qui cevie
contrariq intev [e habent dogmata, ut
Jidei miew now wmittevem veretatenn, ad-
dirque cenfendum non effe reum, qui in
uno opeve quod edifferst expofitiones po-
Juevit plurimorum.  Habet fimilia de
fuis fuper Epiftolam ad Galatas Com-
mentariis, in Epiftola ad S.P. Augufti-
num Xi. nunc Lxxv. num. 4. Et revera
quid tradatHieronymus ubi proprio lo-
quitur fenfu apparet ex ejus verbis fu-
per cap. xxv. Matth, tom. 4. pagy 124.
de quibus fupra. Accedit Sanfti Do-
Coris praeclara fententia in cap. 111.
Jonz, ubi adverfus illos, qui afferebant
Diabolum in die Judicii peenitentiam
aturum, ideoque illius figuram fuiffe
expreffam in Rege Ninive, & in Nabu-
chodonofor, Sed hoc, inquit, guia facra
Scriptura non dicit, & evertzt penrius
timoven Dety dum facile homines lobiun-
dur ad vitin, putantes etinm Diabolum,
gui audlor maforum effs & omminm peca

De Theobogicis Diftiplinis

catovum fons, alle penitentia poffé fal-
vari s de noffris mentibus abjiciamus, Ep
Seiamius peccntoves in Evingelio mitti in
2oHeH @EEVRUTL qui pavatus eff Diabolo
& Angelis epus = de bis dici s Fermis
COVUm 1201 MOVIELUY, & ignis eovit non
extinguetur, Et poft pauca ¢ 57 ommes
Fationabi i wales finty & vel
w vivtutibus, vel ex Vitiss fponte pro-
pria aut fuvfum eviguntur, out in ima
it tuyy &7 | S poft clrcuitusy at
que infinitis [ veftititio fiet , gua
diffantia evit inter

[

vivginem, & profli-
bulum 2 que diffeventia inter Matvem
Domini , & quod didtu guogue [célus eff,
viltimas libidinum publicavum 2 Idem
Apoftoli s & Damornes? Idem Prophetee,
& yéf;(f".a_/n'ig‘)ﬂc_" 2 Idem Muvtyres , &
prefecutores ? Fingpe gitod Libet , annos
& tempora duplica, & infinitas wtates
congeres ft finis omuiun fimilis effy pra-
tevtuin omne pro unibilo eff © guin non
quavimus guid aliguando fuevimus, fed
quid femper futuri fimus. Fx Hiero ny-
i itaque proteftatione, & ram expreifa
de perpetuis gehennx cruciatibus fen~
tentia manifeftum eft alibi Origenianam
harefim retuliffe, non approbaife.
Quod fecundo loco opponebatiit, di
luitur hac refponifivae,

folo venialium peccatorum reatu decefs
ferunt, ut animadvettic citato loco
Mendoza. Atque in Cominentariis ad
Efaiam videtur aperta S. Doétoris fen-
tentia, dum loquitur de peccaroribus
Chriftianis ;. guorum opera in) igne Do
banda funt 5 atqgue purganda.  In Dialo-
go etiam contra Pelagianos, cum apet-
te {cvibat vmmes pravaricatores perire
perpetun, docet Chriftianos falvandos
effe poft peenas, nifi Prevaricatores fue-
rint, & reatu graviorum criminum in-
quinati. Licethzec fofficiant pro folutio-
ne argumenti; ad retundendam Hereti-
corum in carpendis Sznctorum Patrum
traditionibus intemperantiam atque ime
pudentiam, paucis Hieronymiang fen-
tentiz vim, gravitatemque demonftro.
Cum Pelagius affereret poffe hominem
propriis viribus vitare omne pror{us pecs
catum, illud etiam opinabatur confequi
€Xx omni peccato in hoc feculo non re-
miffo fempiternam animarum damnatio-
nem. Hincin Paleftina Synodo, & in

libello exhibito adverfus eumdem Pela-
gium fancto Epifeopo Eulogio accufa-
tus efty quod hanc propofitionem pro-
tuleric, /z die judicii impiis & peceas
toribus mon effe pavcendum, & wternis
Verum callidus

Hxre-

€os ignibus exurendes.

s,
Dum ait Hie- Refponfio
ronymus peenas fidelium aliquando fini-29 %

ti, accipiendus ¢ft de fidelibus, qui cum




16.
Relponfio
ad 3,

Liber Detimus.

Hereticus "refpondit hoe fe dixifle fe-
cundum Evangelium, ubi de peccato-
vibus legitur, fbunt in fupplicium ater-
g 5 atque itadamnatus noneft 3 Chri-
ftianis judicibus, bis abfentibus, qui li-
bellum: contva Pelagium dedevunt , &7
guando nullus urgebat, ut peccatorves pev
zonem falvandos @ peccatorilus wtevio
upplicio puniendss diffingueret; ur re-
fert S. P. Auguftinus de Geftis Pelagii
cap. [1f. num. 9.  Ea igitur propofi-
tio. JIn die judicii iniquis & peccato-
vibus non pavcendum, [Jed mtevnis eos
ignibus exurendos, alioquin Catholica
&Evangelica, inore Pelagianorumnon
diftinguentium inter peccata & peccata,
blafphema elt, atque Haretica. Ergo
Hieronymus adver{us Pelagianos difpu-
tans dum aic Chyviffianos, fi in peccato
prevents fuevint 5 falvandos effé pof pe-
nas, loquitur de peccato veniali tan-
tummodo. Atque id etiam ex verbis
Hieronymi comprobatur. Prim‘ipio enim
ponit in ore Critobuli referents perfo-
nam Pelagii illam propofitionem: ndie
Fudicii figuis & peccatoribus non pav-
cendum , 1isdem omnino vocabulis , qui-
bus expreffa eft in Synodo Paleftina:
quod fat eft, ut quisque percipiat Hie-
ronymum f{enfa Pelagiana infectari.
Deinde diftinguit inter peccatorem &
impium, aflirmans non omnem pecca-
torem impium efle; &impicetatem, cui
fempiterna pcend refpondet, adeosper-
tineve qui notitiam Dei non babent, vel
cognitam tran/greffione mutaruit. Al
firmat deinceps iniquitatem & pecca-
tum recipere fanitatem, fed ea adhibita
cautione s pro gualitate vitiorum. Ad-
dit, quod {1 vera eft Pelagiana fententia,
Jolus falvabitur qui nurguam fuit; nec
eft, fed futuvus eft, & forfitan nec fu-
turus ; quia [cilicer perpauci funt, wvel
nulli, quifine aliqua veniali culpa de-
cedant.  Addic tandem verba, quano-
bis opponuntur o Sz autem Origenes &c.
quibus affirmans. impios & prevarica-
tores pevive pevpetuo, & Chriftianos , fo
n peccato pravent: fuerint, [ilvandos
effe poft penas , exponendus eff de
Chriftianis , qui prevent funt in culpa
levi, nec Dei notitiam gravi frapsgre/-
Sione mutarunt.

Quz objiciuntur ex Comment. in pri=
mum caput Nahum, i aliquid proba=
rent , - probarent neminem eorum da-
mnati, qui temporalia fupplicia {ubie=
runt, etiamfi {celeftiffimi, quales fue-
runt habitatores Sodome , & Gomorr-
hz , ideoque ad prefentem quationem
nonattinent. Refpondemustamen bre-
viter, eo loci impugnare Hieronymum

R. P, Berti Theol, Tom.: 1

Cap. XV1L, 217

erroreth Marcionis affirmantis Deéiith aus
Gorem legis crudelem eflfe, & irerum
fumere depeccatis fuppliciom. Falfum
id S. Doétor demonftrat, quoniam Deus
peccatoribus pocnas irrogat temporalesy
ne puniat in wrernum; i tamen a Deo
in hoe fieculo punitiagant ifcelerum fo-
rum peenitentiam.  Nam fi moriantur
impeenitentes , hon tam commifia fla=
gitia, quam ipfa impeenitentia, & vo-
luntaria obduratie fuppliciis punitur fem=
piternis. ~ Nec aliter poffunt intelligi
verba Hieronymi (cribentis in caput 1.
Sophoniz: Certe in finein mundi, & in
confummatione lugebunt qui fim baptr-
Jina non fervaverunt ; lugebunt qui non
egerunt. pro peceatis dignam peniten-
tiant

Objiciunt praterea , in die judicii

17

Sanctorum interceflione Denm efle pla- Obje&io =
candum: & Sanftos tunc pro miferis ima

oraturos facile fuadeturs & enzin (in-
quiunt Origeniani apud Auguftinum ci-
tato libro de Civit. Dei cap. 18.) ora-
bant pro illis; guands eos patiebantur ini-
wicos 5 guapto magis quandoe videbunt
bumiiles , fupplicesque proftvatos ¢ Ne-
que enim credendusn effs tune aurffiros
Sanétos vifcevamifevicordie , &e. Quod
{i Sandti pro reprobis intercedant, pro=
fecto quod rogaturi funt, impetrabunt.
Nam hiftorize tradunt precibus Magni
Gregorii Trajani animam ab inferis re-
vocatam, & Falconillam fine lavacto
& fide fepultam sb inferis Thecle ora-
tionibus fuiffe fervatam. Plura funt in
libris Metaphrafte iftiusmodi : necnon
Hiftoriographi neftrates fcribunt Nico-
lai Tolentinatis intereeflione defunéti
patruelis [piricum incendia gehennz
evafiffe.

Auguftinus autem recte [apienterque
cap: 24. refponder, Ecclefiam zunc pro-
ptevea pro eis ovave, quos in geneve bu-
mano babet inimices, quin tempus ¢ff pe-
nitentie jruttuofw. Ubi ergo peeniten-
tiz loeus non erit, neque orabunt San-
&i; de quibus aie Plalm. xx1. 7. Pro
inpietate peccati miet ovabit ad te omuis
Sandtus tn tempore opportuno. Hac de
caula fic; ut aunc Eeclefia non ovet pro
malis angelis, inquit €o loco Augufti-
nus. Quod de Falconilla & Trajane
quidam [eripferuntdecepti, utarbitror;
Pleudofermone Damafceni pro defun-
¢tis, eftinter aniles fabulas rejiciendums
Trajanum quippe etiam puerorum des
liciis captum, auctoribus Dione, Spartia=
no, & Suetonio, nec inter minores Deds
ad convivium admittendum cenfuit
]u]ianus » nifi prius in cuflodiam tradito
Ganymede. Jactatum igicur de Trajano

Ee goIm=

18.
Solutid.




10.
Propolfitio 2

ignis inferni .
eft materialis

& corpo-
rcus,

Probatur 1.
ex-Scriptura.

20.
Probatur 2.
Theologice,

De Theolo

commentum cordati quique rt’f‘dlunr,
& ad ludibrium Ecclefiz in vulgus di-
fperfum queritur Cl. Annalium Parens
ad annum 100. . 1%7. & ad annum 6o4.
num. 30. Aéta quogue Sanctorum,
maxime que collegit Metaphraltes , ju-
10 eruditorum viroram {unt 4 pluribus
quisquiliis purganda. Quod autem de
Ordinis noftri Divo, & Eccleliz Patro-
no Nicolao narratum eft, fi quz con-
fimilia
litate inferta func,
4 pehenna liberac i
1'.[(1 Judi

218

untur, autin hiftoriis antiqua
aut

€orim,
fuit

ut

I,

dimus pre L"L[Ll" ationem n a
aliquibus ad yitam revocatis pa
gratia {it data, aliquibus vero i
mis laborantibus vehemens pe

Nicolao miraculum f{eribit in g
ejus Narratione §. 1x. pius
Orator Aegidius Crapols Bononienfis.
Czterum in Inferno nullam rec hmgu.l
nem efle {acra nos docent eloquia; fui
que Origenianis Iil.'l:i\.n_l..m qm
in Ibin.

Nec mortis penas nors

xi.)],:s

alteva fintet

Horaque evit tantis ultima unlla
walis.
Sed de priori queltione hattenus.

Prorositio 1I. Expl m theorema
eft, non tamen ad fidem Gans, inferni
ignem materialem effe & corporeum.

Sunt theorematis partes duz: qua-
rum priorem initio Scripturarum locis
firmabo.  Hujusmodi func: Deuter.
XXX1I. 22. ]"Ui?.!‘ff::‘u’r"f![\ oftan furore
gneos & avdebit usque ad 7 HoUffi-
ma. Eccli xx1. m. Confininatio illo-
vum fBummna iguis. Lﬁug KXXITT. 14
Quis s poter it bubitare de vobis u-'wf 718
devorante? qutis babitabit ex vobis cum
avdovibus /;m/ﬂfﬁ’ ‘RIS, BERTv, AT,
LDifcedite a e malediéts } @wier-
HiTiL g'rz pavatus eff /;“,/"w, &7
pelis 2. Pewri 111, 7. {gni vefer-
i i diem judiciiy & pevditionss im-
plovuin bowinunt. Appellatur etiam in-
fernus Matth., v. 22.  Gebennn ignis.
Apocalyp.xx. 17. Stag nis. PL.
10. C/z/mm;::f zonis: ut fexcenta 1111L1s—
modi mifla faciam.

Ex quibus he Theologic rationes de-
promuntur.  Recepra eft ab omnibus
regula, Scnpm.a; m verba , quz ubi-
qL‘c cohzrent invicem , L.i(lt_lﬂq-.n\..
phrafi non ulmmm mplcu 1S, Verum
n w hiftoricis Libsis efferuntur, nifi
went, effe proprie ac lite.
raliter accipienda ;3 fervatis tamen regu-

i 1g

{17l=

L}“’I.!

itis Diftiplinis

lisaliis, quas
Chrifts 570X

&,1“() O‘T)l.“

mm‘umm_g .
| Lhmu;c[a & exmr-
uxque Divina lariffi-
e, aflerere audeat in-
fernalem ignem tropice & f nun-
ciari? Deinde qu !H, mn forte quérat
patroc cinia peccandi *m ,:cﬂmnmm
[ententiam coram
impiorumque multity
tem , metapho
fertim cuminh ujv
nullum f{it ve

quis, nifi ve
quenda oracu
mam viam [terr

c

'S uti
:ntiee complexu
bulum’, nullus apex, in

quo nori appareat plma s accomoda,
gravisque locutio ? Ulteriuscodem i igne
demones, & damnatorum corpo Ialutf.

rifti fenten-
ignem Vero corpora coni-
am negat efle corpo-
quid opus erat inter-
hennw, id eft Valli
erh, ubiidolo Moloch
ry utaic (‘.m VII.

emias;, & vocabulo gebenne ad-
alcerum zgmis, ut feret b ypallages
& phrafis hebraica § qux, ut acute no-
i s, fignificat gebennam in-
L‘;’.»‘f:’dM‘ arder wten ?

go non poteft in inferis ve-
rum ac proj prium efle ignem tortorem
[piritaum, ac fenfuum; qui, cum fue.
rint plurium. deliGtorum inflramentay
equum eft, ut fimul cum animabus ex-
crucientur. PorroPatres ignem hunc ma-
terialem effe tradiderunt. Hi lieronymus
nim epift: y9. Origenem arguir, qumi
ignem inferni mc.tapHo::c atr msl atione
Lmi?ﬁm erit.Gregorius lib. 1v. Moralium
cap. 2y. pummdmul etro, num ipfein-
fer mif'm ignem fatererur corporeum,te-

{pondet: T emt. gebenna corporein effé
701 abigo, i1 quo cevtunt eff corporacri-
ciari. Atqueut alios pretermictam, S. P.
Aug. pofteaquam lib. xx1, de Civit. Dei
cap. x. pluradifferuic, hecdemum pro-
nuntiat: ¢ wve vo .UL/KI’ nna illi, quod etiatit
fagrum ignis & f:/,‘zi')m is dictum efty

L'(JEL{’)O?'{’ Us 1G1LS (’7'# & cvuciabitc Oi‘/JUh’f
damnatorum , aut & bominum €° demo-
7, /uf, i i/!(,'l:u/h!;f!, aevea demonium,out
tantum honinin ¢ M}mm CUTTE /fzrznﬁm‘

damones wuteim f iEritis fine msjmnﬁuf
harentes /mm.’/ 10 peenan , 2o zwpei ticH-
do witam corporalibus 2, gatbus.  Untis
:]ﬂ.fu:c’ utvisque ignis w;f [fleut veritas
dixvit= Be pnou ergo thu[n_os parte Ec-
clefiz Doétores , Iacm!ucm, & perica
inde argumenta hoc conftituunt.

concren anda, ex eadem Ch
tia colligitur: i
burentem |
reuam? Tanc
num compa
1“’1[‘ )M é(

Ale-

21.
Probatur 3.

e
nol
fid
inf
ilk



22
prohatae

fide i ]
inferni efie
materialem.

2,
Obie&tio 1.

24

Solutio,

Libey Decimus. Cap. XVII. 219

eram ‘partem certam mihi reddunt
hec triz. Primum, quod nulla extet
de igne corporeo Ecclefiz definitio fcri-
bunt CL Theologi, Vasquez difp. 243-
ap. 1. Petaviuslib. 111. de Ang.cap. §-
L’Herminier Tom. 2. pag. 739, quam-
quam aliqui veritatem Catholicam effe
tradant, ut Cardinalis Gotri Q. 1. de
Angelis Dub. 3. At veritatem Catho-
licam non faciunt privati homines, ne-
que numerus Theologorum exiguus.
Alterum, quod in Florentino Concilio
Grzci, qui aflerebant Pargartorii ignem
materialem non effe, in Ecclefizx com-
munionem recepti funt, neque tamen
hic error in definitione fidei , que ha-
betur (el ult. damnatus eft; cum illic
fint Grazcorum errores alii profcripti.
Tertium , quod Catharinus fecutus eft
fententiam 5 quam preter Origenem
quidam Ecclefiz Patres tenuerunt; in-
ter quos beatifflimus. Ambrofius, qui
eadem ferme Origenis ‘'verba murua-
ws lib. v11. in Lucam cap. I4. ait:
Ergo neque corporalium Jividor aliguis
dentium 5 neque ignes cz/igziz's pevpetuus
fammarum corporalium, negue vVermis
eft corporalis: fed bec ideo, quia ficut
ex mnlta cruditate s & febves nafcuntur,
& wermes; ita fi guis nou decoquat pec-
cata fira, veluts quadam interpofita fo-
brictate abfinentie, fed mifcendo pec-
caia p:‘ccm‘é.\‘ tanquai criiditaten: qua-
dam contvabat vetevuin, & vecentium
deliGorum , igne aduvetur proprio, &
Sfiuss wermibus confumetur. Itaque fen-
tentia Catharini licec minus probabilis
altera, nequicabfolute appellaridamna-
ta& heretica: effer tamen, fi,utignem,
etiam reliqua ad inferos pertinentia, lo-
cum videlicet, atque xternitatem poe-
narum negavifiet.

AD QUEDAM IN CONTRARIUM
ARGUMENT As

Contra priorem propofitionis partem
opp: 1. Efaias cap. LxvI. 24. de repro-
bis ac damnatis ait: Fermis eorums #on
morietuy, € ignis eovum non Cxtingue-
tur.  Atqui vermis {piritaliter & me-
taphorice accipitur pro fynderefi, &
angore confcientiz.  Ergo etiam tro-
pice, & figurate erit accipiendus ignis,
& ardor.

_Rc[ip. 1. Pofle negari minorem, nam
etiam vermis literaliter ac proprie acci-
piendus videtur, tametfi etiam fignifi-
cet figurate aculeum , & vexationem
confientiz, Habetur enim in Ecclell
€ap. Vi1. 19.  Fipditta cavnis impit
ignis, € vermis. ' Ex Judith. xvi. 2I.

R, P.Bert: Theol. Tom. I1,

~Dabit enim ignemn &’

OV, Wl UVAHTUT
i fempiterniins
Plalmum 33. Iln in
innumerabilium  genus v ofuin , &
carmivorum evit : quod & alii plures
ferunt apud Corn. a Lap. Comment. in
hunc locum. Neque repugnat, quod
alii permulti {cribant vermis nomine
fignificari malz confcienti® agitationem
& fimulum : eadem enim Scriptur®
verba fenfum cum literalem, tum my-
flicum patiuntur. Refpondeo fecundo,
non eamdem efle vermis, ignisque ra-
tionem. lIlle quippe, cum fit animal
vivens, excruciat corrodendo, & par-
tes alien® (ubftantie difcexptas vorando
ac dilaniando: ideoque non eft proprie
vermis [piricuum, qui divellendas par-
tes non habent, nequecorporum, qu®
licet habeant modo, erunt tamen pof’ﬁ
refurre&ionem incorruptibilia, neque
diftrabi poterunt , vel difcerpi. De
vermeitaque (entias, ut lubet; atignem
firmiter corporalem cfle teneto. Efz-
Lfmt quisque guod placet , ayt Zgnen i
FUCTYE C(:‘f’/)f)."l' y GRIHIO

aic:

verment, hoc pro-
prie, illud tropice: aut utrumgue pro-
prie corpori: inquit S. Pater hib. xx1.
de Civic. Del cap. 1x. exponens pradi-
&um Eccli.  Findiftacarnis impii ignis,
&P wvermis.

Ut autem argumenta iftiusmodi, qua
varia effe poflunc, E. G. de aquis i
vium , quas commemorat Job. xx1v.
19. & de fridove dentinm , in parabola
Matth. x111. 70, quibus utitur Catha=
rinus, verbo uno exfufflentur; memis
ni me cap. xv1. ufum fuiffe regula Ti-
chonii 3 qua docemur in {cripturis, qua
liceraliter de uno, figurate de altero
funt accipiende, nonomnia utriquepa-
riter convenire; quam etiam regulamin
parabolis tenendam eflfe neminem fugit.
Ergo Efaias literaliter preenuntiat inte-
rittm eorum, qui in partibus fuerunt
Antiochi, ].r.u;mn;; diem ]'udJ'Cii, & illo-
rum quidem vermes corpora infepulca
vorarunt , & in oppidis incenfis Zguis
usque ad confumptioncm permanfis.
Quare neceffe non eft, ut ctiam in da-
mnatis tam Zguis, quam versis litera-
liter intelligantur; fed proprieaccipitur
folusignis , ‘quonia‘m deigne fitrepetitio
in Judicis fententia, que proprie, &
hiftorice pertinet ad damnatos. Arque
hoc pacto quz in Jobo, in Plalmis, &
in variis Evangeliorum parabolis cons
feripta funt, ad eamdem {ententiam Ju-
dicis erunt exigenda, & que in illam
apte & per omnia quadrabunt,.transe
ferri non poterunt ad Metaphoram.

Re 2 : Secun-

. AT
Solutionis
roboratio.




6.

~

Obiedtio 2. i

CENLOL

r
e MO

p. 17. Gehennee ignis
cum fit incorporenus, € in fe
vobos covporaliter exuvat, mec
umano fuccenditur 5 nec lipnis
, fed creatus femel duvat inex-
¢fis,  Damalc. in fine libri 1v.

e Orthodoxa docet ignem wter-
10n aterialen effé gualis eff upud
fed qualem novit Deus.  Augultinus
cnique in xx1. de Civit. Dei cap. x
fcribit poffe congruenter refponderiy fiz-
lem fuiffé illam flammam , in qua apud
inferos dives ardebat, guales oculi, quos
fevavit, €° Lagavum vidit, qualis di-
grtus Lazari, &c.  Quo teflimonio
nonnulli adverfarii preegeftiunt; & Vel-
lofillus ait Auguftinum efficaciam illo-
rum verborum Crucior in bac flamma
infirmare.

Refp. antem Gregorii {ententiamma-
clutio circanifeftam efle ex lib. 1v. tap. 29. de quo
S. Grego- fipra: unde incorporeum dixit ignem
inferni, quatenus non eget fomentis,
neque per congefta ligna nutricur, ut
colligitur ex recitatis ipfius verbis. Ac
praterea probabile elt in his legendum
efle cum fit corpovens, ut habecur apud
S. Thomam in iv. Sent. dift: 44. q. 3.
Sixtum Senmenfem lib. 1v. Bibliothecw,
Vellofillum in Advert. in tom. 1. Gre-
gorii queft. vi, & Petavium lib. 111.
de Angelis cap. y. Damalcenus, quem
inurbane fcribit Durandus errafle, ait
duntaxat non effe materialem qualis eft
nofter, qui indiget pabulo, certisque pro-
prietatibus ab infernali igne fecernitur.
Et Hieronymus refert quidem opinio-
nem Origenis, at illam nequaquam ap-
probat, ut vidimus fupra.

28. De verbis Auguftini facic me honor
Solutio circa Patris magis folicitum: & breviter de-
S. Avgufli- monftro , difertiffime ab-illo ignem in-
Ruom ferni affirmari corporeum, & de verhis

divitis Crucior in bac flammea concin.
nam, veram, & abfolutam tradi inter-
pretationem. Primum enim i cap. 11,
ejusdem libri usque ad 1x. impugnatin-
credulos afferentes non poffe damnato-
rum corpora in uftione ignis effe perpe-
tua, exemplis quorumdam animalium,
qu® vivant in ignibus, ut falamandrx
ftellatum quoddam genus lacerte,” &
adamagris aliarumque gemmarum, qua
neque igne, nequeferro teruntur, nec-
mon vermium, qui ftant fine ulla lxfio-
ne in aquis per venas f[ulphureas de-
Hluentibus, quarum fervorem nemo im-
pune contrectat; afleverans mirabilivs

us & tamen vivere., At
perpolita & exatta difpu-
allatee comparationes,
rnis corporalis, quo
, qualia nunc funt hominibus,
quamprimum redigerentur in cinerem?
Capite autem 1X. 7gitem proprie acci-
piendum femel atque iterum declarat;
cum de verzze ob varia Doctorum pla-
cita {entire nobis permitrat quod magis
libet. In x, etiam, in quo explicat
quomodo corporali igne fpiritales de-
mones adurentur, in principio & fine
capitis animadvertit eumdem ignem cor-
pora damnatorum, ac demones concre-
mare,  Queftionem vero {olvit juxta
antiquorum Patrum diver(as [ententias,
fcilicet, quoniam aut demones aerea
corporahabent, aut i nonhabent, po-
terunt pena corporalis ignis ajfigi, quo-
modo fpiritus bondnum & nunc potue-
vunt includi corpovalibus membris,to'tune
poterunt. covpovune fuorum vinculis in-
JSolubiliter allipari,  Arqueitaincredulis
omnem evadendiadicum precludit, five
corpora tribuant Angelis; fivenon: de

qua altera quaftione propterea ait non

efle contentiofi difputatione certandunt,

cum, quidquid Origeniani fentiant, eo-

rum ervor de fpiritali igne, & harefis

de temporali damnatorum fupplicio
apertiflime ex illis verbis, Jte in rguem
wternum y refellatur. -~ Ex qua pradi-

ctorum Capitum Synopfi arbitrer fatis
apparere, quam fcite & circumfpeéte
Auguftinus pro veritate, ac fide cer-
taverit.

Circa narrationem divitis exclaman- 1,
tis, Crucior in bac flamma quidam pu- Solwiodia
taveruntparabolam efle , non hiftoriam; diviten
in qua fententia fuerunt Theophylactus, Epuione™
& EathymiusinLucam, & Audtorqué-
ftionum apud Athanafium queft. 21
Alii hiftoriam agnofcunt , ut Ambrofiuss
& Beda, & idem Auguftinus Tractatu
Xxx111. contra Fauftum cap.v. Itaque
hanc fententiam preeponens in cap. %
laudato, ait: Dicerem guidem fic arfu-
vos fine ullo fio corpove [pivitus, ficut
avdebat apud Iufevos ille dives, quando
dicebat s Crucior in bac flamma. ~Quod
fi dicamus, hiftoriam , non parabo-
lam efle credentes 3 non erit confe-
quens Hammam non efle veram cor-
poreamque, ut corporalis non eft ll_n- .
gua, digitus, manus: quoniam certil= i
fimum eft partes corporis non qufﬁ
enunciari de animabus arque fpirici-
bus, nifi per metaphoram : 1gnis
vero & flamma non defcribuntur ut

partes ac membra divitis, fed uc locus;
in

corpora




Liber Decimus, Cap, XVI, 221

in quo cruciatur; nec repugnat {i1l)ft:\n-
giam fpiritalem efle violenter in loco
corporeo, eique alligari. Que ut vera
fint, fapientifimus Auguftinus animad-
vertens quosdam Catholicos opinari,
quod in cap. 6. Lucz narratur, non
hiftoriam, fed parabolam efle, aut, {1
hiftoria eft, vifionem faltem fuifle ima=
ginariam, cum hxc quoque fententia
fit probabilis, noluit propriam aliorum
auttoritati preeferre; ideoque ¢ veltigio
addidic, comvenzenter vefpondevi, talem
Fuiffe illam flammam s quales oculz, quos
Jevavit, &°¢c. nimirum, non proprie vi-
fum i divite Lazarum; fed ecftafi qua-
dam, ut funt vifa dormientium, in qui-
bus res incorporales cernuncur haben-
tes fimilicudines corporum. At poft
hzc ad queftionem propofitam rever-
{us, de fententia Dominica, /e i 1g-
nem etevnum, perlpicue; & absque he-
fitatione concludit : .42 wero gebenna
illay qitod etidm Fagnim 121is & fulpbu-
¥is lﬁc’z‘um e/, corporeus ignis erit, &a
Abeant ergo mali interptetes, rigidique
Auguftinianorum librorum cenfores:

30, Facit denique adverfus nos, quod per-
Obieftio  ¢ipi nequeat quomodo fpiritus igne cor-
quomodo porali torqueantury & quod in aere, ubi
Ipiritus igne e difours s =%
HoRd demonum turme difcurrunt feraiat fe

worqueantur, I tormentad flammarum ﬁ_mmr{z, ut
&an eiam _inquit Gloffa in cap. 3. Jacobi. Neque
Yinaere,  enim credibile eft demones infernalem
ignem fecum deferre; fi non volumus
continua miracula peffici, dum mali

{piritus circumfepti materialibus ignibus

corpora omnia quant"amvis concreta ac

denfa pervadunt, dum regiones quas
trafifmitcunt minime incendunt, & dum
viventium corporibus,in quibus commo-

rantur, incendia facesque non inferunc
Contorta & difficilia funt hzc, nec

31.  uno modo & Scholafticis diffolvuncur.

Soluwio cir- Quantum €nim ad primum pertinet,
¢a ignem
torporalem,

{unt qui putant demones ad ignis pree-
{entiam fola apprehenfione torqueti:
aliqui confici afhirmant pet {peciem ex
igne illis impreffam : quidam arbieran-
tur elevari Aammam, ut Diving juftitie
inftrumentum; ad phy(icam in [piritus
incorporeos efficientiamj nonnulli con=
tendunt produci ab igne qualitatem (pi-
titualem, quz etiam demones & impio-
rum hominum animas fupplicio mactat.
Quarnm fententiarum primam fectatur
D. Bonaventura & Albertus Magnus ¢
alteram Aegidius, & Olkainus : tertiam
recentiores quidam Thomifte; quar-
tam poft Henricum Gandavenfem cum
aliis [unioribus Suarefius.  Verum his
omiflis, dico fpirituales fubftantias eru-
eiari igne corporeo per alligationem,

quam invita patiuntut, & 4 qua digres
di fponte non valent. Ita namque vi-
detur docere Aunguftinus citato capite x:
his verbis : Cuw enim non.dicamits, quam-
YIS FHAVIS, Tamien veyis niodis étiem [pivi-
tus imcorporeos poffe pena covpovalis
ipnis affligiy fi [prvitus hominum etiam
ipfi. profedto zncorpover & munc potie-
runt includi corpovalibus membris, &°
tunc poterust covporumn fitovum vinculis
infolubiliter alligar: ) Adberebunt ergo,
i eis nulla fint covpovas Jpivitus demna-
numty im0 [pivitus demones, Jicet iicov-
porei ignibus cvuciandi, non ut ignes
ipfiy quibis adberebunt eorum juntlura
infprrentuy & amnimalia fiant, que con-
Sent [pirvitu & covpore, fed, ut dixi,
mivis € ineffabilibus modis adbavendo
accipientes éx ignibus penant, non dando
ggnilus vitam. Erreveranulla ex preemif-
{is [ententiis mihi plane fatisfacit. Non
prima, nam in ea non falvatur demones
revera torqueriighe, cum tamenScriptu-
ra tefterur hunc Diabolo, & Angelis ejus
fuifle paratum : guamquam vera &realia
tormenta [entiri poflint etiam in malis
imaginariis, quorum f{pecies gerimus, ut
{ctiplerat idem Auguftinus in x11. de
Gen. adlit. cap. 32. Atjam inferni ignem
imaginarium non effe; reddimur ex ipfo-
metAuguitino certiores. Illorum autem
opinio, qui cenfent immitti ab igne
aliquam five fpeciem, five qualitatem,
eo titulo falla eft, quod fi qualitatcm
dixerint fpiritalem; hee ab ighe mate-
riali proficifci non potelt ; fi corporalem
{enfibilemque, eadem de ighe; ac dé
Gualitate ifta emerget dubitatio:  Sed
& ignem caufam efle inftrumentalem
jultitize Dei,nullus inficias ibic ¢ at ele-
vationeém, quam plures tutantut, non
poterunt omnibus venditare. Relpon-
debunt enim doéti viri, nullam rem ut
inftrumentum ad aliquid efficiendum af=
fumi, nifi habeat in illud fuapte natura
previam aliquami operationemj quam
nullam efle in igne materiali relate ad
fpirvitus videtur fatis manifeftum. Et
erunt forte, qui dicant fe legiffe apud
S. Thomamin 1v: contia Gentes cap. go;
hec verba & Subflantie incorporee non
babent natuvam corporalem, ut poffint &
vebus corpareis mIUrars y negie etinin
Jovmavum [fenfibilium fufceptive [u
niff tutelligibiliter.  Talis autem fi
ptio non eft penalis, &F'c.  Hoc vero te-
ftimenium non videtur quadrare quo-
tumdam Thomiftarum opinioni, qui
cum Goneto difput, x1v. de Ang,. art. 2.
§.2. docent ita ighem efle Divine vin-
diétz inftrumentum, ut efficiat forman
vealem ad pradicamentuin gualitatis per-

Eeg 3 tinen=

i




32.
Sententia
aliguorum
zejicitir.

222 De Theologicis Diftiplinis

mentens.  lllam quippe qualitatem [pi-
ritus per D. Thomam corporaliter ne-
queunt fufcipere, fufcipiendo autem in-
telligibiliter I‘L!][o afficiuntur dolore.
Ideo inftrumentum eft quidem ignis in-
ferni juftitiz Dei, quatenus eidem fpi-
ritus alligantur, quod aliis rejectis opi-
natiombus ibidem T 1omas affirmat : fed
hoc inftrumento formam aliquam aut
qualitatem fupernaturaliter = produci,
qua [altem fit caula effedtrix pcenarum,
pugnat cum allatis verbis Angelici Pra-
ceptoub Nam f{i dicas formam illam
ab igne productam efle intelligibilem,
non corpoream : falis ﬁf/wj)fzu ( inquit
S. Doctor) noz eff penalis.  Tenebo
igitur Auguftinianam de alligatione fen-
tentiam.  Objicienti autem fequi ex
hac, quod dxmon patiatur etiam ab
aere, d f‘!'l(_‘;(., & 4 quocunque alio cor-
pore, cui fit intime prefens; n.lpom[e-
bo falfam effe illationem, quoniam his
corporibus non eft violenter alligatus,
ita, ut aliquando non poflit alio diver-
tere, quomodo devinctus eft in tenebris
exterioribus & in ardoribus fempiternis.
Atque hec de priori parte objectionis.
Quod ad alteram attinet; fuerunt,
qui affererent H'l'mmcs, qni extra in-
feros degunt, nondum patl ignis crucia-
menta, lui iis macerandos efle poftdiem
judicii. Nitebantar hi Theologi quo-
rumdam Patrum autoritate, & ipforum
demonum teftimonio, qui dum ab ho-
minibus ejicerentur, Macthel vitr.29.
clamaverunt : Quid nobis, & tibi, Fefit
Fili Dei 2 wenifiz buc ante tempus tor-
guere 7os 2 Hanc vero fententiam dam-
natam non effe {cribic Feuardentius in
Scholiis ad Irenceum lib. v. cap.26. &
Petavius in 111. de Angelis cap.1v.21.
eamque videtur tenuiffe Cajetanus in
Comment. ad 2. Epift. Petri.  Econtra
Bellarminus lib. de San&torum be dtrLLl‘-
dine cap. 6. ait, ab errore vindicar
hanc opinionem non pofle. Atque fal-
{iffima quidem & erronea 4 me judica-
tur, propterea quod Angnhs Santtis fta-
tim ac perfeverarunt data eft plenitudo
beatitudinis; ideoque etiam Angelis
malis infli¢ta eft, nulla interpofita mo-
ra, pcena peccati, Priorem ergo opi-
nionem tenentibus refpondeo poft diem
judicii. demones in inferno acerbiori

peena efle p,cé"c‘ s, tum quia cum
{int wocend: cupidiffimi , ut ait Auguftis
nus de Civit. Dei lib. v1171. €ap. 22. non
poterunt amplius humana cmro:‘t in-
vadere, juftisque infidias moliri : tum
gtiam, quod cum illiciantur fuperfli-
tiofis Ilgmw evbarum, lignorum, anime-
liume € vituumi, ut 1dv:m 5. P. inquit
lib. xx1. cap. v1. non recipient ulterius
ab idololatris & maleficis honorem ali-
quem; fed erunt omnibus ludibrio &
defpectui : quod maximum fupplicium

fuperboram. - Que fane caula eft,
ut quidam ex PP. lcrlp erint, imm!um
dxmones plecti {upplicio, quo athecien-
tur poft diem judicii; atque ur expulli
ab hominibis clamorem illum plo[umi
rint : Feniftt buc ante tempus torquere
#205.

Eaitaque opinatione rejeta, dicen- 35,
dum eft Demones quoque extra inferos Demores
igne torqueri, non quod illum perpetuo exira in
fecum deferant, aut impreffam fenfibi- oum gne
lem qualitatem disjunéti 3 flamma reti. 'O 1%M
neant, fed quoniam {ziunt fibi allig:-ltio-
nem ad ignem deberi; ut etiam docet
S.mius Thomas q. 64. art. 4. ad 3. non
enim angot ac triftitia minuitir 1co in
vinculis, aut ergafiulo diligentifiime al-
{ervato, {i ad tempus inde emittatur
appatitoribus ftiparus, & absque fpe
libertatis. ~ Imo magis fentit {qualo-
rem carceris dum videt loci amplitudi-
nem, quam in arctam, alperrimamque
cuftodiam voluntario fcelere commuta-
vit.© Neque minor eft Sanétorum An-

gelorum letitia & gaudium, quaﬂdo
luunmmm regnorumque tute ele prefi-
dent, & cceleftis patriee domicilium ad
tcmpuslehnqaunt Ergo ficut ifti /-
per vident in celis faciem Patris, ut ait
Evangelifta cap. xvi1I. 10. neque ta-
mm {fecum trahunt materialem locum

Empyrei; ita demones excruciantur in
acre flamma infernali, tametfi non fe-
rantextra gehennam ac tartarum ignes
corporeos. Atque hxc de poena zter-
narum flammarum,

Quas Pater horvendi barathri per [ia
gna profundi,
Demonishory ends fociis, ipfique paravit;

inquit libro 1v. Hift. Evangel. Juven-
cus Presbyter.

|

Gy g gt g



munum.

De calelti
Hierarchia

Angelorum,.

i N

Liber D,

mus. Cap.

CAPUT XVIIL

De San&torum Angelorum, Demornumque Exerc

H—An Uoe

SUMMARIU M

3. Oftenditur, in exlelti Hierarchia novem
effe ordines Angelorum.
& 2. Pradi¢tos novem erdines in tres di-
vidi Hierarchias afleritur.
4. & 5. Probatur, feraphinos pmint): msnon
tenere fupremum locuin, & Angelos
infimum.

]

ANCTORUM ANGELORUM EXER-
citum appellant greco vocabulo
Ypapyiar s Hievavchiam, id elt, [a-
crum pumup'mrm : quo nomine plu-

rium ordines ad facra minilteria obeun-
da uipq{m mmhuamn Iccirco in de-
monibus or dinem quidem aliguem ac
pi]l‘j(_"“l[llln adftruere pol umm,iuinon
bievarchiam ¢ quam vocis etymologia

demonflrat in ccelelti tantum, & mili-
tante Hierulalem eflfe admittendam , in
illa Angelorum,inhae vero Clericorum.
Qua amobrem recte d]umusllmm chiam
cocleftem, Hi unth,un Ecclefiafticam,
non Hierarchiam infernalem; & de An-
gelorum Ut‘m,munqug ordinibus difle-

Yentes utimur nos communiori vocabu-
lo Exercituum.

In czlelti itaque Hierorchza funt no-
vem ordines Angelorum, quorum’ nu-
merum recenfet poft Dionyfium Gre-
gorius I’dpqhom 34. his verbis : |

lovum ovdines diximus s qu
n.fur.’i(i"ulri. I_’ff.”h Jacva eloguzo fezmus
Angelos, A changelos , Firtutes , Potes
[fates, Principatus, Dominationes, Thro-
055 Chevubim, atque Sevaphim. De
nomine Angelorum, Cherubim, & Se-
raphim dictum fatis cap. 1. Archange 21iy
ut inquit eodem lovo Gregorius, ium,
gfm fitsmia annntiant, & hﬁeu ione qua-
mm [peciali mittuntur , quales funt \11-
hael; Gabriel, & Raphael.  Aliaquin-
que nomina more Orientalium pronui-
ciantur, id eft, ulurpando abftracta pro
cunhmm, atque videntur originem ha-
buifle 4 Perfis, inde vero tr :!HS]..H:.I ad
demonftrandas beatorum Spiricuum clat-
fes. -Nam in Perfico lmpu.o, fub quo
olim fuerunt Hebrai, Oprimates voca-
bantur Princip: TS, Ut conftat excap. v.
Dan. 2. inquo Hebrzi legunt “33'12'}
Greci apyui, Latini OJJIzm ates. ltem
Dan. x1. y. habetur - in Hebruico
ﬁ}"jl'_’?h, in Groeco wuessryris, inLa-
tino Lominationes. (Occurrunt quogque
in libris Efdrz, & Efther, in quibus'de
Chaldzorum ac Perfarum Regibus fie-

venl -

6. ,l.’mpuwr, 1:11 , omnes . Angejos cujuscungue
ordinis & Deo mitti.

7. & g§. Defenditnr, frivola effe ea, qua de
exercitibus Angelorum Thalmud ilte con-
[cripferunt

quens eft fermo, apud He breeos voca-
bula s"“"]""“}""""““""? apud Gracos

sn\ui

c§.A.xu 155 €6
ILa, ac Lote

I ,:tn,m f rti-

tes in Im
Throni ¢
ges quid § -
did : um confuety At
guamgquam hac fit crigonominum; de-
cipitur tamen Theodorus Beza, ¢ qui
Comm\m. in Epift ad Iphd negat
cap. 1. V. 21. his voc abulis ab Apoftolo
eximias ;\m,('l yeum clafles notari: cum
in Epift. ad { Colofs. 5. defi-
gnentur qua {unt fia, id eft, in
mundo { fupremo, iisdem omnino voca-

bulis, guez habentur citato loco ad
lp wefios : & Chriftus de cujus exalta-
tione ac principatu leguicur Paulus, non

folum tetrenoram Regnorum mdmu,
fcd etiam clafles Angelics
Neque enim repughat Ang ',.lob Princi-
pum & ‘)“'mntu‘v vocabulis fenotari,
\JL‘CLT’I'LH";T‘U um eximii viri delcribuntur
nominibus Angelorum.

Prs
in tres I
vifit, quen
mas, & hunc Scholaftici fere omnes
In Iu pr "".\.Hu'L]ULlIIL‘ atchia locantur 1.
un m , id ell pr.uus charitate
d(.n.tL,; quos 1n']1nf B“m fum‘ 1

:L]”]_‘U?n choros a
3. di-Divifio no=
em choro=

tos novem

hl..nu chias,

/zmm avdoven, m‘ UIUS CU

Deo /}frh 7tus L"’ o videantur. 1. Chen
bim , in L]'l()s Uem fapientiee plenitudi
nem profudic. 1L Throni, in quibus
tanquam #z Jede Divina # ;
natur, inquit Collat. viri.
{ianus. ;pmrus autem ¢
chiam pertinentes !-_:.'
fua confilia pmnllt, & qui
affiftunt, neque ad exercenda er
mines minifteria mittuntur. Ad alee-
ram Hierarchiam (pettant Dominatio=
ries, Virtutess & Poteltaces: Atque
Do-




2,
Praobabilia
funeifta,

4.
De {ubli-
miori loco
geraphino=
um

224

Dominationes Gregorius nominari exi-
fiimat, quod eis ad obediendum c®tera
fint {ubjefta. Virtutum appellatio per
Dionyfium eft Angelorum illorum, pe
quos figna & miracula frequentius pa-
trantur. Paeteftates -vero funt Angeli,
qui malos fpiritus arcent, ne prevaleant
adves{us homines. In tertia Hierarchia
funt Principatus, quibus regnorum cu-
ra, prefertim vero principatuum infti-
tutio, & direétio commifia eft, ut do-
cent Bernardus, & Theodoretus. Se-
quuntur Archangeli, id eft, inter nun-
tios digniores ac principes, qui fimma
annunciant : atque ultimum locum te-
nent Angeli, qui ad cuftodiendos homi-
nes, & ad minima annuncianda mit-
tuntur.

His omnibus, qu# probabilia efle fa-
temur, inconcuflam plenamque fidem
habere non pofflumus : fed tamen no-
vem illos ordines agnofcimus, Scriptu-
ris ac Patribus conteftantibus. Nam
Angelos paflim legimus; Archangelos
etiam in 1. ad Theffalonicen(es cap. 1v. 5.
& in epift. Judx v. 9. Seraphim apud
Efaiam cap. v, 2. Cherubim in x. kze-
chiclis v. 7. & 9. cereras ceeleftium
Spirituum clafes in epift. ad Ephefios
cap. 1. 21. & ad Coloffent. cap. 1. 16.
quaram & meminerunt Ecclefiz Patres
Ignatius in epift. ad Trallianos, Irenzus
lib. 11. cap. 54. Auguftinus contra Pri-
{cillian. cap. xt. Dionyfius, Gregori
& Bernardus paullo fupra laudati
merum ergo novem ordinum Angelo-
rum, quem Scriprurz ac Patres infi-
nuant, preceps ac temerarius eft qui
repudiat.

Verum an Seraphimi {ublimiorem te-
neant locum , Angeli vero, & Cuftodes
hominum infimum, & utrum in unaqua-
que Hierarchia recenfito ordine finguli
fint difpofiti, id mihi ( quod absque
odiof arrogantiz nota diftum velim)
valde non probatur.  Etenim ex Scri-
pturis talem efle Angelorum difpofitio-
nem non liquet : imo ex his colligitur
Cherub miflam Gen. 11. 24. ad cuflo-
diendam viam ligni vite : & Seraphim
Efaiz v1. 6. volavitad Prophetam : ideo-
que aut Cherubim & Seraphim ad fu-
premam Hierarchiam non attinent, aut
fallam eft Angelos illius Hierarchiz
nunquam mitei. Toebiz etiam xiL 17.
ait Raphael Angelus : Ego fum wins ex
Jeptem s qui affamus ante Dominum. Ex
quibus conftat Raphaelem, quem Ar-
changelum effe nullus ignorat, efie
unum ex Spiritibus afliltentibus, non
communi quadam ratione, quatenus
Divinam eflentiam immediate vider, ut

De Theologicis Diftiplinis

explicant quidam Theologi cumD. Thge
ma q. cxIl art. 3. fed adftantem intime,
& peculiari titulgyquomodo adftant fe.
ptem [piritus, de quibus cap. 1. Apotas
lypfis v. 4. & cap¥ggs6. Inquit enim Ra-
phacl: FEgo fum¥®us ex JSeptem, E7¢,
Michaelem quoque non ad ultimam
Hierarchiam, fed ad primam pertinere
colligitur ' . Danielis v. 13,
Et ecce Mich: le Principibus pri-
wisy id eft, fipremis yut legunt Hebraei
QRN O™, Cullodes etiam
Electorum aliqui putant efle Angelorum
precipuos; quod arbitrantur compros
bari ex cap. xvi11. Matth. v. 10. ubi
de Angelis pufillorum legicur : Semiper
vident facienn Patris.  Nam wideve fu-
ctem Fetrisnon folam contempladonem
Divinitatis fignificat, fed etiam praeci-
puum honorem; claffemque eorum, qui
affiftentes nuncupantur; alias primitias
regni {ui in pueris figuratas non fatis
apte affereret Chriftus contemnendas
non effe, quoniam Angeli corum fem-
per vident faciem Patris; cum fruan-
tur vifione Dei etiam Cuftodes repro-
borum. Erit ergo idem videre fuciem
Fatris, atque efleinter Angelos infignio-
res, ut exponit Chryfoftomus : quem
propterca male quidam ajunt intelligen-
dum efie de fupremis in ordine infimo.
Porro videre faciem, & adftare ante
Deum dicitur de fupremis ordinibus:
uti videre faciem vegis, & flave coram
illo non de fingulis miniftris , fed de Sa-
trapis, regnique’proceribus.  Atque his
quadrat pia quornmdam {ententia, quod
Cuflos Deipare fuerit Angelus fumme
& dignioris claffis. Si ergo non repu-
gnat Scripturis, faltem ex his non ros
boratur preemifla Angelorum ordinum,
ac munerum dipofitio.

Neque ad hanc adftruendam nos tra-
ditio Patrum impellit. Dionyfium eniin,
ex quo alii mutuati func illam Hierar-
chiarum diftributionem, effe illum Areo-
pagitam, non juniorem aliquem Scri-
prorem quinti aut {exti feculi, non fa-
cile omnes fatebuncur. Irenazuslib.11.
€ap. 74. his eam Angelorum divifionem
recenfet, ac primum numerat, Préucis
piny Poteflates, Angelos, Avrchangelos;
Dominationes s & Fivtutes : deinde
Angelos, Archangelos, Thronos, Dowii-
nationes, Principatus , Poteffates ac Viv-
tutes , Seraphimis; Chernbimisque pra-
termillis.  Seraphimos etiam ad infimes
ordines pertinere aflerit vetus Syrorum
& Maronitarum traditio, ut conflat éx
Ritu Ordinationis Archipresbyteri apud
Morinum de Sacris Ordinat. P. 2. pag-
cdit. Parilienfis 41,. & pariter ex ritd

ordi-

7

Elucidatio:




6.
Omnes Ans
gell miteun=
tir;

Liber Decinus. Cap. XVIIL 225

andi Presbyterum p. 407 Eccle-
fia ipfa Romana in Fefto omnium San-
um ad Canticum Maguificar pri-
m Angelos & Archangelos , poftremo
erubim, & Seraphimmemorat, non
ex infimo ordine ad fupremum, (edex
{upremo ad infimum digrediens, fi in
cenfendis Ordinibus Angelorum idem
preftac, quod de San&torum hominum
Claflibus, numerando poft Seraphimos
proxime Patriarchas, ultimaautem fede
po{itis Anachoretis Quod fi
mus, convenit mirifice Latinorum Ec-
clefia cum Syroram ; & Angelica cun
Ecclefiaftica Hierarchi dotes
omnes Angelis, Patriarche & Epiflcopi
Archangelis, inferiores Clerici Seraphi-
mis comparabuntur: At fi placet prio-
vem fervare diftributionem, liceat per
me quidem. Hac enim diéta funt non
ad illam rejiciendam, fed ad demon-
ftrandum non effe plane inconcuffam.
Atque ne hanc opinationem meam ali-
quis carpat, repetam verba Au-:;ui’f_ini
in libro ad Orofiam cap. x1. Efe
dtaque Jfedes 5 dominationes principa-
tus , poteflates in celeftibus appavatibus
Jirmiffine credo, & differve inter féali-
guid indubitara fide tenco. — Sed guo me
coptemaas ;. quem magnrum putas offe do-
dovem, quznam ifta fint, & quid intey
Je differant, mefcio. Nec éa fane igno-
rantia peviclitari me puto, ficuti inobes
dientia 5 ff Domizni pracepta neglexero.

Fidentius aflero Angelos cujusque or«
dinis & Deo micti; quod fupra ex Scri-
pturis afirmavi de Archangelis, de
Cherubim, & de Seraphim. Hos vere
mitti ad-eos, qui purgationd é;zafz.gcf:i,
diferte fcribic Hieronymus ad Damas
fum. Atque de omnhibus Angelis [cris
bit Apoftolus ad Hebrzos 1. v. 14:
Nopne omues funt aduiniftvatorii [pivi-
s, in minifferium miffi propier eosy
qui baveditatem copiunt falutis? Quez
verba non de illuminatione, fed demil®
fione; non de aliquibus, fed de omniz
bus Angelis effe accipienda tum éx li-
tera conflat, tum ex Apoftoli feopos
qui eftdemonftrare Salvatoris noftri pree
omnibus Angelis honorem, ac dignita-
tem. Quare omnes plane Angelos ali-
quando mitti exttaordinaria faltem le=
gatione fatetur maxima pars Theologo-
rum, quos nominatim laudat in primo
de Angelorum cuftodia libro Andreas
Victorellus. Menon latet beatum Gre-
gorium lib. xvr1. Moral. cap. 9. diftin-
guere inter Angelos affiftentes ac mini-
ftrantes : verum & illos aliquando micti
commonftrat exemplum fupra produ-
ctum Angeli Raphaclis, ~ Nec prete-

&R. L.Berti Theol, Tom. 11,

g-

reundm elt quod tandem feribit iple
Gregorius homilia quarta ac tricefima:
Sed guia in quibusdam iture locis
141 VEFO per
bim agi didiciinus, utvim per fé

ant 5 an per fu
79 que, ficut dicitur , i
ad majoribis ventunt ., @ majori
bula fortiuntuy , nos affivmare nolumus,

3 o y
3 ?'J,ffllz'r'f’-’:‘f."?f;"d 7207 .-f‘_!-'r;')t‘ﬁ"'lr’

guadam per Cherubing, qu

L

Utut hec in utramque partem difce-
prari poflint; frivolum , & pro libi-
dine confittum puro quod de exerciti
Angelorum conlcripferunt Thalmudi
Hi omnes Angelorum copiasdifting
in Mazaloth , i
Chirton, & Gift
flareinquiunt x1 1. Angelis , nen
funt figna Zodia I dicunt ¢
ginta cohortes multiplicatonumeroxt1,
per 30, unde fiunt 360. Legion multi-
plicat numerum 360. per 3o0. unde res
{ultant 108 Hunc ctiam per 30
multiplicant, fitque Rihaton conftans
€x324000. (Quonumero patiterper 30
duéto haberur Chirton ' conflatus ‘ex
9720000. Autto denique numero ifto
per 30, habemus Gifteram , [cilicet exers
citum Angelorum 29160ccco. Omnium
vero fumma elf trecenta & unum mil-
lium millia fexcenta & quinquaginta
quinque millia, centum & feptuaginta
duc. Hecergo eft Tabula Thalmudifticas

1
I=

Mezaloth. 5%
IZ‘I- 3604
Legio. 10800:
Rihaton. 324000,
Chirton. 9720000:
Giltera:

e e i _—
Sumna. 301655172,

In demonibusHiérarchias ftatuere non

poflamus 3 agnolcimus tamen ordinem In demoni-
aliquem: & bunc arbitramur ipfos in- busno
fur
chiz.

ter [e conftituifle, utfinguliquadamrei-
publicee forma inflituta in varias clafles
diftributi ad eripiendum Deo honorem,
animasque perdendas magis fierent in-
tenti; fibique variis in locis Divinum,
fi poffent; cultum compararent. Ita
nos civitatis Babyloniz regimen, non
ex perfetione naturz arbitramur efle
infticutum 3 fed ex amore proprio cum
Dei odio & invidentia erga homines
conjunéto.  Cujus Reipublicz princis
pem appellant facre licere Beel-wehub;
fieculi, aerisque poteftatem primariams
Eft autem Beelzebu) idem ac Deus
mufca , idque fignificatur hcbraica

Ff voed




226
voce :1’;:1?“_'53?3 » & apud Plinium lib.

2.9. cap. 5. Deus Myiodis,nam Grecimu-
fcam vocant wiiwr. ~ Quo nomine appel-
latus eft Diabolus, vel quod Idolum Ac-
caron, de quo in 1v. Regum cap. 1. 2,
mufcz figuram habuerit, ut feribit ad-
verfus Julianum Nazianzenus ; vel quod
¢x agro Lkron crederctur mufcas ar-

ere, quomodo apud Phrygios Apollo
a fugatis muribus diCtus efl Swzntheus -
veldemum, quoniam Philifthiim ac Phee-
nices idolum fuum appellabant Beel./i-
mein, “a::f"f}ya s hoc eft, Deumiceli;
& illud Hebrzi derifionis caufa dppella-
verunt Deum Dominumque mufcarum.
Hune principem dxmoniorum s quidam
vocaverunt Serapidem, five tricipitem
canem: quia in tribus elementis aqua,
terra, & aere nocumenta molitur: &
ad eumdem pertinent verfus illi apud
Porphyrium:

Ly quifeeptratenes feleratainp efora

deemion

Tervenos fuperaerios, ubterque receffiss.
Dittus eft autem Joan. x11. 31, Pren-
ceps bujus mundi, ob difperfam per or-
bem terrarum idolelatriam 3 &ad Ephel.
11. 2. Princeps potefatis aevis bujus,
quod ei obtemperent demones , qui per
aerem difcurrunt.

o Ordines demoniorum ad inftar cce-
Novem or- Jeftium Hierarchiarumin novem clafes
dines d#mo- giftributos nonnulli feripferunt , pree-
e fertim Agrippa ab aliquo fortc demone

edoctus. Is, ut referunt, qui horren.
dos de occulta Philofophia libros lege-
ruat , conflicuic in 1. ordine Ffeudo-
theos facrificia, cultumque abidololarris
captantes 3 quorum princeps eft Bee/ze-
bub.  Collocat in 11. Sparitus menda-

De Theologicis Diftiplinis

ciorunr, qui oracylis ac divinationibus
illudunt § & horam princeps vocatur
Python: unde Apollo dicitur Pythios,
& mulier divinatrix 1. Regum cap. 28,
Pythonifla.  Pythonis vero nomen alij
derivatum putant a Pytho Delphoram
urbe ; alii ab Hebrzoram vocabulo
(D) id eft, afpide. Stataunturiniig,
/afa insguitatis: id et fpiritus malarum
artium inventores, quibus praeeft Befial,

ita nuncupatus quafi 5'}_1, 3 4 hsque

Jugo. Suntin 1v. ordine ¢ ltoves feeles
Fumi, quorum princeps dicitur /-
deus y videlicet, 1 aciens judicium. Te.
nent v. claflem Prafiigiatores, quibus
imperat Sataz , & hi Acts miraculis
homines decipiunt. Habentvi. feyes
poteftates, quibus cura cft terre & mari
nocere, cisque prafes eft Miririm, vel
ut in Plalmo xc. 6, D™V, e
moniuimn  Mevidianum , five {piritus -
fluans & furens in meridie. vii, man-
fione flant Fiwie , id efl, demones
difcordiarum belloramque  Auctores:
quorum dux appellatur greco nomine
AmoRvwy, hoc eft, Faffator. In virz.
ftanc Criminatoves, &5 accufatores ho.
minum : eisque prafidet Diabokus, fci.
licet, Calumnintor, vel Afaroth, hoe
clt, explorator.  Habent locum ulti.
mum Zentatores, aut mali Genii, qui
fingulos homines ad malum  illiciune:
corumque agmen ducic Mammon, qui
interprecatur Lucrum 5 el Cupiditas.
Hzc an vera fing, ignoramus.  Sunc
nihilofecius omnia hac vocabula in fa-
cris literis: quarum explicationi etiam
hee, que {eripfimus de Republica dz-
moniorum, deferviunt nonnihil.

L APU T XIX

Quo patto Angeli ad Animarum cuftodiam vigilent, &
Damones ad perditionem illarum 2

SUMMARI UM

1, Status queftionis,

2. 3 & 4. Propugnatur, Angelum cuftodem
a Deo omnibus fidelibus, imo probabi-
lius ezteris etiam hominihus depuiari,

5. & 6. Relpondetur ad argumentum Calvinjang-

runm.
1. E cuftodia Angelorum, atque dz-
Caltodia monum infeftatione nunc fimul
Angelorum dicturi fumus : quantam enim jllj

& infeftatio ad falutem animarum excubant, tantum
dzmonum.  hi habent de illarum exitio f(olicitudinis
& negotii.  Et fingulis quidem homi-
nibus deputari tam bonum, quam ma-
lum Angelum, cum Ethnici Scriptores,
tum Veterum Patrum permulti tradide.

anum. 7. usque ad 7o. Probatnr, nniverfis
hominibus  probabilius etiam Angelom
malum delegari, non quidem & Deo, bene
tamen d principe demoniorum,

U T B 13 Solyuntur ohje@iones.

rant. Atplures etiam, cuftodes Angelos
fingulis, non autem demones inftigatores
adeffe, arbitrantur. Sunt&plurimiqui
docentfidelibus tantum , jultisque Ange-
los fanctos afliftere:quas-omnes opiniones
fuis libratas momentis jam fubjicimus.
ProPosirio I Deputatur Angelus

%
~ ) ; o I Lo ne r i,
Cuftos 4 Deo omnibus fidelibus , acpro-Propo
babilius cxteris edam hominibus. W
=




probatue fi-
Jeles habere ris, Patram

Angelum
caltodemn

3.
Probatu
ttiam aliog
hofnines by
here Afpes
i,

Liber Decimas. Cap. XX

Innititur pats prima Divinis lite-
teftimonio 5 & rationiy
Adfuiffe enim Angelum Jacobo conftat
ex cap. xLvi11. Genel. v. 16. Fngelus,
quz eruit mee de cunélis malis, benedicat
pueris ifis. De Angclojudith legimus
€ap.X111.20. Cuffodzvit me Angelus eus.
De cuftode puellez Rhode haberur Act
x11. 1y. Angelus ejus ¢ff. De pueris,
quos humiles Chrifti fectatores defignare
elt valde probabile; Match. xvrii. 10:
Angeli evrum femper vident faciem Fa-
#rés. - Heee fane elt Patrum omnium
fententia.  Origenes enim Hom. xx. in
Num. aiv: Adeff unicuigue noffruim,
etigm minimis , qui  funt in  Fe-
clefin Dei Angelus bonus ; Angelus Do-
mitits GUL ¥egat, qui mmoveaty qui gu-
bernet, €°¢. Eufebiusinxiiz. de Prap:
Evang. & Bafilius in 111. adverfus Eu-
nomium idem adfiruunt. Auguftinus
cap. 17, Soliloquiorum: Magna cure;
inquit; & folicitudine Augeli adfiunt no-
bis. Arque Ambrofius lib. deViduitate:
Angeli nobis ad prafidivm dats funt.
Idem [ubodorati funt etiam Scriprores
Ethnici, Menander apud Eulebium ci-
tato libro cap. 16. Genlorinus cap. 3.
de die Natali, Horatius Epift. 2. Virgi-
lius, & Servius in vi. Aeneidum, Se-
neca Epift. xe. & fere omnes Platonici
apud H. Grotium Comment. in Matth:
p. 174. Huetium in Concordia, &Pe-
tavium lib. 11. de Angelis cap. 6. Sufs
fragatur & ratio. ~ Primo quoniam in
hoc vifibili mundo omnia per rationales
{piritus difponuntur, ut in tertio de
Trinit. cap. 4. ait S Pater; quod po-
ftulat eriam ratio providentiz, 4 qua
ita {eries rerum connectitur; ut inferios
ra 4 [uperioribus dirigantur 5 ud obfer-
varunt duo magni Theologi S. Thomas
Q. 110 art. 1. & Aegidius dift. 11. q: 1
art. 1. Deinde homines indigent Ans
g_clc?rum cuftodia pluribus titulis: pre-
fertim vere , ut contra impugnationem
demonum prefidium habeant, ut i pes
riculis : quee paflim occurrunt, eruan:
tur, ut bonz illis infpirentr. cogjtatio-
nes, ut denique eorum oblationes ac
reces in fublime altare Dei ab Ange-
is deferantur. Que ominia late perfe-
quitur Eftius lib. 2: Sent. dift. x1. §. %
Igitur faltem fidelibus omnibus adefle
Vigilem & Cuftodem ; facre liters; tra-
ditio, & ratio ip(a demonftrant.
lisdem momentis altera pars robora-
tur:  Et feripruris quidem; nam gqua
fuperius productz funt, phrafi quadam
juftorum, puerorumgue Angelos com-
memorant, ut fingulis hominibus fui
Cuftodes videantur adferipti, . Quippe
£ Pi Berti Theol: Tom: 11

227

ed verba Adupgelus ejus  Aageli covimg
peculiares propriosque Prafides indigi-
tant, ad differentiam reproborum; qui-
bus forte deputantur Angeli inferipres.
Prazterea Efaix v. 7. dereprobis praenun-
tisrum el : Offendain vobis quid ego fa-
chmvinee mem: aufevam fepent ejusy &
exit in diveptionems. Hanc vero {epem
Gloffa, & PP. Angelorum. cuftodiam
interpretantur.  Quos Angelos omni-
bus omnino prefidere bit citatoloco
Eunfebius, Aunfelmus in  Elucidario,
Bernardus lib. v. de Conf. cap. 4. Ec
pervuigata funt verba Hieronymiin cap.
xvi11. Matth. Magna dignitas anima-
vum , ut unaguague babeat ab ortu fuz
mativitatis in cuffodiam fui Angelum de
putatum.  Eo quoque pertinet ratio a
Divina Providentia defumpta ; qua
omnium hominum faluti profpicit I
giendo commuadia {altem ac generalia
adjumenta: &ideo fingulis bominibus
fuum deftinari Caftodem eft pariter ras
tioni, auctoricati, & (cripture cohzrens.

Hanc tamen partem ablolute non de-
finivi, fed probabiliorem efie affirmavi,
primo quoniam {criprur@ nullibi aperte
cuftodes Angelos univerfis prefidere de-
monfirant, fed puetis, fidelibus, ac
Denm timentibus ; necnon Regnis , Pro-
vinciis; atque exercitibus, ut non ob-
{cure ex Jofue v. & Danielis x. eapite
infercur.  Deinde quiafolis fidelibus de-
putari Cuftodes; tradunt Bafilius abs-
que ulla verborum ambiguitate in Plal-
mum xLviir. Hilarius Canon. xviin
in Matthzum s Anaftafius Sinaita libro
in Hexamet. quinto, & Chryfoftomus
hom: 49. in Matth, Rurfus quia liquet
ex Ritu baptizandi, quem fervar Ros
mana Ecclefia in tingendis facro bapti=
{mate adultis, cuftodiam Angelorum de-
putari regeneratis; quemadmodum con=
{tituta fuic filiis Ifrael cum educerentur
de Aegypto: quod in Opufculoxx111:
cap. 4. docet luculenter Petrus D amiani:
Atque hec argumentum faciunt proba-
bile, [ed praditta nequeuntconvcllere;
cum poftrema hzc poffint aut de alic
peculiari Angelo exponi,-quem. in lo-
cum prioris Deus deleget baptizatis;
fubftituto in his, pro Angelo infimior-
dinis 5 prafide digniore, aut de fingu-
lari effeétu , quem antiftites fidelicm
Angeli ftudiofius Deo jubente exequuns
tut.

10=

RESPONSIO AD ARGUMENTUM
CALVINITANORUM.

Singularem Angelorum cuftodidm de-

4
Pars 2. tan-
rum eft prd-.
babilis.

L
Objedtiones

ridet in Plalmum xc. Calvinus: eaque cajvinifta=

pofler impugnari verfu hujus
Ffa Ange-

PL o1 puns




6.
Solutio,

gelis fuis mandavit de te, ut crffo-
diant te in ommibus vits tuis,  In ani-
bus povtabunt te, ne forte offendas ad
lapidem pedem tuum.  Que lane ange-
lice cuflodie effe@ta vix aliqui expe-
riuntur eledti, Manifeftius cap. 1. Epift.
ad Hebrzos v. 14. legitur, Angelos 2
miniflerium mitts proptev eos, qui bha-
veditatem caprunt falutis. Ergo illi fal-
tem, quiregni heredes non funt, pra-
fidio angelicodeftitunntur. Deferi quo-
que ab ‘Angelis homines obduratos, col-
ligicurexcap.v. Efaiz v.5. &1L v.9. Jere-
mize. Itaquead nullos, vel falté perpaucos
cuftodia Angelorum extenditur.  Quod
fi hanc adverfus Calvinum adfiraere lu-
ber; quid opus eft fingulis hominibus
fingulos Angelos delegare; cum poflit
unus fpiritus plurium mortalium regi-
mini prefidere?

Hzxc vero nullius pene momenti funt.
Nam in Plalmo xc. non de fingulorum
hominum cuftodia agitur, fed de pe-
culiari eletorum, qui, ut nos, qua ha-
bemus chariflima; geftamus manibus,
maxima ab Angelis fervantur clira, ne
in peccata, falcem finaliter, prolaban-
tur. Id vero commune in cateris pra-
fidium, clientumque 1‘cgimcn minlme
tollit: quamquam iftud in univerfis o-
mnino conftituere fide, & autoritate
certiflima non compellimur. Atque hac
eadem Pfalmi {ententia Angelorum fal-
tem erga aliquos clientela contra Cal-
vinum comprobacur. In Epift. autem ad
Hebrzos exprimitur precipuus Ange-
lorum effettus, qui cft electos ad falu-
tem perducete, quo carent reprobi pro-
pria culpa;  Preterea multa largitur
Deus etiam reprobis propter electos,
quorum omnia efle feribit idem Apofto-
lus in priori ad Corinch. cap. 3. v. 32.
Ideo ad Hebrzos potius ait omnes An-
gelosin miniﬁc}'ium mitti Propter; quam
Ad eos , qui falutis capiunt hzredita-
tem , ufus prepofitionefignificante cau-
fam finalem.  De perverfis obduratis-
que , vidétur nobis eos aliquando An-
gelorum cura, & follicitudine ficﬁituj,
quod de Templo & Urbe Jerufalem fa-
¢tum legimus manifefto miraculo: unde
D. Bermw Serm. 1. de S. Michaele de
peccatoribus ab Angelo derelictis expoa
nit verba Prophetzz: Lt gui juxta me
evants de longe feterunt.  Ltfiadtemil-
lorum curam remittunt; adftare credi-
mus opem allaturos fupplicibus, neque
alumnos deferere, donec penitus de il-
lorum falute a&tum eft; quemadmodum
nec animas Purgatorii, cum precipua
fic Angelici munerispars, nos ad glorix
hareditatem: perducers. Untm Ange-

De Theologicis Difeiplinis

lum plutibus horminibus prafidere do-
cet probabiliter Magifier in 11. Sent.
dift. x1. pum, z. d etiam ani ho-
i plurium cputetur , i
ut eovum quisque fi teatur babere
Dominum.  Sed 1 dere poflumus
fingulos fingulis delegari ad demonftran-
dam Liberaliflimam Dei providentiam,
dignitatemque animarum.
Prorosirio Il Probabilius eft uni-
verfis- hominibus etiam Angelam nia-
lum delegari, non quidem a Deo, fed
a Principe demoniorum itautnequeat

cogu

7 P
cufrodia

T
Propolitiog,
omnes ho.
mines ha-
bent Ange.

homines exercere, nifi quatenus Deus juy majyn,

permittit vel ad meritum eleCtortim 5 vel
ad peenam reproborum.

Magifter citato libro 11. eademque
diftinctione docet unicuique ‘tam bo-
num, quam malum angelum deputari,
quam opinionem jam omnes plane re-
centiores Scholaftici exuerunt, tanguam
ex fallaci traditione derivatam. Sed ut
hane paullulum expendi, vilum mihi eft
longe probabilins medium incedere: &
cum Magiftro malum genium fingulis ad-
ftare , cum Theologorum caterva hunca
Deo minime deputari,{ed a Beelzebub de-
{linari, affirmate pronuntio. Ac primam
partem demonftro. I. Quoniam quz de
Angelis fanétis facree literee affirmant,
eadem fere narrant de contdminatis im-
purisque. Effe nobis colluttationem, ad-
verfus principes, & poteflates; adverfus
mnndi veckoves tenebvarum barum, contra
Shivitualia nequitie in cwleffibus , monet
Paulus ad Ephefios vr. 12. Petrus Epift. 1.
cap. VIII. ait vigilandum effe, guiz
adverfavius diabolus 5 tanguam leo vu-
giens civeutt y  qgiterens quenm devoret.
Satandm perasibulave tevvam ; habemus
quoquein 1. & 11. capite Jobi. Inhiant
€rgo ; totisque nervis in perniciem ani-
marum incumbunt demones invidi, ac¢
truculenti: lisdem tradentibus Scriptu-
ris didicimus Demones ad exemplar
cocleftium Exercituum propriam Rem-
publicam conformaffe. ~ Nam regnum
aliquod, & fupremum ducem habere
conftat ex Luce x1. 1§. Eorum princi-
patus & poteftates legimusad Colofienf:
11.1f. Virtutesetiamad RomanosviIl.
38. & in priori ad Corinthios xv. 24-
Igicur quomodo in fupernis Hierarchiis
Vigiles Animarum , ira in Saranz fa-
milia Inftigatores ac Tentatores effe pu-
tamus , imo & fingulos dzmones id
muneris affumere y avideque captare fi-
rulis invidie percitos & concitatos.

Deinde fatis explorata mihi vide-
tur traditio , aptaque ad faciendum
argumentum filcem probabile. Nam
effe antiquiflimam  traditionem

non

Chri-

Probarur,

8

Prnbawr ¢
tradirionss




i}

Liber Decimus, Cap, X1.X. 2856

Chriftianorum modo, fed etiam Heb-
rzorum , quod finguli homines habeant
guoque mulsm} angclum, 4 quo impl._l-
goentur; fcribic Joannes Maldonatus in
cap. xv111. Matchei, & Alardus Gazzus
in Comment. ad Caffiani Collat. x111.
cap. 12. Atque hzc traditio probatur
ex vetuftilimo libro Paftoris lib. 11.
Mandato vi. ubi legimus : Duo funt
Genii cum homine, unus wguitutis, &
ynus 1Higuitatis. Habentur fimilia in
Epiftola Barnabe numxviir.{eribentis:
Due funt vie doltvine ac poteffatis, wnk
Jucis, altera tenebravum : diffeventia

vero mmulte duavum viavim; unt figui-
demn prapofiti funt lucts conciliatores an-
geli Det, alteri vevo :zizgfl_z Sdtane. l-n
quem locum plura erudite adnotavic
Cotelerius.  Idem tradic lib. 11. Inftit:
cap. 1v. Latantius. Tertullianus in
Apolog. & lib. de Anima cap: 39. & 7.
Origenes etiam pluribus in locis, pre-
fertim Hom: x: in Lucam, & prope
finem lib. ultimi adverfus Celfum. Se-
renus Abbas in Collationeviir. Caffia-
ni cap. 17. & Ab Cherezmon in col-
lat. x(11. cap. 15. Et quoniam [olent
iftinsmodi Auctoritates parvipendi, prin-
cipio poftulo, ur recitentur oppofice
antiquorum fententiz, quas certe non-
dum legimus : fed adverfari duncaxac
reponunt Patres alios filere, hos vero
quos laudavi, aut apoeryphes effe, aut
autoritatis exigue. Verum Epiftola
Barnabx, necnon Paftor Herma; licet
catalogo Divinorum Scriptorum noil
fint inferendi, debito tamen hdnore ex-
cipiuatur, ut dixi lib. vit. cap. 5. At
que Origenis; Tertulliani ac Lactantii
hac in parte dogmata & nullo Veterum
cenfotia virgula notari comperimus; utc
non diffitemur de pluribus; qua merito
abjiciuntur; & refutantur:  Prérerea
non hos tantum proferre poflunius, fed
alios plures; ur Bedam in A&t Apoft:
XL 1y. & Aud. Imperfi Hom. vi in
Matth: Sufhicic tamen vetufle tfaditio-
nis teftem compellare Gregorium Nyfle-
num; qui lib. 1: de Vita Moyfis ait: Eff
Fermio ex Majorum traditione jidem fibi
vendicans, qui dicit pofféaquam natuva
uof3ra in peccatum desidit; Dewm b
lapfum noftvum providentia fia minine
deftituilfe, fed angelum guemdam ex iis;
qui matuvam corporis experten fovtiti
Junt 5 adbibuiffe ad upiuscujusque vite
tutelam, ac prefidium : ot ex adverfo
RAtiy@ corvuprovem parvi machinatione
contramitiy € pravo quodain, ac male-
fico adjunito demone l{:em‘mca vite pey-
uicienn afferve.  Noftra ergo fententia
Videtur perantiqua traditione fuleiri

Er quemadmodum de Vigilibus ditum
fupra; ita de malo genio conlentiunt
Gentiles, ut Empedocles apud Alexan-
drum ab Alexandro Genial. dier. lib. vi.
cap. 4. Lucillius Sat. lib. 9. Cenlorinus
de Die Natali; Servius in illud Virei
lianum : Qussgue fitos patituy manes, &,

Adftipulatur etiam ratio. Primo quo- 9.
niam Dzmaoniorum Princeps in Admi- Probatur ras
niftrationé regni fai ftudet Deum imita- 1oRe.
t1; eique pro fua virili contraniti = &
ideo quemadmodum Deus fingulis ho-
minibus Angel ita Beelzebub demo-
nes dicendus eft delegare. Rurfus ficut
in Ritu baptismatis oratur Deus ut mit-
tat Angelum fiium, ne regenerationis
& lavacri impediatur effettus, ita exor-
cifiis expellicur demon: ‘quod animad-
vertens lib. 4. Hift. Donatift. Opratus
Milevicanus feripfit in  baptifino per
exorcilimum demonem omuibus ad{tan-
tem depelli; & i loca defevea fugari.
Autergo Angelus cuftos precett fidelibus,
& demon infidelibus omnibus : aut in
baptilino deputatur 4 Deo peculiaris
Rrsel’és, cui devictus diabolus opponit
{piritim nequiorem : quemadinodum in-
finuatetiamEvangeliomLuce cap.x1.24°
Poftremo illa ratio Exorcifmorum adhi-
bita in omni fere Eulogia, ad humanam
pétniciem dE&monia ubique invigilare
demonftrat. At hzc de priori parté
propofitionis:

Quod enim Deus malum demonem  10.
cuique non deleget, certum eft, & hac Probatur
in parte probo Scholafticorum affertum. 47 _"“:_I‘
Nam inprimis ficat Deus verax non pd- :Kiluf!i(';!ﬂ?u-h
telt per (€, neque per alium fallere, ira pys ) dzmg.-
Detis bonus non poteft per fe, nec perne,
alium ad peccatum inducere : unde Ja-
cobus in Epift. Catholica cap: 1. 13. ait §
Newmo cum temtatur, dicat, guopiam 2
Do tentatur ¢ - Deus énim iutentator
malovunieft : ipfé autem neninem tentat:
Ulterius in iis, qua direéte ad pecca-
tum trahunt, Dei providentia petimillive
tantum fe habet§ quippe {i in his age-
ret deftinatione ac propofito; ei poflet
imputari peccatum; & ficuti delegatio
Angelorum Sanétorum argumentum cft
providentiz DeiBoni, ita deputatio teh-
tatorum demonum fheret indicium Dei
mali: Hinc apud Ethnicds; qui malum
gemum cum ulmquaque anima pl‘ih’i‘.l[!
arbitrabantur , unde A qewiw, gigio;
Getiium nuncuparuir, facile eft fermen-
tum Manicheifimi deprehendere. Ad
hzec, ut Deus eleftorum fuorum virtu-
téem probet, ant reproborum patiatur
interitum fiifficit i d@moni ad nocen-
dum hominibus (atis proclivi permittac
illes aggredi; prafertim cum wausquis=

Ff3 ey

05 3 it

=




171,
Objeltio
contra 1.
partem,

13,
Solutio,

230

que temtetuy ¢ conrupifcentia fua alffra-
&us & Zlleffus, ut inquit eodem loco
Jacobus.  In Scripturis denique ac Pa-
tribus nusquam legi demonem delegari
a Deo, fed, ut Nyflenus inquit, aé ad-
verfario, & nmature corvuptore.  Ex
quibus conftat fruftra diabolum contra-
niti, nec pofle ad homines accedere,
eosque vexare, nifi Deo permittente :
paratum tamen illum effe, ut data fa-
cultate adoriatar, decipiat, & perdat,
quomodo: liquet ex 111..-Reg. cap. ult.
v. 21. Porrorhac Dei permiffio rectifli-
mam fervat gzconomiam, atque prohi-
bet ne hoftes pro lubitu delevianc; un-
de permific primum ut Satanas diriperet
Jobi fubftantiam, deinde etiam ur illum
percuteret ulcere peflimo; hac tamen
lege, ut parceret anime ipfius. Inter-
dum finit homines rentari, quo evadant
humiliores, ficut de {eiplo teftatur Pau-
lus in 1 1. ad Corinth. cap. x11, 7. 5i di-
mittat improbos etiam ad intericum im-
pelli; integerrimum eft, reé‘ciiﬁmumquc
judicium.

CoNTRA PRIMAM PROPOSITIONIS
PARTEM OEBJECTIO.

Opponunt itaque adverfus 1. partem
Juenin_diflert. de Angelis q. 4. cap. 1.
art. 4. Eftius in 2. dift. x3. &alii. 1. Hanc
de demone fingulis delegato opinatio-
nem derivatam effe i fabulis Echnico-
Tum, qui omnibus hominibus duplicem
Geniurmn, bonum, ac malum ateribuunt,
1. Falfifimam effe tradicionem 4 nobis
jactatam, cum libri Paftoris, & Orige-
his nullam habeant aucoritatem ; Caft
fianus vero refutetur 4 Profpero in lib,
¢ontra Collatorem cap. 30. & adverfus
Magiftrum pugnent omnes fere recen-
tiores Theologi. 1IL. Plures efle, qui
demoni voluntarie ferviunr, & omnes
pravis concupifcentize fluctibus absque
inftigatore demone fatis jactari. Cre-
Ia, que probant malum Angelum non
deftinari. 4 Deo, non militant adverfus
fententiam noftram, ;

Relp. ad 1. Ethnicorum de Diis, &
Geniis fabulas arte demonis ex facris
literis, permixca ad idololacriam fpargen-
dam falficate, fuiffe deprompras. Q-
nim enin adverfis veritatem de ipfa ve-
Titate confivucta funt , operantibus wmu-
dationem iftam SPivitibus ervoris; ut re-
¢te inquit in cap. 47. Apologetici Ter-
tullianus.  In his ergo malis Ethnico-
rum Geniis verum 4 falfo debemus {e-
cernere.  Falfum eft praefle gignendis
rebus, falfum effe Deos Divini confli;
participes, falfum ex neceffitate homis

De Thevlogicis Diftiplinis

ries malo Genio indulgere. Hac adver:
fus veritatem ex vera traditione de tena
tateribus demoniis fuerunt conftrudta,
At his rejectis remanet veritas inviols.
ta; quemadmodum vera eft Geneilium
traditio de bono cujusque hominis Ge.
nio, refutata huojus fuperfliciofs diyinj.
tate. Primum itaque argumentom ip
Adverfarios retorquetur. ~ Sed & fe un-
dum; nam precer Paftorem, Caflianum,
& Origenem plures alii fune, ue often-
dimus, hujus traditionis affertores ;
Liber Paltoris immerico deprimitur,
Tam enim Paftor, quam Caflianus in
hoc tantum refutatur 4 Profpero : quod
Collator ex libro Paftoris nicatar often.
dere, znter boni & mali coutrarias Sfua-
Jiones ita ommpem bominem proprie gi-
Jeretioni effe commiffim, ut i non plas
@ Deo prafidiiy guam & diabolo fit pevi-
culty & icciveo manere in bomine libe-
vumn avbitvium, Hoxee Profperin Collas
tore redarguit, que revera docet Cals
fianus Collat, x111. cap. 12. Siergo ab
hoc perniciofo errore abftineamus, quo
& Chrifi gratia parvipenditury & ni-
mis liberum arbitriom extollitur j tenes
bimus traditionem veterem, & vitabi-
mus Prefperi reprehenfionem.  Erimus
pariter in Magiftrum & Scholafticos obs
fequentiflimi afferentes cum illo demo-
nem proprium adftare hominibus, cum
iftis vero illum & Deo minime deputaris
Et ad ultimum facilior etiam eit re-
fponfio quandoquidem Diabolus Dei
widynosy ad inclinationem & concupi=
{centiz flimulos addit malorum horta-
tores, quemadmodum Deus ad gratiz
opitulationem vigiles Angelos.

Confequitur ex diftis demonem nec
viftum ab impugnatione defiltere; ut
conftat exemplo Jobi, & ex cap. xi1.
Matthei v. 44. & Luce x1: 24. Fre-
quenti tamen oratione invitus recedit ;
& ideo ait Jacobus cap. 1v. 7. Refiffite
Dinbolo, & fugiet @ wobis, At contis
nuo clamandum eft ad Dominam : Ez
#e 1n0s inducas in tentationem, dum Ans
gelus Satane, poftquam exivit ab ho-
tiine, non inveniens requiem ftatim in
domum f{uam, ex qua abierat, reverci
tur. Implorandum eft etiam prafidium
Sanétorum Vigilum : quos Hieronymus
Vidain quodam hymno ita fupplex al<
loguitur.

Adefte nobis namigue quos vos pralio
Fregiftss hoffes, mos premunt,

In nosque victi virus omue collzgunt,
Et tuto inevines provocant.

Adefle : divis peltibus vefifiite
Non anfieti laurais.

CA.

o

o

1%

quelz,




I
Mirabilium

quatior ge-

nérd:

Liber Decimus. Cap. XX.

CAPUT XX

Poflintne domones naturali facultate mirabilia patrare 2

SUMMARI U M.

1. % 2. Premicuntor notanda circa {tatum
quaftionis. 3

3. & 4. Probatur, naturalem virtutem dzmo-
num prodigia plura efficere, qua ramen
talia non funt, {1 rerum ratio dignoftitar.

5. & 6. Oftenditur, Denm redtiffime fubin
etiam per improbos vera operari mira-
cula,

Eru M mirabilinm quatuor funt ge-

nera. Quzxdam naturalem virtu-

tem, aut artem ftudio compara-
tam illius, 2 quo proxime efficiuncur,
minime excedunt; mira tamen {unt, id
eft, in admirationem trahunt fpectaro-
res, qui ignorant latentem caufam, re-
rumque naturam.  Hujus generis funt
oftenta, que interdum in planetis fiunt,
ut quoed narrat Varro de {tella weneris,
apud Auguftinum lib.xx1. de Civit. Dei
cap. vi1l. item monfira, que S.P.de-
feribitlib. xvr. cap. viir. infolita etiam
quorundam opera,ut Reflicuti presbyteri
Calamenfis, de quo lib. x1v. cap. 24.
res denique gefte 3 viris naturalium ar-
tium peritis, E.G. 4 Pico, Ficino, Sar-
cha, de quibus proximo capite. Que-
dam {unt fenfuum noftrorum illufiones,
qux aut naturali magia’ perficiuntur, ut
dum lychnis anguium adipe, herbarum-
que fuccis oleo permixtis animantia, &
vireta confpiciuntur; aut fiunt demo-
num illufione modo, quo explicacum
eft cap. quaitodecimo. Quedam mi-
rabilia flunt revera, & naturalem virtu-
tem, artemqué humanam {uperant, non
autem vim effe&tricem [uperioris caulie:
& hxe funtin duplici differentia.  Alia
enim efficiuntur virtite d2monis, cui
permittente Deo corporalia quantum
ad motum obediunt, ut f{i oraculum
reddatur 4 (imulacris, aut ignis de caxlo
defcendat, vel maleficus in fublimem
aerem feratur. Alia patrantut {uper-
naturali virtute, neque ullatenus ab An-
gelo vel homine Deo non operante ef-
fici poffunt, ut refurreftio mortuornm,
{eruratio cordium, certa rerum contin-
gentium vaticinatio, aliaque hujusmodi.
Que omnia communi vocabulo com-
pellari poterunc Portenta, ac Prodigia;
ilqgulis vero videtur nobis effe pro-
prium tribuendum vocabulum, Itaque

mirabilia primi generis appellabo (fi lu-
beat ) Oftenta : altefa Magicas phanta-

fias; tertia Pra(tigia, ultima tandem Mi-
racu:a.

4 num. 7. usque ad 12. defenditur, mirabilia
demonum 2 mirabilibus Dei pluribus
charaéteribos diftingui.

4 num. r3. usque ad 15. demonftratur, mi-
racula i)c:it{h‘.lcin natnralem excedentia
efle vera Religionis notam.

a num. 16. nsque ad 24 Solvuntur objedio-
nes.

~ Oportet autem, ut in rebus mirabili- 3.
bus caufam effe@tricem, operandi mo-Not:
dum, & finem infpiciamus, quibus po-mir=bilibus
tiflimum mirabilia Sanctorum ab opera-avia, mo=
tionibus demonum f{ecernuntur. I-.nim-d”b“ otz
vero {i quis ultra facultatis fuw vires ali-
quid perficiat, in exemplo, ignotis linguis
loquatur, fi defperatas (anitates extemplo
reddat, firapiarur in acra; eritid i cau-
fa fuperiore , fcilicet a Deo, vel Demo-
ne. Atque {i patrata opera angelicam
fuperent facultatem, qualia funt contui-
tus occulearum cogitationum, & revo-
catio mortuorum ad vitam, erunt vera
reapfe miracula.  Atque hac ratione
plura per efficientem caufam poterunt
a preeftigiis & magicis illufionibus diftin-
gui, Ut vero diftinguantur & modo,
tene Auguflini regulam traditam in lib-
ro Lxxxir1. Q.q.79. his verbis: Magz
per privatos contvalius, boni Chriftiani
per publicam juftitiam , mali Chyiftiant
pev figua publice fuftitie mivacula fi-
ciunt.  Qui ergo utitue fignis, chara-
&eribus, verbisque ignotis, ant fuper-
ftitiofa aliqua libaminis, fuffiminis, ri-
tusque irreligiofi ceremonia, erit pre=
fligiator & maleficus : qui Chrifli no-
men invocat, & figno Crucis, vel reli-
quiis Sandtorum mira perpetrat, {ed ma-
le vivit, erit illis comparandus, de qui-
bus Matth. vii. 22. Mults dicent mibi
in illa die : Domine Domane, nonne in
nomine tuo prophetavimis, & in nomiie
tuo daemonta ejecimus, €& in nomine tuo
vivtutes multas fectmus 2 Qui eximia
fide ac fan&titate prodigia faciunt, &
per publicam jufticiam , ut mquit S. P
hi boni probique cenfendi funt. Qua-
propter miracila quantumvis maxima
nullam erunt fan&itadis indicium, nifi
primum recticudo, & virtus eximia fues
rit comprobata.  Preftigia denique
finem habent aut promovendi idolola-
triam atque fuperfiitionem, aut impio-
rum hominum ¥itla magnificandi, aut
humano generi, prefertim Vvero juitis
nocendi; cum vera miracula Del culs

tamy




ﬂw,mentum, jufticie
m re pl ant: quodS. Pa-
ertit memorata quaftione,
& lib. de Civit. Dei x. cap. 12,

Primum itaque in hoc capite demon-
ftraruri fumus, virtute demontm pluta
mpirabilia patrari, & quidem vera, que
{i vis eorum inlpiccr‘cmr, nequce late-

ratos ]1(_)7'[')[]": 5 “'1 2 *\i.; proprias
ndo vera miracula facere, virtu-
ue Divina. Tertio agemus ite-
epantia mirabilium, que
entia, \U Dwemonis. Po-
ula Santtorum
0nis notam,

mo probal
effe certiffimam
non fieri ope ac
que a Deo poffe fieri in confirmationem
errorfs. Tabule ergo manum appona-
mus.

ProrosiTio L. Naturalis virtus
monum prodigia ac portenta plura

3. .
Propcfitio D

Sr “';“;l\gll‘ efficity aut adver{o rerum corporalium
us dzmo-= S
num\ otu, aut illufione fenfuuni, aut cau-

m
sz:m, ac [eminum applicatione ;
ommia mira non f{unt, fi rerum r
digno

Probatio ex
s, SCripmra.

verus LLJnluLLJ quod aqua vertatur in
anguinem, quod ranz [u; er terram il-
lico ec iuLm_LLu » quEe omnia nedum

Moyfes patravit virtute Dei, fed etiam
malefici Acgyptii incantationibus fuis,
ut narrat cap.7. & §. liber I-” “i-
gnum etiam magnum eft, [ ignis de

ceelo delcendat, quod ﬁu‘mmm Linc‘An-
tichriftum _pradicitur in x111. Apo-
calyp. v.13. Deinde Augultinus lib. xx1.
de Civit. Dei cap. 6. difputans de lucer-
Fx S Augt- ., neuibili Ver yalts Sunt ev-
ftino, ¢ eorum pluvima y!;z f,at.wrrf -
g/\ werabilia confiten 3
x..’f(r"]t de. A’L f
S. Pater
moratz [u
de qua Virg
carminibus {ui
Siftere aquam fi

n®, tum

lins in 1v.

Aeneidum. aic,

i15, & verteve fidera
i
Angelica ergo natu
ammarmbus plura e NOS mird-
bilia efle fatemur ; i ig juet & Scri-
puuris, ex Auguftino, ex ipa rerum
magifira expericntia.
4. Ll“d. tamen, fi rerum caul®e a nobis
flﬁ]itlimﬁx’l no:(,ucmul, nullatenus admirationem
: excitarent. Nam lupcntu E. G. quos
fecerunt incantatores Aegyptii, veri

1s potentior

De Theologicis D

quidem fuerunt

illuc: déemc
pro h.»xi\

bus, ut

ergo, qui h:ls ‘
norunt, cum (erp cr.rus, tum arbores, &
alia, que fuis uw wntur {feminibus pol=
{um. producere, applicando, ut Schola-
ftici loquL iéliva . S nee
1 l“u aculum l’i}j,
feminibus {czete

Operantur ail=
Poris mo=
» prabe-

ifta

.vf'uc:mw- p! .n!l
tem Angeli ab
ra, quoniam noverunt, uc d
re opportunitates, & cat
citius r‘;z!('.’mmr; quemadmodum arte
& induft ‘iL. “E'iL‘Ui'tl'Ull'l fzepe arbores

i cunts & fructus reddunt, In
ujusmedi ergo figuis, i aliquid mira
bile evenit, tribuendum eft Deo, qui
folus creator eft, & rationes illas (emi-
narias rebus inferuir, collata Angelis
poteltare '|[w res quasque vifibiles.
Earatione facile eftAn f‘(,!hfl.n, € aquat,
dejicere ignem; fidera etiam vercere, {i
Deus permittat; cum ad hr" fola re-
quu atur corporum motio, qué faculta-
rem angelicam non excedit, At hee
Vil fibilium rerum materia transgre{Jori-
bus Angelis ad nutum nequs aquam fer=
vit, ut recte obfervar S. Piter in 111+
de Trinit. ¢ cap. vir11,ali ias, ut funt ho-
minibus infenfif hml, ad interitum mors
talium omnium elementa commoverens
tur, he;cntquc in noftram perniciem
oftenta nimium frequentia.  Privato
ergo jure nequeunt de ulla re creata dis
[ponere, fed uti tantam fa&a fibji a Deo
porteltate, que feriem univerfi immutas
re non valer; in particularibus autem
corporibus quantam poflit, difficillimum
elt definire.  Lucernas vero, quas per-
as voeant, docet S.Pater efle me-
hanicum opus €x lapide Asbefto : fed
candelabrum \‘Ulf.llb, dL (iL[O {Jtu dy
tantam fortaffe lucem fundebat, demo-
ne per radiorum percuflionem intuen-
tium oculos falcinante.

ProrosiTio IL. Homines etiam ¢,
1mpwb1 mirabilia aliquando patrare pol- hmﬂﬁ-m?
funt, non [olum ea, qua non f‘upual’t de mi "”‘

naturalem Damonum potdhtcm, fed h;:]:“m
etiam majoray, & vere Divina: atqu:r i
rectiflimeDeus permittic preeftigia,rectil- _

{ime iple per improbos vera operatut
miracula.

L. Probatur ex Secripturis; nam Lu-

C® 1X. 49. legitur qnemd'un noming

iuxli!
¢

Sy un

Chriftj invocato ¢jecifle demonia, cam
ta-




Duplex caul
fa, cur impiL
mirabilia pa-
1ent.

o

Propofitio 3,
Diftinétio

1.
Regula g,

Liber Decimus.

tamen Chriftum non {oqueretur.  Mat
theus vII. 22. ait etiam reprobos in
Chrifti nomine virtutes muleas quando-
que facere 5 quod etiam liquet ex cap.
1x. Marci v. 38.. II. Probatur ex Au-
guftino feribente in queft 78. fuperius

laudata, quadem mivacule etiam feele-

ratos bomines faceve, gualic Sanéli fa-
ceve non poffint. 1IL. Probatur experi-

mentis; narratur enim mi
stiam Paulum Epifco
non quidem in cor

fux, fedincommendationem Baptiliniz
ut animadvertit doftiflimus Bellarminus
de Notis Ecclefiz , not. x1.

Duplici autem caufa Deus miracula
operatur etiam per impios.  Primum
ut Deus Satanam debellando.  etiam
per miniflros iplius magis fidei wir-
tutem extollat , & adverfarii depri-
mat arrogantiam. Deinde ne per-
niciofiflimo errore decipiantur  infit-
mi, exiftimantes in talibys faltis ma-
jora dona efle, quam in operibus jufli-
tiz 5 quibus ®rerna vita 'comparatar.
Quod fi mirabilia operentur Demonum
poteftate, permittichoc Deus jufte omnia
moderans, ut pro cupiditatibus & cle-
&tionibus fuis , fervitutes corum , li-
betratesquediftribuat. Non enim frufira
dicit Apoltolusy Tradidit illos Deus in
defideria covdis eovum.  Hezccitataquze-
ftione Auguflinus.

ProrosiTio lIL. Mirabilia Demo-
num a mirabilibus Dei pluribus chara-
Ceribus diftinguuntur.

Ftfi videantur {pecietenus {imilia mi-
rabilia Dezmonum , & mirabilia Dei,
V. G. miracula Moylis, &praftigialn-
cantatorum Aegypti; funt tamen quz-
dam regul®, quibus poffunt vera mira-
cula A falfis difcerni, & opera Diaboli
a vircutdbus Deo auctore patratis. L fit
quod Deus non operatur mirabilia, nifi
per publica figna juftitiz, aut publicam
vircutem, E. G.invoc
minis , & religionis Chr
tis: unde Marci 1%. 38. ait Chriltus:
WNemto ef enimt, qui faciot virtuten: in
nomine imeo s & poffit cito male logui de
7. Siquis ergo Evangelio abrenun-
ciet, myfteria fidei deneget, facris re-
bus abutatur, dum aftu resmiras efhi-
cit; harum Satanas erit anctor.

IL. Si diffolvantur opera Diaboli car-
minibus , ritibus ac fignis fuperfiiciofis,
quibus Demones avide Divinum hono-
rem captantes alliciuntur, E.G.fiener-
gumeni per occultos, ut Auguftinus lo-
quitur , contvadtus fanentu

| ur, sutmale-
ficia folvantur, m elt miraculum,

racula patrafle
n Novatianum,
rationem herefis

dnargumen-

r

Jed demon fponte 4 nocendo defiftity &

R.L. Berti Theol. Tom. (1.

Cap. XX. 2

e
P

(enfibus parcit, ut animz ma-
dominetur, Cujus ratio
JUO 15 non potelt Satanam
ore , alias regnum Beelzebub divide-
retur; & pugl\m‘cz J@n adver{us
Damenem. Quare malec
cifmis Demones
nis expelli.

IiI. Idem de waticiniis & futurorum
eventuum predictionibus dicendum eft,
Si enim quis futura prenunciet ut avo-
cet & Catholica Religione vel ad tur-
piaalliciat, & tamen, urpradita funt,
eveniant, previfa erunt virtute demo-
nis una vel altera radone ex his, quas
ateuli- duodecimo capite, neque Deus
hujusmodi eventus impeier, (ed illos
ad fidei noltre tentationem, probatio-
nemque permicet. Quod admonet
Apoftolus in 1. ad Corint
v. 3. his verbis: Nemo in
loquens, dicit anathema Fefir.
Deuteronomii cap. X111,

10N

St firvexe=
vit in medio tui propbetes, aut qui fo-
matum vidiffe fo dicat, & pradiverit
Jignuiity atque porientint, &7 evenerit
quod locutus ¢ffy & dixeyvit tibi: Ea-
mus, € [fequarmy Deos alienos yuos

ignovas, & ferviamus eis; non audies
verba prophete s, aut fomniatoris;

quin tentgt wos Domimis veffer,
%t ,fmf.;m jiet utvum dilipatis eumi, an
po, i toto cordey & m tota Animd

veftra,

IV. Patratur ab omnipotenti Dea pro-
mm illud , quod non poteft virtuee
demonis fuperari, quando pr efertim
agitur de idololatriz deftructione, quam
invitus patitur diabolus. ~ Quare non
eft ambigendum fuifl sirabilia Del, «
operatus eft Moyfes in Aegyy u
opera non potuerunt ab incantateribus
{fuperari: unde hi cumnon poflent eda-
cere fciniphes, Dixerunt ad Fharao-
nem, digitus Dei ¢ff bic: Exodi vi1L.
19. Similiter Ignis, quiad nutum Eliz
Regum 111. cap. XVIil. 38. cecidit
de ceelo contranitentibus idem agere
prophetis Baal, divinitus ad voran-
da holocaufta, licna, lapidesque de-
feendit. :

V. Dazmonum illufiones ac p
gia poflunt plaribus notis deprehen
Frenim fi appareat v. g, & ¢ {epulchro
mortuns exciterur , neque corpus ha-
beatpalpabile , fpetirum eric, &;
tafina; quoniam objefto reali certe
infunt proprietates , quibus expo-
liari non debet.  Hinc phantalma
non erat Chriftus redivivus 3 mortuiss
qui corpus fuum palpabile exhibuies
neque Lazarus, qui poﬂ;qu.am ¢ monu-

G mento

to, £t

13-

o
&




12.

Quodnam

fic verum

miraculum,

3.

234

mento {urrexit, loguebatur & epulaba-
tur. ‘Deinde fpeftrom eric & magica
illufio, fi 4 pluribus eadem res fub di-
verfa confpiciatur imagine; nifi obje-
&um ralibus partibus inftructum fity ut
radiorum inflexione diverfas imagines
]mriar;. Rurfus tranfmurtationes in vo-
ucres y lupos, aliaque animantia, fi
arte demonum flant,eruntimaginationes
aut {oninia epoto veneno, five alia arte ad
inducendam fallam phantafiam materia
difpofita ; nifi demon illudat {ublatis
corporibus, aliisque priorum loco fiab-
fticutis,  Quee demum aurt curioficati
deferviunt, aut fiant ad nocendum in-
{ontibus, fatis de (e ingerunt fufpicio=
nem, quod 4 maloy & nocendi cupi-
dithmo fpiritu efficiantur,

Liquerex diétis vera miracula ¢a efle,
que fuperant omnem naturalem facul-
tatem etiam angelicam, quaz vere ac
manifelte talia funt, non f{ola imagina-
tione; & quée ordinantur ad Dei cul-
tum, ad reipublicee utilitatem, atque
ad incrementa vircutum.

Prorosizio IV. Iftiusmodi mira-

Fropofitio 4, cula, quez naturalem poteftatem exce-
deverismi~ dunt , vere religionis funt nora &

gaculis,

Probatio ex

Scriptura.

14.

character y, neque Deus talia operari
poteft per Cacodemonem in argu-
mentum erroris vitiorumque commen-
dationem,

Hanc thefim adverfus Novatores 1,
Scripturarum  auéoritate demonfiro.
Nam Jofue 111. 10. loquens de prodigiis
Arce Domini , quibus Chananzorum,
Hethzorumque cvertenda erat idolo-
latria,y ait: [z hoc feietis, guod Domi-
s Deus vivens in medio veftri ¢ff. Elias
quoque devicturds miraculo ignis Pro-
phetas Baal r11. Regum 18. 36. inquit:
Domine Deus Abvaham, & Ilfaac, &
Ifrael;s oftende bodie, quia tu es Deus
Ifiaely & ego fervus tuns. Iple-Chri-
flus Lazarum fufcitaturus Joan. x1. 42.
oravit ad Patrem: U credant quia tu
me mififii.  Arque de ejus Apoftolis in
fine Evangelii Marcilegimus: i autem
profecti predicaverunt ubique Domino
cooperante s & [fevmonenm confirmante
Sequentibus fignis. Scripturis igitur pa-
tet, miraculis Dei legem, Chrifti divi-
nitatem , & Evangelii predicationem
fuifle confirmatam.

Sectindo propofitionem demonftro au-

Probatio ex] Ctoritate Auguftini, qua potiflimum, ut
S, Augu-

{hino,,

magnum {ibi arrogent patrocinium, He-
terodoxi abutuntur., Ergo S. Pater in
libro de utilitate eredendi cap. 17. inter
veritatis Catholicz notas miracula con-

Bumerat ; sraditque hareticos partiii

De Theologicis Difciplinis

Conciliorum gravitate , paviim etiom
miraculovigin :'.fiarj::/}‘.-.’l‘c' dapnzatos, Et
quoniam fcripferat hoc loco , miracula
olim fatta, non fuo tempore; ne quis
opinaretut putari ab Auguftino in
tamenta aut prafligia, quae Deus iden-
tidem ad gloriam Sanétorum operatur,
in 1. Retract. cap. 14. reftatarfeid pro-
culifle , quoniam wmon finnt tante, nep
omnza modo.  Tlla namque ®uate Dona-
tiftw, quos S. Pater mirvabiliavios ap-
pellat, innumera portenta 4 (e fieri ja-
¢titabant; quee profeto talianon eran,
ut feribie Traltacu in Joannem x111.
Libro quoque x. de Civ. Dei cap. 17.
ubi cnarratis mirabilibus divinitus faélis,
feribit eadem fieri, wt nos ad Deum co-
lendum 4 eique cobarendum excitemur.
Atque cap. proximo ait conari Caco-
demones ut falfis portentis Divina imi-
tentury quoniam son afiter fe colendos
effe perfuafevunt, nifi mivabilibus ope-
vum effectibus; quovum biffovia gentium
teflis eft s gquarum Dii fe oftentare miva-
biles potius, quam utiles offendere potue-
#unt.  Atque hanc diaboli calliditatem
magno cum dedecore fectari teatarunt
Polychronius Monothelira , Timotheus
Eutychianus, Galvinus quoque & Lu-
therus, quos non permific omnipotens
Deus, qui mirabilia facit (olus, ad falla
dogmata confirmanda virtutes facere,
ut laudatus Bellarminus demonfirat. Sed
ne ab Auguftino difcedam; memorato
Lib. . cap. vi11. deferibit mirabilia per
Abraliam ac Moylem patrata ad covro=
bovandam ; urinquit, fidem piovum: &
cap. 8. libri xx11. ait miraculs neceffi-
via fuiffe privusquam credevet mundus, ad
boc ut cvedevet mundus. Addic etimnm
aunc mivacula fievi in Dei nomine, five
per Sucramenta ejus , five pev ovationes,
vel memorias Santorum : narratisque
nonnullis que circa eadem temporacon-
tigerunt, Mediolani ad tumulum San-
&orum Martyrum Gervafii & Protafis
Carthagine ad fuas & Alipii preces, Hip-
pone ad Memoriam viginti Martyrum,
apud Aquas Tibilitanas reliquiis Marty-
ris gloriofiflimi Stephani, aliisque apud
Cefaream Cappadociz ; initio proximi
capitis, Cuzy inquity uiff buic fidet at-
teffantur iffa mivacule, in qua pradica-
tur Chriflus vefurvexilfe in cavie, & in
celum  afcendifle cum covie? Nam &
i Martyves bujus fides taviyres , id
ef? bujus fidei tefies fuerunt + . . . Pro
bac fide praceffit eorum miva patientia
ut 2 his miiraculis tanta i/t potentia fé-
quevetur.  Sunt ergo per Auguftinum
miracula teftimonibm Catholicz fidel
invictifimum.

Ratio-

T



“

Ife
probatio ¢x UM,

ratioRe.

16,
Objicitur 1.

Liber Detimus. Cap. XX, 23§

Ratione denique confirmatur affer-
Verum quippe miraculum, quod
omnium creaturarum poteftatem exce-
dit, folius Dei opus eft. Deus autem,
qui eft fumma veritas, nequit five per
{e, five per alium in‘errorem inducere.
Nam [zpe Deum operari miracula etiam
Pcrim_r_s':os, & paganos, nosprecedenti
Propofitione conceflimus , ut fatetur
etiam Eftins in1r. diftvr1. §. 19. & Joan.
Gerfonius ferm. x1X.. poft Pentecoften,
qui incivilis , gravisque temeritatis no-
tat Scriptores omnia idololatrarum ac
gentilium prodigia in dubium revocan-
tes. In quorum hiftoriis funt quidem
multa ab hominibus inventa, quemad-
modum alibi di¢tum eft; fed plura ta-
men , quUantumvis mira, credipoflunt,
dummodo ad adftruendam idolorum di-
vinitatem non dicantur effe patrata.
Talia quippe necefle eft falfa fint, aut
prefligia diabolica , nunquam Deo mi-
vabilibus fuis errorem aliquem appro-
bante. (@uod explicat illic Gerfonius
exemplo principis, cui nullus credere
teneretur, /7 falfavias litevas figillo fio
confignavi [cienter, & absque ulli contra-
ditlione permittevet. Utitur' eodem
exemplo Cl. Theologus Gummarus Hui-
gens Tomo Brevium Obfervationum 2.
& Juenin Q. vi1. de Angelis Concl. 3.
Itaque, ut [apienter Auguftinus ait in
libro contra Epiftolam Fandamenti cap.
iv. juftifime nos tenet in Ecclefia au-
&ovitas mivaculis inchoata y fpenutvita,
chavitate auéla, vetuftate jivinata.

OPPOSITIONUM DISSOLUTIO.

Faciunt primo adverfus hanc propo-
fitionem, que in duabus prioribus fuc-
runt conceffa.  Etenim Magi Pharaonis
plura fimiliter fecerunt, que Moyfes
Propheta Domini ; verterunt enim Vir-
gas in ferpentes, & aguam in fangui-
nem. At hzc in Moylfe fuerunt vera
miracula , Ergo etiam in Aegyptiis In-
cantatoribus, qui proculdubio ea pa-
trabant, ut veri Numinis impugnatrent
Divinitatem.  Infuper ejusdem generis
eft prodigium Antichrifti, de quo Apo-
calyp. x111, &miraculum Eliz, dequo
111. Regum cap. 18. Etitergo utrum-
que Divinum opus, aut utrimque fal-
fum miracalum, ~ Preeterea fi poffunt
“gjicere demones , & virtutes facereim-
Pii’, ‘de quibus Matth. cap. vil. &
etiam qui Chriftum non fequuntur, ut
ille§ d& quo cap. 1x. Marci, necnon
Jud®i quidam in At Apoft. cap. XIX.
v. 13. Eccur his miraculis horum mores
& religio non confirmantur 2

R. P. Bevti Theol. Tom Il

Hzc ex didtis diffolvuatur facillime.
Et quidem Moyfes vera operabatur mi-
racula, primo quoniam hec non erant
opera diaboli, quandoquidem adverfus
idololatras pugnabat, nec Satanas pre-
liatur adverfus Satanam; deinde quia
Satane virtutem f{uperavit, devorante
virga Aaron virgas incantatorum, at-
que his minimo in figno deficientibus:
preterea quia Moyfes invocato palam
Dei nomine, & per publicam juftitice
fignum faciebat prodigia , Magi vero
incantationibus fids, privato contractu,
tacitoque fufurro. Porro qued Incan-
tatorum preftigia non excederent natu-
ralem demonis poteftatem, oftendi fu-
pra.  Idem dilcrimen reperitur inter
miraculum Eliz , & portentum Anti-
chrifti: nam Elias & adverfus Baal de-
certabat, & Pfendoprophetas ejus de-
vicit; ideogue uti non poterat adverlus
demonem ope demonis. Praftigia vero
Antichrifti vires Satan® non excedunt;
etenim ignem ceelo devocare , quod
etiam fecit Apollonius apud Philoftra-
tum, nihil eft aliud, quam corpusvio-
Ienter impellere : & loqui per imaginem
beftiz, (iveper{imulacrumvocem emit-
tere, quod in umbra Achillis pariter
contigifle {cribit Eulebius in libro con-
tra Hieroclem , fieri poteft fola aeris
petcuflione. = Itaque miracula Anti-
chrifti erunt talia tantum hominibus la-
tentem caufam ignorantibus, & forfi-
tan fenfuum illufiones, cum ab Apofto-
lo in 11. ad Theflalon. cap. 11. 9. di-
cantur  Signa & prodigia mendacia,
Quamquam Auguftinus lib. xx. de Ci-
vit. Dei cap. 19. non audet definire an
futura fint prodigia mendacii, guoniam
Antichviffus movtales fenfus per phanta-
[finata deceptuvuseff, ut quod non facit
Sfaceve videatur ; an guia illa ipfa etiam
fi erunt vera prodigia, ad mendacinm
perrmﬁe;zt::'rfc'fz'tztros. Veraautem pro-
digia dixit, non quia miracula vera fu-
tura fint, fed quia non erunt phanta-
finata: &reyeraignisde ceelocadet, ut
quando  cecidit affumpfitque familiam
& greges Jobi, ac turbo irruens, do-
mumgque dejiciens filios ejus oceidie:
qua utique fuerunt opera Satan®, ho-
minibus ‘mirabilia;; non phantafimata;
nec tamenmiracula. Atque hoc exem-
plum afferc ‘eodem loco Auguftings.

uz ultimo objetta funt, veritatem
QCatholicam ' magis firmant : - virtutes
enim factz in nomine Chrifti, illiuspo-
teftatem demonfirant ; qui diaboli quo-
que miniftris diabolum invicum expel-
lens majorem refercde adverfario trivm-

hum. Divinum quippe nomen dgmo-
Gg 2 nes

utie.

’
[w]




18.

Objicitar 2,

10,
_ “Bolutio.

236

nes exturbat ac percellit; & filiis Sce-
ve illos adjurantibus per Jeftun preedi-
catum 4 Paulo relpondit fpiriras ne-
quam: Fefum novi , & Pauluin feio;
vos autem qui effis? 1d vero demoni
Chrifti vireutem, & Pauli Evangelium
reverenti credendum eft, fcribente Ter-
tulliano in fuo Apologetico: Nemo ad
Suun: dedecus mentitur.

Adverfatur preterea Catholico do-
gmati quod nihil mirabilius et mortuo-
rum refurrectione, quam femper Roma-
na FEeclefia exiftimavit maximum divi-
numgue prodigium. At fufcitare mot-
tuos non fupergreditur demonum  fa-
cultatem.  Poteft ergo demon quale-
cunque prodigium pro lubitu facere,
eoque homines decipere. Minor pro-
batur celebri falto Pythonifie, quw 1.
Regum cap. XXVII1. I excitavic Sa-
muelem, qui Sauli pugnz exitum mi-
ferandumque finem preedixit.

Huic argumento , quod perdifficile
aliquibus vifum eft, claraeft, &expe-
dita Avguflini refponfio quaett. 3. lib. 1 1.
ad Simplicianum.  Quid enim ablur-
dum eft, ex aligua difpenfatione Divina
permiffim fuilfe , ut now imvitus, mec
dominante & fuljugante magica poten-
2ia, fed volens atgue obtemperans occulta
difpenfutioni Dei, que & Pythoniffas
2llam & Saulem letebat s confentivet fpi-
Fitus prophete Sontti fe offends afpedti
bus vepis Divina eum [éntentia peveu
rus? Hee Auguftinus.  Que relponfio
tum hoc titulo vera eft; quod traditar
4 tanto Viro; tum etiam quia non re-
pugnat Deum patrare miracula etiam
dzmonum minifterioad punitionem im-
piorum, fuique nominis exaltationem:
neque detrahitar honori Prophétz; quod
evocatus venerit ad prophetandum, cum
virl plerique boni vocati ad malos ve-
niant f{ervato decore wvirtutis fux, ut
agant quod officium poftulat @quitatis.
Itaque quod Samuel exaltevit wocem

Afuam de terva in prophetin’s judicium

Dei eft punientis impium, & gloria Sa-
muelis prophetants etiam poft mortem :
atque ideo commendarurab Ecclef cap.
xLvi. 23, Fallum praterea eft fulcica-
tum i demone Samuelem; nam aliud
eft revocare animam ad informandum
cadaver , quod miraculum eft; aliud
vero demonem cum fpiricu hominis lo-
qui, eumque de abditis receptaculisDco
permittente transferre: que utique da-
monis non fuperantpoteftatem.  Quippe
Satanastetiam Dominum , quando ei
placuit allocutuseft 5 affumptumque (-
per pinnam templi conftituit. Infuper
ad prefentiam Saulis exaltafle Samue-

De Theologicis Diftiplinis

lem wocem fuam ac prophetafie feribit
utique Ecelefiafticus; atnon evocatum,
fufcitatumques + Denique fortaffe qui
apparuit, fuit {piritus fallax & verfucus
fimulans’ perfonam propheta, nuncu-
patus Samuel, quoniam illius figuram
induerat, quemadmodum omnes fere
imagines rerum earum, quarumimagis
nes fint, neminibus appellantur: Ira
tabulam intuentes dicimus, ille Cicerg
efty ille Saluftius, ille Achilles, ille
Hedtor.  Sed legite Auguftinum citato
loco, & prope finem libri de Anima
Tertullianum.

Ulterius opponi peflunt mirz meta.
morphofes, hominumque converfiones
in varia beftiarum genera, {ola arte des
monum facte 5 que i miracula non funt,
nelcio quid mirandam ac portentofum
dicendum fit. - Recenleri principio po-
terunt, que narrat S, Pater lib. xviii,
de Civit. Dei cap. 16. de Sociis Diome-
dis converfis in velucres , quas Servius
in 2. Georgicorum  feribit barbaris na-
vibus infeftas efle, & Grzcis letas ocs
currere, memores generis (L, ducisque
ab Hlyriis interempti.  In libro etiam
eodem, capite progimo, & 18. narrat
Auguftinus Apulejum f{umpto veneno
factum Afinum, utidem Apulejusfate=
tur in libris; quos 4/i aure: ticulo in-
feriplive  Iralizz quoque mulieres ftabus
larias viatores in jumenta commutafle,
verfam Iphigeniam in Cervam, Ulyflis
fociosy apud Homerum in x. Ody!lez,
in-porcos a Circe commutatos, Arcas
des , Neurosque in Lupos converfos,
{cribit eosloco Auguftinus,y Olaus Ma-
gnus lib. xvi11. cap. 32, & ex veteris
bus Solinus, & Mela., Lindorum Ca-
tanen{em in varia animalia fe transtors
malle,; narrat Hyacinthus Gimma p.3,
differt. Accadem. cap.%. Sagas demum
transferri ad conventus nocturnos verlas
inbruta, & exutis aliquando propriis cor-
poribus, voxeft popularis.

Quamguam hec inter fabulas funt
amandanda; dilountuy ingula hac gene-
ralirefponfione, quod demoni haud diffi-
cile eft translato humano corpore ferie
num {upponere, & cibo, potuque venefis
co adeo hominum phantafiam perturba-
re, ut videatur ipfis, pelle fetisque anime-
lium fe indutos efle, membrisque bellua-
rumcircumdatos. - In particulariautem
repono, focios Diomedis perdentibusil-
los uleoribus Angelis periiffe , & fulicas,
fivey utaliis placet, ciconias, €o alport: »
tas; que agente demong blandeGracis
acceflerintyut f[uperflitiofla,divipitatisque
prodiga gens Diomedem crcdexetl)lcum
factum. Apulejus, aifi velimus d;ﬁ:ﬁw

um

204
Objicitar 3.

20
Solutio.




22,
Objicitar 4,

Liber Decimus, Cap, XA,

illum Latinas reddidiffe fahulas Tucics
ni, fatetur ipfe verfum fe in Afinu
unguine, magico delibutum , quo ve-
neficio facile potuerunt fenfus ejus per-
verti, ut etiam crederet Afinum collo-
qui cum ftatua Byrrhene : quod (bi
contigifle iple refert,  Hinc magica at-
tis accufarus faic apud Claudium Ma-
ximum Africe prefedtums quem Co-
queeus nofter Comment. in lib. viir. de
Civit. Dei cap. 15. Chriftianum effe pu=
tavit. Perfeéta eft eodem modo magia
Italicarum mulierum, que inalis artibus
imbute venenum cafeo viatoribus pro-
pinabants  Circem fociis Ulyflis com=
anifcuiffé pani venena nocentia, ait citato
libro Homerus.  Neuros. fieri Lupos
cervifiz poculo 4 magis propinatoy quo
ebibito invadit illos lupina rabies, & (pi~
ritus nequaim itles velociflimo motu per
fylvas exagitans, narrat idem Olaus, &
tom. 2. Chron. Hirfaug. Trithemius.
Quod Gimma {cribic de Lindoro Siculo,
ejusdem farine eft; phantafina {cilicet
deluforium, aut animalium pro homine
fuppolitio; wt lepida fimul & nefaria
Cicchi Afculani, (ita hominem malefi-
cum etiam latine appellant, ) facinora.
Pro regis Agamemnonis filix fuppofitam
cervam putat Augullinus ; nec repu-
gnat narratio fabule, nam cerva {ub-
ftituta, Iphigenia in Tauricam Cherlo-
nefum adducta raditurs - De fagis de-
nique, five de loco inlocum a demohe,
ci e mancipia dederunt, permittente
Deo, moveantury five immiffo fopore,
& in fomnis phantafmarta eis obverfen-
tur; nihil prodigiofum auditur, {ed tan-
tum wxrumnola  captivitas, perniciola
dementia, horrendum execrandumque
Hagitium. At ftudiofe lectivandus Au-
guftinus cap. 16, 17. & 18. memorati
libri duodevigelimi.

Sunthujus generis mirabilia quedam
partim fabulofa, partim deluforia, que
de immundis {piritibus enarrantur, &

.quibus forfitan imperitis videri poteft,

€os etiam virtutem procreandi res om-
nesad miraculum poflidere.  Ajunt ge-
nitos ab illis homines tam ingentis {ta-
turge, ut cranium quoddam Drepani in-
ventum plura’contineat frumenti mo-
dia, excedatque corporis altitudo du-
centos cubitos. Quod non folum tra.
dunt Sicularum rerum Scriptores, ye-
rum.etiam in 1v. . Genealogiz Deorum
libro Jo. Boccaccius Certaldi & Etrurie
decus fingulare. . Accedit quod arte
demonis procreantur. etiam homunculi
elementares, qui non tantum (piritum
habent vite, fed etiam divinationis vir-
ttem, . Hos Nymphas, Gnomos, Sala-

237
mahdrios, & Sylphos Paracelfus, & Bor=
rus appellavere.  Etiam gemmas aus
rumgue culcoribus fuis afferre deemos
nem, & lutum, vel plumbum in mar=
garitas commutare fuadet fibimeripfi de-
lira anus, rudisque plebecula,

3

Caterum & haee f{lint magna errorum
portenta. Gigantes ex ftirpe Cain ge=
nitos arbitramur ¢ & fi aliquandoe con-
cubitu demonum mati {unt, faltum id
humano femine ab incubo fpiritu ad
mulierculas delato, ut fcribit ad caputcé.
Genefeos in Sacro Ribli. Theatro Lau=
rentius a S. Francifca "Scriptor Auguiti=
nianus. Excedunt vero communem
flaturam humana corpora; fi plurimis
{piritibus affluat, fitque crafla & calidiffi-
ma fubacta materies.  Hac ratione, &
naturali etiam concubitu gigni poflun
viri proceri, formzque amplioris;. eos=
que non effe figmenta poetarum demon-
flrant inventa plerumque offa, ut reper
tus in litore Uticenfi dens molaris, de
quolib. xv. C. D. cap.9. Aquilaingenio-
rum Auguftinus,  Superat tamen ca-
ptum noftrum amplitudo Cranii non
procul a Drepano inventi : Goliath
enim Gigas Magnus Philifthiim fex cu-
bitos, & palmum non excedebat, & Og
rex Bafan, cujus lectus ferreus fervaba-
tur apud Ammonitas, ut legimus cap. i
Deut: v. u. habebat novem cubitos lora
gitudiniss ~ Leftos etiam tertia parte
longiores 'fuifle fcribit apud Grotium
Maimonides. Cum ergo Gigantes, qui
alios corporis proceritate antecellebant,
fuerint virl lexcubirales, illas plurium
jugerum. exuvias credimus fabulofass
At elementares Theophrafti Paracelfi
homunculi nihil (Ut praeter demohes;
quos arte Per(pedtive peritos, aptosque
ad fingendum ludicras illas imagines
hoc eodem libro demonflravimus. Ta=
metfi demon veram aurum & gemthas
efficeret applicando, & invicem nectens
do particulas qua lapides & meralla
componunt, mirum pmfc&o non foret:
fed videmus fieri his fidentes pauperum
plebisque ludibrium.  Noh latet practes
rea demonem locus, ubi thelauros fe«
rax natura produxit. aut fordida condi=
ditavaritia. Chymica arte fieri auruin
quidam opinantur , eisque blandicue
quod narrant de Raymundo Lullo, &
Arnoldo de Villanova,  Extat apud
Huetium in libro de rebus ad (eiplum
fpectantibus infigne de hac' atte vir
do&iffimi reftimonium, tenentibus pofs
fibilitateh  Chrylopceje compluribus
Audtoribus. Experimentorum, qua hi
commemorant detegit fallaciam venu-

Gg 3 : ftus

) Q;A
wolutio




238 De Theologicis Difciplinis
ftus ac feftivos liber; cui inferiptio De-  rum fepulchra vagorum vagarumque fla-
mocritus ridens. gitia. Recenfitis demum credibilitatis
24. Reftat ut moneamus quare Auguflti- fidei noftra argumentis, inter que enu.
An manife- nus in lib. de Unitate Ecclefie cap. 16. merat mivabilia exauditionum vel [an;-
?f‘”" Eccle-yiv | wmorn ideo manifeffari Ecclefiam, quin  fatum, in eam (ententiam prorumpit :
-::‘ts S M- ) eq mivacula fiunt; que verba oppo- Quacumyque talia ZFE‘C'il'ffJn!!Cﬂ Jiunt, ideg
- nunt nobis Heterodoxi.  Itaque San- funt approbanda, quiain Catholica fiunt :
&us Pater co loci demonftrat Ecclefiam  zon ideo ipfa manifeffatur Catholica,
in fola Ap'hr]ca non confiftere adverfus guia bac in ea flunt. Horum ergo vers
Donatiftas, qui eam effe apud {& autu- borum fenfus cft, unitatem Ecclefiz Ca-
mabant ob mirabilia que fecerant Dona- nonicis fcripturis probatam non pofle
tus & Pontius. Primo ergo docet ifta labefattari mirabilibus, que Donatifle
fuifle, vel figmerita mendacium bominum, jactabant; quoniam hwc vel erant por=
vel portenta fallacium Spivituum. At tenta fallacia, vel preftigia demonum,
deinde, quod Satanas transfiguvat fé ~velpatratad Deo ad pcenam impiorum,
tanguant Angelum lucis , €° multos fédu- aut folatium miferorum, non ad fidei
wevunt fomnia fiq.  Addiv aliquando veritatem firmandam, vel plurimis er-
etiam Paganos & Judxos & Hareticos rorum portentis commaculata, vel mi-
exaudiri 4 fpiritibus {eductoribus, five rabilibus Catholicze Ecclefize minime
etiam ab ipfo Deo, vel ad penam mali- comparanda. Ideo judicare, & diftin-
tiw, vel ad folatium miférvie, vel ad mo- guere inter iftiusmodi miracula ipfam
nitionem querende falytis wteyne. Poft Catholicam, non his Catholicam diju-
hwc, Donatiftis Divinas Scripturas reci- ~dicari.  Manifeftum arbitror eo perti-
pientibus, inquit veritatem, qua agno- nere Auguftini verba, ut obftruatur os
{citur in Canonicis libris, quzrendam loquentium mendacia, neque 4 Catho-
non efle , 72 variis bominum vumoribus, lica Fide maximis jam miraculis confir-
& opiniontbus & fallis & dittis & vifis. mata quifpiam novorum fignorum oc-
Deinceps narrat oppolfita fidei Donati- cafione avertatur. Nam poffunt pluri-
ftarum argumenta, tradita ab Epilcopis bus titulis efle figna mendacii, atque
igni inftrumenta Divina, furiofas mor- de genere illorum, de quibus mihi vi
tes Circumcellionum, commiffa ad eo- deor fatis dilcepraviffe.
ARy 1L XXL
De licita, & fuperftitiofa Magia, hujus origine, ufuque
execrando. |
SUMMARIUM |
1.. & 2. Probatur, darl aliquam magiam, 7. & 8. Afferitor, magicam artem incepiffe
g. Propugnatur, dar_i alind genus magi, cujus cum idololatria. : g
effeta natnralia non funt. 9. Demonfltratur, profiteri artes magicas effe
4 Oftenditur,magica operaab iniquo {piritu efficl. deteftabile fcelus.
5. & @. Defenditur, quodliber magice artis a num. 1o, usque ad 13. refelluntur oppu-
portentum habere in fe idololarriez Cri- gnationes.
men, culiimque dzmonis.
De Magia UaNDOQUIDEM de mirabilibus thec. 1. cap. 1x. Magoam regionem ha-
licita & r“’Q demonum fermo nuper eft infti- bitavifle. Nunc vero eo utimur nomi-
peliitiot, tutns; perfequar affine, proxi- ne ad fignificandos homines, qui nova
mumque argumentum de Magia, cujus & mirabilia operantur, accepto Potiqs
effecta caufasque varias Francifcus Vi- inpartem deteriorem. Etde magia qui-
&toria, Martinus Delrio, Guilelmus Pa-= dem hzc {unt 4 nobis conftituenda.
rifienfis, Joannes Thomas Caftaldus, Prorositrio I. Daturaliquama- I
aliique docti viri tradiderunt. Sed nos ~gia, per quam arte, vel naturali fcien- Propofitiof.

hoc poftremo capite dicta ab eis ftylo
fufiori, & alia fortaffis jucundiora, brevi
contractoque expediemus. Magi ergo
nomine intellexerunt Vereres genus {a-
pientum & dottorum, quod habebatur
in Perfis, ut de Divinat. ait Cicero;
cosque putat eruditus Ordinis Scriptor
Fortunatus Scacchus Fangnfis Myro-

¥ . Datur magia
tia‘plura przrer confuetum, & omni- D3I M3

bus compertum naturg ‘Ordinem efhi-
ciuntur.

Id 1. Probatur quoniam indite funt probarur 3.
ab Autore nature fingulis rebus virtu-
tes non omnibus pervie. Ut al1gua:
producam exempla; nefciunt plurimi
magnete fegrum actrahi, lapide th_earr;ﬂe-

nataralis vl
artificialise




Liber Decimus. Cap. XXI.

de ex adverfo propelli; (érpentario fana-
o leniri podagram, hz-
I gi lacrymas, fa-

vi venena, aflic

matite oculorum a g

mio, & miite partum ac decidentem
uterum contineri.  Sunt & in herbis
occulte virtutes.  Ajunt enim planta-
ginis femina confeftim curare vulnera,
apium rufticum f{trumas difcutere, di-
Gamnum infixas fagittas evellere, ful-
mine lauram non tangi, artemifiam iti-
neris tedium fuo odore difpellere. Fe-
tunt & Axium Macedonie fontem la-
narum mutare coloremy Sibarim capil-
los tingere, Lycum lucernas accendere.
Qw_.r;mff\ infuper Perfpectivae arte periti
lucis inflexione faciant apparere; vel
folum prifma demonftrat. Ingenio pre-
tCrea, atquc CXPCI’HTJCHU) tantam agen-
di facilicacem nonnulli acquirunt, uc ali-
quando ab ignaris malefici ct%zlm ha-
beantur.  Gigis annulum, quo fe occul-
tabat, naturali arte perfectum non folus
teftatur Cicero in Officiis 5 fed & Gres
gorius Nazianzenus in Monodia. (joq-
fici pelves & annulos ad curandas ®gris
rudines utilifimos demonfirat Petrus
Crinitus libro 1x. de Honelta dilciplina
cap. 5. Legimus Galenum Medicorum
principem ggrotis que antea F{)\lﬁ]tlgl[«
fent, & fatura paricer enunciafle, &
iccirco de confuetudine demonum fuifle
fufpedtum.  Hac nota non caruit vir
doctiflimus ac fan&tiflimus Severinus
Boetius, ut in 1. de Conlolatione iple
refert. Quanta hominum admiratione
digni fuerint Alberrus Magnus, Picus
Mirandulanus, & Marfilius Ficinus, nul-
lus ignorat.  Statuas mathematica arte
elaboratas moveri, demonftrant per Ita-
liam pinacothece. Ludit eriam ali-
quando natura partibus fuis fingularem
proprietatem largiendo.  Effe homines
qui aures movent vel ingulas vel ambas
fimul, aut qui immoto capitetotam cela-
riem deponuntad frontem, quietiam vo-
ces avium imitantur, & eorum, quE Vo=
raverunt preecordiis contraélis, tanquam
de facculo integerrimum quod placuerit
proferunt, fcribic lib. x1v. de Civit, Dei
cap. 24. Auguflinus. Natum olim in
Germania puerum, cujus objeltum
corpus claufa oftia protinus aperiret,
auctor eft in tertio de motibus anima-
lium Albertus.  Puerum qhemdum in
agro Mutinenfi impune venenata ani-
mantia tractafle, {eptimios, ut vocant,
contattu manuum (anare tUMOres, non-
nullos eximiis viribus preditos effe, do-
cent naturalium hiftoriarum Scriprores.
Ergo quisquis vel 4 natura infigni aliqua
facultate donatus, vel philofophicis di-
{ciplinis imbutus, vel ftudio aut cafu

239

cognita vi herbarum lapidumque; info-
lita & prodigiofa patrabit, is minime
damnandus erit magice artis fuperfti-
tiofie & malefice.

Poflunt pariter & vehementiflima ani- Gonfirmation

mi apprehenfiorie praeter confuetum na.
ture modum effici plura ; que ignarum
vulgus cenfet quandoque diabolica. Ne
dicam de maleficiis, qua fepenumero
fufpicatur ‘in puellis amore infano de-
perditis, perrara quippe [unt veneficid
amatoriaj legimus ex accepto tragica
viftoriz nuncio repente Sophoclem, &
Dionyfium Sicilize tyrannum corruiffe :
atque dum Creefum fegem nudato fer-
ro quidam ex Perfis aggrederetur, mu-
tum filium linguam ingenti percuffum
metu folviffe. Hec licer magica non
fint, quatenus arre & nota caufarum
applicatione non fiunt, non funt tamen
vera mitacula, neque praftigia demo-
num reputanda.

ProrosiTio Il Datur genus aliud

. : 3
Magiz, cujus effefta haturalia non (unty Propofitio 3
& datur Mapia
piritualis.

fed a fpiricuali aliqua (eparara fubftantia
proveniunt.

Hiftoricis momentis ; & manifefta ra-
tione demoaftratur. Erenim Numa
Pompilius quid effet circares facras con-
flicuendum, audivit per hydromantiam,
id eftimagines apparentesin aqua: quo
genere [uperftitionis 4 Perfis derivaro
etiam Pythagoram ufum fuiffe Varro
commemorat.  Evocari etiam fpiritus
referentes imaginem mortuoram, quod
Grzce vocant Necromantiam, feribic
S. Pater de Civit. Dei capite ultimo libri
Septimi; in quem locum Ludovicus
Vives cateras magicae (uperflitionis fpa-
cies, illarumque Auctores enumerali
Dari {piritus Pythones, quibus incanta-
tionibus nefarii homines Divinare pras
fumunt, f{acre quoque liter® commons
ftrant. Non f{emel in clementaribus
corporibus demones confpici, & homis
nes alloqui narrant Plellus , Cardanus,
Kircherus, Omnia hxc nequaquamn
fiert vircute ceeleftium corporum, nee
fola imaginatione , fuadert thanifeftiffima
ratio. Primo namque [iidola hxcy &
homuneuli loguuntur, & occulta reve-
lant, & fpiricuali aliqua {ubftantia w
veri debent; loqui enim & ablcondita
prodere eft naturz intelligentis officium.
Deinde nemini res imaginari af
nifi interveniat exceriorum {enfuum alie-
natio: hujusmodi vero locutiones fiunt
interdum ad homines extervioribus {enfi=
bus libere utentes. Praterea non po«
teft ex (ol imaginatione acquiri incelles
¢tualis cognitio, ultra naturalem pro=
prii ihtellectus facultatem , five partam

an=

yarent,

.

Probatur,




~ftat ex fomniis. Reflponfa ergo accepta

4.

240

antea notiti

m; quemadmodum con-
a magicis fimulacris, quibus occulta {ce-
lera, furta, & thefauri detegunrur, ne-
queunt in naturalem caufam referri.
Quod valet pari jure de omni ligatione,
vel maleficio, in quo caufie prorfus di-
fparate illud efficiunt, quod vi fua pre-
ftare alia ratione non poflunt; ut di-
cam Propofic. IV.

Prorositio II. Magica opera ab

Propofitio 3.iniquo & contaminato [piritu efficiuntur.

Magica ope-

ra per de-
monem.

Probatur,

e

Propofitio 4.

Magicum
DOriCIm
i.-.nmlauia
¢ft.

Probatur,

Etfi hec propofitio ex capite prace-
denti confequitur; tamen ne quis plane
rudis mira artis magice a Deo, vel An-
gelo bono operari arbitretur, eam ratio-
ne, hiftoriisque confirmabimus. Vera
enim miracula, que ad Dei cultum ac
religionem pertinent patrari non pofs
funt ope demonis, quoniam Satanas
Satanam non ejicic; neque regnum Beel-
zebub ftare poteft, (i ejus virtute cor-
roboratur religio idololatrize, & fuper-
flitioni contraria.  Ergo nequeunt ex
oppofito portenta magica fieri Autore
Deo, vel bono Angelo, quoniam Dei
vircus non poteft adverfus femetiplam
pugnare, neque cultui_ idolorum & (-
perfiitioni conferve. Quamobrem Ma-
gice artis profeflores maximo odio Chri-
ftianam Religionem {emper profecutos
fuiffe, narrant Ecclefiaftice Hiftorie.
Videatur Sozomenus lib. 11. cap. x1.
ubi commemorat, quanta adver(us Epi-
fcopos & Sacerdotes olim moliti fint
Magi perfee.  Celebertimum Maruthe
apud Ifdigerdem cum Magis confliGum
defcribic Socrates lib, vt cap. vitr.
Perfecutionem Valerianifulcitatam con-
filio perditiffimi Magi Aegyptii, auétor
eft Dionyfius Alexandrinus apud Baro-
nium ad annum Chr: cervi Legimus
Julianum Apoftatam ufum familiarifi-
me Aedefio fummo Ethnice fuperftitio-
nis antiftite, Chryfantio Sardiano, Pri-
fco, & prafertim Maximo, quo diabo-
lica carmina admurmurante fimulacrum
Hecatis renidebat. Ut ergo Moyfi In-
cantatores Aegyptii, ita Chrifto Magice
artis periti atrociflima bella indixerunt,
Theodas primum, de quo Act. Apoft.
cap. v.36. & Joleph xx. Antig. cap. 2.
poftea Simon, aliique praeftigiatores.

Prorositio IV. Quodlibet Ma-
gicze artis portentum habet in fe idolo-
latriz crimen, cultumque demonis, aut
expreffum, aut interpretativum.

Cum enim Diabolus fit Divinorum
honorum avidiflimus, magiam inflituit,
ut hujus adminiculo fibi culcum & ob-
fequium hominum captivaret.  Quod
duplici ratione callidus, invidusque fer-

,argumenta,

De Theologicis Difciplinis

pens conlequirur, exprefia, tacitaque
pn&_}imc. Ad illam vel per {&, vel per-
ditiflimorum hominum minifterio mahe.
re ftudet infirmiores atque f{celeftiores,
Hi vel Catholicam Fidem audafer de-
negant, vel ore impuriffime Deo, Vi
ginique Deipare maledicunt, vel jure.
jurando fefe Diabolo devovent, vel tur-
pi aliqua ceremonia frontem illiniunt
quafi abradentes baptifmum, vel impref-
[o aliquo in carne {tigmate captivorum,
aut pecorum more obfignantur.  Hag
funt, que paftum cum demone expli-
citum appellare folent Theologi. Qui
vero ad tantam impietatem & infaniam
flecti non poffunt, alliciuntur ad ma-
giam notis aliis occultis, quas demones
adinvenerunt, ut figna & charadteres
preftandi fibi honoris; quibus pofitis,
quafi fecreto contrattu, intentum opus
exequuntur : & hwec funt pacti taciti
Igitur in omni magico
eventu vel exprefla, vel tacita conven-
tione,exhibetur demonihonor,& cultus,
I?xpk‘eﬂhm quidem cum demone pa- 6.
¢tum facile ex di&is dignofcitur, Erit Probaurer.
tacitum, quotiescunque appofita figna preffum ve
non fint {uapte natura ad produtionem :ia:::::emﬁ
effectus ordinata, fed difparata potius, gy, i
& omnino disjuntta. Sunt hujus gene-
ris pentagoni & circuli, inaudita Ange-
lorum nomina, ignoti characteres, figu-
rave laminee, aliaque plura. - Accedunt
{acrarumrerum abufio, contorta inalie
num fenfam {cripture, Sacerdotaliom
indumentorum, luftralis aqua, vel chri-
{matis malus ufus, & execrabiliora fa-
crilegia, quorum vel nomen horremus.
Hujusmeodi funt inftituti in Religionis
contemptum novi ritus, ut certus, can-
delarum nnmerus, determinata Corpo-
tis poficura, illius fitus vel hore fuper-
ftitiola obfervatio. Confimilis eft ap-
plicatio rerum, que omnino fuperflue
fant, ut ad expellendum demonem ra-
dere pilos, & incedere nudo altero pede,
paflisque capillis; uti ad maleficia la-
queo fufpendiofi, culcitra feretri, tzdis
{epulchralibus, vel denique ad conatum
faciendz amicitiz offibus, plamis, vit-
tisque laneis: quwe omnia ex Gentilium
fuperftitionederivafieliquetexlibror11.
Propertii, ex 1x. Lucani, & ex Ecloga
vi11.Virgilii: in quaAlphefibceus come-
morans que parabantur ad maleficia, ait:
Diucite ab urbe domum mea cariiing,
ducite Daphuim. :
Terna t1bi bac primunt trip!z'fi di=
verfa colore :
Licig civcumdo : terque bac altaris
CIVCUIL
Efigiem duco, &,
Pro-




L

propofitios, T iam

nrigo Ma-

giz cum
12,

lJmn"

Probatur

' tem per orbem ¢

Liber Decimus.

ProrosiTio V, Simulcumidolola-
ca ars coepit exercerir unde &
ipfa a pofteris- Cham diffi

s eminata eflt.

Hincexortum }’Ln"'misr.mm 5 autfal-
f},ufum, opinio noftra
elt alibi confirmata.  Polytheisni au-
tem individuam effe fuperftitiofam ma-
giam, atque ex poftetitate Chami dif-
fu am, .mwmo‘nl ntis demonfitro. Idem
Apulejus in Apologia 1. aity Magia ¢ff
ars diis 2meioy f.:/z/»w,/c',epr‘z, colendi eos
&7 venerandi proguatas pia , €& LDivina
Jetens: 'cl’l:ztu in Alcibiade, Magicam
Zoroaftti artem adinventam feribity ad
pluvium Deovum cultum. Idem oblervat
Ladtantius lib. 2. de Origine Erroris
cap- 17. PrztereaScriptores omnes Ma-
gizaudorem faciuntZoroaftrem ; quem,
licet Hiftorici diverfa tradant, firmiflime
arbitror effe, aut Chain ; auc filium ejus
Chus, aut filiom G h”s N
Movet me primuir ritas Veterum ;
Scripror Recegnitionum, quaetribuuntur
Clementi Jibro 1v. num. xv1 1,Gregorius
Turenenfis lib. 1. Hift. cap. y,aliique per-
mult.  Deinde Rerum Aegyptiarum
SCl‘IpLOh_,S animadvertuat Saturnum Ae-
gyptium & Zoroaftrem eumdem homi-
nemefle: at Saturnum Aegyptium effe
Cham filium Noe, videtur mihi latis ma-
nifeftum ex columna, quam, tuc‘:‘torc Ke-
nophonte, Semiramis Nino regidicavir,
mqmlu.“lturhums mulieris parrem fuii-
[eBelum, Avum Saturnum Babylonium,
ideft Nembrod, Abavum vero Saturnum
patrem Aegypti, id eft, ipfum Cham, qui
genuit Chus, & Mefraim; ut habetur
Gen. x. 6. Quare fi Zoroafter idem eft
acSaturnus Aclyptius, nequit alinsefie
preeter filinm dilq:iun Noe. Idem con-
jicitury ex quo antiguiffimum numen
Aegyptiorum appelletur Serapis 3 ut
rette Clemens Alex. lib. 1. Strom. &
S. P.lib. xva11. de Civit. Dei cap. 5. Se-
rapidem vero di¢kbum arbitror 4 Seraphi,
feilicer ardpuntem [plendiduimgue ; unde
Macrobjus Serapidem folem efle conten-
dic. Exiftimabant enimantiquioresido-
lolatree defunétos Reges fymbolis fide-
rum, animalium, aliarumque rerum effe
colendos.  Porroidem fere fignificat no-
men Zoroaftris, quod communiter inter-
prevantur vivam & vutilans fidus.  Per-
{as eriam Pyreum  Deorum maximum
habere, & in cultam folis ignem ctifto-
dire, f:lLille!1LLI[’1LJ.1L,\!:w05 ante vatici-
nia, feribit de bello Perfico lib. 2. Pro-
copius : quod & afferic de Aegypriis
lib 3. de Prap. Evang. cap. 2. Eulebius.
Valde ergo prob'zblln. eft, Chamum er-
rore imbutum a viris p(,ﬂll‘ﬂ]b. qm pe-
sierunt diluvio, effe Idololatriz & Ma-

K. P Bevti xbz’u[. Zom L1,

1hrodt

|

Cﬁf S AXE

gice artispropagatorem, di&
ris Saturnum, Serapidem,

Nequealiquem movere ¢
mum Huetium indemonft, T
1v. cap. v. contendere quod 7

.} 3 ¢
ficidem, ac Moyles; & J!u.\.
illam etiam pofteriorem Moyfe {

Ethnici enim ad facram biltoriam ge

Cin
caenofis uvu]ra confpurcarunt , regibus,
fatrapisque f(uis Hebreeorum Patrum da-
tis charadteribus. Inveniemuspropterea
non unum efle neque Saturnum, neque

{ue origines addiderunt, ac verirate

Serapidem, neque Zoroaftrem. Scimus
fuiffe Zoroaftrem Ba&rianum, de quo
Auguftinus Iib. xx1, de Civit. Del cap;
14, & plures hujus nominis extitifle feri-
bunt l’lm in Alcibiade ; Clemens in v,
Stromaton, Vofius etiam ia 1, de Idolo-
lat. & Cortelerius in Noris ad 1v. Reco-
gnitionum. Antiqhiorem autem Zoroa-
firem Chamo invenire nen peflumus,
ir!n:nqur‘-th coprofeftam magicam artem
idololatriz germanam ma-:‘;nu. CUm pro=
babilitate a Iummub.
PROPOSITIOD ULTIMA,

Artes ma-

tores 4% Moyus.

5.

gicas maximum, & (hmmonere detefta- Propofita

b]]c, fcelus eft profiveri, atque exercere

Hanc propofitionem precedentiumn
confeckariam fuperfluum eft ('Ec.'pon tri-
re.
monem coli, & oble
tibus invi guo
perititione oftendimus evenire.” Qua
pl{)')L\,LI evitici xx.legitar: Fir flve mu-
lier , in quibns Pythoricus, vel divinatio=
nes fuertt (piritus, movte moviantur: la-
pidibus obvuent eos; fanguis eorum fit fi-

quinm pr: weftari [piri-

f'ﬂ' #llos.  Er, /J"m}'m, qite declingves
vit ad ,,z4(g'l'15 & ariolos, & fornicata

Juerit cuize p{wum Jacten: et con=
traean, €7 inteviic 72 de medio po-
[H,fzfu [taquejure, & merito Chriftia-
naReligio uniusac [ummi Dei veneratrix
lTlu,L,hCJl’!' artem t; 1Innat, ]lbl()h lnL’"l‘ldL
jubet, & ariolis magisque extremum
fupplicium intligit.

REFELLITUR 0BJECTIO.

In patrocinitmn magiaillud abjici pot-
eft, quod: videtur etiam Moyfes itim
Lx‘_icuiﬂi_. Celeberrimum M
dem appellatinaltera / \{,uln”l {4
dium Maximum Lucms Ap _m,,w,.
nius i:h.xm{. H ﬂ '. cap.

iendam
vercuffio, ligni

dentur virgz ulls «Li marertr 4;1
adhibitus, geminapetre
in aquam nm.l."m, manuuam ad percas
tiendum Amalecitam evectioy, & lcrpens
aneus exaltatus in pertica. Quin & Ma-

Hhb gice

e, Miima. Pros
fellio &
exercitium
Magiz {celug
Horrepdum quippe crimen eft D= ff,

i ofAni \{Acn(a {i;- Brobatay,

i
iC

Qivjettio,




I TD
Refponfio,

242

gice {upetflitionis infimulari poffunt
Chriftiani, Romanz praefertim commu-
nionis, qui Martyrum offibus ac cineri-
bus, candelarum lumine, luftrali aqua,
thurisque [uffirnénto petfpe utuncur:
non enim ifta amagicis ceremoniis mul-
tum difcrepant. Hine ut Chriftiani in
idololatris” magiam damnant, ita ipfi
apud Erthnicos tanquam magicee artis
profeffores audicrunt 5  atque nun-
cupati funt 4 Suetonio in Nerone, Ge-
nus hominym fuperfiitionis nove ; &
alefice ; moresque illorum Tacicus lib.
xv. Annalium appellavit fiper/Zitioneni
exitialern. Falfum preterea eft magica
opera effici demone opitulante. Inter
gratias enim grats datas jultis, impiiss
que aliquando communes, conniimeran.
tur dona lingnarum ac fanitatum. Sce-
lefti ergo impiique 5 dummorbos curant,
aliaque mira operantur; nulla malefica
arte heecpraeftant, fed dono Dei.  Poftre-
monon omnes magi cultum demonibus
exhibent, fed exorcifmis ac ritibus fuis
eos compellunt ; atque ut fibi obtempe=
rentviadigunt. Horum ergo artes ats-
que fidei; acreligionis difpendio; dums
modo in aliorum perhiciem non vergant,
permitti poteriint .
Sape ifta nullius propemodum funt
momenti: In Moyfis enim portentis in-
terfunt omuaes veri miraculi charateres
Prop: 3. recenfiti capite pracedenti ;
maxime quod adverfus idololatriam-pa-
trata funt, neque potuerant magicis
incantationibus [uperari. Ex quo fequi-
tur non effeopera dzmonum;quz horum
culoim poteftatemque fregerunt,  Di-
&tum quoque paullo fupra, Molaicam le-
gem ariolos & Pythonicos mortis fuppli-
cio mul&are. Fallivur ergo Apulejus;
&fuomet teltimonio refellicur ; quippe
in Apol. 1. definit Magiam, artem co-
lendi Déos : &inreligione Mofaica unum
coli numen tradic eciam Tacitus in lib.
Hiftoriarumv: Plinius rum in his decipi-
tur ; cum etiaiii quod facicMoylen , &
Jannemitinius faltionis , & fecutus Her-
modorum Platonicur ait Moyfen fuiffe
multis millibus annorum poft Zoroa-
ftrem. Virgd autem; manuum ereio,
{erpens neus; aliaque 4 Moy (e adhibita,
quoniam non potérant commendare ido=
lolatriam, erant figna vera Religionis, &
typuscrucis ; & mortis Chrifti. Is etiam;
ejusque dilcipuli, cum diffolvant opera
diaboli, nequeunt infimulari artis magi-
cz.  Quamobrem ufus reliquiarim, lu-
ﬂra_lis aqua, Crucis fignum; & hujus ge-
acris reliqua, figna fant vera religionis :

A5

(5

De Theologicis Diftiplinis Liber Decimus. Cap, XXI,

& his quoque monftratur non fervarg
apud Novatores Ecclefiam Dei. At Sue.
tonius, Tacitus, Plinius aliique Ethnici
appellaverunt Chriltianos fuperfitiofos
& maleficos duplici excapite.  Primum
quia Chriftiani plurium Deorum cul
tum abjiciunt: deinde quoniam malef.
cia etiam Romanorum legibus damnata
erant, ut referunt Seneca lib. 111. Nat.
queft. cap.7. & idem Plinius lib, xxviy,
cap. 2. &ideo hujus criminis Criftianos
infimularunt, ut magis illos redderent
odiofos. :

Errore in magno verfantur, qui Ma-

13,

giam quafi gratiam gratis. datam hone. An Magia

ftant.

Differunt gratie gratis collage 3 fit graia

magicis artibus, quodillz 4 Deo absque 8448 ¢

difciplina ftudioque donantur: magia
vero comparatur leGtione librotum, &
Pleudomagiftrorum inficutione, Pre.
terea gratie ille non pendent avanis ob-
fervationibus, nec poftulant media quze-
damindifferentia , cujusmodi (unt colli-
gatio chartule, capillorum abrafio, flo-
rummanipuli, & cetera, de quibus Pro-
pofit. 1v. diximus tacitam cum demone
haberepa&tionem.  Sunt etiam gratie
omnes Dei beneficia , imo, quaedam mo-
tiones ipfius Dei fupernaturaliter operan-
tis y five habitus {upernarum virtunim,
quibus ad maleficia nullus uti poteft,
quemadmodum magicis inflitutionibus,
Fieri tamen poteft, utetiam improbis hu-
jusmodigratia 4 Deo conferantur , quod
vidimus Prop. 2. cap. xx. & poflteaquam
auctore Deo miraevencrunteffeda;, ita
abingratis impiisque preedicari , quafiad
inftitutiim vitz eorumdecorandum divi-
nitus contigiffent. i

Rapiuntiir pari jurein errorem,quima-

12

gica incantatione inquiunt invicum die- Magica in-
monem compelli, ut probatis ab Ecclefia cantatio nos

exorcifmis:  Adjurant enim [piritus per
conjungéreaudent ; quafi haberet pote=
ftatem eamdem Dei nomen; & Beelze-
bub: atque inter Angelos Dei etiam de-
mones impuriflimos ore facrilego invo~
cant. A quatuor mundi plagis nudo ca«
pite, thurisque ﬁmaigiis fpiritusinceftos
allettant; &fappareant, falutem nun-
ciant , ﬁbique jurejtirando devincunt.
Miniftros etiam Eeclefiz habicu, inceflu,
titibusque exprimunt ad impudentiz lu-
dibtium. Sunt ergo facrificuli idolo!_a-
tree mancipia Satana,necnon facrorum ir-
rifres ac mimi. Arque haec eft deAngelis;
ac Demonibus difputatio noftra praepos
{fteraforfitan; & iricondita, expleta
tamen omnibus fuis partibus

53530

el Exorcis-

. . o 2 . E mugEccies
nomina diabolica, eaque etiam Divinis fi&.

et e RS e

e

-




	Seite 158
	Caput I. An existant Angeli, idque manifesta possit demonstrari ratione?
	Seite 158
	Seite 159
	Seite 160
	Seite 161
	Seite 162

	Caput II. Angelos non esse ex spiritu & corpore simul conflatos.
	Seite 162
	Seite 163
	Seite 164
	Seite 165
	Seite 166

	Caput III. Quo sensu Angeli mortales, & immortales dicantur.
	Seite 166
	Seite 167
	Seite 168

	Caput IV. Quænam differentia sit inter Angelos statuenda?
	Seite 168
	Seite 169
	Seite 170
	Seite 171

	Caput V. De Angelorum numero ac multitudine.
	Seite 171
	Seite 172

	Caput VI. Quo tempore, & loco à Deo Angeli producti sint?
	Seite 172
	Seite 173
	Seite 174
	Seite 175
	Seite 176
	Seite 177

	Caput VII. De gratia, quam in prima sui conditione Angeli receperunt.
	Seite 177
	Seite 178
	Seite 179
	Seite 180

	Caput VIII. Quatenus juxta Augustini doctrinam Angeli etiam cum Beatitudine facti sunt.
	Seite 180
	Seite 181
	Seite 182
	Seite 183
	Seite 184

	Caput IX. Explicatur quomodo juxta Augustinianam Theologiam Angelica peragatur cognitio.
	Seite 184
	Seite 185
	Seite 186

	Caput X. Angelos non intueri occultas aliorum cogitationes.
	Seite 186
	Seite 187
	Seite 188
	Seite 189
	Seite 190

	Caput XI. Quomodo unus Angelus alteri cogitata sua manifestet, atque spiritus inter se colloquantur.
	Seite 190
	Seite 191
	Seite 192

	Caput XII. Quænam sit in Angelis futurorum eventuum naturalis cognitio: ubi de Idolorum Oraculis, & Dæmonum divinatione.
	Seite 192
	Seite 193
	Seite 194
	Seite 195
	Seite 196

	Caput XIII. De altera Angelorum proprietate, id est flexibili voluntatis arbitrio.
	Seite 196
	Seite 197
	Seite 198
	Seite 199

	Caput XIV. Quomodo Angeli assumunt corpora, & certo in loco constituuntur.
	Seite 199
	Seite 200
	Seite 201
	Seite 202
	Seite 203

	Caput XV. De merito, atque de lapsu Angelorum.
	Seite 203
	Seite 204
	Seite 205
	Seite 206
	Seite 207

	Caput XVI. Quis fuerit desertorum Angelorum princeps: in quo deliquerint: quo sint post culpam detrusi.
	Seite 207
	Seite 208
	Seite 209
	Seite 210
	Seite 211

	Caput XVII. De æterno igne, qui Diabolo & Angelis ejus paratus est.
	Seite 211
	Seite 212
	Seite 213
	Seite 214
	Seite 215
	Seite 216
	Seite 217
	Seite 218
	Seite 219
	Seite 220
	Seite 221
	Seite 222

	Caput XVIII. De Sanctorum Angelorum, Dæmonumque Exercitibus.
	Seite 223
	Seite 224
	Seite 225
	Seite 226

	Caput XIX. Quo pacto Angeli ad Animarum custodiam vigilent, & Dæmones ad perditionem illarum?
	Seite 226
	Seite 227
	Seite 228
	Seite 229
	Seite 230

	Caput XX. Possintne domones naturali facultate mirabilia patrare?
	Seite 231
	Seite 232
	Seite 233
	Seite 234
	Seite 235
	Seite 236
	Seite 237
	Seite 238

	Caput XXI. De licita, & superstitiosa Magia, hujus origine, usuque execrando.
	Seite 238
	Seite 239
	Seite 240
	Seite 241
	Seite 242


