UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Rev. Patr. Joannis Laurentii Berti, Ord. Eremit. S.
Augustini, Theologia Historico-Dogmatico-Scholastica,
Seu Libri, De Theologicis Disciplinis

Berti, Giovanni Lorenzo

1750

Caput Ill. Idem pertractatur argumentum, & de Divinorum attributorum
agitur distinctione.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83620

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83620

Quam di-
#inGtionein
in Divinis
admiferit
Gilbertus:

38

detradta fpina dorfi animal quaf anato=
mice diffecare: unde Apoftolus voca-
bulum tranftulic, & -comparatione vi-
Ctimarum, quibus fpitia detrahirr, (igni-
ficat Deum, quali facta anatomia, fe-
cretd omnia confpicere. Aurés quans

doque demonftrant, Deum ratas habere
S ) t

Fidelium fuorur preces, urPfal. exxix.
2., quandoque vero noftram erga Deum

x

fervicutems ut PLoxL. 7. Auves perfe-
cifti mzbi; quee verba Mefliand fiturum
fignificant erga Parrem obfequentiffi-
mum, translato verbo D) perficeré
ac perfodere ab exemplo fervortim , quis
{“.L:) il’l pcl‘pcttmm ‘.n:m(‘i[.‘:;\tum aures
perforabantur.  Manus vel Dei poten-
tiam , vel flagellum , vel mitem ani-
madverfionem, vel promiffum fignifi-
caty quod facile ex adjunctis verbis in-
telligiturj nam exfendere manum idem
eft ac auxilum afferre, feu poenam im=
imittere ;. manum aflevzar? cft mitius cor-
ripere: manum reducere eft peenas re-
petere: manus éxpandere eft ad veniam
& refipifcentiam invitare : manum /-
wave efl jurare ac promittere; & plau-
de¢ve manu ad manum apud Ezech: xx1.
aur manum complodere ; eft fumme ad=
verfari , drque favere interfeGoribus.
In brachzo robur: in dextera virtus in-
huitur ac potentia, in digito autem
fumma facilitas ; mirabile artificiim ; ac

De Theologicis Diftiplinis

donium Spiricis Sandli ; quippe perfes
Ctiora ac pretiofa non extentis brachiis,
maximoqué corporis robore, fed fum-
mis digits elaborantur.  Pedes & im-
menfitatem, & in conterendis hoitibus
ihdignationem fignificant § aliquando
etiam Ecclefie doctrinam; nam pufilli
folent ad praceprorum f{uorum pedes
affidere.  Idém de fenfium vocabulis
dicendum eft; Auditus enim pro bene=
volentia & gtratia, qua preces exaus
dity odoratus pro complacenta ac de-
leGtatione bonorum operum ; guffus &
tadfus pro alacritate, & operatione f{u-
munturs  Ilud dcniquc obfervandum
eft, quod Corpus, nulpiam in univerfis
Bibliis tribuitur fimmo Deo, preter-
quam ubi fermo eft de Chrifto: de quo
multiplici ratione dicitur. Ac primo qui-
dem ad fignificandam affimptam a Ver-
bo carnem: deinde ad demonftrandam-
thionem; & comiplexum Ecclefiz; po-
ftremo ad oftendendam novi Tel % mens
ti preeftantiam, chijus veteres ceremonis
figira erant & umbra.  Eo fenlu de
Neomeniis 5_ac fabbartis ait Apoftelus
ad Coloflenl: 1. 17. Que fint winbra
Jutuvoviom , corpus autem Chriffi. His
& pleniflime folutum eft argumentumy
& ad plures divinarum literarum tropos
exponendos latiffima patet via:

C A8 U3,

Idem pertraltatur argumentum, & de Divinorum
attributorum agitur diftinGione.

SUMMARIUM

1,2, Quam diftic ctiofiém in Divinis admiferit
Gilbertuas.

8. 4.5. 6. Auributa Divina ‘tanttm  diftin-
guuhtur penes. diverla cohotata,

7.8,  Quo in fenfu admirenda diftinio vietua«
lis Thomiftarum s & formalis Scotiftd-
rum,

T Iximus Gilbertum Porrétantm eis
riffe in Deo intrinlecam aé realem
diftinétionem adfbruendo 4 fed de

ejits heereli inter Scriptores noti ‘conives

nire. " Nam quidam putanterrafle quod
diftingueret Effentiam Divinam atque
aruributa ab ipfo Deo, non autém ed-
dem‘attribuea ab invicem , ut Vafquez
difp. 126. ‘cap: 2. " Claudius Fraffen

Traft. 1. difp. 2. art. 2. quaetti 3. qui-

bus fubfcribic Nicolaus [’Herminier ;

alii- contra afferiint, Gilbeftum etiam
inter Divina attributa realem diftinétio-

nem conflituiffe; ut Petavius lib. 1,

gap. vi1l. Juenin 8iffert 111 qu 1. id

9. 10 11 12: 12 14. £5. Probatur, inter ate
tfibuta nullam dari diftinQionem intrin-
fecam.

16. Usque ad 29, variz proponuntur; & fol-
vuhtur objediones,

29: Nulla intrinfeca compofitio in Deo eft at-
mitiéndd,

eamqie prépendit Eminentifimus Gotti
Queelti 1vi dub, 1. §.2. Antequam vero
hoftram de Attributorum diftin&ione
proferamiis {ententiam, iftud Gt de Gil-
berto judicium.

Prorositio L. Gilbertus diftinie

I.

Deum ab eflentia, Perfonas a relatio-Rropofitio £

nibus, & omne concretum ab abfiractis;
fed num [ejunxerit Divinas proprietates
ab invicem non fatis conftat, & vide-

tur negativa fententia probabilior.
Breviflime probatur . Quoniam Gfi-
bertus idcirco accufatus fuit, quod ne-
gabat concedendam effe illam propofi-
sonem y Dews gff naturs Diving ,_aliage
que

Probatur,




Oppofitio,

Liber Secundus. Cap. 111,

gue id gemits, quibus abftra®a enun-
ciantur de concretis.  Ulterius recen-
fentur apud Baronium ad annum 1147
n. viL errores Gilberti, de quibus fuit
accufatus, & diftinguuntur in quatuor
principalia capita, quoramunum eft de
diftin¢tione Dei 4 natura Divina, alte-
rum de diftinétione proprietatum perfo-
nalium ab ipfis perfonis, tertium quod
Perfonz in nulla propofitione poffine
pradicari, ultimum quod Divinanatura
non fivincarnata. At de diftinGione at-
tributorum ad invicem nee verbum qui-
dem.  Praterea Concilium Remenfe
contra Gilberrum hanc edidit Fidei pro-
fellionem ¢ Credimus , & confitenuty,
Solum Deumr FPatvem, Filium, & Spi-
vitum Sauttum aternum effé, nec aliguas
ominino ves, fivevelationes five propricti-
tes; five unitates dicantur ; vel aliabujus-
mods adeffé ab @teyno, qua non fint Deus:
& cvedimus fimplicem natuvam divinita-
tiseffe Deum , wec aliguo fenfi Catholico
Polle negars, quin divinitas fit Deus , &
Deus divinitas.  In qua Fidei pro-
feflione damnatur diftin&io realis inter
concreta & abltralta, feilicer inter
Deum, & deitatem, atque inter Per-
fonas, & relationes; at de proprieta-
tum ab invicem diltin&ione nil penitus.
Rurfus: Gilbertus in Commentariis ad
Bottium diferte proficetur juftitiam ac
{apientiam Dei ab ejus eflfentia non fe-
cerni. - Denique nullus unquam Gil-
berto errorem iftum impingit , quod at-
tributa aufus fit ab invicem lejungere,
neque S. Bernardus , qui Gilbertum
profligavit , neque Gauftidus, neque
Qtto Frifingenfis, qui licet erga Gil-
bertum propenfior fuerit, &, tefte Ra-
derico, morti proximus teftatus fic, fe
forfitan in hiftoria Gilberti quemqguam
potuifle offendere, tamen in recenfen-
dis ejus erroribus, aut accufationibus,
videtur rem acu retigifie, fi ejus hifto-
ria cum Gilberti libris, ac Remenfis
Synodi definitionibus conferarur.

Opp. Gafpar Juenin.S. Bernardus, cui
certe major habenda eftfides, quam Ot-
toni, Serm. Lxxx. in Cantiea ait, Gil-
bertum affirmaviffe, Deum effe juftum,
bonum, fanétum, per formas, qua 3
fe invicem diftrepent Ergo diltinxit
juftitiam 4 bonitare, tanquam formam
aforma. Recedent, inquit Bern., re-
cedant d nobis, chariffimi , vecedant no-
vells  non dialetics , fed bavetics , gur
magnitudinern gua magnus ¢ff Deus , &
atem bouitatem , qua bonus, fed & fo-
Dpientium gua, fapiens, & juftitiam gua
Juftus 5 pofivemo divinitatem qua Deus
eft s Deum non effé impiiffime d5fputant,

R, P. Berti Theod, Tom. 1.

39
Divinitate, inquiunt, Deys et fed

divinitas non eff Deus.”  Accedir tefti-
monium Gaufridi Monachj Claraval-
lenfis, qui in Alis Remenfis Concilii,
que mifit ad Cardinalem Albanenfem,
ait, Gilbertum docere, & credere, quod
Divina - effentia’, [fupientia , bonitas :
magnitudo non ¢f Deus. Trem aufum
tuitfe dicere: Forma Dei eff Divinitas,
qua Deus eft, & ipfia non eff Dens. To-
dem argumento ducitur doctiffimus Car-
dinalis Gotti.

Refp. utique plus deferendum effe
D. Bernardo , & ctiam Gauftido, qui
contra Gilbertum in Synodo Remeni
fteterunt, ‘quam Ottoni nimium for-
taffe in Gilbertum propenfo. At Bernar-
dus citato loso afferit, Gilbercum {fa.
tuifle diftin&ionem incer fapientiam,
juftiiam, bonitatem s & divinitatem ex
una parte, atque ipfum Deum ex
alia; non vero fejunxific fapientiam 2
juftitia, juftiiam i bonitate, bonita-
tem ab eflentia. = Idem affirmat Gau-
fridus. ~ Certe non video Divina actri-
bura iftic tanquam fecretas invicem for-
mas, aut ab effentia fejunas, connum-
merari. Erravic ergo, ac peflime, Gil-
bercus diftinguens ateributa & effen-
tiam divinitatis ab ipfo Deo: at unum
attributum ab aljo, fingula vero ab el
fentia fejunxiffe Gilbertum , nondum ex
Bernardo audivi.  Quin is lib. v. de
Confid. cap. vr1. feribit, Gilbertum
admififle in Déo guaternitatem , eo
quod preeter tres diflindtas erfonas,
etiam divinitatem 4 Deo aufus fir di-
ftinguere.  Quod fi comperiffet adftrui
ab eo diftinftionem etiam inter atrri-
buta & eflentiam , acque inter unam
proprietatem & alteram, non quatuor
tantam, fed longe majorem diftinéto-
rum numeruam‘diceret efle i Gilberto
confictum. Denique S, Bernardus co-
dem lib.v. deConfiderat. cap. 7. aperte
fatetur, Gilbertum docuifle, magnitu-
dinem, ' bonitatém, jufticiam, & alia
cjusmodi unam efle divinitatem, fed
hanc divinitatem non efle Deum.
Quartum. boc's inquic, omnino re-
Jputmus ({Cilicet divinitatem qua Deus
¢t ; & que ipfe Deus non eft,
ut afferebat Gilbertus).  Multa di-
cuntur effé iz Deoy & guidem fine, cp-
tholicegue ; fed multa wimm. Alioguisn
JE diverfi putemis ; non quaternitatein
babueris s [ed centenitatem : Ferbi cauf,
dicimus magnum , bonun Juiftum , &2
innumera talin: [od wiff omnia wanm in
Deo , & cum Deo confideres, hakebis
multiplicem Dewm . . .. Scio, quod ad
bec vefpondere folent, Non wulta, in=

M quiunt,

Soludo,




Qo
uiunt s fed unam tantum di
e ommia illa funt , Deo ut Ji
riis.  AAfleritis evgo, etfiion m:‘;‘/—

n‘cm :

ki

e “mﬁmﬁ/e  per utf’fi!ﬁ‘l.\ , Regie: ad ! id,

quo smelius cogitart mom potelf, Hac
Bernardus dl[puuns » Ut patet, contia
herefin Gilberti, gu amguam fuppreflo
iftic. ejus nomm(., quod in conventu

Remenli E pumpmum {ententizz. humi-

liter acquieverit. 2
1. ProrosiTIio IL D\'Enorum attri-
Propolitin 2.1 urorum diftin&io nulla eft, nifi penes
2 conng , ut docet (JlLUUlIU.S
is; & omnis diftinttio intrin-

fee Deo pr u\\l] eliminanda.

Antequam vero. hac p;opo‘mo de-
mmonftreturs ]” aedam {unt breviter pra-
l‘l.u-L.l(l‘ Ac primo quidemy nos mi-
ne negare difti pnem. rationis €x-
trinfecam , videlicet diverfas mentis
noflrz perceptiones , ami)us E. G. {ub-
{tantiamn l)i\'i! m a relatonibus, aut
milericordiz tincto (enfiy,
otione intelligimus. Hancenim di=
N exprc fle comprobat Floren-
1m Conciliwm Seflt xvii. in guaLa-
: ficimus [ubfian-
vran, flve bypoftafim effé

Wy
«£ LIt

Prznotanda

tiam, & per;

zdem ve , Jz’,‘;'c.' ve autem moftro inbelli-
genii modo 5 ondentibus  viciflim
Greecis: Hae -te nulla eff inter ios

quogue contra Eu-
wdebat, qualibet no-
) enunclantill’y ' eéams-
ionem , & folo dif-
srias fubefle no-
lerunt. Atque
'im';]ngis. qui

(]

tiones wunar

nullus g

cum Patie

vinitatis (:‘.i'cmu mentis aj ‘prc;’:cnﬂonc
non feparet, illam, non iiLam intelli-

gendao.
4. Hane
De diftin- npeg ':1\“ Va (qm,fms,
Hone ratio- Tou colot al, dodtiffi-

nis.
mus

vat.dift.
ur diftingui

nenfis. [nc&cnhiu
2 QUOL lah quadicun-
ratione duplicitet; primo
modo, (lUO([ a fint rationes & con-
ceptus diftincti ;. alio aurem modo, quod
eorum fint in mente noftra rationes, &
conceptus diver(i. Iraquenegat diftin-
&ionem rationis priori modo explica-
tam , quoniam Dei perfectio noneftcon-
ceptus anima , fed res fumma, & infe
ab wterno {ubfiftens. Caterum diftin-
ctionem rationis fecundo modo acce-
ptam Gregorius diferte propugnat 11.
Concl. CJLI‘)( em articuli pluribus argu-
mentis , inter qua primum ef illud ob-

cemt , ffnp/umf Doy 5 &7 non ad

De Theologicis Diftiplinis

vium ac tritiflimum’s: Quorumlibet no-
minum diverfa fignificantium, velcon-
notantium diver(e funt rationes: At-
tribura, utmanifeftum elt ex ipforam
unhwmom  funt ejusmodi nomina, que
notant: Sunt
iones. Ita-

toram diver(;
que Gregorii [ententia & diftintionem
rationis complettitur, & ¢ diametro
pugnat cum errore Eunomii.
Animadvertit autem Theologus ille,

Ergo att

§

mco quidem jl dicio eximius, in atgri=Elucidatior,

bugis alind effe quod principaliter figni-
ficatur, alind connetatum extrin{ec
verbi caula, miflericordia’ prinecipaliter

fignificac Deum , miferentem, conno-

tatque extrinfece  hominem milerum.

Eroo contendit Gregotius, divinorum
8 3 )

attributorum - diftinétionem

dam nequaquam efle pc. 1e5 xr’ qui
aliter twn,. %

a conpotata, ita ut ]ult ieri

cordia diftinguatur, qum illa connotat

paenam inflickam impio, hec vero col-

lacum mifero beneficium.

Hezc eft {ententia Gregorii, quz cur 6.
aiu[m bus dilpliceat, me [atet. no Elucidatio 2.
viderur mllta concordare cum D
Magiftri, qui 1v. ";cntcnti;n'u"nr i
Cap. Sed guomodo, de
mifericordia’ Dei hac habets |
éngm Dei " mifericor fig non /Jne ]

Do
o
id eff una 1D

'(/:1.-};:17_7'-({,?:{;;;, ) ,/f' i
guftitiam, fed o .fzm.f #on
denominative, [éd efféntialiter hac de Deo
dicuntur.  Cur ergo dicit Seviptura d
operibis Det , quadam effé mz'fc;-f o7
quedam juftitie? jru w& onderi
/j'f" #llis locutionibi 7 ;
operuin Jmm diftir o8 5 Ut m’u wife-
ricovdie , alia juftitice tribuantar,

non
diverfitas fubjacentis; id ¢ff vei bis wo-
cﬂ&:”;"/wztﬁmtr exprimituy , fed va-

vietas [ ;/.u.’,i; &7 effettuum in creaturis
monftratur.  Cim enim dicitur Deys
]fr/z‘zm‘ pE!j?f/f[flrIJ elfentin Divina pre-
di atur, & etinm z/:mJ ipfe fi ? difivibu-
tov, &7 /m]:..t HHEVELOF, ff;,n/f:tm antellips.
Ita & cum dicitur vicors effes:
Divina pradicatur, é)“ﬂf pe
Sitaniferorum libevator , inrel
Inde ergo r']fm’.lmz opera mifevicordie,
quedam juftitice dicuntur 5 pon gﬁm
Divina effentia bac &7 illa operetur , &°
quin bec & illa fint uja ra Divin. e effen-
tiw, que dicitur mifevicordia & Jufti-
tia; j(J quia giedam funt, guibus offen-

r.JJLL"I’

i
rqiod ipfe
oF dat




pevirmali
pifiindétione,

8.
Dediftin-
&ione for=
mali Scoti,

Liber Sccundus,

dituy gudex & segius diftyibutor, gite:
dam quibus offendituy  miferator.  Fx
quibus patet Magiftrum, juftitiam ac mi-
{ericordiam {t jungere fola effeéhuum ac
terminorum tatione, non rei fabjacen-
tis, atque his cxprefite vocabulis; que
eft eadem prorfus (ententia Gregorii.
Virtualem diftin&ionem, quamacer-
rime Theologi Thomifleey & Agidiani
propugnant, fi, utjam ab omnibus
plicatur,-accipias pro fumma ac per-
fe&iflimare, impliciflima quidemy. fed
pluribus -rebus diftincis xquivalente,
nemo;, ut arbitror, negare poteflt. Quis
enim ne et infinitam Dei virtus
tem tantum valeréy quantum diftinlte
inger fe-creaurarum finite vires?2 Quis
non libenter afiendatur Auguftino {cri-
benti xv. de Trini cap. 17, in Deo non
diftingis memovians y antellectum, dile-
firanem five chavitatem s fed wutan alis
guod efle guod omniavalet ¢ Ulud tantam
minus placet; quoed aflferant: doétiffimi
alioquin Theologiy plures ex patteob-
JELLL TEPEELT 1ationes s guarum una in
cffe coeniti non eft altera. . Hane ratio=
num diverficatem ¢x fola mente huma-
naarbitror effe repetendam. - Docent,
hanc eorum: diflinttionem . habere fun-
damentum inre ,, idque- duplex , fum-
mdam feilicer Dei fimplicitatem 5 &rea-
lem diflin&tionem creaturarum, quibus
illa dicitur @quivaleres unde Scholafti-
cialiquando BarSsomes appelliruncdifiin-
&tionem rationis ratiocinate. INOS Con-
ua fundamentum unicum agnoleimus
in effetibus ;. terminis, connotatis : ne-
que proinde fummam illam fimpliciza-
tem negamus, led diftinGionemiomnem
aliunde repetentes ,, vellemus fimplicifs
Gimam Dei perfetionem) magis. affere-
xe.. Queruntur, Gregorinm hec etiam
per intellectum aseributa  difiinguere:
verum id\quo fenfll fit accipiendumy fa-
tis praymonuis nonenim . ille uspiamin-
ficiarurdiverforum atiributorum diver-
fas efle rationes 3 [led. illud tantwmmo-
do, quod hxc diverfitas repetenda fit

penesid, - gquod. principalius fignifis
cant. .Noneft ergo tamatrox, &afpe-

ra nobis cum dottiflimis theelogis \col-
luétatio, fi res penitius infpiciatur,. &
ad trutinam. revocetur.. |

A, praedida yircuali diffinttione no-
mine tenus differre formalem Scotiy at«
que intentzonalens Kenricl,, arbitrantur,
Herrera, Suarefius, Gavardi, aliique
plures , propterea guod. ipfe Scotus in
1:Senty difi- 2., g vi1. diftinéhionem
{uam, dyffereutiam. sivtualem. - appellat,
Ec quidem formalitatum vocabulo . ne-
que rerum  diverficatem s neque acei-

L. P, Berti Theel. Tom. [i

Cap. 111, ol

dentium; que in Deo non funt, vir dis

{i ndi acumine celebris voluit figni=
ficare, fed rerfas rationes {uis  defis
guas placiit Henrico

owesy- veteribus Thoniis
7 cibus forte ad
i tenebras excogitatis,
vera funty implacabile illud y-
e Schole diffidium  verborum
rit, now rerum. At modo illuc cons
troverfie flatus devenit, ut diverfe il=
lee rationes juxra Scoti diftin@= fint an-
te mentis operationem, fecundum Tho-
miftas vero virmute fola, ac potentias
nam Henricus in creaturis quidem for-
malem diftinftionem agnofcit, fed non
in Deo; Scotifte vero urrobigue:. Ats
que hanc fuiffe fententiam Secoti erui
poteft ex 1. Sent. dift. vii1. queft 1v.
unde: vereor , quin Theologis 5 quos
memoraviy fucum fecerit {peciofitm
vivtualis differentie vocabulum, Hzg
de atwributorum diftinétione deberent
frugi=Theologo. fufficere: fed wut mo=
rem geramus Schole, erit nunc ad ars
gumentationes procedendum,

o s

Itaque nullam intrinfecam diftinétios
nem dari inter divina ateributa, fic des

monitro.. Intrinfeca ditin&ie atit ves-

9.

Beal
Frobarur

nuliam dari
tntrinfecam

s efty aut formalisyaut viviealis, que Difindio.

damentum habeat ex parte obj

_)it' g Dem int

<

virtualem enim extrinfecam, que has Dive atwi.

beat fundamentum penes effedt
cennptata, dari fatemur: Neque rea-
lis 5 neque formalis , neque virtualis
diftinctio inter divina ataributa interce-
dic: Ergo nulla. . Prob, mi. de diftins
Gione reali+ 1. Exallata definitione Flo=
reagini Coneilii Sefli xvir1. & exCones
Laterancn(i cap.. JFirmiter.; ubi des
finiuniut omnia 5 gu reperinntur, in
Deounam efle fubftantiam, unam rem,
unam naturam. Il ex PP. etenim Au-
guttinus lib. xv. de Trinit. cap. 5. ait?
Una eademqgue ves dicisir 5 five dicatus
wtaruls Leus , five s vialis, five -
COFFUPLILILIS , five immantabilts.y itemgue
cumn dicitur vivens , €5 intelligens, quod
¢ff utique fapiens, hocidewm dicitur. Nown
entin percepit [apientidm s quaeffét [as
picnsy fedipfe fapientiae/t.  Quod unas
nimi confenfii ceteri omnes Patres cons
firmant. III. Ragione: Omnis realis
diftinctio exoritur f(ive ex limitationes
ut evenit.in rebus, creatis; five ex opa
pofitiene relationis y ut in Perfonis in=
dividug Trinitatis : [ncer divina attri-
buta non eft realis. diltinctio cx Jimitas
tione proveniens . cum fint infinica,
non. confiirgens ex relatione , cum non

pponantur : Erco, &g
opp s Ergo, &e

]

Pro~

- % buts
55 & buta,




92 De Theologicis Difciplinis

Probatur thefis noftea de diftin®ione

10. 5 = Sk
Probatir de JOF I. Quia Paues folam diftin
DiltinGtione Crionem rationts inter Dei effentiam;ac
formalis propiictatesy atgue intel has invicem

agnoveruhit. gCrepant 3 inguit Da-
libs Tv. caps 3+

malcenus fattg AT
wale o fbtilibiis cogitationibus: wxTa
Smivowe 5 fectindidi leratzonent, in
primoady erfus Lnnorr.iul'_rl_Pr.i filins 3 co-
gitatione, five Fatione ; in Florentino
Concilio Joannes Theologus Lg*_m—:
dum Scotifle exponunt per 1¢t10-
nem oppofitain realiy extra in

tamen exifténtems videntur quoque ex=
tra mentem locare Ewiveiav, rationest,
copitationem » At confideratio & co=
itatio fruftra extra intélléCtum querun=
tur: Ergo & incaffum ex¢ogitatur ex-
{ra mientem attributorum  diftinétio.
d hwee: Gilbertum 5 qui divinitatem
nat ab iplo Deo, impctit hoe du=

i telo Bernavdus : Sz Leus non eff;
guideff? aut emim Deus effs aut aliqiid
guod non eff Deus s aut nibil. ~ Eguidem

g das Dewmeeffe.  Sed ne nibil quident
{ wt opiizow ) dabis ; _’2:’{0(} fialig ’i{f ef?,
gitodnon ¢ft Deus : aut minor erit Deo;
sut mnijer; aut par. At guomodo mi-
nor qua Deus eft ¢ Reffat ut-aut majo-
yim facias 5 aut minovem, Sed fi ma-
Jgor;s ipfaeft [ bomum , won Deus:
i bar, duo funt fumma bona non wini.
Hic ferm. 1xxx. in Captica. Eclib.v.
de Confid. cap. 7. Quid eft Deus? quo
wibil melits cogitavs poteff.  Siappros
bas; non opporiet affentiaviselfé aliguid,
gwo Deys fit &> ghiod Déus won fit:
hoc enin fowe-dugio melius,  Longequis
dem abeft ab hzrefi Gilberti Scotilta-
rum fententia, & qui confentive afhrs
mant, hiprocul dubiodecipiuntut. Ni-
hilominus hae duo Bernardi argumens=
ta quatere videntur Scoticam. diftin-
¢honem. - Ac primum ; nam hee fubti-
Iis Theologi fwmalitates quid funt?
aut Deus funt, autaliquid quod non eft
Deus;aut nihil. Si eadem {untDei hatura;
quornodo ab ea diftinguunturi{iDeus non
funt;erunt creatum aliquid; fivefubftan-
tiaillud{it, five accidens: fi nihil funt
flulti videnrur qui de nihilo gantas in-
fticaunc difputationes. At reponunt,
has formalizates effe quidem divinam
éflentiam realiter , fed non formiiliter.
Verum quid ibi velint , craffioris
: €go 5 rudisque migerva non capio.
Nam {i quidquid eft, aatDeus eft, aut
¢reatura eft, aug-snihil eft* erunt he
formalitates ant Dieusy aut creaturas
gut nihil; ericquehec diftindtio forma-
lis vel diftinctio Del 4 creaturd‘aut A ni-
hilo, veldiftinctio mihili 2 ereatura, vel

diftin&tio nihili 4 nihilo.  Alterum D.
Bernardi contra Gilbertum telum erat:
Deo nihil melius cogitari poteft: Co-
gitari poteft DeusindiftinGus a deirate,
qui utique melior eft iplo Deo a di-
vinitate  diftinéto ¢ Ergo Deus ,
qui A divinitate diftinguitur, non eft
Deus. Arque idem fic poteft contra
Scoti f{ententiam urgeri ; fimplicitate,
quee plures formalitates a8u diftinctas
compatitur, perfectior cogitatione no-
ftra eftea fimplicitas, quie rejicitacua-
lem plurium formalitatum diftinctio-
nem: In Deo admittenda eft fimplici-
tas, qua perfeltior cogitari non poteft:
Ergo in Deo ea fimplicitas admittenda
eft, que attualem excludat phurium for-
malitatum diftinStionem.

Compertum mihi eft refpondete Sco-

11,

tum, plures illas formalitates nullam gyjeaio

facere compofitioném  quoniam non Scou folvi;

habent rationem aftus & potentize, utiur

de divinis Perfonis omnes fatemur, qua
licet diftin&te, divinam minime tol-
lunt fimplicitatem. Céeterum inane
videtur ejusmodi effugium.  Quidquid
enim fit de compofitione, quam do i
Scotiftis vitarij quomodo unitatém ac
fimplicitatem falvant, ubi plura {eipfis
diftinéta conflicuunt 2 quomodo eft fum-
me unum, quod non eft aftunatura fua
indivifibile? Exemplum vero divinarum
Perfonarum non eftad rem: in hisenim
non poteft cogitari unitas, nifi ratione
effentize atque attributorum , 4 quibus
neque iple Perlonwe formaliter diftin-
guuntuf. Ut Perfone realiter funt di-
ftinéte ob relativam originis oppofitio-
nem. Denique de hac formali diftin-
&ione loqui videtur: Joannes Gerfo in
quadam Epiftoladara anno 1426. ad Fra-
tremOrdinisMinorum;in qua hechabew
Damuiataeft miper per Praedece/fores meos
in Sucva Theologice fucultate fub pluyi-
bus areiculis Do&fvina, guam nonnulls
Jolum impune fubtilem gavviunt, quam
ighorantes veluti pice loguaci(fime flabi-
live nituntury cum [t mera infania, &°
wanitas falfa.  Unus avticulus intev ca-
tevos eff; Quod aliguid fit Deus vecliter,
gitod non fitformaliter Deus.  Sulpe-
ctam effe relationem Getfonis putatdo-
ctiflimus L Herminier Scotice diftin-
tonis' propugnator acerrimus 5 quod
neque damnationis annus, neque arti-
culi autor prodatur, fed Honoratus
Tournely utrumque invenit.  Scribit
enim retradtatum eimdem Grticulum 3
quodam Ludovico anno 1362, Proftris
pleratquoque eumdem artic. anno 1276,
Stephanus Parifienfium Epifcopus. Non
aulim tamen aflerere tam grave cele-

: bris




Liber Secundus. Cap. 111,

bris fententi® prajudicium, Rigidius
Parifienfium lefe gerebat Academia, ne
reret fuperioris (zeuli herefis, vis
delicer Gilberti.© Eam Theologi etiam
Scotifte damnant ¢ quamquam Diony-
fius Petavius lib. 1. cap. vur n. 8. hee
pronunciat: .4b bac vero vel nibil; vel
pavum difecrepave Scholaflicoviim aliguot
opinto creditur, @t Scoti; gui eitva no-
tionent , & intelligentiom noftvam per f
ab effentia Divina differve proprietutes,
& inter fefe ipfas,y exifimat.

Demum diftinio virtualis intrinfeca,
qua ex parte objecti ftatuuntur diverfe
rationes ante OPCFaT!DnL‘m mentis ‘T"U“
tentia diftinéte, facile obruitur. Con-
tendunt quippe Thomifte, Divina attris
buta effe unum reipfa, plura tamen,
ut- inquiunt, conceptibiliter, id eft,
fummam illam rem, quz Deus eft, non
ex folointelligentiz noftre modulo, fed
ex propria natura, atque amplitudine
effe multiplici ratione perceptibilem ;
uon confufe tantum, & permixte, fed
cogaitione clara & diftinéta, adeo, uc
etiam ex parte objeti una Divina per-
fetio non involvacurin alia.  Quisau-
tem implexam hanc, opertamque do&ri-
nam recte perlpicit, & affequitur? Ego
fane non video, quomodo confiftat in
una, eademgque re penitus jndiftincta
illa muldplex dilucida & exprefla cogno-
Jeibilitas.  Ejusdem enim indivi(ibilis
entitatis ficut una eft (implex veritas,
ita ex parte objecti una fimplex cogwo-
Jeibilitas ftatai debets ideoque cogno-
{cibilitas varia & multiplex autnon erit
diftinéta & clara, aut [ccernenda erit
tantummodo perextrinfeca objetta, qua
dicimus connotara.

3 Afferamus nihilo fecius adverfiss la-
Argumenta- bilem illam, & flexiloquam Thomifta-
Thecscontra pum {ententiam argumentationes non-
nomifias. pullas,  Ac prima fit: 1ftzraciones ob-

jettivee quo pacto intelligentia noftra fe-
juncuntur? Aut cogitatio mehtis nofire
eft caufa efficiens, qua pradifte ratio-
nes diftinguuntur attu, aut caufa for-
malis. Si caufa efficiens, aut divinas
proprietates re ipfa feparat, aut {ola co-
gitatione: fi re ipfa , ergo Divinam
collic fimplicitatem; fi Hla cogitatione,
crgo diftinttio eft in {ola mente, qua
cogitat. i vero ex rationes objettive
diftingnuntur per intelleCtum tanquam
per caulam formalem ; aut tanquam per
formamipfis intvinfecam , ficutunumac-
cidens dicitur diftinctum ab alio, aut
sanquam per formam extrinfecam, ficut
quiliber res diftinguitur ‘4 feipfa per
comparationem ad plura extrin{éca con-
notata; V. G, una, eademque extenfio,

12.

93

quee fi ad diverfas teferatur, erit major
& minory wequalis & inequalis. . Pro=
fetto Divina attribuca non diftinguun-
tur racione, tanquam intrinfeca forma,
quum conceptus noftri extrinfed fine
objectos Evgo diftinguuntur ratione tan«
guam pet formam exwinf{ecam, quaad
plura connotata comparantar; qu# eft
diftinftio Gregorii. Praterea: Divina
aceributa vel diftinguuntur ratione ali-
qua ipfis intrinfeca qua fita fic exira,
mentem humanam, vel ratione extrin-
feca, id eft fola humane mentis cogitas
tione: Siprimum affitmanc Thomilte,
virtualis diftinétio eritprorfis idem cum
diftintione formali Scotiftaram ¢ nam
five dixeris cum D. Thoma 1. dift. 22.
q. un. art. 3. etiam in Deo invenivs dia
Jinltionem vationum, gue vealiter &
vere in ipfo funt 5 five cum Scoto di
ftinct. v. quatt. ult. mavis appellarc fora
salitates, parum refert; unde merito
Francifeus Henno Queeft. 2. eoncl. 3.
prope finem, advocat fibi Do&oris An-
gelici patrocinium. Quod fi velint dia
ftingui ateributa fola ratione ipfis extrina
feca, noflris fcilicet cogitationibus; has
bemusintentum. Poftremo: Nunquam
ratione & eogitatione noftra res ipfa in-
thin{cee fieri poteft non ipfa ¢ Ergo nun-
quam ratione, & cogitatione noftrares
ipfa diftinguicur a {eipfa; ideoque omnis
diftinttio rei fimpliciflime, nihileft alind
qudm rationdm ac perceptionum noftra.
rum diverficis.

Refpondent Thomifte, utique Divis 14,
nas proprietates fola intelligentia ac ra- Refponfio
tione noftra diftingti: fed hujus diftin- Thomifta=
ctionis dari inerinfecum fundamentim, ™™
infinitam nempe Dei perfeQionem, que
pluribus realiter diftinétis equivaler.

Duo hac refponfione vulgariffing 1y.
comprehenduntur : unum datl in Deg Refponfioni
fammam infinitamque perfectionem plus fads fi.
ribus ®quipollentem , ‘& hanc nullus
omuino denegats alterum hanc fiime
marmn perfectionem effe fundamentum
diftintionis ; idque gratis afleritur. Eta
enim dum intelligentia noftta Deum ina \
finite Guidemn perfe@um percipimus, &
divinam aliquam’ cogitamus proprictas
tem, vel mens noftra id contemplatur
absque ullo ordine & abfolute, vel cum
referentia & comparatione ad aliquem
terminum,  Si Deum concipio abfolute
ut exiftentem, aut bonum, autjuftum,
impari licet cogitatione, non diftingue
exiftentiam 2 bonitate, neque Bonita-
tem a juflitia. ‘Diftinguo tamen unum
ab altero, dum cogito exiftentiam in
fe, mifericordiam comparate ad mife-
r0s o jufticiam ‘relate ad ‘rectos ' vel

M 3 im-




tiftarnm.

rhercedem aut
Fundamentum
inguendi  divina

lmd {g. hoc unum eft ,
.Lmn t, ‘1(".1 x rmflo De

quibus
wdits

attrl lTL'
qu o"

ta

liud; & fi c{:; {olis attributis {ermo in-

dlituitar, unum ab alio fejungitur, quo-

1 ad varios terminos compat

Lig} !Uu,n eft ergo fundamentun

[u(‘ull‘l-. quod in fumma Dei per-
abs St a

Bs35 ¢ divina
diftineui fine rcﬁgt-
55 quod etiam deémon-
ex D.'i'ﬁ“mfn Et H

(e inE

nriam ,

prob
h

olam
{cien-
jue divi-
efle diverfa nomina,
v, cum it g & fim-
gt e P, S e

) (',';(u!'h‘ Sortitur.
ac termini diverfis co-~
is iL.iulJantum fup~

omentationes
{ententia af-
nus,-L! Herminier,
L pers I.!Igats_ Eabriae
m {i qua fuperefie
x,-i(,-.c.bw, nolr 5 rium quem

mpugnant loco cit. Valquefius, Juenit 0y
Gotti, & ex noflris quoque quamplugi-
mil.

AD¥W

RIORUM
NT1S.

ARGU=

& intelle-
> quam-
ouun-
255 ac
lnr-"lc-
icordia,- juftitia,
ta (11\ tfis defini-
iabent ergo di-
 atque natu-
L t.JJl wtelligit peceata,
¢ confert uni xldilLLm

Bus intc
[ericordi ajoftitia
Ilt\t,l’b“l a Ratris s
leftdmy Spicitus 5:
usque Amor & Gharit I
tem:ssunt ergointelledus ac vo
D(. dyo ,,.m(-ml faapte nawura {ejun-
l.u, I}LHJLF.I,L aec del_,]'} ()171[7]‘.1‘.} Irc V-
rificari nequeunt contradgictiones: At-
qui de voluntate & intclleétu Patris, de
juititia ac milericordia , ut colligitur ex

Filius, cum
‘ocedjt per intel-
15y cum (it utki=

R uriu

rez demonfirat fbam cuoque diftin

_ﬁ'ﬁ' &5 oult

04 De Theologicis Diftiplinis

diétis, contraditiones verificanturé Er=
15 & voluntas , miferic
ia non funt idem ommnino jor-

g0 inte
dia &
maliter.

p. nego ant. Ad 1. probat. dicoy
s divinorum atcributorum defis
nitiones non explicare diverfas res at=
que effentias 5 alids: divine propri
tes,reipfa & eflentialiter forent diftin-
&z (ed unam canu.icmmw rem, qua<
tenus plura refpicit cons . Quod
M3 - oftenditape ime in 1v. fent.
dift: xLvi. neque diffentit A
1. dift. 33. gq.2. doc
dt_hmt;onum folam

Ta=

inferri pCLLL}Fl(
num noftrarum diftinctionem.

1\\\1L~€
millis Scholafticis ; magnus Bafilius E-
pift. 1o docet, quod omnes Deo
umwnlturu notiones  ac voc e

A TS
s woep TEV TE UTFOHEIUGIE O

e iay 5 1l !a' bent in vei

q ue ]u xv. de T
quod ceflabunt in Patria multa,
nunc de Deo dicimus, neque erunt ibi
volubile 5 lm”mﬂ. m wnlu.foma quia

Lt

i videl Exquok
nem virtualem in calefti patria evane-
lceres: atque inde conlequitury has 0=
mues dnm‘lmr re €5 X V=
plO\(ﬂ ire ex quibus

t \.LLIL‘JL;S 5

que de-

ta a.{ftii-

Diffolvitur pari ratione 2. probatio:
fi. enim 'de re ypeabulis fi
loquamur , & voluntas intelligic
Lx.ir\_-..Llla\llil, & milericordia t[;u'.n &
juftitia mifcretur ; quoniam hee prae-
ftac eadem eflentia penitus individua,
dicente Auguftino x111. de Civit. Dei
capi 13 f,/,futf.u tua Jeits & wvult in-
commiutabilzter &' feientia tun effy €
vult .;..o.-m, tabilzter , €7 voluntas tum

diverfe illa
aniz oult o 1
fimiles ,
tes &
fed, comp

punit, ac
inas propri ieta-
? 1510 {clun:,
arate ad connotata ;3 nam ina
tellectus eft divina eflentia ut omnium
rerum {crutatrix , voluntas iplamet el
fengia ut appr ns bonum,. autmahun
permittens, miferi eflentiace _xd\.m,
utfublevamix miferorum; ita vcmulti=
plicitas attsibutorum ex efettuum. va-
rietate

Solutio 1,

Solutio #




18,

Liber Secundus.

rietate tantum ccmﬁu'gm;. Quod fin-
gulari exemplo in ipla Dei fcientia ve-
rum efle monftratur.  Deus enim unica
intellectione omnia videt tam practerita,
quam futura, & confequenter prefcien-
tia. & Deiintellectio funtidem omnino;
& tamen prateritarum rernm eft intel-
lectio, quarum non eft prafcientia,non
alia de caufa, nifi quia praaftientia dici-
tur connotative ad futuras.  Quare di-
verla connotatio omnes illas enuncia-
tiones , qua videntur oppofite, planas
reddic: neque ad cas verificandas re-
quiritur diftinctio aliqua intrinfeca, Per
que diluitur quoque uliima argumen-
tatio.

Ad tertiam vero repono, myfterium

Solwsio 3. effe imperfcrutabile , cur Spiritus San-

19.

¢tus non fic Filius , quemadmodum eft
Verbum 5. vel {altem comentitium efle
duplex illnd principiorum. difcrimen,
quod ab intellectu ac voluntate repeti-
tur, ineo faltem fenfu, quo dicuntur
Jovinalziates a naturadiflinttz: nullam
quippe certam rationem poflumus afli-
gnaie, nifi forte.quod Verbum eit Fi-
lius quia procedit ab ung, 1Spiritus San-
ctus eit amor, queniam eft 4 duobus. At=
quc illud accedit,. quod unum idemque
porelt efie principium diverfarum ope-
rationum, ut eadem lux illuminat, &
calefacit; eadem creata voluntas dili-
gity & odio habet; eadem volitio divi-
na etb caula effectrix omnium creatura-
rum.  Repetendum eft itaque quod-
cunque difcrimen divinarum operatio-
num aconnotatorum diverfitate: athaec
in libro 1X. qui erit 111. de Trinitatis
myfterio, eruntrecudenda.

Opp. 2. Intrinfecam aliqguam divina-

Opponitlr 23 pum proprictamm difcrepantiam apt;rtif-

fime tradunt Patres 5 ac prafertim Au-
guftinus. Qui lib. vii1. de Trinit. cap.
2. probat, duas divinas Perfonasnon el
{¢ aliguid majus, quoniam non funt a/z-
quid vergus. -Supponit ergo Verita-
tem & Dei magnitudine efle diftinctam;
nihil enim probatur per idem.  Et lib.
v. ejusdem operis cap. v. docet, rela-
tiones a fubftantia diftingui: Now enzm
omme quod dicitur, fecundum ﬁ{ﬂjz’:_wm_:mfz
dicituy; dicuntur enim ad aliquid ficut
FPater ad filiym.  Lib. quoque Xv. cap.
3. docet, omnes divinas perfectiones ef-
fe wquales: wqualitas autem inter duo
extrema intercedit.  Denique. lib. 3.
contra Maxim. cap. 10. ait: i in upe
perfona Patris & tlla invenis qua plura
widentuy 5 & partes ngit invenIs: quanto
magis & Futer, & Filiusy & Spavitus
Sanltus € proprer uninscujusque pre-

Cap. L/, 93
Prietates tyes pevfona funt s & propter
dertutem individuam unus Deus eft, Ee.
Qua Auguflini argumentatio ridicula
foret , inquit Fraffenius, nifi intrinfe-
cam diftinftionem admitteret : quippe
redderet fenfim: Non officit divine
fimplicicati diftinCtio rationis attribu-
torum 3 Ergo neque officit divine fim-
plicizati realis diftin&ip Perfonarum.
Hec autem confecutio omnino eft in-
epta atque explodenda. Igimur Augu-
flinus difcrepantiam aliquam majorem
diftinétione rationis inter divina attri-
buta conflituit.

Accedit Damafcenus, qui Iib, 1. de

20.

Fide Orth. cap. 41. & 49. difertiffime confirmatur.

docet, quod: 87 diveris bomuin , Juffun
aut qurd tale ; nom natuvam Dez dicis,
Jed qua civea maturam: cenfec ergo bo-
nitatem, ac juflitiam 4 natura diltingui.
Eadem docet Gregorius Ny flenus Orac:
12. contra Eunomium, & Nazianzenus
Orat. xxxir.  Quibus aihil clarins &
gxpreflius pro fua formali diftinctione
poile proferri, cxiflimat Francifcus Hen-
nus.

Verum hzc nil penitus me contur-
bant.

214

Atque ut omnia, qua produ- pranoranda

cuntur ex Auguftino , uno verbo exfuf-ex S. Aug.
flentur, opere pretium eft pr:emittcre,ql"d fint at-

quid fint juxta Sanétum Patrem divina®
atrributa.
fuz aperit Serm. XL. de Temp. cap. 7.
In quo docet juftitiam, f(apiendam, in-
telligentiam , & quidquid Deo tribui-
mus,. efle unam impliciffimam Dei uni-
tatem, & varias affeftiones anima no-
fire , qua multiplices flunt ex rerum
creatarum contemplatione, fed in Deo
ratione longe diverfiffima continentur,
funt enim inillo, tanquam in caufs, &
principio eminentiflime ac fimpliciflime.
Idque Augullinus explicat exemplo lu-
cis, qua funduntur in rebus corporeis
multiformes colores , albus , lfavus,
rubeus, viridis, aliigne. TLux autem
in (& neque alba eft , neque flava, ne-
que rubra, neque viridis, fed unaqua-
licas, que illata corporibus illufirac o-
mnia, diverfoque alpergit nitore. /fz
Deo, inquit, omue guod dicitur idipfum
eff. Negue epim in Deo aliud potefias,
& altud prudentia, &7 aliud fortituds,
& aliud guftitia, & aliud cafiitas. _Q[rg.id_-
quid bovum de Deo dicitur , neque aliud,
&7 aliud iptelligitur , & nibil digne di-
citur.  Quia bac animarum funt, qitas
lla lux perfundit quodammodo , & pro
Juis qualitatzbus afficir : & infra: Er?qo

Lanimarian funt ifle affeifiones 5 que be-

ne affelte funt ab illa luce , gue non af-
Beitur ; & formate &b illa, qua pon
for-

. . O n
Fontem univerfie doltrinz

ributa divi-
a.




22
Scivuntur
tres obje-
&tones Sco-
tiftarym.

g6 De Theologicis Diftiplinis

wt, inquit clari
. lib. 1v. Theol. dogmat
O X140, 6
Refp. itaque
dinem, & wveritatem di
s funt affectiones &
1, quee ex vatiis Dei effect
yeribus mu:t]pwu haurit percept
n"&, non autem uJ ]wULa‘lLI d
in E“':\.\)\ qui eminenter ac fimp

1
3 OITnh.iﬂ m ‘-‘_{Jhlhl Inet

ad pritmum, magnitis
p ) e

LIU.-".[C‘
nim®

L:C V Crf-
(li-

rout continentur in fuce.
Dens multipliciter’ guidem dicitar ma-
, bomis , fupiens, [ed eadem magni-
0 :‘m' g bonztas., eadein J‘cnn’.-fs'gzi@
atin, At idem A‘qui}inus Iib. vI.
Tt‘ini‘u. cap. 7. ~\(1 2. nego, S. Pa-
nes 4 {ubftantia;
em operis lib. vi1. cap. 6.
i boe illz ¢f2 effé quod Denm
PIREAUTE 5 ]wuzf bonum effe:
ot e,ﬁ > quod p:’r_,umm effe:
\..lnl»l. 1'1L‘”0 P \LJE() ”‘lL].lﬂl\,CC Lll—
4 divinitate, imo pet Scotum
. quezft. 1. art. 4. neque di-
v ab intelleffualitate: Frgo per
tirum nullatenus diftinguitur ma-
lo 4 bonitate, neque Divina ek
4 Perfona.  Verum tamen eft,
on omne vocal )alum de Deo pro-
>m prorius fed hoc
ite effentiam
¢ nomen Patris i'”'n-
tiam prout conne-
ideoque fola diferepantia
rrmwmn , connotatorim,
1 InL'JtC I’]G[]I'l C’O'Ht.l—
1 tera J’t‘ (HL() «.ELJL]([‘ r;".[CFI']
:s.:p“o unitate, quoienfu
contra A radunt Patres Filium
alem 1’m!, id eft, unum fub-
iuntur atcributa prout
fira diftinguuntur in or-
, tam enim relucet
a in diftributione gra-
n infinita jullitia in retri-
dis. ~ Ad 4. dico, hane
Auglftiniani argumenti
contra Maximinu Bonitas &hpmn—
tia non funtpartes divinitatis, quia:
vinitate non diftinguuncur :
vinz Perfonz non funt partes eflentiz,
qui ab Effentia non diftinguuntur. Non
iuppomt igitur -\uguhmu.s di hmhonf‘m
artributorum ab nvicem , fed {olam
indiftinctionem ab effentia , quam fa-
tebantur Ariani. Atque inde probar,
negue Divinas Pc1 fonas effe per nos par-

felt \me Sy D01

(8i=

7

acacs

wlle~ e
ity

ticnuant.

efle
{tanti
lrn;imiu‘nc
dine ad cor
jnfinita mif
tiarum, q
butione 1
effe vim illi

el -
Vi

tes divinitatis, quiapernos nullatenus
.1 ({I\ lﬂit‘tc ((.Lkl"allﬂ[‘ll. RL(i ll"Ult
quoque S. Parer Hezretcum ex verbis
¢iusdem. - Dixeratnamque Maximinus,
Deum effe Dominum, Regem, Crea-
torem , bonum', fapientem, cleména
tem, nec tamen effc compofitum ex par-
tibus, quia hee omnia fint una eadem-
que fimplex vircus.  Traque, m*}‘ut,
neque !’L.lon' pattes erunt, quia {unt
eadem De itas individua. ~ Miror tamens,
clariffimum Claudium 1—1 affen nequa-
quam advertere, qvurl cut exploden
da eft hzc argumentatio : Non officit
Divine ﬁ"'tpilcmtl diftin&io rdtionis:
Ergo non officit di ftin&io realis; ita ria
dendaeflet altera, Attributa nonhabent
rationem partisy quia formaliter diftin-
guuntur : Ergo neque habent rationem
partis Divinz Perfona, quee d diftingtiun-
tur realiter. n enim a difl m\h()m:
Formali ad realem tenet confecutio »\c
Fraflenius argumentationem ill :
feripie a Fabro in 1. dift. 2
difp. 20. cap. 3.

Ad Joannis Damafeeni, mir)lt.mn‘l\_
Patrum teftimonia, refpondeo,
nomina , bonu ‘;z}jfgf!mf"c ¢. non D
turam [101 ificare; fed qua circa 1

am ﬂ.m-., f[ecundum cogitationem
ih‘mn , non re. Eténim nos Divinas
p(.[LLuL!O"LP% Ll“"lrﬂlﬂ 1St Llﬂ(}ﬂ 1Y TLL\L[\—
titias fubftantiz , ut ait codem libro
1. Damalcenus : Quod 2z com-
mie eft & wnwm , ve confideratur 5 guo-
wiam una &fF tviwm wtevnitas, & eadem
effintia, aftio, volumtss. Cogitatione
vero f:'o;y?”f qitod eff (f!/fszr'm. Atque
in, pl(‘mlnﬁ.fat bus nuluml lﬂus ibidem
preeter diftind Yonem nard Emivolay 5 e
cunduim cogitationem , ftaruic rat
canfe, &° cyu: guod sz‘ ex caufa. Fl
dubitationem omnem Augultinus [o
bens lib. xv. de Trinit. cap. 5. §f dica-
tur Deus wtevnus, smmortalss, incov-
Hprz/)?/za 5 ZHIAIIY M’uu 3 TEVHS 5 ['m;e,,c
potens , [peciofiis ;' juftus , bonus , beatuis,
f/lfntm 3 hovum empium o !/,uffh’“,.r‘lyﬂr:{i
pofitts _ﬁ‘nm Jpivitus s quafi tantuin-
modo videtu: 'ﬂt fGeare fubffantiain : co-
tera vere buji j*.’&f?mifm gutalit: ates. Sed
non eff ita in dllo ineffabili fimplicigue
nature: quidguid enim fecundum quali-
tatem illic dici videtury fecundumn fib-
Santiam vel e j»'»&huw eff intelligendum.
Abfit enim 5 ut /mzrm /Lcum m’.fz b=
Santiam dsf‘ﬂrm Dens, & bouus fecun=
dum’ gualitaten: : [fed utrumqgue fecundum
Subf M:‘m;z Sic ommniacatera que coni-
HEMOY G VIS,
Opp. 3+ Minoreftdiftin&io inter bo-

num , & benitatem Divinam, quam Opponiturs.

mter

2"
nxt So!vu.s

2

aliorumgque
" Patrum.




Solutio;

2§s

Solutio per

Libey Secundus.

1+ Intet bo-
efl diftin&io ratio-

mter bonitatem & j
num, & bonitat

nis: Ergo: inter b tem & juftitam
éft diftinctio major diftinétione rationis.

Refp. difts majorem:  Diftin&io mi-
not intrinfeca, nego's extrinfeca, 'co.
Bonitas difcrepat 3 bono -cogitationé
noftva’, “que concipit bonitatem adins
ftar‘qualitatis ' advénientis ‘TubRaheiz:
& differt a jufti oitatione noftra,
quie concipit bonitatem adinfla¥ quali-
ratis-adventitiz, & connotantis obje-
Gum'“divetfam.  ab to' " juifh
Quamquam enunc ille, Deus
bonus eft bonitate, & juftusjultitia; in-
digne videntur viro Theologo,” & fibo-
lent - quodammodo herefim  Gilbert.
Melius enim dicitur, Deus eft fapien:
tia, & Deus eft juftitia, vel Deus eft
fapiens fapientia que ipfe eft, Deus eft
juftus juftitia que iple efl, cum Deus
fitipla’ fia bonitas, ipfa fua fapientia,
ipfa fua jufticia; ipla fua magnicado.
Sed dicit baveticus , (verbafunt Bérnar-
di Serm. rxxxx. in Cant.) Dewmn divi-
mitate effé dicis ¢ Non ,  jed eamdemn di-
wvinitatent gua eff ; Deum nibilo minus
dfféro, ne Deoexcellentius aliquid effé af-
Jentiar.  Nom & mugnitidine dico ma-
Giaunt s fed quee ipfe off, ne majas aliguid
Dea’ ponam; & bonitate fateor bomini;
Jed mon alin, quam gue ipfe ¢, ue me-
dius iplo aliguid tnihi videar inveniffé.
Etde coteris in bune modlim fecuris &
liter pevgo inoffenfo , ut ajtnt’, ‘pede in
ejus fententiony, ‘gui dicebat,” Deus non-
#ifi ea magnitudine magnus e/F, ‘i eft
o il evet major min-
gititudo, Auguftinys e
&/F valic ! Fecoruns Hiec
Bernardus, quiacurate legerat'gne ha-
bet S. Pacer lib. de Trinit. v. cdp. 10:

1R o I
ipfe;

: Opp. 4. Sapientia in communi non’
Opponitur4. eff for

tter bonitas in commuini: Eré
go infinita fhpientia non eft formaliter
mifinita bonitas. * Probatur ant.’ Sifa-
pientia in communi effet formalifer bo-
nitas in ‘communi, fapientia crenta efs
fex formalirer bonitas creata: Sapien-
tia creata non ¢t formaliter bonitas
créata: Broo fapientia in communi non
eftformialiter bonitas in communi. Cons
fequentia ‘autem tenet, quippe effé in-
finitu 5 ‘aut-creatum forrmalem ratio-
nem fapientie'ac bonitatis non deftriit
Quiod eft” precipaum Scoti argumén-
tiim.

Refp. Gregorius fic retorqueri con-

T - = . .. . 3
worfionem, 1y Georam precfitam’atgucationem': Si

{Epientia- infinita ¢ffec: Yealiter bonitas
infinita, f{apientiain communi eflevrea:
liter bonitas in comminiy & conféquens

REP, Berti Theol, Tom 4,

Cd-’_f’, 11 [. . 07

ter bonitas creata effet'realicer Gipiens
tin creata: Atqui per Se i
in communi non eft v in
comimuni : Erpo fApienta infinita non
eft:sealiter bonitas infinica.  De' qua
argumenti' retorfione vide Prideticin
Gavardl Quaft. 5. de Actributis are. vin,
qui-carn vindicatd Fabri cavillis.” Nam
is‘Gregorium vodat infhl @ argutantem,
qiiippe qui ab'identitate reah progredis
tur ad formaleém.” At Faber ‘inime
affecutus eft acumen Grepotii: cujus
argumentationis vis'in eo fica efty quod
ficutd fe habent plures realitates’in e~
¢ie ad realitatem ‘in’ communi & in ge-
nere, ita {e habent plures formalicates
in fpecie ad formalitatem in communi
&'in genére: Sed ex quo bonjtas’ & fas
pientia effent idem formalicer in {pecie
infert Seotus, quod bonitas & ffapfenﬁa
deberent efle idem formali in com-
muni & in genere: Ergo'ex que bonis
tas & fapienda fint idem réaliter'in'fics
cie; inferri debety quod bonitas & fa-
pientia fint idem realiter ih communi,
&cin genere. © Atquitbohitas infinita &
fapientia - infinita’ (Unt idém ‘realiver :
Erunt ergo idem ‘realiter fapiefivia- &¢
bonitas in communiy & per confeqtiens
idem realiter erunt quoque {apientia &
bohitas 'creata. “In quo argimenti gé-
nere Gregorius exalle’ fervavit repulas
pmps}rtionum apprime iis ‘neceflarias,
quii 2 paritate veolunt argumentari, ut
in' libro de utilicare Matheleds admonct
nofter Rabbias.

Sed ea rerorfione preetermifia, adars
gumentum Scodl nego’ confequentiom
non enim- eft inconvenicns aliquid ‘el
de ratione inferioris, quod non “eft de
ratione fupetiorisy: Seotis nafgne te-
nety Divinany efientiam effc formalifer
vitar intelle@ualem ' & tamen eflens
tia in communi non eff formalirer intels
lettualis vica'in ¢emmuni.  ‘Hxe Gres
goriis. Coterum' fapiendas ‘& bonis
tas ih communiy & in penere, futitides
mentis, ‘quas aniverfalia appellant dias
leétici ¢ neque fas eft 4b’ huinane cogi-
tationis figmento' ad reiveritatem  ac=
gumernitationes ‘deduteve.

Opp.-ultimo contra Gregorii fenten-
tiam. < Hec Nominalium opinio eft eau
dem prorfus ' cum hereli-Aéril, atque
Eunomii: Efgo falfvelt; & penitus,ab-
jiciendai ‘Probatur ant. Eumomius affe-
rabaty quaelibet Divinaactribucydifferre
tantum “homine tenus; ita ut Omnid
forent fnonima, quibus ex ‘parte ob-
jedti nulla fubefler notiontum diverfitas,
& qui unum perciperet comprehen-
deretuniverfa,. Adverfus huncerrorein

N ait

LCr

Solutia.

28,
Oppuﬁjrurg,
Contra Gre=
gorii fenreng
tiam,




-
7

58

ait Bafilius hib. 1. « Quonamigitur patto
uow evit devidendus, fi creands v

e fubffantiom effe dicat, fi providen-
f

2iumwmirfus fibffantiom 2. &c. Evinfia:
Nonnemnnifefia ff infania , fi dicaspro-
priwm fignificatun unicutque nomint Jub-
gellum non effé , fed contra verbovine
it decevaas numina omnia idein. tuter
Je waleve? Atqui Ariminen(is defendit (o-
lam difcrepantiam nominum ; quibus
€X parte rei fignificate una cn(_ic_mquc
notio refpondet: Ergo cjus opinio eft
LYerefis Eunomiana.  IL. Aut Grego-
rius nominibus,, que dicuntur de Deo,
idem rribuic (ignificatum, autdiverfum:
Si idem pror{us, in eam inciditconfu-
{ionem fynonimorum, quam exprobrat
Eunomio Bafilins: i diverfum, opor-
tec admictat aliquam differentiam ratio-
nis non {olum ex parte inteliettus cogi-
tantis, verum etiam ex parte rei figni-
ficat® , afleratque cum Cyrillo xxxr
Thelauri. Non ommia ergo, que iz Deo
Sunt 5 & de Deo dicuntur Jubjtantiam
Sigaificant: veliguum eft igitur in voce
modogue dicends aceidentia dicantus, guo-
niam modo accidentium ew intelliginius.
1II. . Eunomius neque negabat , neque
negare porerat diftintionem connotato-
rum, credebat cnim, {e ex creaturis
Deum perfeéte comprehendere; & ta-
men Patres aliam notionum difcrepan-
tiam ab eo exigebant: Ergo prater dif-
ferentiam connotatorum admittenda eft
diftinétio ratonum -ex parte objecti.
Hinc Petavius poft acerbiorem illam in
{featentiam Scoti cenfuram , guamfupra
commemoravi; ait: 4d Aetiis & Eu=
nomii plactta ynplicati videntur generis
alterius Theologi, ques Nomiiales vo-
cant, qui in izsdemy illis ;;mpri.z‘irzrfﬁm
Sfolum, nomiitgn. difevimen aguofcunt;
cuni e tintellipentia quidem noftva v i-
cem diftinéa fint.

Uit plane his fatisfaciam, & fenten-

a a ; " el =
Notanda de ¢i,m pnofiram ab omni vindicem Euno-

Eunomii
{ementia,

mianz hxrefeos fulpicione, maximam
inter utramque difcrepantiam prazpono.
Eunomius itaque dicebat, varia, qua
Deo . tribuunruf -nomina, gtfi diverfa
funt vocibus, idem tamen {onare, &
eamdem habere cum nomine Jugeniti
fignificacionem : . ut conftat ex Bafilio
lib, 1: laudato:  Gregorius contrado-
cet, attributa & voce differre, & non
effe fynonima, quoniam {ynonima funt,
quz neque diverfa fignificant , neque
diverfa configniticant, wut fi dicas Si-
anon 5 Petrus, Cepbas: At fiidem figni-
ficant, - diverfum autem confignificant,
non ‘funt ‘dicenda {ynomina, ut Fone
Jiltusy pifcator s prenceps Apoflelovun,

De Theologicis Difciplinis

frater Andrez; qua nomina fignifi<

cant enmdem Petrum, fed confignifi-
cant diverfa, nempe patrem, munus,
praeeminentiam, confanguinitatem: &
confequenter Divina attributa, quaedi-
verli confignificant, minime efle {yno-
nimaj ita Gregorius dift. viTz.art. 4.
queeflt. 2. Preterea Eunomius omnia
attributa permifcebat, etiam qua maxi-
me diftant, ecoque nitebatur, ut cre-
deret, fe Deum comprehendere {i unum
tantum Dei nomen perciperet, Con-
tra Gregoriusdocer, omnia actributa dis
verfas efle mentis noftrze affeCtiones,
quarum una non Dei nacuramin (e, {ed
actingic refpetum unius connorati dun-
taxat.. Eunomius denique dicebat, no-
mina ingeniti y creatovis, paivis, &
quotquoc dicantur de Deo, quamquam
ex diverfis effeétibus mutuata, eamdem
in nos excitare Diyine naturse notici:
Gregorius nofter docet, ea diverfa no-
mina figna efle diverfarum rationum,
& cogitationum noftrarum, quaram
unaqueque cft Deo longe impar, guo-
niam ejus naturam non introlpicit, fed
vix unum ex piur}’mls terminis , quos
confignificar.  Diftat erge toto czelo ab
Eunomio Gregorius.

Quibus pramiffis ad primum nego
antec. pon enim fant fynonima, que
variog effeCtus, aut rerminos configni-
ficant, elto inre fubjecta nulla ficdifcre-
pantia.  Ad-id, quod [equitur, dico
diverfis Dei nomiuibus diverfam (ubefie
fignificationem, fed hanc {ecum afferre
differentiam rationum, & cogitationum
noitrarum, que rei fignificate funt prore
{us extrinfece 5 idque demonfirat Cy-
rillus, dicens Divina attribura nonfigni-
ficave (ubltantiom 22 coce, modogue di-
cendiz quo loco perperam Cardinalis
Gotti, & Galpat Juenin putant, Cyril-
lum defignare differentiam rationum ex
parte object. Bafilius quoque, cujus
in nos urgent teftimonia, loco fupra-
cit. aity omnia Dei nomina nullum 72
vet fubjelle fignificatione babere difevia
sen. Adtertiumrefpondeo, Eunomium
nequaquamnegavifienominum, & con-
notatorum dilcrepantiam , f{ed in hoc
peflime errafle, guod crederet, notione
unius nominis. Divinam naturam com-
prehendi, cumr fingula nomina diver(a
connotent , & confignificent; &  fer-
mone noftro declaretur , guod guis ani-
o complexus off , non Dei natura, ut
ait Orat, xxx1v. Nazianzenus. Cen-
fura demum Petavii aut {ententiam no-
fc!:am non carpic, aut carpit Petavium
ipfim : quicap. x1. ejusdem libri num. v.
probat ex Athanafio in lib. de decretis

Nicze=

28.

Solutio,




Liber Secundus. Cap. 1V.

Nicznz Synodi, omnia, quee dicuntur
de Deo, non efle fynenima, fed difcre-
pantem habere notionem, guia rein
camdem variis fignificationibus fubje-
&tam defignant: Uz cum dico, inguic,
Sona filuus 5 Princeps Apofiolovum
pifeator ; Andvew frater.  Arqui hzec
nomina non fingularem, fed divifam
habent notionem, quia diverfa conno-
tant; & confignificant: Ergo ex hoc
eodem capite omnium, qua dicuntur
de Deo, petenda eft difl‘repan:i;s: ;
29, Prorositio Ill. Nulla inwinfcca
propofitio3. compofitio in Deo eft admittenda, ;
Confequitur ex diétis : compofitio
enim eft unio diftinctorum, ideogque ubi
non adinvenitur diftinc¢tio , nulla fieri
poteft compofitio. ~ Probatur tamen
breviffime. Compofitio, que excogi-
tari poteft in Deo, vel effet compofitio
ex corpore & fpiritu, vel ex fubftantia
& qualitatibus, vel ex natara & perfo-
nis, vel ex effentia & exiltentia. Non
datur in Deo prior compofitio, quia
corporeus non eft, fed expers omnino
materiz. Non compofitio fecundi ge-
neris, quia Deus non eft bonus, juftus,
fapiens fuperadditis’ qualitatibus , fed
ipfe eft fua bonitas, (u‘:r juftita, fua f(a-
ientia. © Non compofitio ex natura ac
perfonis, quia he diftinguuntur quidem
ab invicem, féd fiint cadem omnino di-
vinitas ac fubftantia,  Non denique
compofitio ex effentia & exiftentia, quo-
niam in Deo non eft aliud efle, aliud
exiftere. Hexc omnia fuperioribus pro-
oficionibus fuerunt comprobata, Nul-
Fum ¢rgo intrinfecum compofitionis ge-
nus in fimpliciffiina divinitate poteft ex-
cogitari.
in his Theologi omnes conveniunt;
difcrepant tantum de compofitione ra-

99

ist quam dari in Deo putant Nomi- Theologi
sy prafertim Gregorius difint, wizr, difcrepantde
L 111 quibus acceflic Du Hamel,£ompoltos
negant alii communiter.  Si queettio. = oS
nem ita aecipias, num de Deo f}rmmn-
ciari- poffit, quod fit fubftantia, & ra«
tione noftra cogitari poilic fubfantie ge-
nus quomodoliber creaturis , Deoque
commune, puto Deum effe fub gencre;
ait enim Auguftinus in v. de Trinit.
cap. 2. Eff tamen Deus fine dubitatione
Jubffantia: & Damalcenus Iib. 1. Inft.
cap. vi1. Genere fummo contineinr hec
corporis expers effentia, ut Deus , ut
Angelus, wut amms, yt demon.  Si
vero intelligatur queltio , fitne ex EqUO
enunciabilis ratio fubftantiz de Dep ac
de creaturis; five concipi poffit in Deo
genus aliquod univece, utinguiunt, per
differentias contrabibile ;, nego Deum
comprehendi fub genere: nam ait Cle-
mens Alex. lib. v. Strom. Deus wesue
genus efty neque differentia, neque Jpe-
cies, neque individuum. Boetiusinlibro
de Trinit. Subffuntia in illo nou eff vere
Jubfantia, fed ultva fubffantiam. Ca-
ftior & defcatior eft Theologia , fi pro-
pter incommutabilem Dei fimplicitatem,
quemadmodum dicimus,Dens eftipfa fua
bonitas, ipfafuamagnitudo, non vero
fubjectus eft fu bonitati, fax magnitu-
dini} ita dicamus, Deus eft fua fubftan-
tia, non, Deus comprehenditur gene-
re, & fubjicitur prrei'mmmto fubftan-
tiz: atque reminifcentes, que adoles
fcentuli de decem Categorits difputa-
yimus , dicamus cum Auguftino 1w
Contell. cap. 16.  falfitas evat quam
de te cogatabam, non veritas; & Jigimnen-
ta mifevie mea, non firmaimenta beati-
tudinis tua.

tion
nal
qu

CenPU-1- 1V,

Oftenditur, Deum efle infinitum, immenfum, atque
immutabilem.

SUMMARIUM

3. Deus eft (econdiim effentiam foam infinitus,

2. 3. Fit, & folvitur duplex objettio,

4.5, 6. 7. Probatur, Deum fua immenficate
efle ubighe,

Deinfinitare, Y Ophiftam aliquantulum molefliorem
immtllﬁlatc,b Gregorius & Scotus me fecr:r,upc:
& immuta- fed redeo jam ad ingenium Tevediss
bilitate Dei, cuvmyogess 1d eft, compendio caufam ex-
pediens.  Deus, inguit Maximus Mar-
‘tyr apud Eutymium P. 1. dt. 2., /fim-
p?mr ef? GUER TLVIIIRCEUS 3 INLCTIHIRAtUS

R. P, Berti Theol, Tam. L.

8. 9. 10. 11. Proponuntur, & {olvuntur qua-
tuor objectiones. &

12. 13. Dens eft omnino immutabilis,

14,15, 16.17. 18. Vana {olvuntur objeétiones.

guia & infinitus; comes eft enim fim-
plicitatis infinitas, quoniam re fimpli-
ciflima mon poflumus cogitare majo-
rem ¢ quo argumento utcbamur &
nos Cap. 11. hujuslibri, prop. 4. Nune
ergo ab uno ad alterum progredimur
ateributum.

N2 Pro-




	Seite 88
	Seite 89
	Seite 90
	Seite 91
	Seite 92
	Seite 93
	Seite 94
	Seite 95
	Seite 96
	Seite 97
	Seite 98
	Seite 99

