BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarvm Tomus

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae Et Dantisci, 1682

Quaestio Il. De Sanctitate Christi.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82973

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82973

174

betetiameoncediufus feientiz experimentalis
Denique honorificentius eft fen-
tircede Ehrifto, qnod porueritfubtiliorem de-
monftrationem invenire de exiftentia Det, et-
iaminfans,quam illam invenerit Ariftoteles.

Dices 1. cumLugo& Vafq. Chriftusnon
habuit regulariter ullam operationem huma-
nam,nifi dcpcn-hrutcl‘&b erganis , & difpolitio-
nibus naturalibus,{icut alii homines; nequee-
nimambulabatv. g. antequam habuiflet in cru-
ribus organa: Ergonec habuitoperationem hu-
manam phantah;, ante organum bene difpofi-
tum ;5 Ergonec operationem humanam intel-
ligendi.

REespcnpeTUR. Negando, quodininfan-
tida non habueritorgana’ucnudif}mﬁt_a:ulPimn-
tafiam. Ol‘g;lll&l.’llifclﬂ(Liiltdl”iif‘.gtlcl}da. Pri-
moquzdam {uncad actusmereé externos: & hac
perfedta Chriftus non habuit ; hincnecambu-
labatinfans,necloquebatur. ~ Secwizdb alia or-
gana,ad atusinternos : & hechabuit Chriftus
eribd‘n , propter fupra allatas congtuentias.
Porro organaad actus externos non habebat,
tum ad occultandum myfterium, tum ad ma-
jorcm humilitatem, per quain nos {alvabat.
Addo, ficutfi Chriftus poruifler infans ire pe-
desin :Eg_yptmn,hcncintu]ill'cmus, potuifleil-
Jumire ad templum Salomonis , €0, quodifta
fintinecodem gc‘llcrc;ﬂ'nii( hriftus petuitexer-
cere aliosadtusfcientia , & forte, ctiam perop-
politos , actus {cientiz r_nih{it dcpcmicmis@
shanrafmatibusitideminfufis 5 curnon potult
idem Chriftus fcire per{cientiam naturalem &
cxpcrimcnm]rm 2

Bices 2. (&(\dininﬂmrizlncnpoﬂ?[ph;m—
tafiari Chriftus , [pectat ad paflibilitacem cor-

8z naturalis.

}30].‘15. ;
ResponpeTur. Quddnon: quiaficut
irinon deftruitin viro paflibilita-
infante deftruxiflee.
;3. Siverum fic aflertuin, quomodo
Chriftus proficicbat fapicntia?
ResronpETUR. Proficiebacquantum ad
homines, magis{cil. illam manifeftando. Pro-
ficiebat item fcientid experimentali {uccefli-
vé, ficut fucceflivéobjeéta per {enfus perci-
piebat. : .
AssERO 3. Chriftum multa objecta habuiffé
[ecientidcognita, gud non habui(fét cognita, niff ita f¢
e Chrifto geffiffet Dews, aty, owm Salomone, Ada-
mo, Prophetiss quibus res abfentes,cumpropria fan-
7, 5 alits conditionibus, monfirate [unt.
Rartro. Quianullifcientiaconcedendactt
major, quam humanitati Chrifti: fi ergo hoc
aliis hominibus faétum, multé magis Chrifto.
Porrd ut haberet Chriftus iftam fcicntiam,
triplici femode potuirgerere Deus. 1. realiter
& phyficé prafentandoilli objetta. Et hoc
erte eft i}il;lijipilc.‘ﬂl'(.' entia {ine neceflitace, &
miracula ;Liu..mli;isL'icbu:ﬂ-unrilliAi:gchcmj-

Tractatus I11

titransferre pifces, & éterra pregrandes be.
ftias. 2. Potuiffer Deusinfundere ]HlllOl'sU]ufi
fpecies {pirituales, deillisobjectis 5 fediftemo.
dus non experimentalem {cientiam , fed infy.
fam fundar. 3. fine ullacognitione fenfim,
nonnifi }‘pccics infundendo materiales, quales
51';_11_[2: tuiffent, firealicer & phyfice objedtum
tuiffet praefentatum ;s & hoc fundat feientiam
d‘cpcu‘dcntcrn a phantafmatibus. Quddid fie-
11 poﬁ:t, flufldcrur_ cum Lugunc. Qﬁa‘a Pmb;p
lyl::noumh tales{peciesinfufas v. g. Salomoni;
f enim fimpliciter infufz fuiffent ipfz fpecies
{pirituales, independentes 4 phantafmaribus,
potuiffctinfomno Salomon illis uti, utpotenen
dependentibusa phantafmatibus; quodtamen
communiter negatur, ut videre eft apud Pine.
da, derebus Salomonislib. 3. cap. 10. Deinde,
quando redeunt animz mortuorumad corpo-
ra, dicunt fe vidiffe flores v. g. palatia, vel cer
tetros carceres & fxculentos 5 quz certé per
{enfus non perceperunt, utpore disunit a cot-
pore: Ergononnifi perinfufasfpecies matetia-
les; 8 phantafmatad Deo indita. Nec feque-
tur, otiofum fuilfe intelleGum agentem in ani-
ma Chrifti; quia etiam refpectu objectorum,
quorum {pecics materialis erat immediate 4
Deoinfufa, operabatur agens intelledtus, edu-
cendo ii;lljn'f:upccicm (piritualem, confimilem
phantafmari maceriali.

Gl ESTIO Ik
De Sanéiitate Chrafis.

Riahicconfiderandavenient. 1o Sanlt-
Tms defumibilis ex vi unionis hypoftaricz.
24 Sanctitas defumibilis ex vi gratiz habitua-
lis. 3iocxvi Capitis.

DIFFICULTAS I

De Santiitate proveniente ex vl
uRI0NLs.

E hocquzritur: 4n Chriffus T,‘i:fﬂiw,i{j‘.:ﬁr-
et [anitus, quantumvis nullam habuiffer gra-
tiam babitualemn » Talem fanctitatem ponunt
in Chrifto, Suar. difp.18.Sect.1. Amicus difp. 6.
Scd.5. Lugodifp.16.Sect.1. :
PR &MITTO 1. Duplicems poffé (pectari fanitic
tatem. 1mo. Sanﬂnrnt'cmmmptmn pro art\nlm-
to, emananteex ipfanatura divina,infinite pet-
fefta. Arcributalem fanétitarem negat Deo
Hurtado, Bernal, Herize, Hemelman. S_c_-d
oppofitum defendit Aldrere; quem videdifp
46. Se&. 8. Ertcerré, quxcunqueeﬂ taxa for-
mandi, cum fundamento in re, conceptuma-
licujus ateributi in Deo, cadem ferviet ad for-
mandum conceptum atcriburalis fancticats.
245 Sumi poteft fanctitas pro efle cli_vino: com
petente jp[} naturx diving, & Perfonz.

PrA-




Difputatio IV.

5. AMITTO 2. P2l ?}J:i.\?'f‘it!f‘ﬁ\’ E*fc‘ﬁ.'mé_‘ ancti-
fikd Tediving 3 quodefle divinum triafe-
__I']”{[l-_i[]fc’, Pr:m?;.,iuor_l{inc:td!‘c,uti'cilicctﬁl:
,L‘IN;JLIII] amabilitatis dxlvma.‘, nulli creature
I“ghﬁml Secunds, in ordine ;}d opc_xfaudum ,ut
;irpliﬂ(ﬁj]‘i“m c‘ap_cmndl actiones Dcol gratas.
guinpet oppoficionem ad malum, ut 111.clttgia1;
entamculpas hine habitus v. g. fidei 8 fpei
caunentesin peecarore , non funt {ancticas,
iaqud fales Do opponuntur cum peccato.
Hecomniadeducit Amicus ex1. Joan. 3. Omnis
ginatweit exDed, ( hoc autcm idem eftac c_‘[lc
chjectum {upernaturalis Dei _complaccntlx)
nfc‘mm)wa:f:ﬁciz, (en op}‘aofljtloncm ejus culm
JCCCAL0 ) goniam [emen 1pfinsin eomazet (en vim
rl.-;-mii,irﬂ'i:miuc chim tanquam in virtuce con-
}i?]c:llnfcﬁct'tus.) Unde jam pradicataillaefie
liinihabentfundamentum in fcriptura.

PR EMITTO 3. Concedi debere [anctificari na-
s bmanam ipfa [anc¥itare divind innuithoc
Nuzian.Orar. 2. de Paflchate.  Perfectusantem
fit, mom moda prapeer divinitatem, granihil cst
wfidtiusy [edetiampropter humanizarem divini-
saedilibuzam , idemique effectam, quoad id , quo

[

sernitacst.

" Rartoectiam pramifli eft. Illud eft fanctam,
quod inordinead (e, eftobjectum Deoamabi-
]c,mordincadopcrandum , cft principiuma-
fionum Deo dignarum , ( {upple five eliciti-
umjfivedignificativum) & in ordinead oppo-
firionem cum peceato , cit ei contraveniens;
hge autem omnia competunt humanitati qua
rrminatz:ergo humanitas qua terminata, fan-
flificatur, adeoquealiquo divino effe reddicur

Pnétum Difficuleans 1.

dnSanétitate attributali [anctificetur
Chriftus?

lcenpuM eft.  Sanclitate attvibutal for-
maliternon [anctificatur Chriftws.  Proce-
dituedizt, conclufio, defanétitate formalicer
fimpta ; nam f{i{umatur-materialiter , feu in
quntum cft natura divina, de hocinfra cradta-
bitwr, Conclufio ergouteft pofira.
ProBar1potelt 1. Quiafanékitas ateribu-
ta!.if elt fanéticas communis toti Trinitati;s fan-
Glhgatio proveniensa Verboin humanitatem,
g[& lanltificatio appropriata ipfi Verbo; erpo
fndiitas proveniens 4 Verbo in humanicatem 3
noneft fanicas atcribualis.
I scatgumentum,fiucfonaraccipiatur,mul-
tum prpbabil:,f altem peraliquos.

la

3 Certé enim
nfificatur humanicas 4 natura divina, qua
Hmeneltcommunis toti Trinitati.

chcnthuc ulterivs, fanctificationem prove-
fieneemd Verbo in humanicatem, fub formali-

175

tate pro:cif'é termini, effe appropriatam Verbos
non autemalio modo, licét ratione unionis de-
rivetur.

ProsaTur 2. Non poteftreddihumanitas
ubicataubitate divina , autdurans zrernitate,
autpotensomnipotentia; ergonec poteftred-
difanéta,fanéitate ateributali.

Hoc argumentum, ex iis nonnifi fumetro-
bur,quzinfra,ubi de fanétitate perfonali, affe-
rencur : Cur fcilicet illa effe&um fuum tribuere
poflic,nonautem praedictaateributa?

ProBaTuR 3. Ex diéis fub initium tradta-
tiis. Impofﬁbl]ccft reddinaturam humanam
fan&am fan&itate aceributali, nifi ponatur unio
perfe,fundativa communicationis idiomatum,
inter fanctitatem atcributalem & naturam hu-
manam : namtitulo communicationisidioma-
tum fanéificaretur : fed non poteft dariinter
naturam humanam Chrifti & fanéiratem attri-
butalemunio perfe, fundariva communicatio-
nisidiomatum. Quod ipfum probarur ex diétis
inibi. Non potelt dari unio per fe fundativa
communicationis idiomatum , inter naturam
divinamin {e,& fecundumfe, & inter naturam
humanam; ergonecinter fanétitatemateribu-
talem,& naturam humanam. Antecedensex
di@is alibi conftar; quianonfe habenrnatura
humana & divina, ficut complebile & comple-
tivum, inrationenaturz. Confequentia au-
tem probatur : quianacura divina & fandicas
accribucalis{unt formalitatesindiftinét 2 virtua-
literinordinc ad praedicata phyfica; Ergofina-
tura non poteftinfe.fecundiim e, uniri unione
fundativda communicationis idiomatum , nec
um‘ripotcri:ihu&imsattrilmm]is. Dixi,quod
non pollicnaturain (e (pectara uniri; quia,quod
poflicuniri {petara in perfona , dicetur infra,
ubi de {anétitate Chrifti procedente 4 natura
divina.

Osjicitur I Sufficit ad hoc , ur dicatur
humanitaseflefan&a, habere unitam fibifan-
&iratem ; fed poteft uniri attributalis fan&iras,
nature humanz :imo defa&ounitaeft; ergoil-
lam fanéificabit.

RespoxpieTur, Hocargumentumprobare
m ultfnn,probatcnim naturam humanam Chri-
{ti durare zternitate divina, “ubicari ubirate di-
vina ; nam & xrernicacem, & ubitatem Dei, ha-
becfibiunitam. Direéte autemdici poteft,fuf-
ficere ad hoc, fiuniatar fanéicas aceriburalis u-
nione fundativd communicationisidiomatum;
fed tali unione non poteft uniri.

Osjtcrrur 2. Poreft fan&ificari humani-
tas fim'&itatcpcr{onali: ergo & atrriburali,

Responperur. Difparitatemeffe. Quia ciim
perfona, illique indiftinéta virtualicer {anétitas
pcribn:tlis,poﬂiruniri humanitati, unione fun-
dante communicationem idiomatum , hoc ipfo
poterit {an&ificare humanitatem ; quodnon
procedicdefanctitate arcribucali.

ol o Osj1-




7 6)

Osjrcitur 3. Potelt deificari humanicas
Deitate, quamvis Deitas non pofficuniti infe,
&f{ecundum {e , unione fundante communica-
tionein idiomatum; ergo & fanctificari fanéi-
tate actriburali.

ResronpeTur. Deantecedenteinfradi
cetur; & hoc conceffo, quzfitdandadifpari-
tas,ibidem habebitur.

Puné&tum Difficuleats 2.

An unioSanttificet 2

SSERO 1. Inprincipis N ominalinm,unionem

& natura ¢y perfona,circumfcriptis ut fupra, now
diftinguentinm ., [iaccipiatur unio, [ccundumquod
dicizipfam perfonam,[anitificabit hocipfa,

Rario: quiautinfradicetur , jamque re-
petito fuppofitum eft,perfona fandificat; crgo
i?ll&iﬁcabit& unio, pro perfonafumptas cum
fintomninoidem.

ASSERO 2. In principiis Modalinim ,unionon
it formaliter [anctificans 5 accepta fcilicet proifla
Modalitate,cr entitateintermedia.  Eft aflercum
Lugonis contra Aldrete difp.35.

Ratio 1. afferrifolerex Valq. Quiafcilicer
humanitas Chrift eft infinité fana , jam an-
tem unio hypolftarica, nonelk forma infinitx
fanctitatis.

RESPONDER
{e,utomnia, aq
fincinfinite { fed fufficicutaliquid ¢
lis 5 ad eum modum, quo gratia habitualis fan-
Gtificat humanitatem, & tamennoneftfancti-

t, quodnon fir

tancrin

atur nuimanicas,

} 1
0 1

tasinfinita.

R aT10 2.exeodem. Siuniohypoltaticael
fet forma f{anétificans, non !'xo.'i.. t irrationalis
"'ul‘;‘..\thwi;qLLi.LI;L_nipo!lc.l reddifancta.
[n aliquorum principiis,
conceditur antecedens:: inaliorum negatur pa-
ritas. Namuniocltfan&ificaciva,fifubjeétum
reperiataptuim (inétitati; qualefubjectunynon

¥cC
{
1

Cree
RESPONDETUR

ofF natura irrationalis.
RATIO 3. elt , per princjpiumncgarivum.
Quianullum et fundamentum, & nullanecef~
ii\tjl_s, tribuendi rationem fanétificationis ut
Quodunioni,& tanquam formz ; ,_ibd fufticit,fi
;hn&iﬁcctpcrmodunwn‘cé\‘mcu};. :

ConrirMATuR cxLugonedpari. Unio
oratize habitualis non fané&ificar animam, fed
Ronniiiip{hgratm; 1L)§.:i'mmili:tfﬁndlﬁgn{,ut
9uod; Ergo nec unio hypoftatica {anctifica-
bit,ut ‘Qit_r:..fi.

LESPONI
onem 'h}-‘pni‘mtfc.:m S 1T
icere humanitatern,c
cque deber magis 1
oad etatiam habitua

N T 1. aliqui apud eundem Lu-

1oris & excel-

xexcellen

Tradatus 111

t.imtisi_mn debetpenfari, an aliquid formaliger
=j|<.‘ct?‘ nonimpiic.u cnith,tlnripcrfu io-
ic{upernaturalem entitatem, quim fit
ratia ; & tamennon habere vim fan@ificand;,
Tgoex ¢o,quod unio [l}'P(}ﬂIﬂ.tiCﬂ fit excellen.
tior,quam gratia,non i'c.qmm £, quod fandif.
cer. Tumquia, ctiam hac cxcc]icnriépoliq
fu Eﬁ‘cét utilli competat fanttitasar uo, vizfoy
medii: non 4}1tcnlfat1€ritas ut Quod, Tumquia
quxcunque ratio oftendir, qll(‘)d ab unionehy.
poltatica fanéificetur humaniras , cadem pro-
babit,utadvertit Lugo,quod unitio, fiveadip
produdtiva unionis hypoftatice fan&ifice;
nainetiamhac repugnat eflentialiter cam pec-
caro, eft principium fiio modo complacenty
divinz, & operationum {fanétarum.

ResponDET 2. Aldrete. Unioad gratim
habitualem non eft participatio natura diving,
{ed unio ad pnrticipationctu ; at vero unio hy-
poftaticaeft, fecundum e, parricipatio natute
divinz: quia cft immediata conjunctio’ cum
Deosneque mediataliquid realicer diftinGum,
quod dicatur participatio naturz divine.  Ad-
dir,quddLmiogmtixlmhitua]f:,uoummuu t
humanitatemimmediate cumDeo, peraffimi-
lationem 5 hazcenim competitgratia : neque
phyficé conjungitcum Deoiplo s conjungitau
tem unio hypoftatica.

Conrra. Tum quianon eftratio, curunio
hypoftaticanon fit participatio natura diving,
tantiam uc éto illaphy(-
cacum Deo,non f‘:rumnjl‘.l‘.cr'.u nonnifiut Gue?
adeoque & fanétificatio ut ¢ am quiare-
ditargumentumn. Licét w habitua-
lis ficimmediata conjunétio , cum co, quodeft
participatio natur® divina , nihilqueinterillam
mediet,neque tamenfanétificatut Yuod, illan
participationemcon) ungendo; ergo neque
&ificabitunio h‘ypoff;‘ltica,i:Cér conjungat.cum
Deo, & licetinterillam & Deum nihil mediet
Rurfls , unio gratia habitualis non conjungt
cum Deo, per allimilationem : Ergonecunio
hypoftatica. I\:cm,um_o phyfica cum cg,qgmd
cft p:trtiupatic: naturx divinx, _hon {anctificat
ut @yod ; ergo nec unio phyfica conjungens
cum Deo, fan&ificabic ut --(i’;’”d' Tumquia,
aullum eft fundamentumiftius aflerei: praci-
pue quia,licétuniohy poftaticaimmediate, per

d? & cur conjun

nos,participet perfonam divinam phyfice,non
repugnat tamen, ut tale participativum {fancti-
ficet, fcdad maximum noimiﬁ uc .‘Qfgi Que-
rere ergo reftabic, cur debeat fandificarcut
0@554? ;
RESPONDET 3. Almcgs,ncgando,q‘uodct-
iam uniead gratiam non fanctificer 5 cuth not
{olagratia fanétificet impliciter, licet{olafan-
&uficerut ‘ ;
ContrA: Tumquia, fiper fanétificare
iciter accipiatur concrerum {anétificatl-

vuin.ex fan&ificativo ut Quo,& ucﬁgad,ﬂ‘cinl‘-
: dubic

{impl
b

el
i

a
t4



=

Di@sutatio V.

[J‘m:ﬂnx&iﬁcuc:ti;m; t-rnio;ci g_t‘ar.im}a , 'lfd'ild
concedendum ctitctiam T".&IOIIIPL oductiv ;3 il-
[{gsunionis s &li[kl:ls gratiz , q_mm_ncn?n icit
(métificare » fed folum pi‘l\)dlICC}‘C f;mfk i(’:a.tb
ot Efﬁi-’crA_r‘“_ff’in]H_“Hmm, 110111&1}':]:15—
tut Qwod; nec fﬁlllct}flc a_b;t ut rﬁir:;duma hy:
pohatica. Tumgquiain aliis mazcriis,quem ef-
feffum prxi}ant‘tbrm:t 11;1:111‘;%Ic5,cunilcm pre-
farunio,nonaifl ue Qno,medinm, & via; crgo
giam, quem effectum pra:flatp;r{oua dwn‘m,
cundem non porc&_pr:c_{},}rc ynio by_poﬂ:mca
mjm‘asprmcipalitcr,[cd folump l"_l‘flidl‘)lt,llt__ﬁ&'{‘a,
umediumsut via. Antecedens probatur, Unio
goneltforma ctiam minus principalis vivendi,
denigrandi,&cfic de aliis : ergo vcrum.ef‘t ante-
cedens. '"fumqujaunioillahypofhnca(utd(:
minori difcurratur ) vel confert {antitatem
aeaamyvelincreatam? nop increatam : quia
ifcltcreaas non etiam creatam 3 quia velil-
lunconferc per {e,vel peraliud 2 fiperaliud: \id
alicerexplicari commeode non poterit,nifl quod
conferat illam ratione perfonz , quam unit,
Nonetiam perfe : quia illanonnifi per ['giém—
8ificant,a quibus, {i vimfangificandiauferas,
non manebic idem eflentialiter 5 ficut figrarize
vimfn@ificandi auferas,non erit gratiafancti-
fcans: irem, illud per fe eft principium ratioci-
nandi, ;iquo_.ﬁwm ratiocinandiauferas,jam
noneritanima humanas; ablata autewm vi fané&i-
ficandiunioni, manebiteadem entitas, adhuc
wmneerfanétificativum fanétificabili. Per
hocramen non nego, poflibilem efle modalita-
temyin Principiis modaiiﬁarunl 5 & fanétifica-
tiam & unitivam;  fed quod prafens erifm
modalirasfit talis, nullum fundamentum eftin
authoritate Sacra.
Dicss 1. cum Amico. , Patresnonraroipfi
utionitribuunt rationem fan&ificandi.
Reseonnerur, Patres tribuiffe vim fan-
@ifcandi unioni,qualem agnoverunt ; ‘non a-
ghoverunt autem ullam intermediam , {ed tan-
tim naturam prout terminatam, &perfonam
proutterminantem.  Velcerte, utdicit Vaf-
tiez, nihilphis voluerunt; quam,quod hura-
mesicfanéhificataa Deitate conjunétd huma-
neatbhocautem illum immierico dixiffe; Ami-
asnon probar. Denique, accipiid poreft de
inificatione ut Quononut Qued, Cumquia
ierpretarione accipientur adhuc vérba Pa-
tum,ut fonant; quia,quod eft nemine cogitan-
teut 9us, quidquid deillo dicitur,diciturde ur
«9\ ‘FL\lmCi'gD unioficratio ut Qws : fanétifica-
todedladidtaserit fandtificatio ur oo
% Dices 2. cum codem Unio hypoftarica,ct-
mutmodus creatus, dittinétus aperfonaVer-
;:Egi?z?atinch_oativé & ut gfi{o,iha}&it:}t_cm :
8 momnipeccato:&c. ergo fandtificat.
RES?OX‘DETUR. Siidprocedat defandtita-
Addohzc o-

teur 6
W Quo, concedeturporun.

177

mniaconyenire pofle, fuomodo,ationisque
producitillamunionem.

Dices 3. cumeodem. Unio hypoftatica,
ita {¢ habet ad fané&ificandam humanitarem,
ficut vifio Deiad animam beandam ; fedvifie
Deci habet {e ad animam beandam ut ratio fog-
malis: ergo & unio. Major probatur. Quia fic-
utvifioeft,qud,ut vidintentionali , communi=
catur beato objectumbeatificum ;5 icauniohy-
poftatica eft ratio, qué, urphyficivid; commui-
nicatur humanitati perfona,

ResponpETur. Negando minorem.Quia
nihil creatum beare nos poteft, tanquam forma
beandi ; ciim ergo vifio,illa fic quid creatum,
beare nosnon poteft tanquaim forma : fed rion-
nifitanquam medinm ;. conjungens nobis for-
mam beantem , hoce cﬂ;ipﬁmil)cum. Dein-
de, illawifio nen poteflt habere rationem for-
mz,nosultimo beantis; - ergo haber rationem
forma non ultimo beantis adeoqlicnonhaber
rationembeantis:  quiabeatitudoeft ulcima &
completafelicitas.  Difparitas etiam datipot-
cit, quiavifioobjectum increatumtranstercin
{cilludqueintentionaliterreprafentar ;' vicu-
jus reprzfentationis , & fimilitudinis cum ob-
jecto, potcftimitari conditionem beatificative
objectodebitam; jamautem unio,neceft phy-
fica , necintentionalis fimilitudo perfonz fan-
étz; hinc fit,utnon habeatr derivatamillamin
{e perfetionem, vicujus, qud talis; formaliter
fan&ificet.

Dices 4.cumAldrere. Perfeivis conjun-
gitur humanitas cum divina natura , perunio-
nem hypoftaticam, quam pergratiam habitua-
lem ; nam perfeétiori modo , per talem unio-
nem participaturnatura divina , nempe perim-
mediatam conjunétionem,phyficam & realem,
ad naturamdivinam;vel perfonalitatem ; gra-
tia autem habirualis participat naturam divi-
nam,per aflimilationem.

REesronNDETUR. Perfedits ut Qe ; uniri
humanitatem divina naturz per unionem hy-
poftaticam: cubh it effencialiter alligativa per-
fonz divinx ; f{ed non conjungitperfetius uc
Qued: camhocilli;necnatura illius vendicer,
necafleratau&oritas.

InstaT idem 1. Ratione unionis formali-
ter debetur Chrifto , exS. Thoma, cultus hy-
perduliz ; ergo & debetur humanitati carentia
peecati, & principium fupernaturale honefté
:lg(‘.ndi.

ResronDETUR. Camei,quod cft eflentia-
lisalligatio perfona divinz, neceflaridinneda-
tur ratioentis fingulariter excellentis , climin
illaipfarationcut Quo, fitens excellens, ideo,
non immerito,étiam ratione ¢jus przxci{é,potc-
rit ei tribuicultushyperduliz ; jamautemipfa
cilentiailliusalligationis non exigichoc,, urilla,
ut_Qued,cxpellat peccatum, velafferat princi-
pium operandi honefté 5 imo id effecilli non

propor-




178
p[‘;‘:pOl‘Ef@lﬂUl{ﬂ: Vx‘nLionicriimut_{gga, {1con-
Ce d‘xmrmnéhhc,.Lth, proportionatior erit fan-
ctificatiour Qua,

InstaTt 2. Dubiumeflenon poteft, perfe-
&il\lspoﬂidd‘idl'\-‘l-!]it.‘ltCIll, [30}'111)1'0:1{;[11 ]nr[}\nﬁ
ftaticam, quam per gratiam habitgalem ; nam
illa eft meliot petfeflioalicujus boni > quz facit,
urralebonumréddac meliorem Hararam pofli-
xlcnrcl_n sperdivinitatem autem masime
dicurhumanicasamabilis:

ResronpeTur: Poflideri'tinione hypo-
fratica perfectios Deum ; fed tanqudh p:;:r I3~
tionem ut Qes,nonautem perut .fi";"‘“f; teddic-
que ur Qus naturam humanam poflidentem
meliorem s fednon ue @nod.

InstaT 3. Pofleflio meliotis bomi; femper,
caterisparibus, eft perfectior: ‘Ergo & major
pofleflio,fi czterafint paria,erit pertéétior ;- fed
pofleflio divinitatis perunionem hypoftaticam,
elt major: Ergo.

REesronpeTur. Perunionem hypoftati-
cam;haberiuc Hup; majorem puil}:l]imicm dic
vinitatis,{fed nonur @ued; climramen iplagra-
tia habicualis fic pofieflio ut @nod : clim ejus
entitas fic.eflfeur Quod, participationemipfam
naturzx divina infe.

-eddi-

DicEs g.cumeodem. Unio hypoftatica,ra-
tioll? {ui formaliter opponitit cum peceata,
perfectivs enim poflidet fumum bc:rmm,qu:rm
wﬁubcar.r,qu.rmmunc,\pclhtpcccamm; L
gounio eft forma {anétificans.

RESPONDETUR. Quod unio hy pottatica

pcr.'fﬂcﬂ'ifrs,ur__{'Qrf;.ol.;pon.:r {z peccato, & poili-
deat l_Z_)c:um 3 fednon tanquam ratio ut Dued
quod forte ctiam non convenit vifioni,

Dicks 6. cumeodem. Unio hypoftaticactt
longe majoris perfedtions, quam gratia habi-
tualis ; &’tamcndiiﬁcifcn}up:uur,f-};rm;\_nu;m,
Gificantem fuperari 4 forma non fanifican-
tc; nam formafandificans reddic dignumami-
citid Dei: quodnon praftacforma non fan@i-
ficans. %

ResponpeTur. Unionem hypoftaticam,tan-
quam rationem &ue,cile p(t{ﬁ::‘.liul‘cll} ; confe-
quentcrut Qe cnlnnrluﬂ:chhcarc. Deinde,qua
{untexdiverfafcrie,poflancie {uperare,& fupe-
raris & ita fubftantiain rationeentis , melioreft
pragratia,qua eltaccidens: licérd gratia {upe-
retur ordine ; multaque aliz inftantiz often-

* dunt,quodid poﬂitﬁcn i &fuadetargumen-
tum negatvum, No# repugnat,

Dices 7. AP‘unbusIilc:n'narioniimyﬂc,
rium exaltatur tanquam excellens divinus ef=
feftus; ubinoncommendatur perfonalitasVer-
bi,quiahacnonefteffectus divinz omnipoten-
tiz. Undeetiamab Auguftino,appellatur hec
unio,{ummagracia , dicititem Bc1'n;1rdus,QLI«3d
hzcuniras pracellaceunctisaliis; precerunita-

1icatis.

g e o,

Tractatus T11L

RESPONDETUR, Concedo, commend
nigm‘.mh_\-'pof}aticmn, tanquam excellentepy
effeclgm; fednego,quod hoctitulo debeatefle
jamfanétificativa, ut 9uod.  Rurfis,donym
& gratia coincidunt’s hinc fi unio hypoﬂ-‘u[g;

AT~

eft donum gratuitum datum humanirari s Crit
ctiam gratia : fed nego,quod gratia,[ilmptai
p]jc;tcr pro dono ', coincidat cim fanctitage,
Bernardus foliim dicit, uniopem hypoftaticap
efle reliquisunitatibus admirabiliorem, quia i
ntumillud perfonale , primo ineffabile cft poft
Trinitatem imo fi ex hac unirare arguendup
effer,probabitur ; ‘unione hypoftatica non fap.
&ificari humanitatem: quianecunitate Trip;.
tatis formaliter {an@ ificari poteft.

InsTaT ridem. Unio hypoftatica, cffenti.
liter poftulat magis petficiintrinfece , perfan.
&itaccmincreatam ; hzcaurem exigentiaeft
perfectior,quim gratia habitualis.

Resronperur. Illa exigentia cft ue Qus:
confequenter non fundabit rationem fandif.
cantisut Queds titulo etiam perfectionis,ucdi
&um,non fundatur vis (anétifcativa,

InsTAaT 2. Bernal apud cundem. Uniohy-
poftaticaproducitgratiam habirnalem phyfice;
velfaltemratione illius deberur Chrifto graia,

ResrovpeTur. Negando antecedens.
¥o etiam conceflo,n fequitur: quia, {i attio
productivagratiz non {anctificat ur Quod, cur
unio productiva gratie , fanificabirut Quods
necdebent caufz xquivocz praftare hoc for-

Im.

maliter, quod {uus effeGys.  Debeturautem |
gratia ratione ynionis , tanquam exigentis ut |
Que s {ed indenon fequitur, qudd fandtificerur
abillaexigentiaformalirer,fed tanquamabexi- |
gitivo fanctitatis. ‘

InstaT 3 Bernal. Rationeunionis debe-
tur Chrifto cultus fupremus hyperduliz:hica
tem titulus uomicbcmrniii ticulo {ancticatis.

RespronpeTur. Sufficit unionidebeaty
titulus {anéticaris,ut Quo.

Pun&tum Difficultads ;.

An Perfona divina, prout condiftinita 4 Batthe
radivina,fanctificet formaliter?

SSERO L. Perfonam divinam, prowt condi-

findlams anaturadivina, fandlificare formali-
ter nonreitéex copracisé dedutitur, quinest idew
yealiter cum divinitate,

Ratro: quialicérillaperfona,proutcon-
diftinéta a natura vireualiter, nihilominuseam
realicerinvolvac: licecitem virtualisalictasftet
cum identitate reali : nihilominiis,non potcfl
pracife exinde deduci, quod fan&ificet form-
liter infenfu realis quiaetiam nonporteft rcdz}-
¢i, quod pcrf'on.lIiEas in fc_nf'u reali commuit-
cetur,communicata natura.

DicEes

n

bit

fea

]




: Difputaﬂo V.

CL]:]‘\Iaugoidlﬁ)'l'g{:&‘ 4.119:1.1.68,
(ubd feilicet una perfectio pl::)ut cojndii’h;:&.a.
\i\l’w'ﬂlfﬂ-’"ﬂb alia, contineatillam Yll:L’Ll;{IiEL‘I‘,
: Oﬁ[llzlt(:l'flllC"ald(,‘].’lflil(‘.dl'l‘.l!(: & per-
rcontinet naturam, in quan-

DICES L

«:q:a:cuus p '
[onalizas \'imm_hrcr BEE
[ mpetitcum 11[:11dc1.1tmchmt Sy
| ResPONDETUR. 1’;{31@ lLlCllti{.1L>Ith_i1F:11},
| faciz,utin {enfu reali competat id petitivo,
;uodcumpctitci , cumquo. petit lkl(fl?tlFlelfl -
M pcrfhnalims ;l{ivma petit ldmn#“‘fm L}‘[m
e,quod communicatut , non tamen ipfain l_(,n:
fizcali communicatur. I lq;tc 111[cll}gl_ & gicfcilﬁ
lidebent,ex dictis reperito, circa dlﬂ.’lqih()ll(:ln
sinalem,inordine ad przdicata phyfica. _
DICES 2. Virru;liimsilIancnob;&,quonu—
wsilla perfona it Deus nemine cogitante; -
gonccuhclhquominus ficfancta
" ResponpETUR, Indubié nemine cogitai-
weltndta s led inde non_fb-\]ruirur,quE}d}nr:l:ci-
i exeo,quod fic realiter fanéta , polhc_lmherc
Ationem fanékificantiss quid crimnpcriuna,cﬂ:
idemrealier cum co:quod communicatur, ta-
men,eriam infeniu reali,;non communicatur,
DIILES 3 Qllqm\us,mpr;udf”c:{m,('amfmmf,
i pon Commnitioatiy 5 & aliis fimilibus; inter-
cedatvircualicas, pntcft tamennonintercedere
iorzdicato Sewéti, & Divini 5 €rgo {anctifica-
birtituloidentificationis realls.

fon

Resroxperur. Non titulo identificationis,
} fdrtloindiftinétionis vircualis, - a prazdicato
Sundti.

Anautem poflit perfonalitas divina, nondi-
¢ finguivirrualicer 5 ab aliquibu§ pra:dicgtis na-
E wrediving, indiftinétis virtualiter abipfa natu-
; mdchocdiGumalibi. Potlethoc negari: quia
ocipfo daretur djftinétio vircualis , inter illas
plsyirtualitace¥inDeo, quasdam diftinctasa
petfonalitatibus 5 - 8z quasdam non diftinctas;
mma!:thus ex illis in fenfu reali conveniret
id,quodconyenit perfonis: aliquibus veronon
convenitet 3 hoc autem effet multiplicare vir-
walitates , fine neceflitate.  Pre féquentibus
T

Noranpum eft, Eandem pcr{bname‘bi
condiftinGtamvircualiter 4 naturadivina,etiam
g prourita condiftinéta eft; dupliciter fumi pofle.

fimaproutdivina petfonalitas eft. Sesundo pro-
uhmpliciterperfonalitas, abftrahendo abilla
&przicindendo,etiam formalitatemdivinge, &
Cuuscung; alitis formalicatis. Hoe #otazo
f ASSERO 2. Perfomans Verbi ctiam condiftin-
damvirtualiter 4 natura, ﬁ [tmatar prout pfrjémt
| ei:*u:n.ge.v’i, adhue fanctificare lumanizatem forma-
Liier,

_R:\rm Laflerdieft. Quiaitafumpta,adhuc
distdvinum effe ; fritafumpta dicit divinum
tlezergo humanitas,{ub hac formalitate tesmi-
weabet divinum efle; crgohabet & andita-

179

tem ; namhabere fan&icatemin prafenti;non
plusimportat,quam habere efle divinum,

Rartro 2. Quia perfonalitas fic fumpraad-
huchabettriailla requifita ad fan&itacem , fu-
pra enumecrata.

RaTro 3. Quia fub quacungue formalita-
teipfam deitatem dicesfanétificare, fub eadem
Pmpurtiomljtcr dicam, c[iam[pt’ribnam 5 quﬁ
divinam,fanctificare; Ergo fiilla{anétificar,ct-
iam perfofia divina fanétificabi,

ASSERO 3. Perfonam Verbicondiftinctam vir-
tnaliter a matura _/F  [umatuy non prout divina eit,

[fedabfiraltea formalitate Deitatis, won fanctificare
[formaliter. &

Ratie 1. aflerti eft: quia& fanétifivarer,&
non fanétificarct. Sanétificarct ut fupponitur:
non fanétificaretautem , quia & dicerereffe di-
vinum,& nondiceret:non diceret, quia i'uppof
nitur pracifa efle d divinirate s dicerer autem,
quizemanis{anétificatio importat effe divinum,
unde pracifaperfonaliras,, necrationem finitz,
nec rationem infinitze dicit,ut vifumin 1. par. #

RaTi0 2. Quiaformalitasfan&itatis,& for-
malitas perfonalitatis, nonfuntcedem, diffe-
runt enim definitiombus; ergo cimconfidera-
tur aliquidfecundiim rationem perfonz , non
confideratur fecundiim rationem fanéitatis ;
Ergofubillaratione,fub qua confideraturin ra-
tione perfonz, nonpotelt concipi , tanquam
principium fanéticatis ;. Ergo nec efle Bfmale
principium fanétitatis s cum per principium for -
malefanétitais,pro nune,non plisineelligarur,
quamellealiquid conceptibile, tanquam for-
mam fan&ificansem.

R ar10 3. Homo , {pedtatusfecundim fo-
lamanimalitatem, 8 prourabftractus 4 rationa-
litate;non eft formaliter principium ratiocinan-
dizaliasanimal abftractum, & {ecundim fe fpe-
&atum;ratiocinaretur: quod {uppono ex Me-
taphyfica, & Logica, falfum cfle; ergo 8¢ perfo-
na Verbi, fpeftata fecundum folam sagionem
perfonz , &non fecundum rationéin divinz,
non poreftefleratio formpalis fanctific¥hdi.Pro-
baturconfequentia paritate rationis ;- €o quod
formalicas ratiocinii , 4 formalitate animandi,
diver{a fic,ficut etiam diverfa eft formalitas (an-
Giratis,& diverfa formaliter ratio perfonz.

ConrirMmaTur. Demus,perimpoflibile,
perfonam Verbireddifanctam gif}in{‘m realiter
fanctitate,annihilecur illafanéitas,non erit jam
phyfice & realiter fanéta petfona Verbi : Ergo
etiam, cum,ratione prafcinditur abillacflcdi-
vinum, rationenoftra non crit divina; Ergo
nee fanéta , ciim fané&itas, divino effe fit de-

finita. l%;go ulcerius nec fanctitatem ratione
noftré tribuere poterit,qua talis.  Contra hoe
tettium aflerrum,quod objici poffer , folvide-
betex materia |'ncmphy&n & logica de Pra-
cifio-




180

cifionibus, Sccumiuma(fcrrumhabcthicpm-
prias fuasdifficulcates.

Dicgs 1. Nmmpparct > qui perfona prout
condiftinéta 4 divinitate , dicat rationem di-
yinx?

RespoNDETUR. Quando accipiturperfo-
nadivina,&tamen prout-condiftinéra i divini-
tate,fumitirtuncexeo, quiaipfa virtualitas 1l-
lius perfonain {uisintrinlecis, habetinclufam
rationemdivine; vicujus , petic e perfona,
divinam natutam pet identitatem terminans ;
itautintuendoillamvircualitatem, inipfisillins
intrin{ecis pradicatis ; eluceat ratio petfona
non hun};m;‘c,nr:c tatio {uppofiti cuj uscunque,
fed ex eflentia fua terminativi, peridenticatem,
nonnifi natara divinzx ; & hoc facicinvolviinil-
laipfaperfonarationem divine , adeoque fan-
Gificativi. - Unde competit illis perfonis effe
divinum, non fumpril pro Deitate,ficenim de-
berent daritres Diirelativi; fed {umptum pro
dicente ordinem ad Deitatem.

InsTasrs. lllx perfonz dicuntetiam exi-
gentiam ad idenrificari infinitudini divinz, &
tamennon datur inillisefle infinitum perfona-
[e: ergo nec dabicurefle divinam.

ResronpEToR. Sicutdaturefle divinum
perib{mle,dcrjvacﬁ ab efle Deitaris in obliquo,
nonvero.d Deitate : unde non dantur per nos
tres Deitates relative : ita concedi potcﬁ,dari
eflc lfinitiin perfonis, derivatumab co,quod

_perfonalitates illz fint debirz nature infinice :
adeoque fint, utitadicam, non Nominative,
fed inobliquo infinita : hoc eft,infinite natu-
e debitz, dicentesque ordinem ad iflentifi-
cariinfinitz nature. - Rurlis petentia identi-
ficari infinitudiniin perfonis,eft petentiaiden-
tifigari naturz , quadicitinfinirudinem; non
eft autem petentia inclofa inipfamer Pcrfolm:
quia pcrﬁma 5 €X conditioncperibum s Naturam
petit, nonautemea, qux per fe qui talianon
{untperfonabilia , qualis eft infinitas ;- conie-
quer®tr mec inilla petentia, fundabiturinfini-
tas: fe@illatencbitfe 4 parte natucz pracifc;
darurautem petentia in perfona divina , utfic
naturz diving , adeoqueutfitdivina, - Deni-
que cfle divinumreée falvacur, ex folo peterc
identificaridivinznaturz : quia efle deitatis,
licetaliquid nen ficDeitas virtualiter ; effcin-
quam Deiratisgalvat efle divinum; confequen-
tercompetet petfonis effe divinum s jam aurem

»effe infinitam non falvatur pr&tile, perpetere
effeinfiniti, confequenter hzopetentiainper-
{onis;nonfatvabit efle infinicum carundem.

DicEs 2.exLugo. Perfonalitas Verbi,pro-
ut condiftinguicur virtualiter 3 natura divina,
non fanéificat formalirer ipfum Vefbum ; er-
go proutiic,non potetic formaliter fanétificare
naturam humanam.g Quod enimin fe non et
{anétitas, non Potcfﬁnnétiﬁcatchumamtatcm-

TraGatus 1L

-~ i o
e

Abrecedens probatut. Abillo fan@ificarys for.
maliter Verbum , dquo habet formaliter pri,
mam radicem beatitudinis , nam ficut innghj
{ola gratia habitualis eft radix vifionis & beari.
tudinis; &nonalia: ita Deusdicitur finctss
folafua natura divina, qu eft primaradixbe;.
ticudinis illius.

RespronpET 1. Lugo. Propter hocargy.
mentum,probabile fibi videri,non dari proprid
tres fanéticates relativas, fed unam effentialem
communem & abfolutam, Et quamvis admittat
tres perfectiones relativas, nontamentresbes.
titudines,vel fanitates ; hacenim omniafine
abfoluta, nec multiplicantur in relationibu,
Addit tamen, licet perfonalitas non pofficefi
ipli Verboprimaradixbeatitudinis, porteft .
men effe talis radix,unita nature humanz: qui
ita perficit illam, ut communicetur ei, tituo
hoc;hzreditas 2ternz beaticudinis ; licétenin
hanc herediratemgaccipiat, etiam intuitn nag.
r divinz {ibi communicatz: accipit tamen<ns1:XMLFault xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat"><ns1:faultstring xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat">java.lang.OutOfMemoryError: Java heap space</ns1:faultstring></ns1:XMLFault>