BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarvm Tomus

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae Et Dantisci, 1682

Diffic. 1. De sanctitate proveniente ex vi unionis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82973

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82973

174

betetiameoncediufus feientiz experimentalis
Denique honorificentius eft fen-
tircede Ehrifto, qnod porueritfubtiliorem de-
monftrationem invenire de exiftentia Det, et-
iaminfans,quam illam invenerit Ariftoteles.

Dices 1. cumLugo& Vafq. Chriftusnon
habuit regulariter ullam operationem huma-
nam,nifi dcpcn-hrutcl‘&b erganis , & difpolitio-
nibus naturalibus,{icut alii homines; nequee-
nimambulabatv. g. antequam habuiflet in cru-
ribus organa: Ergonec habuitoperationem hu-
manam phantah;, ante organum bene difpofi-
tum ;5 Ergonec operationem humanam intel-
ligendi.

REespcnpeTUR. Negando, quodininfan-
tida non habueritorgana’ucnudif}mﬁt_a:ulPimn-
tafiam. Ol‘g;lll&l.’llifclﬂ(Liiltdl”iif‘.gtlcl}da. Pri-
moquzdam {uncad actusmereé externos: & hac
perfedta Chriftus non habuit ; hincnecambu-
labatinfans,necloquebatur. ~ Secwizdb alia or-
gana,ad atusinternos : & hechabuit Chriftus
eribd‘n , propter fupra allatas congtuentias.
Porro organaad actus externos non habebat,
tum ad occultandum myfterium, tum ad ma-
jorcm humilitatem, per quain nos {alvabat.
Addo, ficutfi Chriftus poruifler infans ire pe-
desin :Eg_yptmn,hcncintu]ill'cmus, potuifleil-
Jumire ad templum Salomonis , €0, quodifta
fintinecodem gc‘llcrc;ﬂ'nii( hriftus petuitexer-
cere aliosadtusfcientia , & forte, ctiam perop-
politos , actus {cientiz r_nih{it dcpcmicmis@
shanrafmatibusitideminfufis 5 curnon potult
idem Chriftus fcire per{cientiam naturalem &
cxpcrimcnm]rm 2

Bices 2. (&(\dininﬂmrizlncnpoﬂ?[ph;m—
tafiari Chriftus , [pectat ad paflibilitacem cor-

8z naturalis.

}30].‘15. ;
ResponpeTur. Quddnon: quiaficut
irinon deftruitin viro paflibilita-
infante deftruxiflee.
;3. Siverum fic aflertuin, quomodo
Chriftus proficicbat fapicntia?
ResronpETUR. Proficiebacquantum ad
homines, magis{cil. illam manifeftando. Pro-
ficiebat item fcientid experimentali {uccefli-
vé, ficut fucceflivéobjeéta per {enfus perci-
piebat. : .
AssERO 3. Chriftum multa objecta habuiffé
[ecientidcognita, gud non habui(fét cognita, niff ita f¢
e Chrifto geffiffet Dews, aty, owm Salomone, Ada-
mo, Prophetiss quibus res abfentes,cumpropria fan-
7, 5 alits conditionibus, monfirate [unt.
Rartro. Quianullifcientiaconcedendactt
major, quam humanitati Chrifti: fi ergo hoc
aliis hominibus faétum, multé magis Chrifto.
Porrd ut haberet Chriftus iftam fcicntiam,
triplici femode potuirgerere Deus. 1. realiter
& phyficé prafentandoilli objetta. Et hoc
erte eft i}il;lijipilc.‘ﬂl'(.' entia {ine neceflitace, &
miracula ;Liu..mli;isL'icbu:ﬂ-unrilliAi:gchcmj-

Tractatus I11

titransferre pifces, & éterra pregrandes be.
ftias. 2. Potuiffer Deusinfundere ]HlllOl'sU]ufi
fpecies {pirituales, deillisobjectis 5 fediftemo.
dus non experimentalem {cientiam , fed infy.
fam fundar. 3. fine ullacognitione fenfim,
nonnifi }‘pccics infundendo materiales, quales
51';_11_[2: tuiffent, firealicer & phyfice objedtum
tuiffet praefentatum ;s & hoc fundat feientiam
d‘cpcu‘dcntcrn a phantafmatibus. Quddid fie-
11 poﬁ:t, flufldcrur_ cum Lugunc. Qﬁa‘a Pmb;p
lyl::noumh tales{peciesinfufas v. g. Salomoni;
f enim fimpliciter infufz fuiffent ipfz fpecies
{pirituales, independentes 4 phantafmaribus,
potuiffctinfomno Salomon illis uti, utpotenen
dependentibusa phantafmatibus; quodtamen
communiter negatur, ut videre eft apud Pine.
da, derebus Salomonislib. 3. cap. 10. Deinde,
quando redeunt animz mortuorumad corpo-
ra, dicunt fe vidiffe flores v. g. palatia, vel cer
tetros carceres & fxculentos 5 quz certé per
{enfus non perceperunt, utpore disunit a cot-
pore: Ergononnifi perinfufasfpecies matetia-
les; 8 phantafmatad Deo indita. Nec feque-
tur, otiofum fuilfe intelleGum agentem in ani-
ma Chrifti; quia etiam refpectu objectorum,
quorum {pecics materialis erat immediate 4
Deoinfufa, operabatur agens intelledtus, edu-
cendo ii;lljn'f:upccicm (piritualem, confimilem
phantafmari maceriali.

Gl ESTIO Ik
De Sanéiitate Chrafis.

Riahicconfiderandavenient. 1o Sanlt-
Tms defumibilis ex vi unionis hypoftaricz.
24 Sanctitas defumibilis ex vi gratiz habitua-
lis. 3iocxvi Capitis.

DIFFICULTAS I

De Santiitate proveniente ex vl
uRI0NLs.

E hocquzritur: 4n Chriffus T,‘i:fﬂiw,i{j‘.:ﬁr-
et [anitus, quantumvis nullam habuiffer gra-
tiam babitualemn » Talem fanctitatem ponunt
in Chrifto, Suar. difp.18.Sect.1. Amicus difp. 6.
Scd.5. Lugodifp.16.Sect.1. :
PR &MITTO 1. Duplicems poffé (pectari fanitic
tatem. 1mo. Sanﬂnrnt'cmmmptmn pro art\nlm-
to, emananteex ipfanatura divina,infinite pet-
fefta. Arcributalem fanétitarem negat Deo
Hurtado, Bernal, Herize, Hemelman. S_c_-d
oppofitum defendit Aldrere; quem videdifp
46. Se&. 8. Ertcerré, quxcunqueeﬂ taxa for-
mandi, cum fundamento in re, conceptuma-
licujus ateributi in Deo, cadem ferviet ad for-
mandum conceptum atcriburalis fancticats.
245 Sumi poteft fanctitas pro efle cli_vino: com
petente jp[} naturx diving, & Perfonz.

PrA-




Difputatio IV.

5. AMITTO 2. P2l ?}J:i.\?'f‘it!f‘ﬁ\’ E*fc‘ﬁ.'mé_‘ ancti-
fikd Tediving 3 quodefle divinum triafe-
__I']”{[l-_i[]fc’, Pr:m?;.,iuor_l{inc:td!‘c,uti'cilicctﬁl:
,L‘IN;JLIII] amabilitatis dxlvma.‘, nulli creature
I“ghﬁml Secunds, in ordine ;}d opc_xfaudum ,ut
;irpliﬂ(ﬁj]‘i“m c‘ap_cmndl actiones Dcol gratas.
guinpet oppoficionem ad malum, ut 111.clttgia1;
entamculpas hine habitus v. g. fidei 8 fpei
caunentesin peecarore , non funt {ancticas,
iaqud fales Do opponuntur cum peccato.
Hecomniadeducit Amicus ex1. Joan. 3. Omnis
ginatweit exDed, ( hoc autcm idem eftac c_‘[lc
chjectum {upernaturalis Dei _complaccntlx)
nfc‘mm)wa:f:ﬁciz, (en op}‘aofljtloncm ejus culm
JCCCAL0 ) goniam [emen 1pfinsin eomazet (en vim
rl.-;-mii,irﬂ'i:miuc chim tanquam in virtuce con-
}i?]c:llnfcﬁct'tus.) Unde jam pradicataillaefie
liinihabentfundamentum in fcriptura.

PR EMITTO 3. Concedi debere [anctificari na-
s bmanam ipfa [anc¥itare divind innuithoc
Nuzian.Orar. 2. de Paflchate.  Perfectusantem
fit, mom moda prapeer divinitatem, granihil cst
wfidtiusy [edetiampropter humanizarem divini-
saedilibuzam , idemique effectam, quoad id , quo

[

sernitacst.

" Rartoectiam pramifli eft. Illud eft fanctam,
quod inordinead (e, eftobjectum Deoamabi-
]c,mordincadopcrandum , cft principiuma-
fionum Deo dignarum , ( {upple five eliciti-
umjfivedignificativum) & in ordinead oppo-
firionem cum peceato , cit ei contraveniens;
hge autem omnia competunt humanitati qua
rrminatz:ergo humanitas qua terminata, fan-
flificatur, adeoquealiquo divino effe reddicur

Pnétum Difficuleans 1.

dnSanétitate attributali [anctificetur
Chriftus?

lcenpuM eft.  Sanclitate attvibutal for-
maliternon [anctificatur Chriftws.  Proce-
dituedizt, conclufio, defanétitate formalicer
fimpta ; nam f{i{umatur-materialiter , feu in
quntum cft natura divina, de hocinfra cradta-
bitwr, Conclufio ergouteft pofira.
ProBar1potelt 1. Quiafanékitas ateribu-
ta!.if elt fanéticas communis toti Trinitati;s fan-
Glhgatio proveniensa Verboin humanitatem,
g[& lanltificatio appropriata ipfi Verbo; erpo
fndiitas proveniens 4 Verbo in humanicatem 3
noneft fanicas atcribualis.
I scatgumentum,fiucfonaraccipiatur,mul-
tum prpbabil:,f altem peraliquos.

la

3 Certé enim
nfificatur humanicas 4 natura divina, qua
Hmeneltcommunis toti Trinitati.

chcnthuc ulterivs, fanctificationem prove-
fieneemd Verbo in humanicatem, fub formali-

175

tate pro:cif'é termini, effe appropriatam Verbos
non autemalio modo, licét ratione unionis de-
rivetur.

ProsaTur 2. Non poteftreddihumanitas
ubicataubitate divina , autdurans zrernitate,
autpotensomnipotentia; ergonec poteftred-
difanéta,fanéitate ateributali.

Hoc argumentum, ex iis nonnifi fumetro-
bur,quzinfra,ubi de fanétitate perfonali, affe-
rencur : Cur fcilicet illa effe&um fuum tribuere
poflic,nonautem praedictaateributa?

ProBaTuR 3. Ex diéis fub initium tradta-
tiis. Impofﬁbl]ccft reddinaturam humanam
fan&am fan&itate aceributali, nifi ponatur unio
perfe,fundativa communicationis idiomatum,
inter fanctitatem atcributalem & naturam hu-
manam : namtitulo communicationisidioma-
tum fanéificaretur : fed non poteft dariinter
naturam humanam Chrifti & fanéiratem attri-
butalemunio perfe, fundariva communicatio-
nisidiomatum. Quod ipfum probarur ex diétis
inibi. Non potelt dari unio per fe fundativa
communicationis idiomatum , inter naturam
divinamin {e,& fecundumfe, & inter naturam
humanam; ergonecinter fanétitatemateribu-
talem,& naturam humanam. Antecedensex
di@is alibi conftar; quianonfe habenrnatura
humana & divina, ficut complebile & comple-
tivum, inrationenaturz. Confequentia au-
tem probatur : quianacura divina & fandicas
accribucalis{unt formalitatesindiftinét 2 virtua-
literinordinc ad praedicata phyfica; Ergofina-
tura non poteftinfe.fecundiim e, uniri unione
fundativda communicationis idiomatum , nec
um‘ripotcri:ihu&imsattrilmm]is. Dixi,quod
non pollicnaturain (e (pectara uniri; quia,quod
poflicuniri {petara in perfona , dicetur infra,
ubi de {anétitate Chrifti procedente 4 natura
divina.

Osjicitur I Sufficit ad hoc , ur dicatur
humanitaseflefan&a, habere unitam fibifan-
&iratem ; fed poteft uniri attributalis fan&iras,
nature humanz :imo defa&ounitaeft; ergoil-
lam fanéificabit.

RespoxpieTur, Hocargumentumprobare
m ultfnn,probatcnim naturam humanam Chri-
{ti durare zternitate divina, “ubicari ubirate di-
vina ; nam & xrernicacem, & ubitatem Dei, ha-
becfibiunitam. Direéte autemdici poteft,fuf-
ficere ad hoc, fiuniatar fanéicas aceriburalis u-
nione fundativd communicationisidiomatum;
fed tali unione non poteft uniri.

Osjtcrrur 2. Poreft fan&ificari humani-
tas fim'&itatcpcr{onali: ergo & atrriburali,

Responperur. Difparitatemeffe. Quia ciim
perfona, illique indiftinéta virtualicer {anétitas
pcribn:tlis,poﬂiruniri humanitati, unione fun-
dante communicationem idiomatum , hoc ipfo
poterit {an&ificare humanitatem ; quodnon
procedicdefanctitate arcribucali.

ol o Osj1-




7 6)

Osjrcitur 3. Potelt deificari humanicas
Deitate, quamvis Deitas non pofficuniti infe,
&f{ecundum {e , unione fundante communica-
tionein idiomatum; ergo & fanctificari fanéi-
tate actriburali.

ResronpeTur. Deantecedenteinfradi
cetur; & hoc conceffo, quzfitdandadifpari-
tas,ibidem habebitur.

Puné&tum Difficuleats 2.

An unioSanttificet 2

SSERO 1. Inprincipis N ominalinm,unionem

& natura ¢y perfona,circumfcriptis ut fupra, now
diftinguentinm ., [iaccipiatur unio, [ccundumquod
dicizipfam perfonam,[anitificabit hocipfa,

Rario: quiautinfradicetur , jamque re-
petito fuppofitum eft,perfona fandificat; crgo
i?ll&iﬁcabit& unio, pro perfonafumptas cum
fintomninoidem.

ASSERO 2. In principiis Modalinim ,unionon
it formaliter [anctificans 5 accepta fcilicet proifla
Modalitate,cr entitateintermedia.  Eft aflercum
Lugonis contra Aldrete difp.35.

Ratio 1. afferrifolerex Valq. Quiafcilicer
humanitas Chrift eft infinité fana , jam an-
tem unio hypolftarica, nonelk forma infinitx
fanctitatis.

RESPONDER
{e,utomnia, aq
fincinfinite { fed fufficicutaliquid ¢
lis 5 ad eum modum, quo gratia habitualis fan-
Gtificat humanitatem, & tamennoneftfancti-

t, quodnon fir

tancrin

atur nuimanicas,

} 1
0 1

tasinfinita.

R aT10 2.exeodem. Siuniohypoltaticael
fet forma f{anétificans, non !'xo.'i.. t irrationalis
"'ul‘;‘..\thwi;qLLi.LI;L_nipo!lc.l reddifancta.
[n aliquorum principiis,
conceditur antecedens:: inaliorum negatur pa-
ritas. Namuniocltfan&ificaciva,fifubjeétum
reperiataptuim (inétitati; qualefubjectunynon

¥cC
{
1

Cree
RESPONDETUR

ofF natura irrationalis.
RATIO 3. elt , per princjpiumncgarivum.
Quianullum et fundamentum, & nullanecef~
ii\tjl_s, tribuendi rationem fanétificationis ut
Quodunioni,& tanquam formz ; ,_ibd fufticit,fi
;hn&iﬁcctpcrmodunwn‘cé\‘mcu};. :

ConrirMATuR cxLugonedpari. Unio
oratize habitualis non fané&ificar animam, fed
Ronniiiip{hgratm; 1L)§.:i'mmili:tfﬁndlﬁgn{,ut
9uod; Ergo nec unio hypoftatica {anctifica-
bit,ut ‘Qit_r:..fi.

LESPONI
onem 'h}-‘pni‘mtfc.:m S 1T
icere humanitatern,c
cque deber magis 1
oad etatiam habitua

N T 1. aliqui apud eundem Lu-

1oris & excel-

xexcellen

Tradatus 111

t.imtisi_mn debetpenfari, an aliquid formaliger
=j|<.‘ct?‘ nonimpiic.u cnith,tlnripcrfu io-
ic{upernaturalem entitatem, quim fit
ratia ; & tamennon habere vim fan@ificand;,
Tgoex ¢o,quod unio [l}'P(}ﬂIﬂ.tiCﬂ fit excellen.
tior,quam gratia,non i'c.qmm £, quod fandif.
cer. Tumquia, ctiam hac cxcc]icnriépoliq
fu Eﬁ‘cét utilli competat fanttitasar uo, vizfoy
medii: non 4}1tcnlfat1€ritas ut Quod, Tumquia
quxcunque ratio oftendir, qll(‘)d ab unionehy.
poltatica fanéificetur humaniras , cadem pro-
babit,utadvertit Lugo,quod unitio, fiveadip
produdtiva unionis hypoftatice fan&ifice;
nainetiamhac repugnat eflentialiter cam pec-
caro, eft principium fiio modo complacenty
divinz, & operationum {fanétarum.

ResponDET 2. Aldrete. Unioad gratim
habitualem non eft participatio natura diving,
{ed unio ad pnrticipationctu ; at vero unio hy-
poftaticaeft, fecundum e, parricipatio natute
divinz: quia cft immediata conjunctio’ cum
Deosneque mediataliquid realicer diftinGum,
quod dicatur participatio naturz divine.  Ad-
dir,quddLmiogmtixlmhitua]f:,uoummuu t
humanitatemimmediate cumDeo, peraffimi-
lationem 5 hazcenim competitgratia : neque
phyficé conjungitcum Deoiplo s conjungitau
tem unio hypoftatica.

Conrra. Tum quianon eftratio, curunio
hypoftaticanon fit participatio natura diving,
tantiam uc éto illaphy(-
cacum Deo,non f‘:rumnjl‘.l‘.cr'.u nonnifiut Gue?
adeoque & fanétificatio ut ¢ am quiare-
ditargumentumn. Licét w habitua-
lis ficimmediata conjunétio , cum co, quodeft
participatio natur® divina , nihilqueinterillam
mediet,neque tamenfanétificatut Yuod, illan
participationemcon) ungendo; ergo neque
&ificabitunio h‘ypoff;‘ltica,i:Cér conjungat.cum
Deo, & licetinterillam & Deum nihil mediet
Rurfls , unio gratia habitualis non conjungt
cum Deo, per allimilationem : Ergonecunio
hypoftatica. I\:cm,um_o phyfica cum cg,qgmd
cft p:trtiupatic: naturx divinx, _hon {anctificat
ut @yod ; ergo nec unio phyfica conjungens
cum Deo, fan&ificabic ut --(i’;’”d' Tumquia,
aullum eft fundamentumiftius aflerei: praci-
pue quia,licétuniohy poftaticaimmediate, per

d? & cur conjun

nos,participet perfonam divinam phyfice,non
repugnat tamen, ut tale participativum {fancti-
ficet, fcdad maximum noimiﬁ uc .‘Qfgi Que-
rere ergo reftabic, cur debeat fandificarcut
0@554? ;
RESPONDET 3. Almcgs,ncgando,q‘uodct-
iam uniead gratiam non fanctificer 5 cuth not
{olagratia fanétificet impliciter, licet{olafan-
&uficerut ‘ ;
ContrA: Tumquia, fiper fanétificare
iciter accipiatur concrerum {anétificatl-

vuin.ex fan&ificativo ut Quo,& ucﬁgad,ﬂ‘cinl‘-
: dubic

{impl
b

el
i

a
t4



=

Di@sutatio V.

[J‘m:ﬂnx&iﬁcuc:ti;m; t-rnio;ci g_t‘ar.im}a , 'lfd'ild
concedendum ctitctiam T".&IOIIIPL oductiv ;3 il-
[{gsunionis s &li[kl:ls gratiz , q_mm_ncn?n icit
(métificare » fed folum pi‘l\)dlICC}‘C f;mfk i(’:a.tb
ot Efﬁi-’crA_r‘“_ff’in]H_“Hmm, 110111&1}':]:15—
tut Qwod; nec fﬁlllct}flc a_b;t ut rﬁir:;duma hy:
pohatica. Tumgquiain aliis mazcriis,quem ef-
feffum prxi}ant‘tbrm:t 11;1:111‘;%Ic5,cunilcm pre-
farunio,nonaifl ue Qno,medinm, & via; crgo
giam, quem effectum pra:flatp;r{oua dwn‘m,
cundem non porc&_pr:c_{},}rc ynio by_poﬂ:mca
mjm‘asprmcipalitcr,[cd folump l"_l‘flidl‘)lt,llt__ﬁ&'{‘a,
umediumsut via. Antecedens probatur, Unio
goneltforma ctiam minus principalis vivendi,
denigrandi,&cfic de aliis : ergo vcrum.ef‘t ante-
cedens. '"fumqujaunioillahypofhnca(utd(:
minori difcurratur ) vel confert {antitatem
aeaamyvelincreatam? nop increatam : quia
ifcltcreaas non etiam creatam 3 quia velil-
lunconferc per {e,vel peraliud 2 fiperaliud: \id
alicerexplicari commeode non poterit,nifl quod
conferat illam ratione perfonz , quam unit,
Nonetiam perfe : quia illanonnifi per ['giém—
8ificant,a quibus, {i vimfangificandiauferas,
non manebic idem eflentialiter 5 ficut figrarize
vimfn@ificandi auferas,non erit gratiafancti-
fcans: irem, illud per fe eft principium ratioci-
nandi, ;iquo_.ﬁwm ratiocinandiauferas,jam
noneritanima humanas; ablata autewm vi fané&i-
ficandiunioni, manebiteadem entitas, adhuc
wmneerfanétificativum fanétificabili. Per
hocramen non nego, poflibilem efle modalita-
temyin Principiis modaiiﬁarunl 5 & fanétifica-
tiam & unitivam;  fed quod prafens erifm
modalirasfit talis, nullum fundamentum eftin
authoritate Sacra.
Dicss 1. cum Amico. , Patresnonraroipfi
utionitribuunt rationem fan&ificandi.
Reseonnerur, Patres tribuiffe vim fan-
@ifcandi unioni,qualem agnoverunt ; ‘non a-
ghoverunt autem ullam intermediam , {ed tan-
tim naturam prout terminatam, &perfonam
proutterminantem.  Velcerte, utdicit Vaf-
tiez, nihilphis voluerunt; quam,quod hura-
mesicfanéhificataa Deitate conjunétd huma-
neatbhocautem illum immierico dixiffe; Ami-
asnon probar. Denique, accipiid poreft de
inificatione ut Quononut Qued, Cumquia
ierpretarione accipientur adhuc vérba Pa-
tum,ut fonant; quia,quod eft nemine cogitan-
teut 9us, quidquid deillo dicitur,diciturde ur
«9\ ‘FL\lmCi'gD unioficratio ut Qws : fanétifica-
todedladidtaserit fandtificatio ur oo
% Dices 2. cum codem Unio hypoftarica,ct-
mutmodus creatus, dittinétus aperfonaVer-
;:Egi?z?atinch_oativé & ut gfi{o,iha}&it:}t_cm :
8 momnipeccato:&c. ergo fandtificat.
RES?OX‘DETUR. Siidprocedat defandtita-
Addohzc o-

teur 6
W Quo, concedeturporun.

177

mniaconyenire pofle, fuomodo,ationisque
producitillamunionem.

Dices 3. cumeodem. Unio hypoftatica,
ita {¢ habet ad fané&ificandam humanitarem,
ficut vifio Deiad animam beandam ; fedvifie
Deci habet {e ad animam beandam ut ratio fog-
malis: ergo & unio. Major probatur. Quia fic-
utvifioeft,qud,ut vidintentionali , communi=
catur beato objectumbeatificum ;5 icauniohy-
poftatica eft ratio, qué, urphyficivid; commui-
nicatur humanitati perfona,

ResponpETur. Negando minorem.Quia
nihil creatum beare nos poteft, tanquam forma
beandi ; ciim ergo vifio,illa fic quid creatum,
beare nosnon poteft tanquaim forma : fed rion-
nifitanquam medinm ;. conjungens nobis for-
mam beantem , hoce cﬂ;ipﬁmil)cum. Dein-
de, illawifio nen poteflt habere rationem for-
mz,nosultimo beantis; - ergo haber rationem
forma non ultimo beantis adeoqlicnonhaber
rationembeantis:  quiabeatitudoeft ulcima &
completafelicitas.  Difparitas etiam datipot-
cit, quiavifioobjectum increatumtranstercin
{cilludqueintentionaliterreprafentar ;' vicu-
jus reprzfentationis , & fimilitudinis cum ob-
jecto, potcftimitari conditionem beatificative
objectodebitam; jamautem unio,neceft phy-
fica , necintentionalis fimilitudo perfonz fan-
étz; hinc fit,utnon habeatr derivatamillamin
{e perfetionem, vicujus, qud talis; formaliter
fan&ificet.

Dices 4.cumAldrere. Perfeivis conjun-
gitur humanitas cum divina natura , perunio-
nem hypoftaticam, quam pergratiam habitua-
lem ; nam perfeétiori modo , per talem unio-
nem participaturnatura divina , nempe perim-
mediatam conjunétionem,phyficam & realem,
ad naturamdivinam;vel perfonalitatem ; gra-
tia autem habirualis participat naturam divi-
nam,per aflimilationem.

REesronNDETUR. Perfedits ut Qe ; uniri
humanitatem divina naturz per unionem hy-
poftaticam: cubh it effencialiter alligativa per-
fonz divinx ; f{ed non conjungitperfetius uc
Qued: camhocilli;necnatura illius vendicer,
necafleratau&oritas.

InstaT idem 1. Ratione unionis formali-
ter debetur Chrifto , exS. Thoma, cultus hy-
perduliz ; ergo & debetur humanitati carentia
peecati, & principium fupernaturale honefté
:lg(‘.ndi.

ResronDETUR. Camei,quod cft eflentia-
lisalligatio perfona divinz, neceflaridinneda-
tur ratioentis fingulariter excellentis , climin
illaipfarationcut Quo, fitens excellens, ideo,
non immerito,étiam ratione ¢jus przxci{é,potc-
rit ei tribuicultushyperduliz ; jamautemipfa
cilentiailliusalligationis non exigichoc,, urilla,
ut_Qued,cxpellat peccatum, velafferat princi-
pium operandi honefté 5 imo id effecilli non

propor-




178
p[‘;‘:pOl‘Ef@lﬂUl{ﬂ: Vx‘nLionicriimut_{gga, {1con-
Ce d‘xmrmnéhhc,.Lth, proportionatior erit fan-
ctificatiour Qua,

InstaTt 2. Dubiumeflenon poteft, perfe-
&il\lspoﬂidd‘idl'\-‘l-!]it.‘ltCIll, [30}'111)1'0:1{;[11 ]nr[}\nﬁ
ftaticam, quam per gratiam habitgalem ; nam
illa eft meliot petfeflioalicujus boni > quz facit,
urralebonumréddac meliorem Hararam pofli-
xlcnrcl_n sperdivinitatem autem masime
dicurhumanicasamabilis:

ResronpeTur: Poflideri'tinione hypo-
fratica perfectios Deum ; fed tanqudh p:;:r I3~
tionem ut Qes,nonautem perut .fi";"‘“f; teddic-
que ur Qus naturam humanam poflidentem
meliorem s fednon ue @nod.

InstaT 3. Pofleflio meliotis bomi; femper,
caterisparibus, eft perfectior: ‘Ergo & major
pofleflio,fi czterafint paria,erit pertéétior ;- fed
pofleflio divinitatis perunionem hypoftaticam,
elt major: Ergo.

REesronpeTur. Perunionem hypoftati-
cam;haberiuc Hup; majorem puil}:l]imicm dic
vinitatis,{fed nonur @ued; climramen iplagra-
tia habicualis fic pofieflio ut @nod : clim ejus
entitas fic.eflfeur Quod, participationemipfam
naturzx divina infe.

-eddi-

DicEs g.cumeodem. Unio hypoftatica,ra-
tioll? {ui formaliter opponitit cum peceata,
perfectivs enim poflidet fumum bc:rmm,qu:rm
wﬁubcar.r,qu.rmmunc,\pclhtpcccamm; L
gounio eft forma {anétificans.

RESPONDETUR. Quod unio hy pottatica

pcr.'fﬂcﬂ'ifrs,ur__{'Qrf;.ol.;pon.:r {z peccato, & poili-
deat l_Z_)c:um 3 fednon tanquam ratio ut Dued
quod forte ctiam non convenit vifioni,

Dicks 6. cumeodem. Unio hypoftaticactt
longe majoris perfedtions, quam gratia habi-
tualis ; &’tamcndiiﬁcifcn}up:uur,f-};rm;\_nu;m,
Gificantem fuperari 4 forma non fanifican-
tc; nam formafandificans reddic dignumami-
citid Dei: quodnon praftacforma non fan@i-
ficans. %

ResponpeTur. Unionem hypoftaticam,tan-
quam rationem &ue,cile p(t{ﬁ::‘.liul‘cll} ; confe-
quentcrut Qe cnlnnrluﬂ:chhcarc. Deinde,qua
{untexdiverfafcrie,poflancie {uperare,& fupe-
raris & ita fubftantiain rationeentis , melioreft
pragratia,qua eltaccidens: licérd gratia {upe-
retur ordine ; multaque aliz inftantiz often-

* dunt,quodid poﬂitﬁcn i &fuadetargumen-
tum negatvum, No# repugnat,

Dices 7. AP‘unbusIilc:n'narioniimyﬂc,
rium exaltatur tanquam excellens divinus ef=
feftus; ubinoncommendatur perfonalitasVer-
bi,quiahacnonefteffectus divinz omnipoten-
tiz. Undeetiamab Auguftino,appellatur hec
unio,{ummagracia , dicititem Bc1'n;1rdus,QLI«3d
hzcuniras pracellaceunctisaliis; precerunita-

1icatis.

g e o,

Tractatus T11L

RESPONDETUR, Concedo, commend
nigm‘.mh_\-'pof}aticmn, tanquam excellentepy
effeclgm; fednego,quod hoctitulo debeatefle
jamfanétificativa, ut 9uod.  Rurfis,donym
& gratia coincidunt’s hinc fi unio hypoﬂ-‘u[g;

AT~

eft donum gratuitum datum humanirari s Crit
ctiam gratia : fed nego,quod gratia,[ilmptai
p]jc;tcr pro dono ', coincidat cim fanctitage,
Bernardus foliim dicit, uniopem hypoftaticap
efle reliquisunitatibus admirabiliorem, quia i
ntumillud perfonale , primo ineffabile cft poft
Trinitatem imo fi ex hac unirare arguendup
effer,probabitur ; ‘unione hypoftatica non fap.
&ificari humanitatem: quianecunitate Trip;.
tatis formaliter {an@ ificari poteft.

InsTaT ridem. Unio hypoftatica, cffenti.
liter poftulat magis petficiintrinfece , perfan.
&itaccmincreatam ; hzcaurem exigentiaeft
perfectior,quim gratia habitualis.

Resronperur. Illa exigentia cft ue Qus:
confequenter non fundabit rationem fandif.
cantisut Queds titulo etiam perfectionis,ucdi
&um,non fundatur vis (anétifcativa,

InsTAaT 2. Bernal apud cundem. Uniohy-
poftaticaproducitgratiam habirnalem phyfice;
velfaltemratione illius deberur Chrifto graia,

ResrovpeTur. Negando antecedens.
¥o etiam conceflo,n fequitur: quia, {i attio
productivagratiz non {anctificat ur Quod, cur
unio productiva gratie , fanificabirut Quods
necdebent caufz xquivocz praftare hoc for-

Im.

maliter, quod {uus effeGys.  Debeturautem |
gratia ratione ynionis , tanquam exigentis ut |
Que s {ed indenon fequitur, qudd fandtificerur
abillaexigentiaformalirer,fed tanquamabexi- |
gitivo fanctitatis. ‘

InstaT 3 Bernal. Rationeunionis debe-
tur Chrifto cultus fupremus hyperduliz:hica
tem titulus uomicbcmrniii ticulo {ancticatis.

RespronpeTur. Sufficit unionidebeaty
titulus {anéticaris,ut Quo.

Pun&tum Difficultads ;.

An Perfona divina, prout condiftinita 4 Batthe
radivina,fanctificet formaliter?

SSERO L. Perfonam divinam, prowt condi-

findlams anaturadivina, fandlificare formali-
ter nonreitéex copracisé dedutitur, quinest idew
yealiter cum divinitate,

Ratro: quialicérillaperfona,proutcon-
diftinéta a natura vireualiter, nihilominuseam
realicerinvolvac: licecitem virtualisalictasftet
cum identitate reali : nihilominiis,non potcfl
pracife exinde deduci, quod fan&ificet form-
liter infenfu realis quiaetiam nonporteft rcdz}-
¢i, quod pcrf'on.lIiEas in fc_nf'u reali commuit-
cetur,communicata natura.

DicEes

n

bit

fea

]




: Difputaﬂo V.

CL]:]‘\Iaugoidlﬁ)'l'g{:&‘ 4.119:1.1.68,
(ubd feilicet una perfectio pl::)ut cojndii’h;:&.a.
\i\l’w'ﬂlfﬂ-’"ﬂb alia, contineatillam Yll:L’Ll;{IiEL‘I‘,
: Oﬁ[llzlt(:l'flllC"ald(,‘].’lflil(‘.dl'l‘.l!(: & per-
rcontinet naturam, in quan-

DICES L

«:q:a:cuus p '
[onalizas \'imm_hrcr BEE
[ mpetitcum 11[:11dc1.1tmchmt Sy
| ResPONDETUR. 1’;{31@ lLlCllti{.1L>Ith_i1F:11},
| faciz,utin {enfu reali competat id petitivo,
;uodcumpctitci , cumquo. petit lkl(fl?tlFlelfl -
M pcrfhnalims ;l{ivma petit ldmn#“‘fm L}‘[m
e,quod communicatut , non tamen ipfain l_(,n:
fizcali communicatur. I lq;tc 111[cll}gl_ & gicfcilﬁ
lidebent,ex dictis reperito, circa dlﬂ.’lqih()ll(:ln
sinalem,inordine ad przdicata phyfica. _
DICES 2. Virru;liimsilIancnob;&,quonu—
wsilla perfona it Deus nemine cogitante; -
gonccuhclhquominus ficfancta
" ResponpETUR, Indubié nemine cogitai-
weltndta s led inde non_fb-\]ruirur,quE}d}nr:l:ci-
i exeo,quod fic realiter fanéta , polhc_lmherc
Ationem fanékificantiss quid crimnpcriuna,cﬂ:
idemrealier cum co:quod communicatur, ta-
men,eriam infeniu reali,;non communicatur,
DIILES 3 Qllqm\us,mpr;udf”c:{m,('amfmmf,
i pon Commnitioatiy 5 & aliis fimilibus; inter-
cedatvircualicas, pntcft tamennonintercedere
iorzdicato Sewéti, & Divini 5 €rgo {anctifica-
birtituloidentificationis realls.

fon

Resroxperur. Non titulo identificationis,
} fdrtloindiftinétionis vircualis, - a prazdicato
Sundti.

Anautem poflit perfonalitas divina, nondi-
¢ finguivirrualicer 5 ab aliquibu§ pra:dicgtis na-
E wrediving, indiftinétis virtualiter abipfa natu-
; mdchocdiGumalibi. Potlethoc negari: quia
ocipfo daretur djftinétio vircualis , inter illas
plsyirtualitace¥inDeo, quasdam diftinctasa
petfonalitatibus 5 - 8z quasdam non diftinctas;
mma!:thus ex illis in fenfu reali conveniret
id,quodconyenit perfonis: aliquibus veronon
convenitet 3 hoc autem effet multiplicare vir-
walitates , fine neceflitate.  Pre féquentibus
T

Noranpum eft, Eandem pcr{bname‘bi
condiftinGtamvircualiter 4 naturadivina,etiam
g prourita condiftinéta eft; dupliciter fumi pofle.

fimaproutdivina petfonalitas eft. Sesundo pro-
uhmpliciterperfonalitas, abftrahendo abilla
&przicindendo,etiam formalitatemdivinge, &
Cuuscung; alitis formalicatis. Hoe #otazo
f ASSERO 2. Perfomans Verbi ctiam condiftin-
damvirtualiter 4 natura, ﬁ [tmatar prout pfrjémt
| ei:*u:n.ge.v’i, adhue fanctificare lumanizatem forma-
Liier,

_R:\rm Laflerdieft. Quiaitafumpta,adhuc
distdvinum effe ; fritafumpta dicit divinum
tlezergo humanitas,{ub hac formalitate tesmi-
weabet divinum efle; crgohabet & andita-

179

tem ; namhabere fan&icatemin prafenti;non
plusimportat,quam habere efle divinum,

Rartro 2. Quia perfonalitas fic fumpraad-
huchabettriailla requifita ad fan&itacem , fu-
pra enumecrata.

RaTro 3. Quia fub quacungue formalita-
teipfam deitatem dicesfanétificare, fub eadem
Pmpurtiomljtcr dicam, c[iam[pt’ribnam 5 quﬁ
divinam,fanctificare; Ergo fiilla{anétificar,ct-
iam perfofia divina fanétificabi,

ASSERO 3. Perfonam Verbicondiftinctam vir-
tnaliter a matura _/F  [umatuy non prout divina eit,

[fedabfiraltea formalitate Deitatis, won fanctificare
[formaliter. &

Ratie 1. aflerti eft: quia& fanétifivarer,&
non fanétificarct. Sanétificarct ut fupponitur:
non fanétificaretautem , quia & dicerereffe di-
vinum,& nondiceret:non diceret, quia i'uppof
nitur pracifa efle d divinirate s dicerer autem,
quizemanis{anétificatio importat effe divinum,
unde pracifaperfonaliras,, necrationem finitz,
nec rationem infinitze dicit,ut vifumin 1. par. #

RaTi0 2. Quiaformalitasfan&itatis,& for-
malitas perfonalitatis, nonfuntcedem, diffe-
runt enim definitiombus; ergo cimconfidera-
tur aliquidfecundiim rationem perfonz , non
confideratur fecundiim rationem fanéitatis ;
Ergofubillaratione,fub qua confideraturin ra-
tione perfonz, nonpotelt concipi , tanquam
principium fanéticatis ;. Ergo nec efle Bfmale
principium fanétitatis s cum per principium for -
malefanétitais,pro nune,non plisineelligarur,
quamellealiquid conceptibile, tanquam for-
mam fan&ificansem.

R ar10 3. Homo , {pedtatusfecundim fo-
lamanimalitatem, 8 prourabftractus 4 rationa-
litate;non eft formaliter principium ratiocinan-
dizaliasanimal abftractum, & {ecundim fe fpe-
&atum;ratiocinaretur: quod {uppono ex Me-
taphyfica, & Logica, falfum cfle; ergo 8¢ perfo-
na Verbi, fpeftata fecundum folam sagionem
perfonz , &non fecundum rationéin divinz,
non poreftefleratio formpalis fanctific¥hdi.Pro-
baturconfequentia paritate rationis ;- €o quod
formalicas ratiocinii , 4 formalitate animandi,
diver{a fic,ficut etiam diverfa eft formalitas (an-
Giratis,& diverfa formaliter ratio perfonz.

ConrirMmaTur. Demus,perimpoflibile,
perfonam Verbireddifanctam gif}in{‘m realiter
fanctitate,annihilecur illafanéitas,non erit jam
phyfice & realiter fanéta petfona Verbi : Ergo
etiam, cum,ratione prafcinditur abillacflcdi-
vinum, rationenoftra non crit divina; Ergo
nee fanéta , ciim fané&itas, divino effe fit de-

finita. l%;go ulcerius nec fanctitatem ratione
noftré tribuere poterit,qua talis.  Contra hoe
tettium aflerrum,quod objici poffer , folvide-
betex materia |'ncmphy&n & logica de Pra-
cifio-




180

cifionibus, Sccumiuma(fcrrumhabcthicpm-
prias fuasdifficulcates.

Dicgs 1. Nmmpparct > qui perfona prout
condiftinéta 4 divinitate , dicat rationem di-
yinx?

RespoNDETUR. Quando accipiturperfo-
nadivina,&tamen prout-condiftinéra i divini-
tate,fumitirtuncexeo, quiaipfa virtualitas 1l-
lius perfonain {uisintrinlecis, habetinclufam
rationemdivine; vicujus , petic e perfona,
divinam natutam pet identitatem terminans ;
itautintuendoillamvircualitatem, inipfisillins
intrin{ecis pradicatis ; eluceat ratio petfona
non hun};m;‘c,nr:c tatio {uppofiti cuj uscunque,
fed ex eflentia fua terminativi, peridenticatem,
nonnifi natara divinzx ; & hoc facicinvolviinil-
laipfaperfonarationem divine , adeoque fan-
Gificativi. - Unde competit illis perfonis effe
divinum, non fumpril pro Deitate,ficenim de-
berent daritres Diirelativi; fed {umptum pro
dicente ordinem ad Deitatem.

InsTasrs. lllx perfonz dicuntetiam exi-
gentiam ad idenrificari infinitudini divinz, &
tamennon datur inillisefle infinitum perfona-
[e: ergo nec dabicurefle divinam.

ResronpEToR. Sicutdaturefle divinum
perib{mle,dcrjvacﬁ ab efle Deitaris in obliquo,
nonvero.d Deitate : unde non dantur per nos
tres Deitates relative : ita concedi potcﬁ,dari
eflc lfinitiin perfonis, derivatumab co,quod

_perfonalitates illz fint debirz nature infinice :
adeoque fint, utitadicam, non Nominative,
fed inobliquo infinita : hoc eft,infinite natu-
e debitz, dicentesque ordinem ad iflentifi-
cariinfinitz nature. - Rurlis petentia identi-
ficari infinitudiniin perfonis,eft petentiaiden-
tifigari naturz , quadicitinfinirudinem; non
eft autem petentia inclofa inipfamer Pcrfolm:
quia pcrﬁma 5 €X conditioncperibum s Naturam
petit, nonautemea, qux per fe qui talianon
{untperfonabilia , qualis eft infinitas ;- conie-
quer®tr mec inilla petentia, fundabiturinfini-
tas: fe@illatencbitfe 4 parte natucz pracifc;
darurautem petentia in perfona divina , utfic
naturz diving , adeoqueutfitdivina, - Deni-
que cfle divinumreée falvacur, ex folo peterc
identificaridivinznaturz : quia efle deitatis,
licetaliquid nen ficDeitas virtualiter ; effcin-
quam Deiratisgalvat efle divinum; confequen-
tercompetet petfonis effe divinum s jam aurem

»effe infinitam non falvatur pr&tile, perpetere
effeinfiniti, confequenter hzopetentiainper-
{onis;nonfatvabit efle infinicum carundem.

DicEs 2.exLugo. Perfonalitas Verbi,pro-
ut condiftinguicur virtualiter 3 natura divina,
non fanéificat formalirer ipfum Vefbum ; er-
go proutiic,non potetic formaliter fanétificare
naturam humanam.g Quod enimin fe non et
{anétitas, non Potcfﬁnnétiﬁcatchumamtatcm-

TraGatus 1L

-~ i o
e

Abrecedens probatut. Abillo fan@ificarys for.
maliter Verbum , dquo habet formaliter pri,
mam radicem beatitudinis , nam ficut innghj
{ola gratia habitualis eft radix vifionis & beari.
tudinis; &nonalia: ita Deusdicitur finctss
folafua natura divina, qu eft primaradixbe;.
ticudinis illius.

RespronpET 1. Lugo. Propter hocargy.
mentum,probabile fibi videri,non dari proprid
tres fanéticates relativas, fed unam effentialem
communem & abfolutam, Et quamvis admittat
tres perfectiones relativas, nontamentresbes.
titudines,vel fanitates ; hacenim omniafine
abfoluta, nec multiplicantur in relationibu,
Addit tamen, licet perfonalitas non pofficefi
ipli Verboprimaradixbeatitudinis, porteft .
men effe talis radix,unita nature humanz: qui
ita perficit illam, ut communicetur ei, tituo
hoc;hzreditas 2ternz beaticudinis ; licétenin
hanc herediratemgaccipiat, etiam intuitn nag.
r divinz {ibi communicatz: accipit tamenin-
{uper eamintuitu perfonalitatis : a quanonmi-
nus redditur amabilisimmediat¢ , quamred-
datur amabilis mediaté 4 narura.  Nec obeft,
quodrefpectu ipﬁus Verbinon fit pc’r{bmlm_s
prima radix: ecadem enim forma poteft cll
fanétitas refpeGtuunius fubjecti , & non refpe-
&u alcerius , proptet diverfam capacitatem,
Hac refponfio

Non sartseactr 1. Negabuntenimop.
pofiti,viperfonaliratis communicari 2 Deoha-
reditatem beatam humanicati, fuppofito qufm‘
negent fanétificari formaliter humanitatem, i
perfona Verbi

Nox sarTrsFAcrr 2. ‘Quiaillud, quod
formainf{enonhiabet, nonpoteft alteri dare ti
tiilo conjunictionis & unionis® Tum quia -
mo datquodnonhabet. Tumquia ly fanf-
ficarenon plusdicic , quam fubjedtum capay,
formamfanttitatis,8 unionem ; fi ergo aliquid
non fit forma, fanificansin ¢, qui unionered:
deturformafanctificans? Tum quia {ianimar>
tionalis,de{e non eflet rationalis , {ol4 conjun-
¢tione snonpoflet reddirationalis, &dansra-
tionalitatemtoti ; Ergo & perfona, {fold cone
junétione, non poteft reddiradix beatitudinis
& formafandtitatis.

Now saTisvacrr s Quia quamyis po-
fitidemrefpedtu unius {ubjedi cfle forma fan-
&ificans, & refpectualifis fubjeinon fandifi-
cans,id tamen proceditexfiippofirione incapi-
citatis fubjectis fed Verbumeft fubjeGtumes-
pax fanétitatis = 8 cut nonctiam dandz iculo
perfonz,fiipfadicaturinfe cfle fanéta?

Appo , quamvisaliquid,in gencre caufz e‘f-
ficientis,facit conjun&umid, quodnon facitle:
paratim ; ut cum unus carbo cum alio liquat
aurum ; nihilominps ut aliquid ex copjundio-
ne cumalio praftare poflicid formaliter, quo

forma




Difputatio V.

Jlicerfibiipfinon eft,id omnino impofiibi-

fm;}‘ uincm’m,cilcahqmdtotmuhtcralmu
bILC c‘&cﬂhpcrﬁmm entitatem alteritale: fiin
e}

{i jpnon clt rale, quomgdo pcr‘ﬂlam Cllfitfll—
.[:m:lltCl'l Frit tale ? _uconfc‘qucr?tff, quomodo
dffetum formalem mum.u ibuet? '

RESPONDET 2. Allﬁlglls,&ftiocef » perlo-
wlicatem Verbi communicare nat_m:'x‘: ].mma‘
qefanditatem participatamd natura divina, ut
spimaradice 5 eft :;unanclpc&u humanita-
tisi gh}731‘[blla3})1'1x11g|:l-adlx: ad .CTJI‘J'I mﬁfdu?:’
quogmtfa dicitur prima, qu& al:a&n m‘iul jecto
ponfupponit; qux tmi_]ct fecun a,fialiamin
fibje@to fuppofuiflet. Hee refponfio

NoN SATISFACIT. Tum quia‘qu{ro,an
feipfa perfona firprima r:uflx,v\cl non: {1 {,{ ser-

odatur triplex _L'adjx , fecundiim eriplicitatem
];crlbnaruu'n. Siautemnon _c{} i quomc_)c[o al-
it didtumimmediaté, erit prima ra:_irx b_ca-
dudinis 2 Tum quia quro, gn_pcr(om{xmz;
‘fcrbi,qui talis,{it radix beatictudinis, & qua ta-
lisfanéta?finon: crgonon habetur fun.damf:n—
umyquodfanétificet; fific: curnon ctrtm:.{an-
#ificabicipfammet perfonam dl‘vmafn : Tum
quia fiita fe habet perfona ad fan&ificandum
'\'erbum,qucmadmod um gratia, _comparat;_x ad
dliamgratiam : ficut homo {ezzit"tnﬁcaFLEr ctiam
fecundd graria, ita & Verbum {anc“t:ﬁcabmr
wetonalicate.  Deinde,quamvis effe primum,
geelle fecundum , fi nonnifi fecundim fubje-
dum fpectentur, falvari poflint; id tamennen
cbuniverfaliver verum.  MNam {i humanitati,
pminformat prius gratia h:@imal{,acccderct
wiohypoftatica, indubié peroppolitos, natura
divinactietilli prima radix {anctitatis , antece-
dcmiaqucii[u prioris gratix non faceret, quo-
mirus in fuo genere eflet natura dwin{{ prima
ndits curergo ctiamnon eritipfa perfona, in
fuogenere , pril‘mmdix fan&ificandi, etiam

ferbo?

Reseoxperur 3. Verbumdupliciter fan-
dificariintelligitur,idque ctiam infeipfo. Pri-
mo peraliquid impliciter primum & praefup-
poficum ¢ & hacfanctitas habeturd natura,ad
licque fumpram fanéticatem pertinet, efle pri-
mm fimpliciter radicem beatitudinis.  Dein-
depotettineelligi , quodfanétificetur permo-
iimnultimdcmnplcrivi , in fua tamen ratione
primiddivini ; & fic fanificare , fpectabirad
iplam perfonam:qua etiam cft primaradix bea-
trudinis,fub ratione ultimé completivi, idque
petvittualitacem aliquam divinam; exquoct-
ameolligicur, quod eodem modofanétificare
polic humanitatem', illamet petfonalitas di-
vitia,

I.\I‘Smms 1. Sequitur exinde , quod fint
teslandtitates relativae.

Resronpery poffer.  Sicurcimdico,ani-
warationalis cft animahwumana: corpusfic ox-

181

ganifatum eft cotpushumanum : non fequitur
inde,quod fint pluraeilc humana; icnec{equi-
tur,quod {int plura effe divina ;quamvyis dicam
Patrem effe perfonam divinam , itemque alias
perfonasefledivinas. Etficue efle hominis,di-
cit effe completum,adeoquehoc ipfo,quiav. g.
animanoneft effe completum, noneft homo,
{fedaliquid heminis; ficetiam , quia efle divi-
numapplicatum pf:rf'ona: eft incompletum, feu
nonimportansin {uawirtualitate naturam; fic,
ut hoc ipfo dicatur effe nonnifi aliquid deitatis,
aliquid{anétitatis , hoceft cerminus ejusdem.
Dici etiam pofet,dari tres fanétitates relativas,
ficurdanturtres perfetiones relative.  Quare
autem exindenon {equatur,dari tres Deosrela-
tivos, di¢tuminz. parte.  Ercerté,triplexillad
efle divinum, non aliud eft, utdictum, quim
tres petfonz , exigentes identificari uni deitati;
rales autem cxfgcnti:e,potilﬁs fundantunitatem
Deis ad eum modum , quo Iy Humana,di¢tum
deanima,& de fubftantia corporea, non fundat
plureshomines relativos.

InsTaBIs 2. Ergo & dabuntur tres omni-
potentix relative 5 necpoterit dari regula ra-
xandi,quenam multiplicentur,& quznonmul-
tiplicentur ?

ResponpETUR. Regulam hancefleimpri-
mis authoritatem facram, quxadmittitcresa-
dorandos ; confequenterinferripoteft,datitres
fan&irates relativas. Dariautem triaadoran-
da in Trinitate, docet Nycenum IL quodap-
probat Tharaflii profeflionem.  Secundsum in-
quit,fngularitatem perfonarum,triaadoranda. Et
Athanalius, Tréfagiontribus perfonis aptaridicic »
guod inquit,prater Trinitaterm nefas fit quemque
iffins modi honoribus affici, Secundum taxativum
eft. Eanccefle eft multiplicariin Trinitate,qua
nifiintelligantur m ultiplicari, eruntperfonz il-
Iz nihil; unde debentadmittitres perfectiones
relativa. Ea item,quibus non muleiplicatis,per-
{fonz divinz non erunt confticutz in ratione
Perfonz divinz qua talis formaliter:non effent
autem conflitutz in ratione perfonz divinz , &
nonintelligerentur petentes identificarideita-
ti; adeoque {i non eflent divinz completive,
confequenter , finoncflent hoc fenfu fané.
Poteftautemintelligiperfonadivina, licérpo-
natutnonnifiomnipotens, velimmenfa per ef~
{entiam,ponereque, quod petfonaqua talis, v.
g. Verbi, petatidentificari natura divinz, non
eft transterre praedicata deitatis in perfonam;
transferrentur autem, fi poneretur perfonalis
omnipotentia,velimmenfitas.  Quax omniain
hocrefolyuntur. Eafuntmultiplicandain Tri-
nitate,qua nifi multiplicentur in Trinitate,non
erit Trinitas,qua tamen multiplicationem in-
volvit; noneffetautem Trinitas, {iperfonzin
{e effentnihil,vel dicendo oppofitionem nihilo,
{i non dicerent exigentiain ad identificari natu-
rediving 5 hoc iplo enim noneflens illz per-

*q {fonz




132

{onz divinz, adeoquenee conflitutiva Trini-
tatis; ex quo duo l'cqmmrm‘ Jam praeacta,quod
perfona & dicant perfetionem , & habeant
virtuale efle Lfi\’itllll]1CXPIfC:ltU;l)-,aL‘ECf)L}{IU fan-
&ificativum ; Non multiplicati autem omni-
potentii &c.adhuc #abi
ter, nulla omnipot
{itas.

T L‘i:m;‘.5.1_‘(1rxii‘qucu—
entiz multiplicanda necefs

INsTABIS 3. Perfonadi
communicatam primam radicem
humanitati,nem ]
non poteft cfle

Ji=i:=mlllt
lancticatis
Crgoi

plan
- i
imaradix:

itatem ; pla

Responperur.  Potius natura prafupponit
fancticarem. communicatam a perlona , quia
perfona immediate unitur, natura autemme-
diaté ; non tamen {e impedient ad invicem ad
fanéificandum ; quia illa fanéitas alia ratione
rcpf.'.l'lftirIHIIIIUIIJI 3 IlL'il‘)!?Ct(“h'iH.l[]l “11)1‘1]]10
prafuppofito; & aliter inpetfona, tanquamul-
timo completiva.

Hzc Relponfio 3. fulcitur authoritare Lu-
gonis,quidicit ; Perfonalitas lieét non fit for-
maliter natura , et tamen formalicer enticas di-
vina, cujus participatio tribuit jus ad beaticudi-
nem,ficut participatio natur® divinz.

Dices 3.
Dei,feuin
gratia jufl

San&irtas formalis ftarin efle Filii
datrticipatione narute diving ; hinc

selt fanclicas 1&11'11‘.aii<,qu;r con-

- Filii Dei, eftqueparti-
‘riona Verbi , prout
)y modonatura
y prout condiftinéta non
{anctificat.

Resronperur. Conditinguendoseffe
hos rerminos; alind enim eft formalicer, effe Fi-
lium Deisaliud effe participem natura divinz :
alind effe participem efle divini. Si dicas,quod
fanctitas i1t forma confticuensin efle Filii Deéi:

debebis moderari doétrinam ; nam ipfa natu-
ra divina,perfonaitem Patris & Spirictis Sand,
non h: andtitatem , quia nulli ex his

competit

um Dei 5 licét verum fic, per
aliquan fa1

m, hoceft, pergratiamda-
tam purzcreatura,ficri nos filios Dei. -~ Siau-
remnon "i::u;lxzutmintcflignspartﬁcipm‘xo-
nemnaturzdiving : {icfanétitas conveniero-
muibus tribus perfonis , propter identiratem
; cumnatura Lj:l‘\'iil.li foLl (‘XCI[lLiC& Jﬂn'l illll(h‘t.’;lm
tem omnem perfonalem, cujus :lﬁé{'cndxall;t-
tumelt fundamentum. - Deniquefanéitasac-
c:pipurcihpmcﬁcgm-nm:&_hnfc ratioeft com-
munis {an&itatis: nam & cile Filium Dei, five
natutalem , five adoptivum , eft habere effe
divinum; competit item participationi natu-
rx divine 5 &(ub hac formalitate efle divini,
competit ctiam perfonz, {fandtific bitque per-
{onahumanitatcem.  In forma aptatur {olurio;
ormalis, Ihu‘in}1:11‘cictjp;:tir-;1cudru‘

Tra&atus I1L

redivinz, fecundim fuam rationem comp

: ; y 1l
nem fpectata. Nego; licetidhabear, foe
dum i‘:ltlml(‘sP;ll‘[uiu]dl‘f_‘ﬁ‘.pC&;lEal s confequey,
ter perfonanonfanctificabir fub hac formalig,
tefancétitatis , {ed nonnifi fub fl‘n'xu:ﬂitqtcﬂ”ﬂ
d fs s = 3 v - e ' x i
divini. .(‘)\Eg(!az_lruu fanétitatis nomine y
Efle divinum , fayet prater dicta Catechifiy,
PiiV, quiappellar gratiam gualitaten, i
& Cyrillus lib. 4. in Jo: ’

A0DNCmn quieama ella
S 4 Cilae
ﬁ:'wam divinam, bk

chiat

Dicrs 4. Siperfonalitas divina fandifiey;,
ergo & perfona creatafanctificabir 3 namfipgr.
ticipatio creata diving naturae fanétificar,crigy
participatio perfonz diving fan&ificabir.

REspoNDETUR. Hoe argumentum probg.

remultwm; quia probatetiam per efle naturz
humanz fanétific

arihominem, quia cft pan.
ci}_mn‘u naturz divinz natura | umana : figy
cr;_;_o in pqrtju‘mtmnc nature div."n:i:,d&rm'p-_n.
ticipatioinrationen atura,qua non ﬁtfpcciﬂ[h;
adeoque nec fanétificativa; ica poteft dm'r’}w-.u-.
n'up:mr,? perfonz divine non jj'mcia!:'x*,adcoquc
non fanétificativa,
Diciss. Non fan@ificac omnipotenti:
ergonec perfonadivina, - Quod 1[>ifmﬁ fic ali-
terproponitur.  Nonred@eé dicitur, exeofin-
Gificare omniportentiam , & effe quid divinum,
quiadiciterdinem,ut ficnonnifi Dej ; ergonce
excodiceturia ificare perfonam, & efledis
inur quid, quia (E[::':u'.nf!'ur:!n, ut fitnonnifi
ra Deiraci lentiratem,.

TUR. C‘ um omni potentia hon

J :Aufmrib, unione fundante
emidiomatum, hincnec con-
cipitur fanctificans; cereram proprer identita-
temrealem, & indiftin@ionem vircualem ana-

turadivina, fanctificabir,licét non fub concepti
omaipotentiz.

comint

Quodattineradillud fecundum, dici poteft;
Ordu,nguum u’ntiromml\-ncnx'a, ut it nonaifi
Dei,eft ordo non ratione alicujus virtualitatis,
quz ficin ordinead pradicata phyfica., fedeft
ordoex modo concipiendi: {i eft ordo ex mo-
dofolo concipiendi, hocjpﬁ) non habetjamra-
tionem divinz, aliam vircualiter, ab ipfanatu.
ra; finonhabetaliam virtualicer rationem di-
vinx , nec potelt fan&ificare alii Iém&;’tfzrc.
quamanaturx 5 competit autem perfonz divi-
nzaliavirtualitas, or doquevirtualisad cermi-
nandam naturam divinam , per 4L~?c11r1'r;1¢111;
confequenter competet alia virtualirasefle di-
vini,adeoquefan&ificativum vircuale.

InsTasrs. Nonpoteftreddihumanitas z-
terna, immen{a , xrernitate, & immenfita-
te Dei, ergo necfanda fanéitate Dei. Ut

{olvatur inftantia, perpendenda eft hze

Thelis.

Cur

{t

e

L=

R

Lom Em e vh e s ~

e

e



Difputatio V.

: - A .
(i fanSHificante fanclitareincreata, Attribu

s 59, A=
{1 fareRHOR 1! 1éfm;¢t ﬁ;sz effectum form
e

FspONDET I Amicus, dl‘f”par_iriuf:m -c-fI'c‘,
qumhuimnims , etiam abftrate in ‘fc1p(‘a
Ly oo sarticipat effectus formales fanéti-

confiderata,particip stusion e
uts, quifunt, efle amabile fupernaturaliter,
rincipiarc opera l?fco grata, &c. _1:1.111 autem
humanicas abﬁm&g’ in fcipfa conildqlac_a » ol
ar[icipatcf}b&lzs fof[}‘\;}_lcs) Zrernitatis, im-
menfiratis, 8¢ Add]t,‘uﬁcﬁtus fgrmglcs fan-
aicis,ellemorales, qui communicari p()ilupt
humanitati,ctiam abftracte §011(1Licrata: 3 cf};-
fusautem formales immenfitatis,, aterniratis,
greliquorum atcributorum , iuntphyhlc‘l,qm
communicati ncqueunt h_un}an%tam , nifi hu-
mamrasipfa conltituatur, infpatio, & rempore
infinito, ;

ContRraA et I. Ql_zigndlhoc,ut dicatur a-
]Lquid Poﬂc pattigiparc a qu_ natura hu{nana,
wondebecattendi, an participet hos effectus,
velnon,abftracté in {eipfa {pectata; nam cu\m
patticipes effectum cx#tulr] tz, fequetur quod
pulﬁrcm{h:rc cxiftcnm: Verbi: ergo quantum-
vis non patticiparet cftectus immenficatis hu-
manitas» nonideo jam non poterit participare
endem rationem a Deo.

Contra 2. Quia natura prout abftracte
infefpectata,participat effedus juftitiz,miferi-
cordic: ergo potericin otdi}lc ad‘hos mbi‘}:au-
tliterperfici,defactoque efle perfedtain Chui-
fto. Quodipfum {iculreriusproponitur. Im-
prfectalubfiftentize participavio, 1’cddit capa-
cem naturam fubfiftentiz pertectiflima divi-
nz; Ergoctiamimperfecta prafentiaad loca-
biliatem determinatam poterit reddere capa-
cem naturam humanam ,  ad participandam
prafentiam perfetiflimam , qua c[_i immenfi-
s, velubiquitas Dei s & cum defatto anima
participet 2ternitatema parte poft,poteritred-
dizternazxrernitate Deid partepoft. Necob-
o, quodreddinon pofliczternad parteanté:
qua,quamyis natura humana non poflicafeira-
tefubfiftentiaz perfici, femper enim illafubfi~
ftentia refpetu humanitatis, eft{ubfiftentia
Verbisnona {e homini , nec ejusdem propria;
defadotamen nonobelt hoc, quominus {ubfi-
farfublitentia Verbi,natura humana; ficnon
aberit, quominusdicatur reddi @terna xterni-
eVerbi,quantumvis non poflicreddizterna
RlCmitate ante., ? A

CONTRA 3. Quia ctiameflefandtum , eft
qwd phyficum, fundatumin efe fapernatura-
nebisinfufo; & tamen hoc non obeft > quomi-
Wsteddatur natura humana fubftantialicer fan-
" crgonec oberit refpectu aliorum ateribu-
i, Peinde negatur,qudd humanitasnon-
ﬂi[imoralitcriVcrboﬁm&;iﬁcctur, utcmemi-
th“gOﬂ-So. Nam unio phyfica,forma phy(i-

183

celandx, nonviderar, quocarcat, nereddar
{ubjectum phyfice fan&tum ? quz omniain hu
manitatereperinntur.

REsPONDET 2. Elparzaquaft.27.  Ubi-
catio & duratio, exfuo conceptu, funtultima
determinatio durantis,& ubicati peripfas; un-
derepugnat, utaliquid informetur & determi-
netur duratione & immenfitate divina , qua
formaliter tali, utque recipiat etfeGus formales
utriusque,quin ficubique & femper: adhoce-
nim & non aliud illz determinant ; nec fieri
poteft,ut ratione earum exiftataliquid, in hoc
poritsloco,quamalio,pro hocpotitstempore,
quam proillo.  Ac proeinde cui conferre non
poflunt,ur ficfemper 8 ubiq;, nihil prorius illi
conferre poflunt; co modo, quo ubicatio & du-
ratio creata , nihililli conferre poffunt; cuinon
poflunt conferre,ut fit, ubi, & quando,illz funt
defa&to,ex naturafua. Cum ergo humanitas,ob
{uam eflentialem limitationem , necfit, necefle
poflic ubique & {femper; non eft capax ullius
cftetiis formalis proprii, immenfitats & zter-
nitatisdivine. Eadem eft ratio de aliis cjus.
modi pradicatis:non tamen defanétitate ; cujus
effectusformalis noneft, ultimé dererminare
ad aliquid extrinfecum plus vel minds , fed fo-
lum, fubjetum reddere objectum congruum
divinz dileétionis; id quod praftari magis pot-
eftrefpedtufubjedti,cui magiscommunicatur ;
& minus refpettufubject, cui minits communi-
catur ; ideoque fanétitas divina, Deitatem &
petfonalitates divinas , quibus communicatur
per idenritatem , reddic infinite diligibiles 3
Deo: humanitatem vero, cui finité communi-
catun,finite diligibilem.  Cujus difcrimen pe-
nes magis & mints dari non poteft, quoad pra-
{entiamlocalem & tempus; quandoquidem fie-
rinequaquam poteft, uraliquid fic prafensali-
cuitempori, velloco, plus autmints, quima-
liud,ficut poteft eflemagis vel mints diligibile;
€0, quodille effeétus confiftat inindivifibili,
nonvero hic.

ContrACclkr, Tum quia exeo, quddim-
menfitas Dei,vel ternitas, non pofliccommu-
nicare totum fuum effedtum , non fequetur,
quod non poflic ullum : ficutex eo,quodnon
poflit communicare elevationem emnipoten-
tia ad ponendum quodcunque, nonfequitur,
quodnon poflitelevaread plura; & fi hzcele-
vatio non confifticinindivilibili , cur confifter
inindivifibili communicatio effe¢t s immenfi-
tatis & durationis? Rurfiis,ex co,quod aliquis
non poi]] € portare centum , non itquimr, qm‘ni
portare non poffictrias ergo ncc ex co, quod
non poflir reddi ubique humanitas Chrifti, fe-
quetur,quod non poflit reddi prafens localiter
hic. Pr;L‘ciPm}:mrcxmqui::i:.)['cl)cus,viiHLus,
non redditur inactu {ecando immenfuum occus
pans, fed nonnifi habens hasdeterminatas pree-
fentias; curergonon poterit etiam has deter-

bl (a7 minacas,




184

minatas, viimmenfitatis , habsce prafentias
Chriftus,cum jure adalialocafidencur
Contra 2. Tumquiarcftacenthic aliqua
probanda; namex eo,quod fanctitatis effeétus,
non fit determinatus ad aliquid extrinfecum,
nonfequitur, poflejamhumanitatem fanétifi-
caridiviné ; nametiam exiftentianon determi-
natadaliquid excrinfecum, & tamen nihil pot-
eltexiftereexiftentiadivind. Deindefifanéti-
ficatur Chriftus fanétitate increara infinicd, un-
deetiam merita illius dicuntuar effe infiniti va-
loris, quomodo jamdicetur; quodafanéicate

increatareddatur finivé dilieibilis 2

ConTra 3. Tumquiareftauraripoflunto-
mnesdifficultates. Licccfubfiftentia, exfuo
conccptu,iit ultimadeterminatioin rationeper
fe ftantis,hocnon obftante, poteftnon propria,
{ed aliena {ubfiltentii, hocelt divina tenminari
humanitas Chrifti; ergo etiam quamvis ubica-
tio,& duratio,ex {uo conceptu, fint ultimade-
terminatio durantis & ubicati, poteric humani-
tas Chriftiubicari & durare ubicatione & dura-
tione divina, Rul’fi'i.s,purcﬂ';wu’lmrccﬂ‘céhl'.n
fubfiftentis naturahwmana , a perfonadivina;
crgo & cffe@um exiftencis ubique & (emper.
Poteft vi immenfitatis determinari Deus, ut
exiftatin hoe,qui nonnifidatur,loco,necexige-
reutdeturinfinituslocus; ergo ctiam poreft de-
terminare cadem immenfiras, utexiftathuma-
rere,utexiftataéuubi-
utfiacfubfiftensfub-

Jdeteraune-

nitasinhocloco,neces
Imo finonreg
i Verbi,currepug
turad exiftendum ubique immenfhtate divina,
& conferre , utlit{emper& “_1”"'1““F“_‘“'“fji‘:
Ubicatio & duratio creatapoflunt conterre, ut
fichomeo hic & nunc; ergo & immenlitas ecer-
nitasque divina,continens perfectionem ubica-
tionis & durationis ¢ e, potelt conferreno-
biliorimodo , utfithic& nunc: ficut confert
{ubfiltentia, utficfubfiftensf{ubhiftentia Verbi.
Nondarurin creatura eflentialis limitatio , ut
non exiftat nift fubfiftentia creata ; Ergo nec
dabitur effentialislimiratio, utnon ficubique &
femper. PUIC”.’ILiill'!.P]USt{L‘lf‘lC‘J:ILl:Np(_‘,ridcu.
citatem , & mints per unionem {ubftantialem;
ergo etiam pu:uﬂ. dariminus, I““Ccﬁyp.crunfo—
ncm,&'111:1!__{11\‘hocci’gpuridcnututcm,unmcm-
fum,xrernum &c.

RESPONDENT 3.alii :11311;{ Rofmer. Defado
Chriftus non cft ubique,, cim tranficricde loco
inlocum s finoneft defacto ubique;necpotuit
efle: camformaunitafubjeéto capacl; non po-
ruerit non communicare cffeétum fuum for-

malem.

ConTrA efts Ubiguiftx dicerent,apparen-
ter illum tranfiiffe de loco in locum : pofito
quod apparentet non trall[icrl_t, dicetur l.ilﬁ_:'(:ilf
tum tamendivind ubit.lrciuilic,vclp()::u:H.‘i‘, ¢l-
{e,cum pum;-rir.!Lm-ilili_cam Deitate: traniiifle

Tractatus T11;

autemdelocoinlocum, rationcubiratis cres.
txz. Vel,dicipoffer. SicutClm{luslm'h:'-(pm
priamactionem,quamelicit, per communicy.
n‘om-mmm_cuid:‘omarum, cftillaattio infinity
& divm:t:flclmbmtpmprias ubitares, queTa-
men.pm_‘communicarioncmidioxnatllm, Eryne
immenfitatz.

Itr.pugunm!itcrh:-mc1'cfp0nﬁoncmRuﬁnerJ
& dicit,de hocipfoqueers, curnon potueritef.
feGus hicimmenfitatis communicari: fedjam
reddita hajus ratio in refponfione : quia defa.
¢to noneftimmen{itascommunicata ’; & con.
{fequenter meliusinquireretur , cur defatonon
{iccommunicatal, ficut fanctitas defado com.
municatur?

Quod autem aliirecurruntad hoc, quodef.
{fefanétum fir quid morale , & effe immenfum
ficquid phyficum; id non convincit: nam i
primis phyfice fantificatur humanicas Chrift
fanttitare divind; reditque paritas, cur pofli
effe&um hunc moralem habere humanitas, &
non effe@um hunc phyficum? Recurfusetiam
ad mediatam unionem non refert s quia media-
te unitur Deitas, & tamen fan&ificat humanira-
tem s redibicque quaftio, curimmediaré non
pofficuniriimmentfitas? Quando autemaliidi-
cunt , unionem adimmeniitatem debere effe
per effentiam : implicarautemaliquid creatum
cfle immenfum per effentiam 5 id eriam nen
convincit; nam ficurunio ad {ubfiftentiamnon
debet effe per effentiam , ita nec unioadim-
menfitatem.

REespoNDENT 4.aliapud cundem. Tria
cllegeneraentiim.  Quadam enim funtper-
fectionesalterius: qualiafunt accidentia & mo-
dis alia{uncperfeétionesfui fimul: qualesfunt
forma fubftantiales ;s quz quidem ordinantur
ad{ubje@tum,quod perficiunt , (ed{imul reci-
piuntaliquam pcrfcéhnnrm propriam,ad quan
ordinantut,cum fint pars encis completi.  Alia
rurfum funt, qua habent efle unicé graria fui:
ut{ubftantiz completa ; talia non pofiuntalte-
ritribuere effe@um {ium formalem : talisau-
tem cft immenfitas , qua nata eft ubicarefe-
ipfam,& non ensaliudafe.

ContrA. Tum quia {anétitas divina non
eft talis perfectio,qua fit nata habere effeunice
gratid fui, fed fan&tificaretiam h_umammfrem:
ergo idem dicendum de immenfitate. _fl_im
quia nonapparet, quate modi&; accir_{cnrrshlnt
perfeclionesnonhif alits, &Ifﬂl'i\?l:‘t‘h]lwhnf!ﬂ.n
lesfint 1:u1‘fb€ti_uncs criam {ui? ctim etiamacci-
dentiaordinentu ad totum accidentale , &l
illo compleantur,adeoque pcrﬁuinntur. De-
turicremraxa cognoftcmli,quodnnm ensficgra-
tiafui 2 utita cognofcatur,an uumcnﬁrﬂsﬁfgfij
viafui. Tumquiaquamvis Deitas fit gratialui,
hocnon obftante , ipfa Deitas {fan&ificachuma-
nitatem, ut infradicetur; Ergo & immenfitas,
licet firgratiafui simmenfitabich mllauit}z{reu"..‘

ecur-

1

=




Difputatio V.

Recurtic Rofmer ad h‘oa:,c];;f;;i uniofubftan-
[-‘:;N-..o[;po!lic dari, Jllffl.mt't.‘l' naguram huma-
. & fubfiftentiam divinam, confequenter,
eghomanitate & immen =1tutcj, non potuit efle
L Pcr[bihbf}annal;. Ami]t,gm;t umo‘vcl
lentalis , velfubftantialis 2 non fub-
fantialis: quia dux naturz ille {unt L‘mnplctgz :
pon accidentalis quia hzc deberet an_ivcmrc
pingradicioperationum; non adveniret au-
{em,qUia EX ULLOGUE EXTICMO, Lilcbcrct_hcm u-
pumcompofitum 1}111&;111[1;1!; SO cgn[_{:qucn-
::rprmm:uii}:. . bc.d nequeid convingit; nam
mprimis potcii: fieriunum perfe,ex cqxnplcbl—
lig completivo s jam autem humaniras , el
complebilisin ordinead ubi: curergononpo-
m'[fcomplcri radice ubitatis divinz , nempc
inmenfitate 2 Nego quod ex immentitate &
humanitate non po!iit fieriunum per {fefubftan-
fale ; utrumque enim eft {ubftantiale mem-
bum,& datur incompletio in efle ubicabilis &
wicantis.  Unde recurfus ad hoc quod illa
paturzfint completa,in prafenti, utfonat, non
fenet; nNamnon agitur de unione NALUrarum,
inquibus, qud talibus, eft completio, {edde u-
nionenature & immenfitatis, {eu ubiracis divi-
adicalis ; & tamen in linea ubi, eft incom-
pletio. Tum quia, ex Ubi modali accidentali
&humanitate non fitunum{ubftantiale, & ta-
menhocnon obftante, bt modale tribuit {fub-
jeftorationem ubicnti;crgo etiam , qmmvis €x
immenfitate,& humanitate non fiat unum fub-
fantiale, poreritimmentfitate divind, immenfi-
wihumanitas.

ResronpeT 5. Aldrete. Erquidem.

De £1ERNITATE, fic difcurrit : quiailla
unioad zternitatem, vicujus debererdici du-
wehumanitas zternitate divind, illa, inquir,
uio,expropria quidditate, deberetefleabz-
wino. Quod implicar; nulla namgue crea-
tm,expropria cflentia , poteftdurarezrernd
duratione; quiain ipfa productione creat en-
uats tundatur Dei dominium, urpoflicillam
tedigetein nihilum.

Contra, (&i_ailla unio , €% propria {ua
Quidditate,non debuit eflc 2terna; {1 enim unio
poftarica ex propria fua entitate non eft -
Ema, curunio cum zternitate xternadebeat
m.]“ fufficic itaque ad falvandum Dei domi-
tum, quod illa unio auferibilis efler, licét quo-
"qucnon auferrerur , non poflet nondurare,
{mdetiam cerrum cft de creata duratione,fip-
Politoquod jlla cifer modus, & ficut, non ex
E{::E:ll:fu.a_cﬁ'cnti;{,hum:mitns cft Deus, fed per
L ﬂ_lu ltallcc_torct per propriam eflentiam

,{ed perunionem.
Fogiiéui{g A!tirc'tc. 1-‘IL1‘nm1-}r;15 Chriftinon
Mgy ‘mum‘n > pro ;lllC}L‘.VO tempore deter-
o, cCu- iiansa;cuntatc Dei; quianon eﬂc ra-
numanitas redderctur ab 2ternitace,

Suiltensi : ? :
tensinhoc potills tempore,quamalio: quia

elletaccic

185

aternitasde fe , omnia tcmpomcompic&imr,
nec poteft determinare unio,ut formadet hune
potits effeétum formalem , quamalium,fubje-
&o capacidefeutrinsque s aliasctiampoflet da-
riunio , quauniretfanctitatem fubftantialem,
quinilladenominet Sanctum : & alia,qua mi-
nusfanctum, quammodofic. Quax omniain
hocrefolvuntur.  Quia effeétus formalis,cujus
elt fubjectum capax , nequit communicari in
parte: quiarationes tormales funtindivifibiles;
ficut cognitiode tribus obje&is, nequitrepra-
fentare unum objeétum,nonreprafentatis aliis.

ResronpeTur. Utreddaturhumanitas,
prohoc potius tempore ab zrernitate durans,
facit cum illa eternitate , pofita potids nunc,
quamalids,unio. Eternitasquidem comple-
¢titur defe omnia tempora, fi {upponitur omni
temporeunita;fecus,fideterminato.  Etficut
wternitas Deinon facit Deum durare hodie pro
heri , quia defunt connotata falvativa hodie,
aterniratishefterna s ita, quia defunt conno-
tatafalvativa,ut dicatur durare humanitas, non
{folum dum eft fuppofitio unionis, fed abfoluce,
aternitatis duratione : ideo non poteft dici,
quod omnitempore,fed determinato,perillam
durct. Nec poteft forma tribucre effe¢tum
formalem hunc potius qu:\lm alinm, ﬁﬁipponu-
tur unita,non folimnunc, fed & alias. Unde
humanitasnon eft capax {ubjectum,ut denomi-
nerur durans,eriam ante {uppofitionem anionis
adillam durationem..  Etlicécrationes forma-
lesfintindivifibiles, fupponunt tamen fuarum
FUI'[]]RI.'UH] UH,{.OnCH};qU&' ﬁ non i.lL’rl]l’ 3 PTO quO
temporenon ﬁlppunitur illius formz unio, pro
illonecpoteft {upponi effectus formalis : pro-
inde,quiaab aterno non {fupponitur unio zter-
nitatis , ideonecfacicdurare abzterno huma-
nitatem.

De iMMENSITATE fic difcurrit Aldrete.
Nihil creatum poteft denominari exiftens ubi-
que. Probatidauthoritatibus,& rationem dat,
Quia Deus ex fe petit fupetare univerfas crea-
turas,in peculiari perfe@tione;in quarefplendet
aliqua virtus,feu porentia, femotis cunétisim-
perfectionibus.  Nequeingquit, poteft dici hu-
manitas exiftens indeterminatoaliquoloco per
immenfitatem,ob difta in fimili de Zternitate;
& quia fi ab immenfirate haberet exiftentiam
potius inhocloco,quaminalio, de bcrctlpm u-
nio potiusrefpicere hunclocum,; quamalium:
proinde, accafione motis localis, deberetva-
riari unio hy poftaricasfique unio hypoftatica eft
huic potits {patioaffixa , abipfapotits, & non
abimmenfitate,haberethumanicasexiftentiam
inhocleco: quiaimmcn{irus,rctiwc}:u humani-
tatis,eft indifferens,cum illa determinerad exi-
ftendumin bocloco , unio auremipfadetermi-
neturad hunclocum , indiﬁ'crcntiamquc exi-
ftendiinhoc loco, noncaufatimmenticas,fed

Has propria




186

propriaubiras, & {icutnon poteft cogitaricrea-
ta ubicatiosindifferens ad hocvel illud fpatium,
aut unioindifferens,ad h;rcpnt:f}_s quam illaex-
trema, & qua aliunde determinari deberent;
ita nec determinabit immenfitas ad exiften-
dum potiiisin hocfpatio.

Contra. Concedo efle authoritates Pa-
rrum,qua dicunt creaturam non pofle effe ubi-
que s fed reftat quarere, ciim poflicefle fubfi-
ftensfubfiftentid divina, car non poflicefle ubi-
que immenfitate divind ¢ Quanquam etiam
authr)nmtcsPn‘;mminlcliip poflunt,quod ve-
lintnondari creaturam,quea ficimmenfa peref-
fentiam. licmdc,uonim}ncritl'upc:mn-l_;cus
creaturam,inlineafubfiftendi, utpetat,neper
candem fubfiftentiam fubfiftar & natura divi-
na,&naturahumana; ergonecinlinealocabi-
licatis peter , utimmenficetur immenfitacedi-
vinafolanaruradivina,& non humanitas. Ut
autemabimmenfitate hic potius exi ftens,quam
alibi determinetur, ab ipfohabet locornm fta-
tu: uti nec Deus cxiftit in mundo tertio, quem
abhinc formaret ; & iipona_',,quoumqucibn-
fu,ciamin quibusquedpatiis imaginariis exilte-
re Deum,idem dicam de humanitateilla; quia
finon repugnat almmnde, uchumanitas immen-
fitetur, nec rcpugznabjt utillic exiftat. Siau-
temteneas , quod nonnifi in hoc toto mundo,
fic ubique,ficur & Deus 5 non ab unione tan-
quam ratone formali determinabituradid, fed
biplaimmenficate, prafupponente tamen u-

wpoltaticam: confequenter,necac-

celfione motfs localis variab inio.
turéfem,1'1!:.::rn_;i'i£."-.umnn‘_ , efleimmen(itatem
indifferentem, ut faciacillam ubique , & ficut
indifferentiam fubfiftendi non aufercin Chrifto
propria Perfona , ita nec il]L]‘iﬂ'L'r“('lltiallil exi-
{tendi, inloco& illo&illo, aufcret propria
ubi
De omniroTeENTIA fic difcurric idem.
Deus in denominatione potentis pl'uduccl‘c
creaturas , petit infinice {uperare creaturas,
quod multis probat, & inhoctandemtefolvit,
quia effe&tusdebet propottionari effentiz,con-
fequenter virtuti fummaz; debetfingulariter re~
{pondere,lumma efteCtuum multicudo, ac pro-
inde finita entitas nequit denominari produéi-
vafummaz mulritudinis efe@aum: ex quoet-
iam principio colligitur,cur vi[rus!pi_mndl,uni-
- tadefadto humanitati Chrifti , nondenominet
illam potentem producere Spiritum fanctum 2
necpoteft denominari ab omnipotentia hgmau
nitas,potilis praducere has creaturas, quama-
lias , propterjamdicta. l'.)c;imlccjxco » quia
&_p:-_)tjvs;ﬁuluavu‘tm no1 agit 5 nifiex imperio
voluntatis ; non denominat por-:ntcmngmc{l-
lamnaturam,cujusimpetio determinatur; di-
vina autem omm’potcmm ex le pctit determi-
nariabimperiolibero divinz voluntaris, & nul-
liimperio parere potelt, nifi divino : quemad-

N
lcra-
il

Tradatus 111

modum,licétnatura humanauniatur angelicx,
non poteft tamen potentia locomotivas
ca,obediteimperionaturz humang ; namim-
perium voluntatis, ex feordinatur, ad maover.
daspotentiasillius naturz,qua dicitur voleps,

ConrrA. Deus in denominatione {ubfi.
fl‘crf_nclﬁ,non itapetitfuperare creaturas, urngy
poflint fubfiftere fubfiftentii increatd ; ergo
nec irafuperatin denominatione potentis, qL:‘n
poflicreddi Omnipotens creatura, omnipoteps
tiadivind. Ec licéc effeGus debitus cllentiz,
dchcatpraportiomri effentiz , non tamende.
bitus;nennifi in circumftantia unionis fuperna-
turalis. Nego,quéd Chriftonon communice.
turdenominatio fpirandi, qua fequitur ipfam
entitatem Verbi, per communicarioncmquc
idiomatum poteftdicide Chrifto , fano fenfl,
cur enim non denominabitur Chriftus {pirans
Spiricum Sanétum? Nego, quod omnipoten.
tia non poflic determinari ad agendum,a vo-
luntate creara Chrifti. Negoitem , quod na-
tura humana non denominaretur motiva an-
gelicae, fihumanitati uniretur natura angelica,
faceretqueunumper fe ; imperium autemvo-
luntatis ordinatur ad movendas potentias , il-
Lius naturz,flid praecife fiat,ticulo nacura. Hine
aliter

ResronpeTur. Cur immenfitas,eterni.
tas,& c. non tribuant fuum effe &um humanira-
ti Chrifti,tribuar autem {anéticas perfonalis, ra-
tim]cbcrlmtu-xdnﬂ'fq. Quiafcilicetinterim-
menfitatem, & alia arcributa,non poteft fieri u-
num per fe, ;Ligsquc unum fundativamcom-
municationis idiomatum. Ideo autem non
poteft fieri unum perfe, quianeque poteftficti
unum per fc cum natuga divina in fe [pectata;
clim tamen nataram fequantur areributa, ut
di¢tum repetito. Undebzc refponfioin prin-
clpiis quidcn‘l concordat cum Lugo,fed uitimo
recurrit ad indiftinGionem virtualem naturz
divinz & immenfitaris: pra.‘ciyué c{'i:m nonap-
parcat,quialiquid fubftantiale, poﬂ}t commit-
nicarefua idiomata,finc unione per fe? immen-
fitasautem Dei eft aliquid {ubftantiale, &1a-
mennon eft unibilis ivcr{'c. :

Poffét et1am hac yatio affignari, Quia immenfi-
tas Dei,@ternitas &c. funtipfa entirasDei, &
connotata loci m![tcnlpnl’is snon apparcl‘_(‘l‘gﬂ;
qui pollicimlncufjtnri immenfitate divina:f'l”“
nec entitashumana, reddaturentitas, entitate
divina. Ercertéfi immenficate Deiimmenti-
tarerurnaturahumana, deberet adhucdicere
inretoipfam entiratem divinam , confequen-
ter,non immenfitaretur tunc illa immcnﬁm{c
natura humana,fed divina ; hoc enim immenti-
raretut; quod inrecto dicitur.  Qua doctrina
clt bona,fed in Minori habet difficulcatem;nam
ctiam SanétitasDeiras eft ipfa Deiratis, & tamen

illa fan&ificatur humanicas.

;lug:};_

Pun-

o



Difputatio V.

punéum Difficulcatis 4.

Divinitas prowt condsfliniia virtualwer

i S
4 3 Perfoma, fantEifices formalizer ¢

SsgRO 1 Divinitatem prout condiffinilama
A Pfrﬁm /,‘mc’ff‘ﬁmrfﬁ:;'m.«,!zfc‘r._

Ratio 1. aflerdi eft, authoritas Patrum fu-
ractiam citata, pro {anéificationea Perfona.

Raro 2. qua utitur Lugo. A!)ulnm}cmc-
dixcahumanitatis cumnatura divina, th-ihc;lpur
paura humana form.'z]itcr.; Deitas cqim fola
&non pcr!bnul‘itx}s, cﬁ‘u‘i c:fic;mshgnnun_tatfll? <
Frgoetiam pofitd mediata illa unione I_:mci_lh-
chiturhumanitas 4 Deitate. Hac rarioalicer
urger deberet 3 LiiCC{'cE enim quis, (]11(1([ l.y
Deusfupponat pro perfona, cumdicitur, C!m-
fuseft Deus: confequenter, quod 4 perfona
Endtificerur formaliter.

Rar10 3. cft: Quianihil deeft Deitati,quo-
minus (andtificet formalicer humaniratem s non
decftenimilliipfa formalitas fanctitatis, nec ra-
tio effe divini s quid enim magis eft efle divi-
numy quam Deitas? quodfi Deitati non deeft
utodivini,hoc ipfo non deeftilli ratio formalis
fintticatis: Deinde, 1 non effee Deitas forma-
lis fantitas, & eer Deitas, 8 nonefler; efler
utlupponitur: non cilbmutcn},quia non effet
illimitata in omni genere pcri‘c&xoms, carerct
cmmpcrfcc’tioncf':m(?tir:ltis. Rurfus exparte
lubjecti, nihil deeft, quominus dicatur fanétifi-
arihumanicas: eft enim capax hujus cfte& s,
& denominationis: ex parte etiam utriusque,
cftur.io,qum quamvisnon recipiaturin Deita-~
&, lanctificare tamen poterit humanitatem ;
mm per oppoficos fanétificat Perfona VERBI,
Iee tamen recipit unionem: nec eft ratio, cur
gatia habicualis , fi unirctur homini unione
nonnifi inanima r:ccpt:i, cur mquam non fan-
dificaret: Et certé,ad hunceffectum, quieft
fnificare, quamvis unio requiratur cum for-
mifndificativa: fed non requiritur, ut{ubje-
ﬂ‘.[m receptionis illius unionis , fitipfa forma
nctificans, Quod etiam unieilla mediaté non-
tificerminetur ad naturam divinam, non obeft
Quominus fanétificer. Tum quia, non obeft;ut
d{calﬁar Lugo,quominus deificet : Ergonecob-
¢t quominus fan@ificet. Tum quia,ficut non
twrmultiplicanda entia fine neceflitate 5 fic
Bec conditiones, fine quibus aliqua forma non
Paﬂ“_dmﬂmumrc {fubjedtum, multiplicandz
{‘-‘“f[?llcnccdﬁmtc: nullaauremneceflitas di-
ccndl,.qufwd immediata unio requiratur cum
Umaandificance. Tum quia unio mediata
Fff"égl unio, quarnvis mediata: Ergo 8z veré
fndtficabir, (quamyis mediaté )illa formafan-
Wficans, mediaré unica,
mf:#;;ino 'z. rSi per prr';f;i!)a!n},f ﬂ‘}}i‘ﬁ!é‘ﬂ;ﬁ‘c’,
{m;i ;\w: ym_,‘?:m_fa.'.m s fani zﬁc'ml'c?, ¢o fenfis, na-

& prizcipalster non [anctificat.

187

Rario. Quiaimmediaté nonnifi petfona
unitur: Ergo natuta divina, hoc fenfu, princi-
paliter non fan&ificat.

ASSERO 3. 8i per principaliss fanétificare, in-
telligatur fanctificare per modumyadicis prime, &

Semul [uppofirive fe habentis, in tffo fenfu, principa-

liter [anctificat matwradivina,  Siantem perprin-
cipalins [anitificare , intelligas, [anclificare ulti-
mo complerive , fic principalins fanétificar Per-
fona.

R ar 10 hujus pofterieris partiselt: quiaipfa
Perfona, eft per modum ultimo complerivi
Priorisautem partis ratioeft. Illud, principa-
liter, primo, fimul, in c‘:m’inc pr;cﬁzppoﬁri {fan-
¢tificat, quod pro ratione formali omnis fanéti-
tatisreddipoteft; fed talis eft Deitas, feu natu-
ra divina. Quodipfum probatur : quEro,cur
humanitas Chrifti fubftantialiter fitfan@a? re-
fpondebis, quia habert efle divinum : quEro;
quarehabet efle divinumidg; utfuppono, fub-
ftantiale 2 refpondebis, quia fanctificatur per-
fonalitate VERBI: quaro, cim fub aliquafor-
malitate poffit efle Perfona VERBI, & non in-
telligi fanctificans, fub qua ratione fané&ificabit
humaniratem ? refpondebis, {ub formalitate
perfonz habentis efle divinum : quaro ulte-
ritis, cur competit illi Perfona hoc effe divinii2
refpondebis, propter ordinem ¢jusdem, tan-
quam termini; ad Deitatem: de quaipfa Deita-
te, cur ficdivina? noneflt ulterigs quearere; fe-
ipfaenimeftdivina: Ergo & feipfa prafuppofi-
tive fan&a: hzc enim verbis, ut dixi, diffe-
runt.

Dices. Humanitas Chrifti non poreftfan.
Qificari fan&itate atributali: Ergo nec a.nas
turadivina.

ResronneTur. Negando confequenti-
am. Rntioclhquizl,licé[inrequuano,&mm
terialiter, etiam f{anctitas ateributalis {anétifi-
cer; in re enimeft ipfa naturadivina, indiftin-
guiturqs ab illa virtualiter : formaliter tamen
nonfanctificat: idque ex co, quia natura divi-
na, ex formalitate nature, petit efle terminaca
d petfona, feu hypoftafi, confequenter petit ef-
{e unibilis in perfona, unione fubftantiali, fun-
dante communicationem idiomacum,adcoquc
fundante communicationem deificationis, feu
fan&ificationis. Quia autem ateributum fan-
clitatis,proutactribucum efty non petir effe ter-
minatun a pc‘l’lblmIitntc, feu ll}fpof{xlﬂ, confe-
quenter, necpetitefle unibile, unione {ubftan-
tiali, fundante communicationem idiomatum,
adeoque fundante communicationem fantifi-
cationis. Quod autem fanctitas ateribucalis,
qud talis formaliter, non exigat effe terminata
aperfona, Ratioelt: quiaterminari petfonali-
ternonnifi naturx convenic; & fi intelligatur
aceributum perfonari,non {umetar jam, quaat-
tributum, fed qua natura. Pracerea actribu-
ta, qua talia,fequuncar conditionem abfolurtam

Xq: 4 nati-




188

naturz,neque enim funtaddica perfe@ioni per-
fonali ; {i fequuntur conditionem abfolutam
nature: excra {uamconditionem extraheren-
tur, i1, tanquam terminata a petfona, concipe-
rentur; cum adveniant naturz, in ratione na-
turx,adcoque perfonabilisconftitutz ; jamau-
tem neon extrahitur natura a faa conditione, fi
terminata conc:piatur scliim terminatio fitcon-
ditio illius.

InsTasrs . Pofitd unione mediatd nacu-
r& divinz cum natura humana , vel unicur
mediate etiam {anétitas attributalis, vel non u-
nitur? Sinonunitur: Ergo d]Jlmguirm' virtua-
liter, in ordine ad pradicata phyfica, fan&icas
arrriburalis,abipfametnaturadivina, Siautem
unitur: curnon fanificabic:

Resronperur. Unitur,{cd non an@ifi-
catfanétitasattriburalis, quia non eft unibilis u-
nione,utdixi,fundativa communicationis idio-
matum. Quando autem dicitur naturam divi-
nam, proutabftractam a perfonalirate, fanctifi-
care : non plus importatur, quam, quod for-
malitatem divini, & ipfum titulum San&itacis,
natura divina non fumat a perfonalitate 5 fed
non fignificatur, quod{efola,&in fe,poflicter-
minare unionem {ubftantialem, adeoque unio-
nem fundativam cotunicationis idiomatum,
&interhaxc; fancticatis,

InsTAaT 2. Rofmer. Non poteft dici, quod
omnipotentia, prout in fuppofito VERBI, fic
productivaad exrra alicujus cffedtils, ad quem
non concurtat Pater, & Spiritus San&us : necc
poteftdici,quod caufer, vel diligat Pater & Spi-
ritus Sanétus fpecialicer humanitatemn , prout
eft terminata 2 VERBO: Ergonec poteft di-
ci, quod natura divina, prout terminataa Per-
{ona VERBI, fpecialiter fan&ificet.

ResronpiErur. Conformirer ad dida:
quod cum omnipotentia,& cau,";a‘uvitas quara-
lis, non poflint unitiunione per fe, nec exigant
perfonari, hocipfo, non habentrationem com-
municativam {uarum denominationum, in per-
fonaunita, infe, & perfe, fubftantialiter; con-
venit autem perfonari Deitati, adeoque in per-
fona divinifare humanitatem. Volitio etiam
{pecialis non poru&crlbui,_quian@c fpecialis na-

sgura; pracipuc autem, cum volitio, qua talis,
non exigat terminari 2 perfona, confequenter
necilla fpecialiter amabit humanitatem.

InsTarrs potelt 3. Imprimis,omnia accribu -
taDei, funtfubftantia, conveniet ergoillis per-
fonari. Rurfus, cim natura divina fit intelle~
&iosillique conveniat perfonari, hoc ipfo, con-
traprajacta,poteritnaturahumanareddiineel-
ligensintelleétione divind : videturgueanobis
poni non_mﬁ aliqua metaphyfica ratio naturz,
quz perfonetur. 7

REesronpETUR. In re quidem areributa
{unt {ubltantia & natura, &inre Pcrlbnantur;

Tracatus 11

fedin re, non habent etiam, ultra ipfam naty.
ram, quidquam: adcuquc inrenon habenrra.
tionem condiftinétam accriburi : confequen-
ter, nec poteruntinre tribuere rationem 1Men-
11,&c¢. Inordine aurtem ad noftros coneeptus,
:utribum‘ {unt formaliter perfectiones adveni.
entes ipfi narurz, conibqucnrcr, illis qua rali.
bus,_ non conveniet perfonaris adeoq; formali.
terfumpta aceribura, effeGum foum formalem
nencommunicabunt. In ordine itemad no.
ftros conceprus, natura divina cft intelledtio,
quiactt illaprimum principium motis in divi-
nis: quia tamen eadem haber rationem attug
vitalis, cum fit formaliffimé ab intrinfeco, ide
fub formalicate intelle@ionis, non poteft cx.
traneofubjedto,cffeGum fuum formalem com
municare. Nec 4 nobis ponitur ratio ah’qu
metaphyfica naturz, quax perfonetur, fed iph
Deirtas,{ubratione Deiratis : ficaucem fumpta,
poteft divinifare fuo modo naturam humanam,

Juamvis autem natura humana fic incomple-
ta, in ordine ad effe hic, non poterit aliunde
complctl'i: nam, quod non poflic compleri ab
immenfitate divina, ratio jam data: quia cim
illafitindiftin@a virtnaliter 4 nacuca divina,fic.
ut naturanon habet feipfi rationem completi-
va, itanec immenfitas habebir.

Dicgs 2. SiDeitas formaliter fan@ificat
humanitatem, ergo & tota Trinitas fanétifica-
bir, effeétus enim provenientes a Deitate, totl
tribuuntur Trinicati.

REsroNDETUR communiter, Deitatem
formaliter efle, fan&ificativam humanizatis,
prout terminataclt 4 Perfona VERBI; nonau-
tem fanétincacabioluce accepta: quodfifandi-
ficat prout terminata, noft potedt cribui effetus
hictoti Trinitati.  Sicut v.g. toraanima proji-
citlapidem, nectamen pes dicitur projicere,
{fedmanus; quiaillum projicit anima, prout i
manu exiftens; fic etiani fan@ificat tota Dei-
tas, {cd prout terminara, perfona VERBI; con-
{fequenterillafanificatio non toti T rinitatitii-
buendaerit. Illuftrac id Rofmer. Sicurunio
mediataad naturam divinam, fufficic, ut Chri-
ftus dicatur conftare duabus naturis ; non ta-
men{ufficit,ut Pater, & Spiritus Sanétus dican-
tur uniri : ita fufficict, ut dicaturnatura huma-
nafanéificarid natura divina, non tamen aPa-
tre, 8¢ Spiritu Sandto.

R EesponDER1ad id€ poteft,ex principiis fub
initium prazjatis : qudd fc. unioilla nullomodo
ad perfonascxrendatur; extenditur autem _ﬂd
naturam. Siergoullaunionenon manentunit
petfona, nec fanéificabunt? quia nil_u'l_ {fandti-
ficatnon unitum. Quandoautemdicitur na-
turadivina,proutunitain Perfona VE‘RBLWW
&ificare, non reduplicatur hoc, quafi vim fan-
&ificandia perfonaaccipiat, fed reduplicart
modus, vi cujus, & inque, fanctificarc P(')[J[;

adcum

(4]




b

L~ =

Diﬁautatio N.

]im)u‘un‘lico: ‘%llfctig_})1'011t
Jhinparicee, disgregacvifum ; non I§g%nhﬁ,.u_\5u{
bl paticte an_-;pr.;u_nlbcdo vnn‘xl‘i.a_.u‘)_. ‘i(‘l(
J;}_:l'\m{ig:uﬁcnturmh_]cctum,m quo |‘r1 L%ur, ac -
cogue quuod;lmmodomu%{usL_iflfglcg_.ltlmmlsl.
Jemdum dicicur; anima, proute u_] oc.u 05 Vi-
feres non lignificatur, qui_;d aL} ocule anima
vim videndi, fed fignificatur modus,

adetim moduin, ¢

accipiat d ;i
videt; ita & inprelenti. :
" Dicks 3. Si Deiras fandtificaret hulmmm-
e, vel andtificaret phyfice, vel moraliter:
Neuccumdicipoteft : non enim f;mchflca‘t 10
ralirer: quia, 4 forma 1.mct1h‘ca1.1ltc phyfica &
Fh\’li‘:é unita,non viderur }:t{!it&h;,(pi:iﬂl plhy-
fica [ancias promanare. Non ctiam Rh y‘i;_cc :
quia,urait Amicus,num.107. l’h} i;cc ncp f.m.
dum, non cit rantiim phyfice uniti cum {ancti-
tteyfed eft reddi per illam intrinfeeé fanctum,
velper intrinfecam inharentiam, velperiden-

titacetn. :
ResroxpETur, Hancobjectionemaque
polle formati, de fan&itate 4 perfona oriunda.
‘i}icm[aqm‘ phyfice {anctificari I1L1nmmt‘atc‘.m :
que, id fierd non l‘oﬂr.'_, quamnyis unio non
tecipiatur in fo L'm:‘__i';m(;ilﬂ_c inte : nego 1rem,
quod plus aliquid fic neceflariumad denomi-
nationem fanctitatis, quam ad denominatio-
nem {ubfiftentis. ~ Si ergo fubfiftit humanitas
fubfiftenti fibiintrin{cca,quamvis in fubfiften-
tianonrecipiatur unios dicam etiam, 1‘c:d_dlhu—
minitatem fantam Deitate, quamvisin Deita-
tenon recipiatur unio. Ita tamen Cﬂ?}“& fan-
ditasphyfica,ut indubie moralitatem fundet.
IvsTaT Amicus. Efle fan&um, eft deno-
mingtiointrinfeca: Ergoncemo potelt eflefan-
Qushndticate alterius : Deitas autem non in-
herethumanitati, utforma phyficaipfius.
Resroxprrur. Efle fanctum, et deno-
Wisgtiointrinfeca, hoc eft, proveniens & forma
Intrinfecé in fe recipienteunionem. Nego:el-
lefanctum eft denominatio intrinfeca, hoceft,
Proveniens a forma, vel intrinfece recipiente,
ielfaliemterminante unionem. Concedo.
-'5*390)\1 10d fanétitasilla humanicatis non fic
Quidproduftum a fanétitate Dei, fed eft ipla-
metDeilanttitas, unita humanicati. Si crgoil-
mfe elt phyfica, eriam fanicas humanitatis,
Pirlicactit, cim fit eadem cum fanétitate Dei.
thieetfanctificatio debeat concipiper modum
dtiechis formalis, incrinfece afficientis : nego
n?mﬂ]“iﬁticnmm'matiom:quutl:i}v-.u'i,pr.::—
tleper Deicacem unicam cum humanicate ; vel
quoddebeat falvari, nonnifi per denominatio-
Yemmoraliter derivatam ab ipfaDeitate. Ra-
_I‘U:LJHH d‘cnominntioncs derivariabaliqua for-
:]w‘:t?t:l .11 ntdi&ind‘x ab illa fsvn'm a, funtn onni-
o hglientarationis ;- effeaucem Sanétam,
“Blibushgmentisnon pendet:liceretiam hac

“ilvatio admitti pofiet.

189

DicEes 4. Siuniomediata fufficit, ad fanéti-
ficandam humanitatem 3 natura divina: Ergo
etiam unio mediata cum gratia {ufficeret ad
fanétificandum : confequenter, fi natura huma-
na uniretur Angelo fanéo, redderetur fanéta,
fanétitare Angeli

REsSPONDETUR. Difparitatem effe; quia
mediataunio, qua competit natura diving re-
{peétu humanicatis, eft unio, ex effentiali fi1a
conditione, dicens habitudinem etiam ad ne-
étendamnaturamdivinam: &1 illam non ne-
&eret, hocipfonon eflerjamillaunio: ratione
ergoillius nexds etiam naturza, poreit fanctiras
naturz tribuere effedtum fiam formalem,cim
{it, licet mediatus, terminusillius unionis ; quia
Vero poﬁt;l unione,inter humanitatem & An
gelicam perfonam, non {upponiturunioilla ex-
tendi eflentialiter, etiam ad neétendam grati
am, hine, etiam non exiftenceilld gratia, poflec
diétaunio manere; ideojamilla grartia, utpote
nonannexa, titculum fanétificativa actu, refpe-
&n humanitatis, non habebir, tanquam nonu-
nita humanitati. = Rurfis illa gratia, pofita in
Angelo,non muraret fubjeétum, nec alligare-
tur nova unionc humanirari ; confequenter
nonnifiin Angelo cflet utante : Ergo 8 natu-
ra humana, zqué illam fan&itatem non habe-
bit, utante.  Hluftracur id. Quando Chrifti
corpus penetrabat januas claufas, nulla acci-
dentia Chriftiinformabant januas ; nec ullaac-
cidentia januz informabant Chriffum; confe-
quenter, nec principium agendi aliquid, pote-
rathabere Chriftus abaccidentibus januz, nec
é convetfo. Sic etiam pofird illa unione cum
Angelo, &non cum gratia illius, nullum prin-
cipium agendi competet naturz , ex vi illius,
gratiz,

DicEsjy. Deitas, i immediaté uniretur,
magis perfecte fan&ificarer: Ergopotitisa per-
{onalitate quama Deitate.

REsroNDETUR. Quofenfu confequens ad-
micti debeat, diGtum upra.

Quid, [iguis negaret Deitate [andtificars buma-
nitatemformaliter? Siquisveller negare, quod
humanitas fan&ificetur a Deitate, taerife pof-
{er authoritate fcholaftici. Daocuit enim id
Lorca. difp. 36. Petrus Hurtad. hic difp. 47.
Se&.3. Deindetuerife potlerhoe, quad ratio.
nesinoppofitumnon convincant, Deniqgs tues
rife pofiet, quianon fatis claré folvitur, cur re-
liqua diftinéla vircualicer 4 Perfona divina, non
tribuant fues effectus formaleshumanirai, V.
immenfitas, vel 2ternitas, tribuacautem ratio-
nem divini & Sanéi ipfa Deitas: negatoque,
quod Deitate fan&ificetur formaliter humani-
tas, jam aflumeretur hoc principium univerfa-
liter; - Quod fola perfona poflic uniri fubftan-
tialiter,adeoqueunione fundante communica-~
tionem idiematum: idque ex eo, quod folum
per




100
perordinemad perfonati diving, natura huma-
nafit incompleta, fubftantialiter.

Dices 1. Etiam negato hoc, quod Deitas
fanétificet , non ftabilietur hoc principium:
Qudd natura humana fic complebilis, monnifi
in ratione {ubfiftentis, abaliquo divino, & ta-
tionibusinnexisipfi fubliftentiz,qud tali.Quod
ipfump robatur: quia rationi {ubfiftentia divi-
na, qua tali, inneétitur, quod fit relativa, & ta-
men noti d Cﬂolnil\ﬂt naturam h umanam l'i’lﬁ-
tam : Ergo non ftabilictur dictum princi-
pium.

REsronpETur, Quamvisfubfittentizdi-
vinz fic innexa ratio relata ; quia tamen 1pii1
natuta hum;uJa,incomplcm[ijbi’mntiahtu‘,:lon
dicit incompletionem , in ratione unibilis per
feadrelationem: ideonce accipit denomina-
tionem relatz: defedu feilicet ipliusccnnp]c-
bilicacisin illo genere, tenentis fca parte hatu-
e ; dicit autem complebilitatem, in ratione
perfona. Deinde negari poteft, quod non tri-
buat fubfitentia divina naturz human® {uo
modo, rationem telationis; certé enim, Ver-
bum habere rationem relai, eft habere ratio-
nem flii naturalis + nham in ratione filiationis,
eft relatio 5 & tamen hanc denominationem
humanitas Chriftifuo modo participat. :

IwsTaT 1. Aldrete. Non eftratio, curefie-
&us Formalis Sanéi ranfcendat etfeétum for-
malem {ubfittentis in VERBO; effeétus Vero
formalis exiftentis in hoe loco, aut tempote,
\dar: & fi recurratur ad comple-

non trant
imentum {ubftantiale, potius ¢ olligerur, huma-
nitarem non reddi fanctam, co, quod humani-
tas hon fit fubftantialiter incompleta,in ordine
ad fan&titatem.

ResponpeTur. Cumperfona habeatra-
tionem divina, ex habitudine fpeciali ad natu-
ram divinamsut dixi, qua habitudo illam tran-
{cendit, id eft,rariodivini. Nulla autem eft ne-
ceflitas, ut dictum {upra, & alids in 1za parte,
tribuendiimmenfitatem v.g. relativam. Ecli-
cét maturaliter non dicat incompletionem, ad
fubftantialem fanétitatem, humanitas, dicitta-
men imialiur& {ecundtim potentiam abedien-
tialem 3 quia dicit mcomplcticncm obedien-
rialem, in ordine ad perfonari diving : quod
ipfum perfonari diviné; cft perfonari a Sanéto
{ubftantialirer; necelt ratio, cur illa perfonali-
tacte dicatur reddimagis amabilis humanitas,&
non magis fanéta: cum ejus etiam effectiis fit
‘}Lipl‘l:\. - ;

InsTa7 1. Idem. Fingamus fubfiftentiam
aliquam, que fitubicatio, aurduratio, 8 de-
mus, hanc {ubfiftentiam unirinatura humanas,
illamque redderefubfiftentems; fanc pet ralem
fubfiftentiam natura humana redderetut ubi-
cata. ;

RespoNDETUR. Eft quidem 1mpo|]1i3ii‘c,
ut modalis fubfiftentia unius, vel ubicatio, fa-

il it -

Tractatus T1L

ciat,alium d {e, fubfiftere,velubicari; ed s
modalitas {it eflentialis determinatio ni;] h::;
nonnifi fibjeétum, fed hoc conceflo, Cnncc‘[l;
tur ulterivis, quod tali ﬂ!bﬁﬂcn[iircddct;—zv:-
illanatura ubmqta s &fiefleraliqua ulianarm.-;
capaxillius fubfiftentiz, hoc ipfo efle capaxet-
iam illinsubicatis fubftantialis.

InsTarI poteft 3. Poteft dici creatyr,
c:ﬂc elevabiliter comp[cbjlis > per fanitaren
{ubftancialem, nempe innexam ipfi fubfiftentiz
incal'carn.', per ordinem ad quam,eft complebi.
lis fubftantialicer : Ergo etiam poteriteffe o
ple bilisab immenfitate divina.

RESPONDETUR. nod non Ratio: quig
nulla neceflitas ad falvandum myfterium Tt
nitatis, ponere immenfitatem relativam.

DicEs 2. cum Aldrete,difp.47. Non potch
ullomode fuftineri, quod Deitate non fandif.
cetur humanitas; quiaplurims funtlocutiongs
PP. fignificantes Chriftum Deitare ¢ffe un.
Gum,aliosverogratia: cim tamen unétioapud
Patresidem{ir, quod fanétificatio.

RespoNpDETUR. Patres nullibi de Deity-
te, prout condiftincta virtualiter: hinc expli.
cari poteft, quod dicant fanétificari humanit.
temaliquo divino. Ecfi poteftdici, Filiatiocft
Deitas s cur non pererit dici, qudd filiatione
fan&ificari & ungi, it Deitate fanéhificari For-
te etiamapud Patres, ChriftumDeitate effeun-
&um, fignificat, quodChriftus habeatetiam
natutam divinam.

[nsTat 1. Aldrete. Patres frequenter lo-
quuntur de Divinitate in abftra&to.

ResronpfTur. Concedo: {ed,ficut,cim
dico: divinitas eft filiatio, abftracteloquor, &
tamen filiationem pradico: ira cur, quando
dicitur,Deitate ungil:urhumanims,cur inquam
non dicetur, quod ungatur filiationez Conce-
do quidem Patresloqui de Deirate,quod fitin-
produmbihs, loquendo hocipfo, de illaproit
diftin&avirtualiter; {fedloquunrur etiamdees
prout idem realiter eft cum filiatione: curer-
g0, quando dicunt, quod Deitas fanctificer, in-
telliginon poterunt, quod fandtificet, inquan-
tum eltidem realiter cum Filiatione, non au-
teminguantum diftincta virtualiter.

InsTAT 2. Damalcenusdiftinguitnaturam
4 pCrlbnj.llime’. Fecitidem & Cyrillus.

Resronperur. Concedo,quod diftin-
guant: {ed ctiamillam identiﬁcanzPcr(anal@
i : cur ergo effe@us fanctificand: tribuibil®
Deitati, non tribucturcidem, urelt idemreali
tercum perfona

InsTAT 3 Licétnomen Divinitatis exten-
darur ad relariones, non tamen extendendum
efler nomen Deitaris: Patres vero humanita-
tem enuntiancfandificatam Deitate.

RespoNDETUR. Nonapparet, Cn}‘fa_lfaﬁi
hac propofitio : Filiatioeft Deitas; {1 f_a“‘ri nof
eft, hoc iP[b excendetur nomen Deitatis it‘i;;'

atic-

Jati
ma
o
Qv
gt
il

feq
wa

Jit
efl

F.’.{I

cel

fie

i}

o
ug
PC

d

14

ce
¢
W




L — R

Difputatio V.

Lyriones: Pracipué ctimipfe ;}EL{F'\?FC('JLCCE Da’-
i jm dicentem : Patrss, & Fility & Spiritis
[1!-’-[;?“"'?}_4 in tribus Perfonis confiffir divinitas.
E;} h:lc::mtcm dicitur humanitas Chrifti deifi-
kim velid fignificat, efle aflumptam naruram
% 11111&?31%11& VERBILvel quodChriftus
i:g;‘[ ctiam nataram divinams "Cf‘f{ .in de non
[L‘“quitura quod Deitas, prout condiftincta vic-
ruaiircr,ﬂm&ihc\cr. 1 E s
[NSTAT 4 Chriftus, etiam ut homo, et fi-
fias Dei paturalis: non pof]r:tqutum,txl: homo,
. flilins Dei naturalis, nifi uaru!r; lllll‘n.;lll;l
divinam naturam, itaut abilla deifi-
ificari porro non poteft, quin fanchi-

e
articipet
cenur; de

ficetut. = -
RESPONDETUR. Non ex participatione

sz divinz oritur filiatio nacuralis divina;
i . ; ~ - -. & Spi-
qui patticipationcim lm_ncl lmbq PJ\ECR, & Sy i
jiusS, & non eft filius divinus: imo tota ratio
*{]ucﬁ% efle in fimilitudinem naturx, in o, in
L L] + o g o 8
quenroduciml‘ ;& quia efle fimile,incoinquo
i - - - s
Pmn'umm-, convenit Perfone VERBI, ideo
quanmyis humanitasab-illa fola mnc"‘nh_cctm_' &
defficerur,adhuc Chriftus dici poterichlius Dei
naturalis. R .
[nsTA T 5. Authoritatibus. Ildcplmnlus
dicits Divinitatis warura #luim in proprium Det
Inmexaltavir. Ec Auguftinus : ufi filii grazia,

RespoNDETUR imprimis. Nullam harum
athoritatum loquide Divinitate, prout condi-
a virtualicer.  Auguftinus {folum: vulc,
qd Chriftus it Alius Dei naturalis ; quod fal-
v patcﬂ,qu:ﬁ\.tumviﬁ, ut dfrf.‘l“[rlrﬂ'lz_ﬁ)lil Perfo-
maVerbi, feu filii, formaliter fané&ificer. Ilde-
phonfiauthorizas fic capi poterits Sicut_DJ‘.’i‘
natisnatura, in cujus fiumilicudinem eft filiatio
divin, filo modo ingreditur illam filiationem;
ficetiam, utpote unitanatura humanz, & qui-
dem in perfona filii, exalrat Chriftum in pro-
piumDeifilium. Ea qua recitatex Alenino,
& Erancofordien, Concilio, folum fignificant,
in Chrifto fuiffe humanam naturam: & divi-
mn: quod ftare potelt, quamvis negetur, hu-
mnitatem fandtificari 4 divinitate, prout con-
diftindta.

_Cm,umzs ergo,fi quis vellecnegare huma-
mutem fanélificari 4 Deitate,non ex coinferri,
qwodDeitasnon fanétificet formaliter, quiaeft
untamediate; fed quianon eft unita, nec uniri
Plﬂmﬂt, tnione fundante communicationem
diomatym,

!IJICES 3. exeodem. Debemus Chrifto con-
®dere fandtificationem omnium  nobiliffi-

I e 3 i : L
ham, hzc aurem {an@ificatio eft pet Divini-
trem,

_Resrownerur. Effc concedendam fan-
I‘“"]Carioncm digniffimam,poflibilem Chrifto:
l"‘”i‘ntﬁauccm poﬂibilcfanftiﬁc;u‘i[?cim[c,prow
Weondiftinta; quia nop poteft faccre nnum

101
per {e, cum naturahumana, quod requiritur ad
communicationem idiomatum, & ad {fanctifi-
candum.

Instar 1. Non minds eft an@a Deitas,
quam perfonalitas: Ergoutraq; fan&ificabi.

REspoNDETUR. Utmu(nc clt fan&itas, (cd
non utraq; unibilisunione fundante communi-
cationem idiomatum.

INstaT 2. Deitaseft forma, feu, quali for-
ma deificans humanicatem Ergo & {an&i-
ficans.

ResronpeTur. Etiam deificat, nonnifi
ratione perfonz.

InsTaT 3. Divinitasitaeft unita, urratione
illius unionis aliquam denominationem fufci-
piat, quin relationies Patris & Spirittis S, fimi-
lem denominationem poflint tribucre: Eroo
Deitas fufficienter eft unita humanitati, ut fan-
&ificet.

REesronpeTur. Tribuitdenominationem
aliquam naturx humanz Divinitas, prout eft
in pm’loua,&mtioncpcri(ma: cuiidentificarur;
quam identificationem, cum perfona VERBI,
non dicuntaliz pcrfon;t‘.

InsTar 4. PerfeGaidentitas duarum for-
malitatum praftar, ne una immediacé direété
uniatur, pcrl‘]cin[(};uiiquod fubjeétum, quinal-
tera identificata , intrinfece idem fubjetum
perficiat.

ResronpETur. Idverumefle deformalis
tate, praftante id, non prouc diftin@a eft vir-
tualiter, fed prout idem eft realiter; adeoq; &
Divinitas fanctificabit, prout eft idem realicer
cum perfona divina. Reliqua quainibinrger,
foluta, ubide poflibilitate Incarnationis.

InsTaT 5. Sidarctur gratia fan@ificans
modalis, unitaabsqueunione diftin&a, tribue-
ret effeStum formalem ita immediate, ut nihil
mediaret ; gratia autem , qua defadto datur,
nonttibuiceffeétum, nifi medid unione: Ereo
idemdicendumdenarura divina. 2

REesroNDETUR. i)ié}mrimrcm effe: quia
cumillagratiaporeft ficri unio fundativa com-
municationisidiomatum: qued non potett di-
¢i de natura.

Pun&um Difficuleads .

An fubfiantialis Chrift: fanthitas fie
infinitas
REMITTO T. 8/ flmas fanclitarem Chrifti,
pro forma [anttificante nnita » haceit infinité
/rz?i{ﬂz.

Ratro Premiflieft: quia cft ipfa perfona
divina, & ipfa Deitas, quajli non efict fanctitas
infinita, non effet Deitas. Etquia illaperfona,
& illa Deitas elt-unita, ideo & forma fanQifi-
cans unita, eft infinica,

PREMITTO 2. Participatum fanititatem
Chiifle fubflantialerns profectam & Perfonad na-

fuia




192

tura diving, effe . tantam, utinyatione participate

[fancistatis, nonpoffis effé perfectior.

Ratro: quia totaperfedtio creara menfus
ratur, fimilitudine & proportionead perfectio-
nemincreatam :  nulla autem poteft eflc ma-
jor proportio, inter naturam increatam fubfi-
ftentemdivine, & naturam creatam {ubfiften-
tem; quam habere eandem {ubfiftentiam,ad-
eoquefanificativum: quod,quia Chrifto con-
venit; convenitip{i maxima proportio, cum ef-
{c increato,adcoq; maximafanificatio.

PRAEMITTO 3. Sanititatem fubflantialem
Chrifts, (pectaram quoad modum ejus communican-
de, non ¢ffé talem, nt illi perfectior dayi non paffic:
& finomine faniditatis infinita, inrelligas fanctita-
tem, etiari ;;r.rm.zd modnm communicands perfectiffi-
me unitam s 10 iflo [enfis fanttitas Chrifls non eit
infinita.

Rarro: Quia & fides & metaphyficado-
cety fan&itatem hancdefado Deitati cammu-
nicari perfectiori modo, quaim communicetur
humanitati : nam cemmunicatur Deitati per

minationem, qua realem ejusdem ab hamani-
tate diftinétionem involvit; hac autem diftin-
&io facit, utnon intelligaturillafanctitasmodo
infinit¢ perfectos infinito enim in perfe@ione
modi ; non poteft quidquam efle perfectius:
ciim modo fanétificandi per unienem, detur
PCL‘fC&ioL‘mon‘usifmi ificandiperidentitatem.
Etexhocfolvesea, quaobjicit Lugo fupra ci-
tatus. Sect.3.num.7;3.

Dices 1. Sanétitas qua Deuseft Sanétus, &
qndhumam’ms Churiftifanétificatur, eft cadem;
fedfancticas Deicftinfinita; Ergo & (anétitas
humanitatis.

RisponpETuR. Sandtitatemutriusg;efle
eandem quoad formam, diverfam quoad mo-
dum fanétificandi : nam participat candems,
Deitas, per identitatem, humanitasautem per
unionem, importantem diftinélionemrealem
fan&ificati, a fan&ificante. Qued autem dici-
tur de fanétitate,conformiter dici debetde fub-
{iftentia, quz fecundum formam, cadem eft in
uu‘oqnc,{édrmn codem modo; namin Verbo
clt per identitatem, non eft autem per identi-
tatemin natira humana.

InsTasrs. Sanctitas illa eft infinica, uz
Guo: Ergorcddititib;eéhlm infinité fan&um,

ut Quod.

REsronpETUR ex Lugone. Nonvalethzc
confequentia. Sanditas Dei eft fanctitas per
eflentiam,ut Quo: Ergo facit humanitatem
fandtam per eflentiam,uc Qwod: itanccinpra-
fenti valebit. Ex pramiflis etiam refponderi
potelt; fanctitatem illam facere fubjectumin-
finicé fanétum, ut Quod, ratione formz,fed non
ratione modi participandi; illaque fanétitas, {i
fpetterur fecundim modum communicandi,
pecficit nonnifi finité 5 i fpe@etur fecundum

Tra&atus 111

formam, perficit infinité. Nec indefequitu,
qun;_nnltatcn_z pofle crefcere in fancitare .
ﬁq:}tlal!; quia quédnon poffit crefeere infan.
&itate iub{’cantia}i,fpc&am quoad formrtm,d-a‘
rum gﬂ'  niec.enim qu_icquum praferri poteftin
{anctitate,fuprafanéticatem Dei. Siautem{pe.
cetur quoad communicandi modum feriqui-
dem poteft, ut entitative communicatio ill,
quofqd entitatem modalem, quam involyir, {';‘c
perfedtior ; non tamen formaliter erit perfe-
¢ior. Certe cnim modalicas, quam {upponit
forma lapidis, ad fe uniendum lapidi, materilj.
ter eft in}perfec"tior modalitate, qua cftin ho.
mine; formaliter tamen zquales funt: quia
nonmagisunadeterminat, quamalia. Etfiox
calgmus plumeus, & aurcus,{unt diverfi entits.
tive, 1_11111!0111111115 xTque bene parati,eodemm.
do efformant characteres, formaliterqs funtg.
quales; fic & ille modalitates, &zillz uniongs,
materialiter poflunt effe perfeiores, fed non
formaliter.

Dices 2. Siinfinité non fan&ificatur by
manitas Chrifti: Ergomajor erit fanéitas, po-
fitd unioncad tres perfonas.

REspoNpETUR. Siinfinité quoadformm
non fanctificaretur humanicas Chritti, major
foret fanéticas, pofitd unione ad tres perflonas;
quiavero quoad formam infiniré fanétificarur,
& hzcunaforma,hoc eft, perfona VERBI, eft
xqualisduabus reliquis, fir,utqualem; acaliz
duz fimul, tribuat {anétitatem; forerque tan-
tum extenfior fanétitas; ficutetiam extenfivé
magis perficitur humanitas fanétirate VERE],
& fimul {anétftate habituali, quamyis non mé
gisintenfive.

DicEes 3. Deitas propter modum,quacon-
junctam habet fanétitatem, magisabilla fand
ficatur quoad modum, quam fanétificet humz-
nitatem: Ergo etiam propter modmn.,qumm-
mediaté unitur humanitati Perfona VERBL
mediate autem Deitas, magis fanctificabit per-
fona,qudm Deitas.

Reseoxperur, Pofle permitti Confequen-
tiam, fiagit de diverfitate quoad modum,idg
pracife in pradicato mediati & immediati.

PR EMITTO 4. Dupliviter poffé humanssatérs

fpectari: 1m0 prout dicit conjunctionem canl

VERBO, & natura humana, eftque objetum
integtatum exillis duobus. 246 fumi Poreftim-
manitas, nonprout dicit conjunétionem cuit
VERBQ, nec prout eft objeGum mregratun
ex illis duobus, natura humana 8 VERBO.
Non eft autem diflicultas, quod natura hu??.’:'
na,{i non fumaturcum VER BO, non fitinfini-
té fancta, nec infinité amabilis: quia {ic fum-
ptas folum importatnaturam, ql.xa:nii'lilm]ﬂ
fundat. (ll}oad aliam partem, magis contro:
verticur: qua difficultasuc irdere,non dc_‘\-‘o—
cibus,quzftionis ftatushis verbis cingimr_:l!;‘:
go; Anhumanitas,cx conjunétionead Vl';\‘-

A¥ky

-

-



UM ralicer fan&ificeeut, ut amor divinus,ta-
D ) N =
ficergaipfam humanitatem, qualis

I

jstantusds ik e, 4 .
: rga:pf-.undwlmtatcnw,,vcliub-

quantusque elt,e
fitentiam ?
PREMITTO j-
wonis?
Wiﬁzﬂl_hr imprimis, Chrifhn_n _i‘u concretoa-
mai fimmo amore 5 quia ut fic hn‘malltcf,nr
et nalic TERBI, dignaminfinito
cludic iau!umhutcﬂl‘n\ ‘ , dignam
amore; atqs adeo Chriftus ut homo, finon ca-
dat reduplicatio {upranaturam hlun_mmm, fed
fupra fuppofitum, amatur amorc infinito.
Docet 2. b um;mimtcm‘,cum ficaliquid crea-
wm, fecundtim fe non efle dignam amore infi-
aito: forumid habetnum.§8. o
Docet 3. humanitacem, prout ccmdﬂ‘m‘}-
gama VERBO, unitam tamen illi, & nonfc-
saraam 4 VERBO, non diligi tantum, quan-
wimnatura v. g.divina: hoc docet fub finem,
auméo. & hoc tertium punétumin difputatio-

Qua [it mens hac in quaflio-

nem cadit,

Punétum Difficulcats 6.

Dedaore Deiin bumanitatem [anélsficatam
[ibftantialiter.

Icewpum cft. Humanitatem, ex conjun-
DEL‘:MB ad VERBVAM, ita fanciificars ¢ gratifi-
vari wtamor fit tantus talisq, erga 1pfam bumanisa-
temconjunctanm, gnalis g nantusgue t:.:'i‘, ergadivinis
turew vel fibfifientiam.  Ditedtits autem con-
wadofrinam Lugonis, fic formatur conclufio,
Humanitatem pnm} condiftinctam VERBO, o nia-
nenhills fepar atam, fed cum conjunclione ad n?.v;i
feitatam, wque offé amabilem, ac [ubfiftentiam -
vinanm.,

Proparur 1. Conclufio. Chriftusincon-
cretoamatur fummo amorte: humanitas Chri-
ﬂi}l'umpta prout condiftinéta a VERBQO,non
umen prout feparara, eft Chuiftusin concretos
Egolicfumptaamatur fummo amore. Majot
EifLugums,mmnrprob.ltur. Chriftusin con-
aeto et humanitas & Perfona VERBI, & u-
o3 fed bumanicas Chrifti {umpta prout con-
ditindtaa VERBO,non tamen prout{eparara,
dthumanitas; & Perfona VERBI, & unio: Er-
gohumanitas Chrifti, fic fumpta, eft Chriftus
lrconereto.  Major probatur: quia homo in
Gncreto, eft natura & perfona hominis, & n-
nio: in effe item natura acceptus homo, cft
corpus, 8 anima, & unio; totum enim, quod
cithomo,non eft aliud,nifi illa tria; Ergo Chri-
fhusinconcreto efthumaniras,& perfonaVER-
Bl&unio. Minorautem ejusdemargumenti
icprobarar, SihumanitasChrilti,fumpea pro-
Utcondiftinéta 4 VERBO, non tamen prout
%parata, non diceret humanitatem & Perfo-
Irw.mVERBI,&:unionem 3 hocipfe, & cfletil-
ieparata humanicasd VERBO, & noneflet;

atio V. 103

non effet: ut fupponitur: effer autem fepara-
ta: quiafinon eflet feparata, hoc ipfo humani-
tas, exillaconjunttione, & VERBLIM, itidem
ex illa conjunétione , cfficeret illud concre-
tum, quod, docet Lugo, fummo amore effe a-
mabile.

Hoc ipfum fic ultersus proponitur. Humanitas
Chrifti prout condiftindta 4 VERBO, fumpra
tamen cum conjunctione ad VERBUM,, vel
dicitaliquid, quod nondiceret, fi fumererur fe-
parata 2 VERBO, velnondicitquidquam am-
plius? Sinon dicit: Ergoveré eft feparata in-
tentionaliter,  Sidicit: quid illud aliud eft,
quim{ubfiftentia VERBI: cur ergo hzc fub-
fiftentia , in quantum facic concretum cum
Chrifto, reddic Chriftum in concreto fumme
amabilem : non teddet autem fummeé amabi-
lem humanitatem, {i fumatur humanicas prout
condiftinéta, dicens tamé conjunétionem cum
VERBO:?

REesronDEBIS I, Humanitatemdebereac-
cipi prout condiftinctam.

Contra eft. Concedoficdebereillam ac-
cipi,non tamé {ine conjunctioneadVERBIUIM:
cur ergo illa conjunétio non faciet, infinité a-
mariillud objeétum?

REesronDEBIS 2. Aceipi debere humani-
tacem prout dicit conjunéionem cum VER-
BO,non tamen prour dicit concretum; quia
concretum eft quafi totum, humanitas autem
prout conjunéta, non dicit totum, fic v.g.ex
modofignificandi, aliud eft homo, & aliud ma-
teria prout unita.

ContraA. Ex hac refponfione fequitur,
quod {1 confidererur amor Dei, prout defatto
eft erga Chriftum,fit infinitus: namille termi-
naturad id, quod efl 4 parte rei, non verd ran-
tumillud inadzquatum,ftilicer humanitas pro-
utunita, Quanquam matctia quogs prout uni-
ta, dicit etiam totum, licet compartem dicat
in obliquo.

REsronNDEBIS 3. Quod rantim negetur,
illud inadazquatum efle amabile fummoamore.

ConTRrA: Siresfitdeilloinadequato,quod
efthumanitas unita,ipfumillud accipiendo ma-
terialiter, {ub gatione materialiter {fumpti, non
cftinfinic¢ amabile. Sed quaritur,curilludin-
adxquatum unitum, prott unicum, cum prout
unitum dicat etiam conjunélionem ad fanctita-
tem infinité amabilem, eurillud conjun@Gum
non eritinfinité amabile? cim tamen concre-
tum hoc, quod eft Chriftus, it per Lugonem
infinicé amabile. Undeulterius quacro,illahu-
manitas unita, feaurappellaturinadaquarté ac-
cepra, vel infert, ut dicirurT in obliquo, etiam
Perfonam Verbi,vel non infert? Sinon infert:
indubié,non eft infinito amore digna. Siinfert:
cur non crit infinito amoredigna: inferre au-
tem deberer etiam Verbum, ly humaniras
Chriftiunita; quia hoc iplo nonf{umeretur ut

S uni-




194
unita; nam ut unita dicit, & quidem f{ub hoc
refpectu, primo cifentialiter , ipfum unitum
VERBUM.

ResronbEB1S 4. Quando amatur Chri-
ftus fecundum humanitacé prout cenjunctam,
direCtum obje&tum & principale,eft fola huma-
nitatis;qua non eftira amabilis ; quando autem
amatur totum concretum, objeftum principa-
leeft perfona,que fumme eft amabilis: jamau-
tema principaliori fic denominatio.

Contr A. Concedo,fifolahumanitasficob-
jedtum amabile, non efleillam fumme amabi-
lem; fedhoc eft nonfumi illam prout conjun-
&am VERBO; dequo tamen procedit difce-
pratio: dicereturque, quod principaleillinsa-
moris non fithumanitas utcunque, fcd humani-
tas prout cenjunéta; & fic fumpra, cur non a-
mabituramore infinito?

REesroNDEBTS 5. Quodamari humanita-
tem prout conjunétam VERBO , eft amari
VERBUM ; hic autem agitur de amore hu-
manitatis.

Contra. Quamvis, quando humanitas
prout perfonata amatur, ametur VERBUM:
amatur tamen, non quomodocung; qua VER-
BUM, fedquahumanitas ab illo terminaturs
couié:qucntcr,:adlmc amabiturhumanitas, pro-
ut condiftinétaa VERBO, dicens tamen cum
illo conjunétionem :unde nonamatur tunc hu-
manitas, tanquam ipfa {ibi radixillius amabili-
tatis, fed tanquam objeétum materiale,attingi-
hile pmptcrilhm' formale: materiale autem ob-
jectum dicitur {femper attingi,quamvis attinga-
tur propterformale.

ProsaTur 2. Quotiescung;cftidem mo-
tivam duplicis aflentiis, licer uni immediatius,
alterimediaté comperat, aﬁ'enﬁus illi erunt pa-
resin cettitudine , licét unus aflenfus ficquafi

rmcipii, & alter quafi conclufionis; utvidere

eftinFide: Ergoetiam, cam cademfitratioa-
mabilicatis perfona, & ratio amabilitatishuma-
nitatis Pcrf‘mmr:c - j(icm r:ri; urrmsqt_lc amors;
quamvis immediatius cadcrfupm perfonam.

REsponDEBIS. Adamabilitatem,non tan-
tiim effe neceflarium, ut cadem fitratio aman-
di, fed ctiam codem modoappliCata : cim ergo
bonitas {anéitatis, non codem modo humani-
tati &perfonz VERBlapplicetur,non fienthge
eodem modo amabilia.

Contra. Quiajam {upra premiffum eft,
quod fi amabilitas hacpenes modurm commu-
nicandifpeétetur, non {itzqualis. Addo,illud
principium, Propter grod mzumg#o.:{qm ale, (\5'
ipfam magis,dupliciter accommodaripofle. 1m0,
Siillud, propter quod aliquid clt tale, commu-
anicetaut producataliquid,re velratione diftin-
&Gum. 40 Nihilrale communicandoaut pro-
ducendo. Sipolteriorimodo contingar, habe-
tur quidem immediatior ratio, in illo Propter

Tra&acus 111

guod, {ed non major; & itaanima rationaliscft,
propter quam homoeft rationalis; quE €)usra-
tionalitas non eft quid produ@um ab anima,ze

que ab‘ea,mnquam diftin@um quid,commupi-
catur,{edeft ipfaanimadans{ein partem. Cln
ergo ctiam fanctitas conjunéta humanicari 4
VERBO, non fit fanctitas communicata er
productionem alicujusdiftinéia VERBO,dap.
tefeinterminum: ficut humanitasnon mints
fanétareddatur, licét immediaritsilla amabil;.
tas debeatur Perfonz. Defenfio hujusrationis
petatur exmateria de Fide : An omnes aflen(i
tidei fint cerciflimi?

Conrrrmartur. Omnisforma, quafeto.
tam communicatalicuifubjefto capaci, in ge-
nere caufz formalis, tribuitilli fubjeéo effe-
&um formalemin illo genere & gradu, inquo
ipfacit; & ficalbedo, animarationalis,&c. tri-
buunt effeétum in gradu, quem habent: unde
albedo ut 8. eribuit effeGtumalbi uc8. Ergo&
fan&ictasinfinite fanctificabit. Etficurnonob-
clt, ut eundem gradum tribuar albedo, quem
habet, quamvis ille gradus albedini comperat
per identitatem , per participationen autem
{ubjeéto; ficnecoberit, quominusinfinité fan-
¢étificerperfona VER Bl humanitarem,quamvis
illafanctitas competart per effentiam VERBO,
per participationem humanitati. Quodaurem
dicit Aldrete, denominationis, iafinite faniti,
nonefle capacem humanitatem;; id ipfum pro-
barideberet.

Reffany aniny Rationes pro hoc Amore.

ProBaTur 3 Reftaurando rationes, quas
fibi objicit Lugorillisque refpondet.

1. Ratro eft. Humanitasutfan&aincludic
{anétitatem VERBI: Ergo ut fancta, diligitur
ficut VERBUM.

ResponpeT Lugo. Sireduplices, inquit,
fan&iratem formalem,eo fenfu, humanicas,nt
fan&a, diligitur ficutipfum VERBUM: fiau-
tem velishumanitatem ipfam, quia gratacft, &
{fan&afanétitate VERBI, dil!‘gifecundﬂm {fuam
rationem, ficut VERBUM, falfum eft.

Contra. Hocquod eft amari humanita-
tem, fecundim fuam rationem, vel integratur
tanquam objeétum amabileex fan&itate VER-
BIL, velnon: finon integratur: Ergo nonftatur
in fuppofitione, de tali enim humanitate qu&-
ritur. Siautemintegratur : cur 11chaln§1b1ruf
infinité, ficutipfum V ERBUM, & ipfa forma'

App1t Lugo. Objcétumillud inregratum
ex humanitate & VERBO,quia includit VER-
BUM, efle totum bonum, atque fPIUmVER‘
BUM. Caterum amorerga illud torum,non
fertur xqualiterad utramg; partem, xquahtc_r
Deus deberet amare conjunctum ex creaturss
& Deo. Sed neq, hoc additum (atisfacit. (.l“{ﬂ
alteramillam partem, quam dicit non xquah—

; S : \
ter amari, vel {umituna cum VLRBO,VC}‘HOU
i 0w




Difputatm

finon fizmic: jam J:l]ocﬁnon eftlis. Si fmlnir:
fryo £qué amaruruc VERBUM, non ratione
{li, fed ratione VERBIL Exemplum autemil-
|gddeamore Dei & creaturarum, non elt 1{\1
popofitum, quia ;Il_lla‘ljlllmsﬂ ucutma_l um c,
“lieab amabilitate Dei, confequenter, nec &~
qualis amabilitati Dei: jam autem, prout fup-
qsonicurin ftatu qua:ﬂ;ionis, anmbllitas‘hl.quiam-
wts on eft alia, qudm oriunda ex fanctirace
DL]:AUO 5. cft. VERBUM fecundim f(ca-
garnt infinice s eft autem idem ur terminans,
jec minus amabile : Ergoamabitur xquali a-
more, ;
RespoNDET Lugo. Licet Verbum termi-
cans humanitatem {it infinite amabile: cate-
/it ceeminans, reduplicat actualem termi-
nrionei, quE cltunio creata: & %m:c non eft
ifinite amabilis 5 plds enimamatDeus V_]:R-
BUMip{um, & plus g;audct deexiftentia VER-
B, quam de eo, quod terminet naturam hu-
[nanaim. : : :
Contra eft. Quia vel accipis terminatio-
pemillam, tanquam objectum nonintegratum
pcribna Verbi, vel accipis proutintcgratums: {1
non prout integratum: jam de hoc nen con-
wovertitur. i prout integratums: Ergo non
mings eft amabile, includitenim iplum Verba,
laenam propofitios Deusplus g,uudc_tdccxi-
ftentia Verbi, quam de co, qudd terminet hu-
manem paturam,non cft omnimodé vera: nam
\incm’piatur terminatio, pro ip!'o rerminante ut
Jud,adeoqueproutfe rencrex parte VE[{BI,
ndubi¢ 2qué Deus de utrogée gaudet : quia
VERBUM prout terminans, eft idem realiter
cumipfo Verbe: Ergoa:qualitcra_m.lbilcs li-
¢étnon zqué gaudeat Deus, de cxﬂ’tcnpa ter-
Minationis ut Pro,ut gaudet deexiftentia Ver-
biyterminantis uc_Quod. : _
Ritio 3. cft. Bonitas quﬁlmmanuasCl_1r1-
fli reddivur formaliter amabilis , cft bonv;as
VERBIinfinita: Ergo eftinfinite amabilis: fic-
ut enimbonitas ut 8. facic amabile ut 8. ita bo-
ritasinfinica facit amabile infinite.
Resronpet Lugo. Bonitatem qua com-
municatur alicui fubje o, pofle dupliciter con-
fiderari in ratione tanta bonitatis: 1720 abfolu-
t&inordinead fe: 240 relative, & in ordine
walind, ut fupponitur ex metaphyficis. Boni-
Wprmomodo {pectata, non redditzque ama-
bilefubjectum, ut eft ipfa: fecundomodofpe-
g, reddic zqué perfectum fubjedtum, ac eft
ptelative fpectata: bonitas autem relativa
fUndatarin convenientia ad fubjetum, majo-
fique adillud proportione; item fundaturinu-
hiencperfectiori: & fic cadem gratiamagis per-
ﬁ“FhUmmmm quim lapidem: & anima ratio-
““h“mgis perficit corpus, qUim ungucs, pro-
Prerpertectiorem unionem.  Hane porro doctri-
Yamfic applicat ad fubfiffentiam. Quia {Cil. fub-

V. 19§
filtencia VERBI, licet fit in {e bonitas infinica,
non tamen reddit humanitatem {ecundum fe
infinicé amabilem, quia non eft tam bonailla
{ubfiftentia humanitarti, quam ipfi VERBO::
tum PEOPCCI’ minorem Pl‘oporrioncm cum hu-
manitate, quam cum VERBO : tum propter
magis intimam unionem : unitur enim Vetbo
petidentitatem, humanitati peraliquid fuper-
additum,

Contra elt 1. Bonitas VERBI infinita,
fecundumfe fpeétara, & bonitas relativa Ver-
bi, fpeétataitem penes Verbum, eft cadem rea-
liter : Ergo qué amabilis: fed humanitasred-
dicur amabilisamabilitate relativa: Ergored-
dituramabilisamabilitate infinita.

ConNTRA 240. Quiavel accipisillam com-
municationem , proutintegratam ex perfona
Verbi,vel non proutintegratam? finon prount
integratam : nonquariturdehoc.  Si autem
accipis illam prout integratam: Ergo infinite
amabilis propterillam.

ConTRrA 3. Quia, quod nonperficiat lapi-
dem gra:a‘a,pcrﬁcm: aurem hominem,rejicide-
bet i incapacitatem fubjeétis cim aucem fit
capax fanétitatis fubftantialis natura humana,
non eft parillius, & lapidis, ratio. Quodvcero
fic capax [anctitatis,probatur; quiaconeretum
illud, etiam per Lugoncm, infinitoamore ama-
tur : concretum antem, cum dicat due, non
poflerinfinito amore amari, fi utrumque nona-
maretur, licet propter eandem rationem; infi-
nito amore.  Necobeft, qumni!lfxs illud con-
cretum infinito amore ametur, quantumvis in
illoconcreto non ficfubfiftentia & {anckitas,per
identitatem cum alio extremo: quia hic non
quaritur,an fi {pedtetur fecandum meodi com-
municandifanétitatem, infinitoamore ametur?
{ed,an amoreinfinito ametur,ob titulum iplum,
talis infinitz {an&ictatis? Et certé, concretum
illud, ex gratia & lapide,non amarur tanquam
concretum gratiofum : L}llié‘_ concretum gra-
tiofum includic etiam fubje&i capaciratem,
quamnegat lapis ; jamautem concretum hoc,
quod eft exnaturahumana & perfona VERBI,
clt concretum gratiofum: cur ergo etiam infi-
nito amore non amabitur humanitas ,  prout
fanétificara ?

Buantum adid, gwcz’mfa’it de anima: i impor=
tatur aliqua imperfeétio, interungues v. g. ani-
martos, & caput, ¢a rejici debetinincapacita-
tem{ubjecti: humanitasautem,ficuteft capax
{ubftantialis conjunétionis, & terminationis,f{ic
eft capax infinice fanctitatis. Etcerte, pofitis
pradicatis quotuin capax eft, & unguis, & ca-
puc, non minds cﬂgcrfcﬂ‘(‘: animatus, in hac
fententia,unguis,quam caput : necminus per-
fed ¢ forma fubftantiali informatus, quam ca-
put: Ergo,hi valerargumentum a pati, nonmi-
nus petfedtc erit digna amore humanitas, prout
termunatafubfiftentia VERBL,ac ipfafubfiften-

= tid.




106

tid, Dixi,inbac fententia ‘quiaquicenferetnon
animariungues,ad mitteretds non formam fub-
ftantialem anime, fed aliamin unguibus, aliam
in capite, difparitatem darec: qui‘)d,m}m non
zque perfecta forma informee ungucs, quam
<caput, minus fit perfedus unouis: jam autem
zque clt perfedta fubliftentia terminans natu-
ram humanam.

C

RAT10 4. eft. Licét imago fecundiim fe non
ficdigna adorationc, conjuncta tamen cum e-
xemplari, eff itaadorabilis: nontatione excel-
lentiz, quam in fc haber, (ed ratione excellen-
ti€ , qua elt in exemplari: Ergo, licethuma-
nitas fecundam fe non fit amabilis, ficut Deus:
caterum conjun&aDeo, fic amabilis eft, ficur
Deus; nonratione bonitatis propriz,fed ratio-
ne bonitatis ipfius VERBI, cui conjungitur.

RE SPONDET I‘LigD-' J“;(H: .tl‘gtlmcnt'tim Cf‘-
fecontranos. Namlicer imago fic ddorabilis
ratione exemplaris, nunquam tamen terminac
tam perfectam adorationem nmagu,ﬂcurctccm-
plarifedinferiorem : citarque pro hacdoétrina
Suar.difp.54.Seét. 4. & difp.53.Seék.s.

Cowntraclt 1. Quia, quodatrinerad Suar.
ipfius mens difpuratione 53.Sect.. colligipoteft
ex co, quod dicatdo&rinam fuam conformem
effe Lyrano, qui docet humanitatem Chrifti,in
quanttm unira eft divinicaci, lacrii efle adoran-
L{anb!bctmdflm fe verd hyperdulia. Polterio-
ri autem loco duas formar Conclufiones. 1#a
eft: Fierire&¢ pofler,uc prototypon in imagi-

neuno actu adoraretur, atque hoc modo poile
imaginem Chrifti adorari laniid. 24z ejusdem
Conclutio talis eft : interdum adorar poreft
imago fola,ut totamateriaadorationis; & tunc,
quamvis non propter fe, fed propeer cxemplar
adoretur, aftus tamen adorationis, eft diftin-
¢tus, ab eo, quoipfum exemplarin f¢,& progter
{e, adoratur: unde non poreft dici propria &
primaria latria.  Qua {ecunda Conclufionon
faver dodtrinz Lugonts, in quantim videtur
noftra conclufionioppofita; quia neqsnos ne-
gamus,cafu, quo ipfa perfe fumatur humanitas,
velutloquimur, cafu, quo tota materia amabi-
litatis fitfola humaniras, quod inquam ficfum-
pta,non {icinfinite {anéta. =5

Conrra 2. Quiaquantumvis {mm”:l fup-
pofitione poilit adorariimago, qua ralis, cultu
latriz : non {c-\luimr q_uillqu:‘.m contra nos;

, nam iago, qua talis, non eft capax {ubftantia-

lis excellentiz divinz,qua tameneft objedtum
adorationis ; jam autem hu1n.znir:z';_CIH'MU,cmn
fir capax ILtppofir:m(;nifi infinita, fic, uc potiori
tituloamabilitatisinfinitatern mereatur,
CoNTRA 3. Quia aptari poreft huc argu-
mentum, quod, ad eundem medium terminum
urgendum, proponit fibi Lugo. Licet imago
non adotetur qualiaderarione cum exempla-
r1, nec etiam Chrifti humanitas, i adoretur la-

Traétatus 1L

tria foprema feorfim: carerim fiadorery: 4.
mul com Verbo > quomodo adorarur totus
Chriftus,tunc eadem &czqualisadoratio fiypge.
ma latriz terminatur ad humnnimtcm, & ad
VERBUM: item quando imago coadarau,
imul conjunéa cum exemplari, terminar egp,
dem & &qualemadorationem : Ergolicéthy.
manitas Chriftifecundum (e nonamerur,quag.
tum VERB UM, cxretiimut conjunéta Verbo,
feu ut deificara, rerminat zqualem amorem,

R;:-_s PONDET Lugo,quod :’.[[illctildim‘!gi_
nem,fupponifalfum: nam quantumyis cume.
:(cmplan conjungarur, & adorario terminety
adillud agaregatum: diverfo tamen modoter.
minaturad exemplar, & Imaginem; namade-
xemplar, fertur adoratio abfoluta, quazchti-
perior: ad imaginemverd adoratio refpediv,
quxeltinferior. Deinde quod attinet adhy-
manitatem Chrifti , faretur ipfam terminare
;»:u-rinf:‘[crﬁrprcmmnlat riam,quando adoratur
Chriftus totus; quiaipfa humanitas, eft parsil-
lius compofiti, quod adoratur {uprema latri,
propter {ummam excellen tiam, quamin {¢ ha-
bet. Quando tamen amatur totus Chriftusob
excellentizm Verbi, quam includiz, non cos-
mantur xqualiafte&tu omnes Chrifti partes,fed
inxzqualiter. Difparitatem affignat, quia fcil-
cet adoratio eft cultus exteriotr, qui indivifibi
Jirm‘cxhibcmrtori{uppnﬁto: quando enime-
goaffurgo pralato, non aflurgo foli anima, fed
toti Praelato : amor verd eft affe&us interior,
quifertur ad bonnm,atquc;1cic(ﬁ_nmgis,adma—
gis bonum: & ficut qui amat Petrum propret
¢jus fapicntiam,non amat & qualiter omniaqua
{unt in Petro , fed magis amat ejus animit,
qudm corpus,magis capur quimungues: fic&
Deus amans Chriftum, non fertur zquali affe-
&u erga omnia quz funt in Chrifto , fed in-
a:c]LmI:'.

Contra 1. Quandoaderarur Chriftus,ean
adorationem latriz participat ipfa humaniras:
Ergo etiam quando amatur propter fandita
tem Verbi, amorem infinitum participa, pro-
PECF eandem fancti tatem.

ContraA 2. Quiaprocedit paritas,nonde
cultu exteriori, fed interiori: in quo folo dire-
&eé latria confiftir.

Contra 3. Quia, quod inPetro fapiente
non zqualiter ametur caput, fed magis illud,
quam ungues; id profici{citur ex €0, qua tt-
lusillefapientiz non fe alligat ungui[ms,amgﬁf
autem {c capitipro hac vita: ciim autem con-
nexa fit ratio perfonalis ‘f;m&imtis cum natura
humana, fit, ucobillam {anétitatem etiam me-
reatur infinitam amabilitatem ita ut ota di-
verfitas fit nonnili penes modum parricip."-ﬂdl
illam fanctitatem : videlicerquod VERBUM
participet illam peridentitacem,h umanf't;}s "’Cj
10 perunionem: adquem modum pamai&ﬂﬁj

-



Difputatio V.

i fiatcendatur, Ut jam dictum eft {zpius, quz-
di * g

1 gitatur.

Eugr;]iqji”; Lugo. Quantumcung; h}ynn—
qitas sniacut VERBO, & ex hac conjunétione
reddatur amabilis, nunquain tamen D cus amat
jymanitatem , prout cglyc‘l;&xngmrnr a VER-
B0, rancum,quantum diligitipfom V-k‘.l{B:[[l\«’I;
diiseaim gauderde cxiftentia }’crlﬁ_x >»quamde
E-m%sntimllms humanitatis: alioquin non eflct
sorordinatus,(ed inordinatus:

ResponDETUR 1. Retorquendoargumen-
mm,jnqu;mn;!mqogcl.' Lugo, concretum hoc,
quodeft Chriftus;infinitoamorcamati.

RespoxDETUR 2. PlusDeum gaudercde
exiftentia Verbi,quam de c‘xiﬁcn tia I.umumt::a
dsfecundum fe fpectaca; fednonplus gm_:dcrc
deexiftentia Verbi, quam gaudgatde exiften-
tiahumanitatis,prout perlonata : & prouF elt
chjeCtumamotis , integratum ex illins entitate
&-P-;[‘{bnavu'bl : 1’1cquchnupram hum‘tnlm-l
temamari;non eft amariinordinate , {ed amari
conftanter impcndcndoadubjcgtum, cun-
demamoretn qu;u‘lio cand em rationem ;‘sqm-
bilicatis participat; qua in \"u:‘bo‘xi\i humanita-
teelteadem,fcilicet {anctitas perfonalis. :

OBjICITUR 24 L:c&tpcrnus, atcributa {1'—

mulfzmantur cum Deitate 5 poteft unum elle
petfectius alio materialiter s ergo & humanitas,
licét famarur cum conjunétione ad Verbum,
potelbno efleita grata,acipfum Vctbtlﬂ]. ‘
" ResponpETuR. Difparitatemeflc: quiain
aliantecedentisidentificatio illa matenialicer
fehabet,& (oliim atrenditurad efle objeétivam
llarum formalicatum,quod non dicit xqualita-
Itmpcrfcdioms ; inprafentiautem, _il];).con-
jundioad Verbum , nenmaterialiter fc habet,
fedadillamin quaftioneattenditur. Undeet-
iamfiformarctur quaftio : an materialicerac-
cepraatrributa, prout tamenidentificata Dei-
uti, fint xqualis perfectionis : indubié funt.
Sedformard é converlo quaftione, anlicct {u-
mancuratcributa cum Deitate,poflitefle unum
petfetiusalio marterialicer? jam actcenditur ad
elleobjetivumillorum, nonad identificatio-
tem;inprafentiautem atcendicur, ad conjun-
tionem, qua talem, Verbo.

Osjrcrrur 3. Eviamarcributaidentificata
Deitari quantumvis marterialiter {umantur,
albuc tamen dicuntidentificationem; &hoc
ﬂpnobfhmc, unum perfedtios eft alcero mate-
l'mht‘i‘:' : Ergo & in prefent fimile quid di-
cendum,

ReseonpeTur. Identificationem illam
Matetialiter fe cunc habere, neqsillamredupli-
At; reduplicatur autem in prafenti; conjun-
tio cum perfona divina.

AD_DO pet modum Conclufionis. Humani-
"aonjunctadivinitati , ff non fumatur tanguam
HjeiHumes fia entitare & perfona VERBI insegra-

197
tum, adeogue [umatur nonnifi materialiter, non es?
objectum infinits amoris divint,

RaTi1o eft: quiafic fumpranonplisimpor-
tat, quam {eipfams illa autem in feipfa non eft
perfonadivina: Ergonec fanétitasdivina: Er-
goacc amabilitas divina, adcoque infinita. Ec
hoc puto voluir Lugo.

Aldretedifp.48. fic difcurrit. Ponithumani-
tatem reddi fanctam infinite fimpliciter, in ge-
nere, {anctificationis, per unionem diftinéam
idque ideo: quianoneft excogitabilis creatura
non unita Deo, ®que fancta; tametfi haberet
infinitam gratiam habitvalem.,  Ponitdeinde,
pofle nos loqui de humanitate ut fanéta, redu.
plicando {upra dignitatem ipfius fanéticaris fe-
cundim fe; & hoc fen{u, humanitas ut grata,
diligitur ficut Verbumipfum: quia hoc folum
eftdicere, Verbumipfum diligi. 24opoteft re-
duplicari fupra humanitatem,quiagrata eft; ita
ut hoc fenfis, (it fubjetum, quod amatur ; & di-
cit,fub hac confideratione non effe infinité fan-
&tam Immauitatem,ncc:cqué amari,ac Deum.

ConTRrA cft. Imprimisinterrogare refta,
an dignitas ipfius fanctitatis, fecundum fe, pro-
ut communicata, fit infinito amore digna ? fi
noneft: nec erit priorimodo {umpra, infinité
digna. Sieft: habetur intentum. Deinde, fi
priorifenfuclt dignainfinitoamore fan&itas di-
vina, ctiam in pofteriori red upl icationeeritdi-
gna: cumfic cadem; cftqs italubje@umamao-
1is, ut, in hoc fubjedro, involvatur ipfum illud
formalifativum {ubjeéti.  Ecficut forma ignis
non magis calefacic,quamipfeignis, ¢ qudd in
iploigne ipfa forma ignis reperiatur; ira & in
prafenti. Sed videndum quid infuper ebjiciat?

Punéum Difficultatis 7.
Solyuntur Oljetfiones.

Bjicirr. Aldreté. Oppofitafententiaeft

inintelligibilis, quia plus gaudet Deus de
exiftentia VERBI, quam deipfa humanitate,
quia cft fan&taper Verbums; ctepim amor Dei
fequitur bonitatem obje&i: humanitasautem
nequitefle paris bonitatiscum Deo: quia quod
non cftfemper,eft minus quamDeus.Erquam-
vis humaniras deificetur per Deitatem, mini-
me tamen conftituitur Deus; hinc Ii‘a‘!ucrcrur
fecundum Bernardum, fi illa humanitas, ratio-
ncillius fan@itatis increata, eflet fummeé bona,
qudd darerur fumnmm bonum, de quo verifi-
caretur, non efle Deum.

Reseroxprrur Negando aflumptum, Hu-
manitas autem fecundum f{e,;non poreft efle pa-
ris bonitatis cum Deo, poteft tamen prout per-
fonata; cum hoc ipfoinvolvar perfonam; qua
{feipfanon eft minor, petfonans humanitatem,

X 120

kv




198
Er licerid, quod nec peridentitatem, nec per-

fonaliter eft Deus, fit minus Deo; non tamen

id, quodlicet peridentitatem non eft Deus, eft

Deus pcr[bmlitcr:ai:’ds darentur duo Dii,unus
major,&alter minor,nempe perfonaliterDeus.
Iif.rcpwpqﬁ'do. Humanitas deificata non confti-
tuitur Deus, indigct mollificari; indubi¢ enim
humanitas deificata conftituitur Deus perfona-
liter 5 admittereque, quod aliquid deificetur,
& nonfitDeus: eft admittere confimilem di-
ftin&ionem, ac admific Porretanus, inter Dei-
tatem & Deum.

Audoritas Bernardinen eft contranos; quia
ille folim dicic: SiDivinitas non eft Deus,ut
dicebat Porretanus, cum divinitas illa, debeat
ellefummébona, darentur duo fumme bona.
Sedid ex noftuis principiis non {equitar : nam
nosnon dividimus Perionam VERBIL prout eft
perfonans humanitatem, & prout eft perfona:
imo cam, dividit potius Aldrete, confequenter
non idem dicimus,acii, quicum Porretano di-
videbant Deitatema Deo.  Addo,ficutnemo
dicit,minus efe perfedtum univerfum,und cum
Deo fumptim, quam ficperfectus Deus; imo
multidicunt, extenfive magis effe perfectum;
ira nec debet dici, humanitatem minus efle a-
mabilem,in quantum clt cerminataa VERBO.
Deinde , hoc argumentum potitis oltendit,
qudd , Q1 Yerur fanétitas divina, itu.\mdﬂm
modum, quo comimunicatur, non Zque com-
muuiccmi—i;:nu.uut:iti, ac jpii naturz divine:

de quononciHis. ot

InsT AT 1. Non potcﬁ negari, quod ( .Iu":~
ftusucthomo , & fecundum humanitarem , it
minorDeo, & fubjiciatur Deo; unde etiam
Chriftus dicitur minor Patre, etiani confide-
retur humanitas,ut {fané&tificataa Verbo.

REspoNDETUR. Non importando digni-
tatem perfon® (izvinx,mipor cft humanitasilla;
im;aori‘.mdo lencn dz’gnu'atcm pcl‘for@ » hon
cftminor; fedeftillein Patre, & Paterin filio,
unde etiam dicic Chriftus defc, Egocs Pater u-
anm [Hmins. e 5

InstaT 2 Concilium Francofordienfe di-

cit,Deus & homo erat,qui i}ccund}‘im Deum di-
cebat, ego ¢ Pater nniiin Jumus, & fecundum ho-
sninem, Pazer major wie st & tamennonaj ebat:
Pater dominus meus,fedmajor.  Ubi _Couc}'-
lium concedit humanitatem, etiamutfanctifi-
gatam,efle minorem Partre.

ResponpeTur. Negando id c\onccdcrlc
Congcilium,quod autem dicit fecundum homi-
nem, {umitillic hominem pro mmm]um}:mag
{icut & Deum pro natura divina : 1ndu.bjc au-
rem fecundim naturam humanam minor \cﬂ:
Patre: fed non dicit: quod minor fit{ecundum
hominem; quatenus etiam terminatur petrfona
divina. _

InsTaT3. Inco {enfu,concedit Concilium,
Chriffum ut hominem efle minorem, quone-

Traékatus 111

gatefleadoptivum ; fedloquendo de humani-
tate qﬂhnﬁ‘rihCa_ta, negatefle adoptivum: et
dclpi;,utiszhﬁcara, concedit, quod fit Chi-
ftusminor Pacre,

ResroNDETUR. Francofordienfe Congi-
lium ad duorefpexiffe. Imprimis voluifle re-
fut;u‘c errorem,in quantum favebatArianifmo,
{polianti Chriftum veri divinitate , fignificant
hocillavetba Concilii. Adeptivum w:mﬂ[fm,
gquafi purum hominem , calamitati bumane  fiebje-
EEum, ¢ quodpudet dicere, fervum etiam, impii ¢
sngrati 14_&:;';&&@&:‘:2: s liberatorem noftrum,non
pertimcefcitis vemenosa fance fufurrare, Eo etian
{erviuntauthoritates Patrum.  Deinde voluit
decidere hanc queftionem, an debearappella-
ri fervus? ponitque phrafes quidem efle vete-
risteftamenti,qua eum {ervum appellent, v.g,
Daimperinm fervo tuo : 8¢, Nolitimere feron
meus lacob. Concludit tamen non debereappel-
lari fervum , licetpoflitappellari minor Patre,
€6 quod minor Patredicatur innovo teftamen-
to, fed nullibi fervus. Verba Concilii funt,
Pyjflquam autem referavis sumbyam veritatis, qus
[fib allegorica  [jlua latebat o nusqnam eums d Patre
_@mmm vocarum !fgz'mfi_r grc.nec Filinm, Dominum
enm [unm appellaffe. Faterurautem Concilium,
qudd appelleturminor, {fednondebetdicifer-
vus. Verba Conciliifunt; Ez fecundsm, inquie,
Fbominem,Pater ma jor meest, ¢r tamen nonait; Pa-
ey Dominns e, Sed inde non apparet, quid
contranos{equatur : Deinde expreflafuntver-
ba Concilii :.«111&[.1 illaverba, Pater major me e,
dicat Chriftus fecundim hominem , adeoque
{fccundtm humanitatem. Ergonon{ecundim
quoddjcir perfonam Verbi, & fecundum quod
ab ea digniﬁc:lrurs cui oppoﬁrum videtur ar-
guens velleevincere. Deniquealiacfthacpo-
pofitio; Humanitas fanétificara poreft dicimi-
nor Patre,nontamen ferva.  Etaliahac; Po-
teft diciminor Patre ut fan&ificara, prius illud
eftverum , fed nonpofterius; dequo tantim
hicagitur.

OsjiciT 2. Aldrete.  Humanitas nonita
fan&ificatur,a Verbo, utipfa, prout {anétifica-
ta,fiadorandaillalatrid perfecta,quaadoratur
Deus;proquo recitat pluresauthorirates.

ResponpETuR. Illaomnia procedere de
humanirate,fecundum f{e{pectata : nonaurem
prout importat perfonam {anétificantem; fal-
vaturque,quod fumme adoretur fola Trinitas:
ctimillaadoratiohumanitatis prout terminat®)
ficadoratio perfonz Trinitatis, habentis ratio-
nem terminantis humanitatem.

Oszjrcrt 3. Sihumanitas, eflet {ancta fim-
plici:crinﬁni:é} itautredderetyr nonminus -
mabilis, quam Deusipfe: non poflet Deus,pro
{uolibero beneplacito, impedire illam {-.u}cuh-
cationem; nam objeétum, quod feprafenta-
tur uc :iig;lmm {immo amore, necetario ama-

e

fui

B

i




| riDeos ita, utfiin Pot‘cﬂju'c Dciﬁt,ponc}'c
lud objectum 5 non p_nil"hc illud non PE)DCL &
qoniam ebjectum infinitum neceflario rapit
1oam yoluntatem.

Mf{ls :‘F:)[l‘luik TUR. ch_uclap} & omnes pro-
hroncs fore yeras,ii ill:} i;mc}xhc_:arlg fjt infini-
. ponfantim (}Llo.ld_ formam lann"'hﬁu‘n{qn:
idctiam quoad moduim CO%T\l‘nlID.IC.”LlN‘h l_{:‘llfh
fume fanctificanti. Etquia 111(:({10[']0[11“[1 il-
lomodo pmccditm“ad 'hnbcndam illam Fo_r-_
mofndificantem,cum ipfeille mod us ad fui
motemponnecelitet, £}<_>Fcf% prolibitu Deus
nolle,ut fe,comodos i\nf‘m:tc diligibilis fanctitas
communicet. Rurfiis,quamvis Deus necefli-
acerurad amandam illam fan&ificationem -
Hmative: non Lamen decretive; quiane decer-
qatur, potedt habere rationes 5 ne zftimetur,
nllasidequo etiam aliasaétum. : ‘

[NSTAT L Pater xternus, propnori origh
ois,ante exiftentiam Filii & Spiritls Sancti, co-
woleirrelaciones Filii & Spiritus Sancti, 8 illas
;;nat,nnnljberé,{i:d neceflario: amatque ipfa-
amexiftentiam ; ergoctiam, ﬁ_ilumanims pol-
Grreddifumme bona , non pofletnonamari,ut
pxifteret.

RisponpeTur. Idverumefle, {182 quo-
sdmodum , & quoad formam fan&ificantem,
amandam, neceflitaret Deus.  Difparitaser-
goexmdecit , quiain cafu antecedentis eft ne-
ceffitatus,etiam quoad modum; nonautemin
ali.confequentis. Deinde, quiautamet Ta-
ieretiam exiftentiamaliarum pcr{bmrum, ne-

iy I

eelicatur : mec potefthabere rationemutnon
amet; jamautem non pojﬁmt quidem haberi
ntiones,;ne Deus xftimativeé amet exiftentiam
humanitais,habenturramen, ne amet decreti-
vt Quzautemad probationem antecedentis
fiiadducic , ca concefla funtin prima parte.
Phrafisctiam non eft exadtas quialicetfirprio-
tiasotiginis,non tamenseft ante exiftentiama-
laumperfonarun.

INsTaT 2, Si humanitas Chriftiper fanéti-
utem divinam redderetur fummé amabilis,
[uddc;cmr ctiam omninoindefe&ibilis , 8 ens
ueceflatium s nam czteris paribus ,majus bo-
“'JmGﬁ;Cﬂbch‘fs&ioucm omnino indefectibi-
]cm,. quamdefeétibilem, neceflariam, quam
CUPElllgCD[Em s quod eft rationis duétumani-
f:m:a}. Ergo fi humanitas Chrifti effet fumme
L‘Oﬁﬂ?llfmmé amabilis: nulldratione poflerab-
olutemagis effe amabilis 5 ac proinde non ca-
feretneceflitate exiftendi, cfletque indefedti-
bilis,

Resronprrur. Verumid fuiffet,( etiam
qioad modum communicanda fumma ama-
llitatishabuiflet infinicatem Incarnatio:item-
Q?Cllxlqualiseﬂ'ct neceflitas pro decretiva, ac
!ﬂ;‘?}fgﬁ}cmativaj Deinde, ciim ncc;fﬁr;_is_ exi-
riequatur naturam , qua per {e unirinon
ekt , confequenter nec fundat communica-

Difputatio V.

199

tionem idiomatum: arque adeo necreddechu-
manitatem indefectibilem s poreftautem red-
dere,ex dictis,humanitatem fan&am, Quiau-
temnegaret , ab ipfa natura divina {anéificari
humanitatem,daret difparitatem; quc‘)d iftain-
defedtibiliras non {equatur virtualitatem perfo-
nz,adeoque nec tribuiabilla poﬂir,cﬁm tamen
fan&itas {fequatur perfonam.

InstaT 3 Noneft,curcreaturapoffitDeo
cozquari infantificatione , non autem in aliis
perfe&ionibus Dei.

RESPONDETUR. Rctorqncnda argumen-
tum,cur poflic {an&ificari humanitas fanéticate,
& non poflit faltem finité, ubicari immenfita-~
tc? ficutergo Aldrete recurrichic, ad fua prin-
cipia, ita recurtendum erit ad allatas {upra dis-
paritates.

InsTAT 4. Deberet humanitas reddi (an-
&aindefedibiliter, (i icret {fummé fanéta; fan-
&itasenim iuc'lcfcctibilis,cﬁtpt:tfc&io in genere
fantkicatis.

ResronpeETur. Reddiillam fan&amin-
defeétibiliter, quoad formam fantificantem,
nonautem quoad modum fanctificandi, quieft
defeétibilis.

InsTAT 5. Quia recurfusad hoc,quodilla
{an&itas,quoad modum , non infinité commu-
nicatur humanitati, nontenct; namtotusille
modusin hoc ftaret, quéd non communicare-
tur per identitatem. Hoc autem non tenet:
quiagratiahabitualis , quz defattodatur, non
minus denominat{ubje&um gratum,qudm alia
gratia habitualis, qu feipfauniretur 5 necmi-
nis redditintelligentem intellectio, five pona-
tur unita media virtutce,{ivenon ; materiaitem
quantitate affeéta nonminus redditurimpene-
trabilis , quamfiilli identificaretur quantitas;
idemdicendumde ubicatione, duratione &c.
Demus etiamaliquam fubftantiam , quz per fe-
ipfam cognofcerer, & aliam,quz perdiftinétam
intelle&tionem, fed paticlaritate, perciperet
obje®um: quisdubitat, hanc {ecundamzque
reddiintelligentem,ac primam? Denique per
Patres,relatio Filitindivinis, zqué perficitPa-
trem,ac Filium,quamyis diftinguatur realiter 2
Patre,non a Filio , hocque tenent PP. qui infef~
{ionem unius pcr{'onaz cxplicanr,pcrincxiﬁcn—-
tiam unius perfonzinalia.

Resronperur. Negando quodaffumitur.
Inftantiz de gratid,intelledtione &c.follim pro-
bant efle zqualitatem quoad eftectum forma-
lem habendum, nonautem quoad modum ha-
bendi. Nam efleccreaturaperfe@tiorindubié,
quz per {uam fubftantiam intelligeret , quam
quz peradum diftintum ; licetin hoc, qued
eftatringere objectam,zqualitas effer. Inftan-
tiailla Theologica non tener : quia concedo,
Parri inexiftere per infeflionem Filiationem:
fednego,quod perficiat Patrem ; perfici cnim
iftud,nonapparet, quidaliudfitquam confti-

ML tuié




200

tui> Pater autem non conftituitur Filiatione.
Quéd autem Pater non minds fic perfectus,
quam Filius, & ¢ converfo : oritur ex xquiv
Icntiaulm‘zapcrﬂ:&ionia.'IJ aliam: nouaf&tcm,
quodunaperfona perficiataliam , hocque fo-
l{tlll voluntauoritates, quasinibiadducit Al-
drete.

DIFFICULT AS 11

De Gratia habitualies Capitis in Chrifto,

SsEro I
tualem.
Rartio afferticft authoritas Scripture, &
Patrum. Nam illum locum ;s Fidimus illum
quafinnigenitum a Patre s plenym gratiz & verita-
2i5,communiter interpretes acmpiunt de gratm
habituali. Locumitemillum ; Propteres unxit
2¢ Dens Dens tinies olgo letitie o pra mrfﬁ:ﬂr.’/m tues,
quamvis non pauciaccipiant de gratia unionis,
nihilominus Achanafius Serm. 2. contra Aria-
nos,intelligit cundem de gratia habituali. Au-
thoritates PP. plures affert Suar. difp. 18. Sect.
11. Suffecerit Auchoritas Auguftinirg.de Trini-
tate cap.26. Dominusipfe IESVS,non [olim Spiri-
2um Sanctum dedit , ut Dews 5 fedetiam accepit, ut
homos e proprereacit plenusgra 213, GUEA UAXIL CUIT
Dews Spirttu S, nonutigue olen
THEHE0 , GO f/,:‘r-tf:‘z-

Dari in Chrifto gratiam hapi-

3 Inssnny
iiyfed donogra-

tie,quod vifibili fignificarnr wr
205 ungiz Ecclefia.

ASSERO 2. Ffuim,adgrem ponenda et
Babitnalisin Chrifto , effe ,ut perficiatur naru
wmana,ineffe priveipis, connaturalins operantis actus
fgpfrmrma!e_\',:i natura bumanaelicibiles.  Utid
totumcxplicetur.

Suppono 1. definivifle VI. Synodum Adtio
ne 4. duas eflc operationesin Chrifto, divinam
& humanam,inconfufas; a duobus principiis,li-
ccrabunoopetrante, hocett, una perfona, utri-
usq; naturam Lcrmun;mrc,proh.ci{cc-rmcs. ;

Surrono 2. Opcrationes pruf'cd‘?t;\.s a na-
tura humana Chrifti ; qua tali, duplices fuifle;
quasdnm quidem natu rales, c‘_kqti:m-ia]11fupcr-
naturales,naturalis opcratio fuit, v. g. appetitus
{upernaturalisautem

ratia

a !)1’#-

comedendivelbibendi:
V. g oblatio,tolerantiaillius fi‘ti.s,&‘.c. {imilia.
Supron 0 3. Chriftum fecundum huma-
nam naturam {peétatum , non fuiffe principium
proportionutu;‘u aétuum iiapcrnlaunaiium. Ra-
tioeft: quiacau[h114:111‘:1“-\, qt_cil‘. i}umnnjms
Chrifti,improportionata a:-il‘ cfteftui quwcrimtw
rali; hocipfo enimille effetusnon Cﬁt’:[fll}f?‘l%
naturalis, fralicuiprincipio creato , {ecundum
vim & c.\;ig;cn[iam111i11511.|tu1':1l{‘|n,dul‘-crcmr.
SurroNO 4. Principia nataralia ‘\lu}'xhci_tu:'
proportiond riad actus !hpcrmtur.ﬂc; Primo

t

peraliquid permanens conjunctum fibi,& cle-

Traéatus TIL

vans principium naturale s qualis eft in ol
lm!nt‘m gratizfideilc,  Secunds, "per ‘l}m”‘i
tranfiens, hoc eft, per anxilium Dei cxln
{fecum.

Surrowno 5. Quando proportionatnr po-
tentia , peraliquid intrinfecum & permanens,
iftam proportionandi rationem;efle magiscon.
naruralem,quia magisacceditad naturam,quz

[t principium motis ab intrinfeco.

Exhisfuppofitis, patet jam , - cuiufui datafy
Gratia habicualis Chrifto.

Reftant contra nofiram explicationem [olvends
Oe?jfff;fﬂ?f?)‘.

Dices 1. Si Chriftushabuiflet gratiam, .
ta illa fimul infundidebuifler; alidsnon fuilfy
plenus gratiz & veritatis; infundi autemill
tota fimul gratiaquam habuit,non potuit; quia
quomodo creviflet gratia apud Deum &ho.
mines , & quomedo nobis meritus fuifler tord
vita?

R esronpeTur.Duohicdiftinguendact.
Primum , AnChriftus nonnifi in inftanti conce-
ptionis {uz meruerit,;non autemrrord vitd ¢ Al
terum: Anininfkanti{ux conceptionis totam
gratiam habuerit? Hoc fecundum cit verum,ut
}-,robntzlllntn {criptura, quando autem dicitut,
profeciflc gratia 5 id intelligendum eft, quad
pmﬁc:cba: in ordine ad nos, monftrandopero-
perabona gratiam, quam habebar, utinterpre-
tatur Bernardushomil. faper myffus.  EvAtha-
nafius, lib. 4. contra Arianos, longe, poftime-
dium,ut citat Amicus hic num.28. qud;u-
temad meritug,quo meruitnobis, attinet; to-
tA vita fud merebatur,ur docer Suat. d. 39. Sceh
3. & Amicus difp. 26. Sect.s,

Dices 2. Gratainnobisideoexigitur, u
1105 conftituatin effe iliorum Deis ctim ergofd
jam Chriftus habeat ex vi {ubfiftentiz Vetbi
nullaillidebeturgratia.  Idemetiam de habi-
ribus confequentibus gratiam, {ic proponitLu-
go. Habitus virtutum in tantum prarequituit
gratiam,, in quantim prarequirunt fubjedtum
conftitutuminordine divino; fed Churiftus, ut
homo, etiam {incgmuahabituu]i , fupponitur
conftitutusin ordine divinos ergo jam habeta-
liquid,ratione cu]us‘dcbcutur fibj‘ tale genuso-
Pcmtionum,ctiam fine gratia hablcu@ll. =

RespoNDETuUR. Gratiam quidem exigl
etiamidco,ut nosconftituatin efle divino; exl-
oitamen & exalia ratione,utin nobis {it ptinct:
;imn permancns o]acy;mdl I'upm-namm]irrri
nam gratia contritionisin peccatore prmccd_vl‘n
contritionem , non cft confticutiva Filii DCJ,S_«':
tamen elt princxpium opcraudi 1i1pcm_atur;1h-
ter; ex hocitaque titu}o.dclwbntur(llln'xl}o gra-
tia habitualis: quod proicdircmm{l nen pona-
tur, quod gratia ipfaclicitive ad omnesopet I
tiones concurratidqueideo: quminPh;tJ_n ha-
bitus elicitive concurrunt , nefint fine fuard

(icS

ey
aic

fwa

[]l]l
fck
jus
Ce
Juc
qu
pal
s
no
IS
11l
4]
fu
ful




	Seite 174
	Seite 175
	Punctum Difficultatis 1. An sanctitate attributali sanctificetur Christus?
	Seite 175
	Seite 176

	Punctum Difficult. 3. An unio sanctificet?
	Seite 176
	Seite 177
	Seite 178

	Punctum Difficult. 3. An persona divina, prout condistincta à natura divina, sanctificet formaliter?
	Seite 178
	Seite 179
	Seite 180
	Seite 181
	Seite 182
	Seite 183
	Seite 184
	Seite 185
	Seite 186

	Punct. Diffic. 4. An divinitas, prout condistincta virtualiter à persona, sanctificet formaliter?
	Seite 187
	Seite 188
	Seite 189
	Seite 190
	Seite 191

	Punctum Difficultatis 5. An substantialis Christi sanctitas sit infinita?
	Seite 191
	Seite 192
	Seite 193

	Punctum Diffic. 6. De Amore Dei in humanitatem sanctificatam substantialiter.
	Seite 193
	Seite 194
	Seite 195
	Seite 196
	Seite 197

	Punctum Difficultatis 7. Solvuntur Objectiones.
	Seite 197
	Seite 198
	Seite 199
	Seite 200


