UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R.P. Thomae Mtodzianowski Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarvm Tomus

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae Et Dantisci, 1682

Punctum Difficult. 3. An persona divina, prout condistincta a natura divina,
sanctificet formaliter?

urn:nbn:de:hbz:466:1-82973

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82973

178
p[‘;‘:pOl‘Ef@lﬂUl{ﬂ: Vx‘nLionicriimut_{gga, {1con-
Ce d‘xmrmnéhhc,.Lth, proportionatior erit fan-
ctificatiour Qua,

InstaTt 2. Dubiumeflenon poteft, perfe-
&il\lspoﬂidd‘idl'\-‘l-!]it.‘ltCIll, [30}'111)1'0:1{;[11 ]nr[}\nﬁ
ftaticam, quam per gratiam habitgalem ; nam
illa eft meliot petfeflioalicujus boni > quz facit,
urralebonumréddac meliorem Hararam pofli-
xlcnrcl_n sperdivinitatem autem masime
dicurhumanicasamabilis:

ResronpeTur: Poflideri'tinione hypo-
fratica perfectios Deum ; fed tanqudh p:;:r I3~
tionem ut Qes,nonautem perut .fi";"‘“f; teddic-
que ur Qus naturam humanam poflidentem
meliorem s fednon ue @nod.

InstaT 3. Pofleflio meliotis bomi; femper,
caterisparibus, eft perfectior: ‘Ergo & major
pofleflio,fi czterafint paria,erit pertéétior ;- fed
pofleflio divinitatis perunionem hypoftaticam,
elt major: Ergo.

REesronpeTur. Perunionem hypoftati-
cam;haberiuc Hup; majorem puil}:l]imicm dic
vinitatis,{fed nonur @ued; climramen iplagra-
tia habicualis fic pofieflio ut @nod : clim ejus
entitas fic.eflfeur Quod, participationemipfam
naturzx divina infe.

-eddi-

DicEs g.cumeodem. Unio hypoftatica,ra-
tioll? {ui formaliter opponitit cum peceata,
perfectivs enim poflidet fumum bc:rmm,qu:rm
wﬁubcar.r,qu.rmmunc,\pclhtpcccamm; L
gounio eft forma {anétificans.

RESPONDETUR. Quod unio hy pottatica

pcr.'fﬂcﬂ'ifrs,ur__{'Qrf;.ol.;pon.:r {z peccato, & poili-
deat l_Z_)c:um 3 fednon tanquam ratio ut Dued
quod forte ctiam non convenit vifioni,

Dicks 6. cumeodem. Unio hypoftaticactt
longe majoris perfedtions, quam gratia habi-
tualis ; &’tamcndiiﬁcifcn}up:uur,f-};rm;\_nu;m,
Gificantem fuperari 4 forma non fanifican-
tc; nam formafandificans reddic dignumami-
citid Dei: quodnon praftacforma non fan@i-
ficans. %

ResponpeTur. Unionem hypoftaticam,tan-
quam rationem &ue,cile p(t{ﬁ::‘.liul‘cll} ; confe-
quentcrut Qe cnlnnrluﬂ:chhcarc. Deinde,qua
{untexdiverfafcrie,poflancie {uperare,& fupe-
raris & ita fubftantiain rationeentis , melioreft
pragratia,qua eltaccidens: licérd gratia {upe-
retur ordine ; multaque aliz inftantiz often-

* dunt,quodid poﬂitﬁcn i &fuadetargumen-
tum negatvum, No# repugnat,

Dices 7. AP‘unbusIilc:n'narioniimyﬂc,
rium exaltatur tanquam excellens divinus ef=
feftus; ubinoncommendatur perfonalitasVer-
bi,quiahacnonefteffectus divinz omnipoten-
tiz. Undeetiamab Auguftino,appellatur hec
unio,{ummagracia , dicititem Bc1'n;1rdus,QLI«3d
hzcuniras pracellaceunctisaliis; precerunita-

1icatis.

g e o,

Tractatus T11L

RESPONDETUR, Concedo, commend
nigm‘.mh_\-'pof}aticmn, tanquam excellentepy
effeclgm; fednego,quod hoctitulo debeatefle
jamfanétificativa, ut 9uod.  Rurfis,donym
& gratia coincidunt’s hinc fi unio hypoﬂ-‘u[g;

AT~

eft donum gratuitum datum humanirari s Crit
ctiam gratia : fed nego,quod gratia,[ilmptai
p]jc;tcr pro dono ', coincidat cim fanctitage,
Bernardus foliim dicit, uniopem hypoftaticap
efle reliquisunitatibus admirabiliorem, quia i
ntumillud perfonale , primo ineffabile cft poft
Trinitatem imo fi ex hac unirare arguendup
effer,probabitur ; ‘unione hypoftatica non fap.
&ificari humanitatem: quianecunitate Trip;.
tatis formaliter {an@ ificari poteft.

InsTaT ridem. Unio hypoftatica, cffenti.
liter poftulat magis petficiintrinfece , perfan.
&itaccmincreatam ; hzcaurem exigentiaeft
perfectior,quim gratia habitualis.

Resronperur. Illa exigentia cft ue Qus:
confequenter non fundabit rationem fandif.
cantisut Queds titulo etiam perfectionis,ucdi
&um,non fundatur vis (anétifcativa,

InsTAaT 2. Bernal apud cundem. Uniohy-
poftaticaproducitgratiam habirnalem phyfice;
velfaltemratione illius deberur Chrifto graia,

ResrovpeTur. Negando antecedens.
¥o etiam conceflo,n fequitur: quia, {i attio
productivagratiz non {anctificat ur Quod, cur
unio productiva gratie , fanificabirut Quods
necdebent caufz xquivocz praftare hoc for-

Im.

maliter, quod {uus effeGys.  Debeturautem |
gratia ratione ynionis , tanquam exigentis ut |
Que s {ed indenon fequitur, qudd fandtificerur
abillaexigentiaformalirer,fed tanquamabexi- |
gitivo fanctitatis. ‘

InstaT 3 Bernal. Rationeunionis debe-
tur Chrifto cultus fupremus hyperduliz:hica
tem titulus uomicbcmrniii ticulo {ancticatis.

RespronpeTur. Sufficit unionidebeaty
titulus {anéticaris,ut Quo.

Pun&tum Difficultads ;.

An Perfona divina, prout condiftinita 4 Batthe
radivina,fanctificet formaliter?

SSERO L. Perfonam divinam, prowt condi-

findlams anaturadivina, fandlificare formali-
ter nonreitéex copracisé dedutitur, quinest idew
yealiter cum divinitate,

Ratro: quialicérillaperfona,proutcon-
diftinéta a natura vireualiter, nihilominuseam
realicerinvolvac: licecitem virtualisalictasftet
cum identitate reali : nihilominiis,non potcfl
pracife exinde deduci, quod fan&ificet form-
liter infenfu realis quiaetiam nonporteft rcdz}-
¢i, quod pcrf'on.lIiEas in fc_nf'u reali commuit-
cetur,communicata natura.

DicEes

n

bit

fea

]




: Difputaﬂo V.

CL]:]‘\Iaugoidlﬁ)'l'g{:&‘ 4.119:1.1.68,
(ubd feilicet una perfectio pl::)ut cojndii’h;:&.a.
\i\l’w'ﬂlfﬂ-’"ﬂb alia, contineatillam Yll:L’Ll;{IiEL‘I‘,
: Oﬁ[llzlt(:l'flllC"ald(,‘].’lflil(‘.dl'l‘.l!(: & per-
rcontinet naturam, in quan-

DICES L

«:q:a:cuus p '
[onalizas \'imm_hrcr BEE
[ mpetitcum 11[:11dc1.1tmchmt Sy
| ResPONDETUR. 1’;{31@ lLlCllti{.1L>Ith_i1F:11},
| faciz,utin {enfu reali competat id petitivo,
;uodcumpctitci , cumquo. petit lkl(fl?tlFlelfl -
M pcrfhnalims ;l{ivma petit ldmn#“‘fm L}‘[m
e,quod communicatut , non tamen ipfain l_(,n:
fizcali communicatur. I lq;tc 111[cll}gl_ & gicfcilﬁ
lidebent,ex dictis reperito, circa dlﬂ.’lqih()ll(:ln
sinalem,inordine ad przdicata phyfica. _
DICES 2. Virru;liimsilIancnob;&,quonu—
wsilla perfona it Deus nemine cogitante; -
gonccuhclhquominus ficfancta
" ResponpETUR, Indubié nemine cogitai-
weltndta s led inde non_fb-\]ruirur,quE}d}nr:l:ci-
i exeo,quod fic realiter fanéta , polhc_lmherc
Ationem fanékificantiss quid crimnpcriuna,cﬂ:
idemrealier cum co:quod communicatur, ta-
men,eriam infeniu reali,;non communicatur,
DIILES 3 Qllqm\us,mpr;udf”c:{m,('amfmmf,
i pon Commnitioatiy 5 & aliis fimilibus; inter-
cedatvircualicas, pntcft tamennonintercedere
iorzdicato Sewéti, & Divini 5 €rgo {anctifica-
birtituloidentificationis realls.

fon

Resroxperur. Non titulo identificationis,
} fdrtloindiftinétionis vircualis, - a prazdicato
Sundti.

Anautem poflit perfonalitas divina, nondi-
¢ finguivirrualicer 5 ab aliquibu§ pra:dicgtis na-
E wrediving, indiftinétis virtualiter abipfa natu-
; mdchocdiGumalibi. Potlethoc negari: quia
ocipfo daretur djftinétio vircualis , inter illas
plsyirtualitace¥inDeo, quasdam diftinctasa
petfonalitatibus 5 - 8z quasdam non diftinctas;
mma!:thus ex illis in fenfu reali conveniret
id,quodconyenit perfonis: aliquibus veronon
convenitet 3 hoc autem effet multiplicare vir-
walitates , fine neceflitate.  Pre féquentibus
T

Noranpum eft, Eandem pcr{bname‘bi
condiftinGtamvircualiter 4 naturadivina,etiam
g prourita condiftinéta eft; dupliciter fumi pofle.

fimaproutdivina petfonalitas eft. Sesundo pro-
uhmpliciterperfonalitas, abftrahendo abilla
&przicindendo,etiam formalitatemdivinge, &
Cuuscung; alitis formalicatis. Hoe #otazo
f ASSERO 2. Perfomans Verbi ctiam condiftin-
damvirtualiter 4 natura, ﬁ [tmatar prout pfrjémt
| ei:*u:n.ge.v’i, adhue fanctificare lumanizatem forma-
Liier,

_R:\rm Laflerdieft. Quiaitafumpta,adhuc
distdvinum effe ; fritafumpta dicit divinum
tlezergo humanitas,{ub hac formalitate tesmi-
weabet divinum efle; crgohabet & andita-

179

tem ; namhabere fan&icatemin prafenti;non
plusimportat,quam habere efle divinum,

Rartro 2. Quia perfonalitas fic fumpraad-
huchabettriailla requifita ad fan&itacem , fu-
pra enumecrata.

RaTro 3. Quia fub quacungue formalita-
teipfam deitatem dicesfanétificare, fub eadem
Pmpurtiomljtcr dicam, c[iam[pt’ribnam 5 quﬁ
divinam,fanctificare; Ergo fiilla{anétificar,ct-
iam perfofia divina fanétificabi,

ASSERO 3. Perfonam Verbicondiftinctam vir-
tnaliter a matura _/F  [umatuy non prout divina eit,

[fedabfiraltea formalitate Deitatis, won fanctificare
[formaliter. &

Ratie 1. aflerti eft: quia& fanétifivarer,&
non fanétificarct. Sanétificarct ut fupponitur:
non fanétificaretautem , quia & dicerereffe di-
vinum,& nondiceret:non diceret, quia i'uppof
nitur pracifa efle d divinirate s dicerer autem,
quizemanis{anétificatio importat effe divinum,
unde pracifaperfonaliras,, necrationem finitz,
nec rationem infinitze dicit,ut vifumin 1. par. #

RaTi0 2. Quiaformalitasfan&itatis,& for-
malitas perfonalitatis, nonfuntcedem, diffe-
runt enim definitiombus; ergo cimconfidera-
tur aliquidfecundiim rationem perfonz , non
confideratur fecundiim rationem fanéitatis ;
Ergofubillaratione,fub qua confideraturin ra-
tione perfonz, nonpotelt concipi , tanquam
principium fanéticatis ;. Ergo nec efle Bfmale
principium fanétitatis s cum per principium for -
malefanétitais,pro nune,non plisineelligarur,
quamellealiquid conceptibile, tanquam for-
mam fan&ificansem.

R ar10 3. Homo , {pedtatusfecundim fo-
lamanimalitatem, 8 prourabftractus 4 rationa-
litate;non eft formaliter principium ratiocinan-
dizaliasanimal abftractum, & {ecundim fe fpe-
&atum;ratiocinaretur: quod {uppono ex Me-
taphyfica, & Logica, falfum cfle; ergo 8¢ perfo-
na Verbi, fpeftata fecundum folam sagionem
perfonz , &non fecundum rationéin divinz,
non poreftefleratio formpalis fanctific¥hdi.Pro-
baturconfequentia paritate rationis ;- €o quod
formalicas ratiocinii , 4 formalitate animandi,
diver{a fic,ficut etiam diverfa eft formalitas (an-
Giratis,& diverfa formaliter ratio perfonz.

ConrirMmaTur. Demus,perimpoflibile,
perfonam Verbireddifanctam gif}in{‘m realiter
fanctitate,annihilecur illafanéitas,non erit jam
phyfice & realiter fanéta petfona Verbi : Ergo
etiam, cum,ratione prafcinditur abillacflcdi-
vinum, rationenoftra non crit divina; Ergo
nee fanéta , ciim fané&itas, divino effe fit de-

finita. l%;go ulcerius nec fanctitatem ratione
noftré tribuere poterit,qua talis.  Contra hoe
tettium aflerrum,quod objici poffer , folvide-
betex materia |'ncmphy&n & logica de Pra-
cifio-




180

cifionibus, Sccumiuma(fcrrumhabcthicpm-
prias fuasdifficulcates.

Dicgs 1. Nmmpparct > qui perfona prout
condiftinéta 4 divinitate , dicat rationem di-
yinx?

RespoNDETUR. Quando accipiturperfo-
nadivina,&tamen prout-condiftinéra i divini-
tate,fumitirtuncexeo, quiaipfa virtualitas 1l-
lius perfonain {uisintrinlecis, habetinclufam
rationemdivine; vicujus , petic e perfona,
divinam natutam pet identitatem terminans ;
itautintuendoillamvircualitatem, inipfisillins
intrin{ecis pradicatis ; eluceat ratio petfona
non hun};m;‘c,nr:c tatio {uppofiti cuj uscunque,
fed ex eflentia fua terminativi, peridenticatem,
nonnifi natara divinzx ; & hoc facicinvolviinil-
laipfaperfonarationem divine , adeoque fan-
Gificativi. - Unde competit illis perfonis effe
divinum, non fumpril pro Deitate,ficenim de-
berent daritres Diirelativi; fed {umptum pro
dicente ordinem ad Deitatem.

InsTasrs. lllx perfonz dicuntetiam exi-
gentiam ad idenrificari infinitudini divinz, &
tamennon datur inillisefle infinitum perfona-
[e: ergo nec dabicurefle divinam.

ResronpEToR. Sicutdaturefle divinum
perib{mle,dcrjvacﬁ ab efle Deitaris in obliquo,
nonvero.d Deitate : unde non dantur per nos
tres Deitates relative : ita concedi potcﬁ,dari
eflc lfinitiin perfonis, derivatumab co,quod

_perfonalitates illz fint debirz nature infinice :
adeoque fint, utitadicam, non Nominative,
fed inobliquo infinita : hoc eft,infinite natu-
e debitz, dicentesque ordinem ad iflentifi-
cariinfinitz nature. - Rurlis petentia identi-
ficari infinitudiniin perfonis,eft petentiaiden-
tifigari naturz , quadicitinfinirudinem; non
eft autem petentia inclofa inipfamer Pcrfolm:
quia pcrﬁma 5 €X conditioncperibum s Naturam
petit, nonautemea, qux per fe qui talianon
{untperfonabilia , qualis eft infinitas ;- conie-
quer®tr mec inilla petentia, fundabiturinfini-
tas: fe@illatencbitfe 4 parte natucz pracifc;
darurautem petentia in perfona divina , utfic
naturz diving , adeoqueutfitdivina, - Deni-
que cfle divinumreée falvacur, ex folo peterc
identificaridivinznaturz : quia efle deitatis,
licetaliquid nen ficDeitas virtualiter ; effcin-
quam Deiratisgalvat efle divinum; confequen-
tercompetet petfonis effe divinum s jam aurem

»effe infinitam non falvatur pr&tile, perpetere
effeinfiniti, confequenter hzopetentiainper-
{onis;nonfatvabit efle infinicum carundem.

DicEs 2.exLugo. Perfonalitas Verbi,pro-
ut condiftinguicur virtualiter 3 natura divina,
non fanéificat formalirer ipfum Vefbum ; er-
go proutiic,non potetic formaliter fanétificare
naturam humanam.g Quod enimin fe non et
{anétitas, non Potcfﬁnnétiﬁcatchumamtatcm-

TraGatus 1L

-~ i o
e

Abrecedens probatut. Abillo fan@ificarys for.
maliter Verbum , dquo habet formaliter pri,
mam radicem beatitudinis , nam ficut innghj
{ola gratia habitualis eft radix vifionis & beari.
tudinis; &nonalia: ita Deusdicitur finctss
folafua natura divina, qu eft primaradixbe;.
ticudinis illius.

RespronpET 1. Lugo. Propter hocargy.
mentum,probabile fibi videri,non dari proprid
tres fanéticates relativas, fed unam effentialem
communem & abfolutam, Et quamvis admittat
tres perfectiones relativas, nontamentresbes.
titudines,vel fanitates ; hacenim omniafine
abfoluta, nec multiplicantur in relationibu,
Addit tamen, licet perfonalitas non pofficefi
ipli Verboprimaradixbeatitudinis, porteft .
men effe talis radix,unita nature humanz: qui
ita perficit illam, ut communicetur ei, tituo
hoc;hzreditas 2ternz beaticudinis ; licétenin
hanc herediratemgaccipiat, etiam intuitn nag.
r divinz {ibi communicatz: accipit tamenin-
{uper eamintuitu perfonalitatis : a quanonmi-
nus redditur amabilisimmediat¢ , quamred-
datur amabilis mediaté 4 narura.  Nec obeft,
quodrefpectu ipﬁus Verbinon fit pc’r{bmlm_s
prima radix: ecadem enim forma poteft cll
fanétitas refpeGtuunius fubjecti , & non refpe-
&u alcerius , proptet diverfam capacitatem,
Hac refponfio

Non sartseactr 1. Negabuntenimop.
pofiti,viperfonaliratis communicari 2 Deoha-
reditatem beatam humanicati, fuppofito qufm‘
negent fanétificari formaliter humanitatem, i
perfona Verbi

Nox sarTrsFAcrr 2. ‘Quiaillud, quod
formainf{enonhiabet, nonpoteft alteri dare ti
tiilo conjunictionis & unionis® Tum quia -
mo datquodnonhabet. Tumquia ly fanf-
ficarenon plusdicic , quam fubjedtum capay,
formamfanttitatis,8 unionem ; fi ergo aliquid
non fit forma, fanificansin ¢, qui unionered:
deturformafanctificans? Tum quia {ianimar>
tionalis,de{e non eflet rationalis , {ol4 conjun-
¢tione snonpoflet reddirationalis, &dansra-
tionalitatemtoti ; Ergo & perfona, {fold cone
junétione, non poteft reddiradix beatitudinis
& formafandtitatis.

Now saTisvacrr s Quia quamyis po-
fitidemrefpedtu unius {ubjedi cfle forma fan-
&ificans, & refpectualifis fubjeinon fandifi-
cans,id tamen proceditexfiippofirione incapi-
citatis fubjectis fed Verbumeft fubjeGtumes-
pax fanétitatis = 8 cut nonctiam dandz iculo
perfonz,fiipfadicaturinfe cfle fanéta?

Appo , quamvisaliquid,in gencre caufz e‘f-
ficientis,facit conjun&umid, quodnon facitle:
paratim ; ut cum unus carbo cum alio liquat
aurum ; nihilominps ut aliquid ex copjundio-
ne cumalio praftare poflicid formaliter, quo

forma




Difputatio V.

Jlicerfibiipfinon eft,id omnino impofiibi-

fm;}‘ uincm’m,cilcahqmdtotmuhtcralmu
bILC c‘&cﬂhpcrﬁmm entitatem alteritale: fiin
e}

{i jpnon clt rale, quomgdo pcr‘ﬂlam Cllfitfll—
.[:m:lltCl'l Frit tale ? _uconfc‘qucr?tff, quomodo
dffetum formalem mum.u ibuet? '

RESPONDET 2. Allﬁlglls,&ftiocef » perlo-
wlicatem Verbi communicare nat_m:'x‘: ].mma‘
qefanditatem participatamd natura divina, ut
spimaradice 5 eft :;unanclpc&u humanita-
tisi gh}731‘[blla3})1'1x11g|:l-adlx: ad .CTJI‘J'I mﬁfdu?:’
quogmtfa dicitur prima, qu& al:a&n m‘iul jecto
ponfupponit; qux tmi_]ct fecun a,fialiamin
fibje@to fuppofuiflet. Hee refponfio

NoN SATISFACIT. Tum quia‘qu{ro,an
feipfa perfona firprima r:uflx,v\cl non: {1 {,{ ser-

odatur triplex _L'adjx , fecundiim eriplicitatem
];crlbnaruu'n. Siautemnon _c{} i quomc_)c[o al-
it didtumimmediaté, erit prima ra:_irx b_ca-
dudinis 2 Tum quia quro, gn_pcr(om{xmz;
‘fcrbi,qui talis,{it radix beatictudinis, & qua ta-
lisfanéta?finon: crgonon habetur fun.damf:n—
umyquodfanétificet; fific: curnon ctrtm:.{an-
#ificabicipfammet perfonam dl‘vmafn : Tum
quia fiita fe habet perfona ad fan&ificandum
'\'erbum,qucmadmod um gratia, _comparat;_x ad
dliamgratiam : ficut homo {ezzit"tnﬁcaFLEr ctiam
fecundd graria, ita & Verbum {anc“t:ﬁcabmr
wetonalicate.  Deinde,quamvis effe primum,
geelle fecundum , fi nonnifi fecundim fubje-
dum fpectentur, falvari poflint; id tamennen
cbuniverfaliver verum.  MNam {i humanitati,
pminformat prius gratia h:@imal{,acccderct
wiohypoftatica, indubié peroppolitos, natura
divinactietilli prima radix {anctitatis , antece-
dcmiaqucii[u prioris gratix non faceret, quo-
mirus in fuo genere eflet natura dwin{{ prima
ndits curergo ctiamnon eritipfa perfona, in
fuogenere , pril‘mmdix fan&ificandi, etiam

ferbo?

Reseoxperur 3. Verbumdupliciter fan-
dificariintelligitur,idque ctiam infeipfo. Pri-
mo peraliquid impliciter primum & praefup-
poficum ¢ & hacfanctitas habeturd natura,ad
licque fumpram fanéticatem pertinet, efle pri-
mm fimpliciter radicem beatitudinis.  Dein-
depotettineelligi , quodfanétificetur permo-
iimnultimdcmnplcrivi , in fua tamen ratione
primiddivini ; & fic fanificare , fpectabirad
iplam perfonam:qua etiam cft primaradix bea-
trudinis,fub ratione ultimé completivi, idque
petvittualitacem aliquam divinam; exquoct-
ameolligicur, quod eodem modofanétificare
polic humanitatem', illamet petfonalitas di-
vitia,

I.\I‘Smms 1. Sequitur exinde , quod fint
teslandtitates relativae.

Resronpery poffer.  Sicurcimdico,ani-
warationalis cft animahwumana: corpusfic ox-

181

ganifatum eft cotpushumanum : non fequitur
inde,quod fint pluraeilc humana; icnec{equi-
tur,quod {int plura effe divina ;quamvyis dicam
Patrem effe perfonam divinam , itemque alias
perfonasefledivinas. Etficue efle hominis,di-
cit effe completum,adeoquehoc ipfo,quiav. g.
animanoneft effe completum, noneft homo,
{fedaliquid heminis; ficetiam , quia efle divi-
numapplicatum pf:rf'ona: eft incompletum, feu
nonimportansin {uawirtualitate naturam; fic,
ut hoc ipfo dicatur effe nonnifi aliquid deitatis,
aliquid{anétitatis , hoceft cerminus ejusdem.
Dici etiam pofet,dari tres fanétitates relativas,
ficurdanturtres perfetiones relative.  Quare
autem exindenon {equatur,dari tres Deosrela-
tivos, di¢tuminz. parte.  Ercerté,triplexillad
efle divinum, non aliud eft, utdictum, quim
tres petfonz , exigentes identificari uni deitati;
rales autem cxfgcnti:e,potilﬁs fundantunitatem
Deis ad eum modum , quo Iy Humana,di¢tum
deanima,& de fubftantia corporea, non fundat
plureshomines relativos.

InsTaBIs 2. Ergo & dabuntur tres omni-
potentix relative 5 necpoterit dari regula ra-
xandi,quenam multiplicentur,& quznonmul-
tiplicentur ?

ResponpETUR. Regulam hancefleimpri-
mis authoritatem facram, quxadmittitcresa-
dorandos ; confequenterinferripoteft,datitres
fan&irates relativas. Dariautem triaadoran-
da in Trinitate, docet Nycenum IL quodap-
probat Tharaflii profeflionem.  Secundsum in-
quit,fngularitatem perfonarum,triaadoranda. Et
Athanalius, Tréfagiontribus perfonis aptaridicic »
guod inquit,prater Trinitaterm nefas fit quemque
iffins modi honoribus affici, Secundum taxativum
eft. Eanccefle eft multiplicariin Trinitate,qua
nifiintelligantur m ultiplicari, eruntperfonz il-
Iz nihil; unde debentadmittitres perfectiones
relativa. Ea item,quibus non muleiplicatis,per-
{fonz divinz non erunt confticutz in ratione
Perfonz divinz qua talis formaliter:non effent
autem conflitutz in ratione perfonz divinz , &
nonintelligerentur petentes identificarideita-
ti; adeoque {i non eflent divinz completive,
confequenter , finoncflent hoc fenfu fané.
Poteftautemintelligiperfonadivina, licérpo-
natutnonnifiomnipotens, velimmenfa per ef~
{entiam,ponereque, quod petfonaqua talis, v.
g. Verbi, petatidentificari natura divinz, non
eft transterre praedicata deitatis in perfonam;
transferrentur autem, fi poneretur perfonalis
omnipotentia,velimmenfitas.  Quax omniain
hocrefolyuntur. Eafuntmultiplicandain Tri-
nitate,qua nifi multiplicentur in Trinitate,non
erit Trinitas,qua tamen multiplicationem in-
volvit; noneffetautem Trinitas, {iperfonzin
{e effentnihil,vel dicendo oppofitionem nihilo,
{i non dicerent exigentiain ad identificari natu-
rediving 5 hoc iplo enim noneflens illz per-

*q {fonz




132

{onz divinz, adeoquenee conflitutiva Trini-
tatis; ex quo duo l'cqmmrm‘ Jam praeacta,quod
perfona & dicant perfetionem , & habeant
virtuale efle Lfi\’itllll]1CXPIfC:ltU;l)-,aL‘ECf)L}{IU fan-
&ificativum ; Non multiplicati autem omni-
potentii &c.adhuc #abi
ter, nulla omnipot
{itas.

T L‘i:m;‘.5.1_‘(1rxii‘qucu—
entiz multiplicanda necefs

INsTABIS 3. Perfonadi
communicatam primam radicem
humanitati,nem ]
non poteft cfle

Ji=i:=mlllt
lancticatis
Crgoi

plan
- i
imaradix:

itatem ; pla

Responperur.  Potius natura prafupponit
fancticarem. communicatam a perlona , quia
perfona immediate unitur, natura autemme-
diaté ; non tamen {e impedient ad invicem ad
fanéificandum ; quia illa fanéitas alia ratione
rcpf.'.l'lftirIHIIIIUIIJI 3 IlL'il‘)!?Ct(“h'iH.l[]l “11)1‘1]]10
prafuppofito; & aliter inpetfona, tanquamul-
timo completiva.

Hzc Relponfio 3. fulcitur authoritare Lu-
gonis,quidicit ; Perfonalitas lieét non fit for-
maliter natura , et tamen formalicer enticas di-
vina, cujus participatio tribuit jus ad beaticudi-
nem,ficut participatio natur® divinz.

Dices 3.
Dei,feuin
gratia jufl

San&irtas formalis ftarin efle Filii
datrticipatione narute diving ; hinc

selt fanclicas 1&11'11‘.aii<,qu;r con-

- Filii Dei, eftqueparti-
‘riona Verbi , prout
)y modonatura
y prout condiftinéta non
{anctificat.

Resronperur. Conditinguendoseffe
hos rerminos; alind enim eft formalicer, effe Fi-
lium Deisaliud effe participem natura divinz :
alind effe participem efle divini. Si dicas,quod
fanctitas i1t forma confticuensin efle Filii Deéi:

debebis moderari doétrinam ; nam ipfa natu-
ra divina,perfonaitem Patris & Spirictis Sand,
non h: andtitatem , quia nulli ex his

competit

um Dei 5 licét verum fic, per
aliquan fa1

m, hoceft, pergratiamda-
tam purzcreatura,ficri nos filios Dei. -~ Siau-
remnon "i::u;lxzutmintcflignspartﬁcipm‘xo-
nemnaturzdiving : {icfanétitas conveniero-
muibus tribus perfonis , propter identiratem
; cumnatura Lj:l‘\'iil.li foLl (‘XCI[lLiC& Jﬂn'l illll(h‘t.’;lm
tem omnem perfonalem, cujus :lﬁé{'cndxall;t-
tumelt fundamentum. - Deniquefanéitasac-
c:pipurcihpmcﬁcgm-nm:&_hnfc ratioeft com-
munis {an&itatis: nam & cile Filium Dei, five
natutalem , five adoptivum , eft habere effe
divinum; competit item participationi natu-
rx divine 5 &(ub hac formalitate efle divini,
competit ctiam perfonz, {fandtific bitque per-
{onahumanitatcem.  In forma aptatur {olurio;
ormalis, Ihu‘in}1:11‘cictjp;:tir-;1cudru‘

Tra&atus I1L

redivinz, fecundim fuam rationem comp

: ; y 1l
nem fpectata. Nego; licetidhabear, foe
dum i‘:ltlml(‘sP;ll‘[uiu]dl‘f_‘ﬁ‘.pC&;lEal s confequey,
ter perfonanonfanctificabir fub hac formalig,
tefancétitatis , {ed nonnifi fub fl‘n'xu:ﬂitqtcﬂ”ﬂ
d fs s = 3 v - e ' x i
divini. .(‘)\Eg(!az_lruu fanétitatis nomine y
Efle divinum , fayet prater dicta Catechifiy,
PiiV, quiappellar gratiam gualitaten, i
& Cyrillus lib. 4. in Jo: ’

A0DNCmn quieama ella
S 4 Cilae
ﬁ:'wam divinam, bk

chiat

Dicrs 4. Siperfonalitas divina fandifiey;,
ergo & perfona creatafanctificabir 3 namfipgr.
ticipatio creata diving naturae fanétificar,crigy
participatio perfonz diving fan&ificabir.

REspoNDETUR. Hoe argumentum probg.

remultwm; quia probatetiam per efle naturz
humanz fanétific

arihominem, quia cft pan.
ci}_mn‘u naturz divinz natura | umana : figy
cr;_;_o in pqrtju‘mtmnc nature div."n:i:,d&rm'p-_n.
ticipatioinrationen atura,qua non ﬁtfpcciﬂ[h;
adeoque nec fanétificativa; ica poteft dm'r’}w-.u-.
n'up:mr,? perfonz divine non jj'mcia!:'x*,adcoquc
non fanétificativa,
Diciss. Non fan@ificac omnipotenti:
ergonec perfonadivina, - Quod 1[>ifmﬁ fic ali-
terproponitur.  Nonred@eé dicitur, exeofin-
Gificare omniportentiam , & effe quid divinum,
quiadiciterdinem,ut ficnonnifi Dej ; ergonce
excodiceturia ificare perfonam, & efledis
inur quid, quia (E[::':u'.nf!'ur:!n, ut fitnonnifi
ra Deiraci lentiratem,.

TUR. C‘ um omni potentia hon

J :Aufmrib, unione fundante
emidiomatum, hincnec con-
cipitur fanctificans; cereram proprer identita-
temrealem, & indiftin@ionem vircualem ana-

turadivina, fanctificabir,licét non fub concepti
omaipotentiz.

comint

Quodattineradillud fecundum, dici poteft;
Ordu,nguum u’ntiromml\-ncnx'a, ut it nonaifi
Dei,eft ordo non ratione alicujus virtualitatis,
quz ficin ordinead pradicata phyfica., fedeft
ordoex modo concipiendi: {i eft ordo ex mo-
dofolo concipiendi, hocjpﬁ) non habetjamra-
tionem divinz, aliam vircualiter, ab ipfanatu.
ra; finonhabetaliam virtualicer rationem di-
vinx , nec potelt fan&ificare alii Iém&;’tfzrc.
quamanaturx 5 competit autem perfonz divi-
nzaliavirtualitas, or doquevirtualisad cermi-
nandam naturam divinam , per 4L~?c11r1'r;1¢111;
confequenter competet alia virtualirasefle di-
vini,adeoquefan&ificativum vircuale.

InsTasrs. Nonpoteftreddihumanitas z-
terna, immen{a , xrernitate, & immenfita-
te Dei, ergo necfanda fanéitate Dei. Ut

{olvatur inftantia, perpendenda eft hze

Thelis.

Cur

{t

e

L=

R

Lom Em e vh e s ~

e

e



Difputatio V.

: - A .
(i fanSHificante fanclitareincreata, Attribu

s 59, A=
{1 fareRHOR 1! 1éfm;¢t ﬁ;sz effectum form
e

FspONDET I Amicus, dl‘f”par_iriuf:m -c-fI'c‘,
qumhuimnims , etiam abftrate in ‘fc1p(‘a
Ly oo sarticipat effectus formales fanéti-

confiderata,particip stusion e
uts, quifunt, efle amabile fupernaturaliter,
rincipiarc opera l?fco grata, &c. _1:1.111 autem
humanicas abﬁm&g’ in fcipfa conildqlac_a » ol
ar[icipatcf}b&lzs fof[}‘\;}_lcs) Zrernitatis, im-
menfiratis, 8¢ Add]t,‘uﬁcﬁtus fgrmglcs fan-
aicis,ellemorales, qui communicari p()ilupt
humanitati,ctiam abftracte §011(1Licrata: 3 cf};-
fusautem formales immenfitatis,, aterniratis,
greliquorum atcributorum , iuntphyhlc‘l,qm
communicati ncqueunt h_un}an%tam , nifi hu-
mamrasipfa conltituatur, infpatio, & rempore
infinito, ;

ContRraA et I. Ql_zigndlhoc,ut dicatur a-
]Lquid Poﬂc pattigiparc a qu_ natura hu{nana,
wondebecattendi, an participet hos effectus,
velnon,abftracté in {eipfa {pectata; nam cu\m
patticipes effectum cx#tulr] tz, fequetur quod
pulﬁrcm{h:rc cxiftcnm: Verbi: ergo quantum-
vis non patticiparet cftectus immenficatis hu-
manitas» nonideo jam non poterit participare
endem rationem a Deo.

Contra 2. Quia natura prout abftracte
infefpectata,participat effedus juftitiz,miferi-
cordic: ergo potericin otdi}lc ad‘hos mbi‘}:au-
tliterperfici,defactoque efle perfedtain Chui-
fto. Quodipfum {iculreriusproponitur. Im-
prfectalubfiftentize participavio, 1’cddit capa-
cem naturam fubfiftentiz pertectiflima divi-
nz; Ergoctiamimperfecta prafentiaad loca-
biliatem determinatam poterit reddere capa-
cem naturam humanam ,  ad participandam
prafentiam perfetiflimam , qua c[_i immenfi-
s, velubiquitas Dei s & cum defatto anima
participet 2ternitatema parte poft,poteritred-
dizternazxrernitate Deid partepoft. Necob-
o, quodreddinon pofliczternad parteanté:
qua,quamyis natura humana non poflicafeira-
tefubfiftentiaz perfici, femper enim illafubfi~
ftentia refpetu humanitatis, eft{ubfiftentia
Verbisnona {e homini , nec ejusdem propria;
defadotamen nonobelt hoc, quominus {ubfi-
farfublitentia Verbi,natura humana; ficnon
aberit, quominusdicatur reddi @terna xterni-
eVerbi,quantumvis non poflicreddizterna
RlCmitate ante., ? A

CONTRA 3. Quia ctiameflefandtum , eft
qwd phyficum, fundatumin efe fapernatura-
nebisinfufo; & tamen hoc non obeft > quomi-
Wsteddatur natura humana fubftantialicer fan-
" crgonec oberit refpectu aliorum ateribu-
i, Peinde negatur,qudd humanitasnon-
ﬂi[imoralitcriVcrboﬁm&;iﬁcctur, utcmemi-
th“gOﬂ-So. Nam unio phyfica,forma phy(i-

183

celandx, nonviderar, quocarcat, nereddar
{ubjectum phyfice fan&tum ? quz omniain hu
manitatereperinntur.

REsPONDET 2. Elparzaquaft.27.  Ubi-
catio & duratio, exfuo conceptu, funtultima
determinatio durantis,& ubicati peripfas; un-
derepugnat, utaliquid informetur & determi-
netur duratione & immenfitate divina , qua
formaliter tali, utque recipiat etfeGus formales
utriusque,quin ficubique & femper: adhoce-
nim & non aliud illz determinant ; nec fieri
poteft,ut ratione earum exiftataliquid, in hoc
poritsloco,quamalio,pro hocpotitstempore,
quam proillo.  Ac proeinde cui conferre non
poflunt,ur ficfemper 8 ubiq;, nihil prorius illi
conferre poflunt; co modo, quo ubicatio & du-
ratio creata , nihililli conferre poffunt; cuinon
poflunt conferre,ut fit, ubi, & quando,illz funt
defa&to,ex naturafua. Cum ergo humanitas,ob
{uam eflentialem limitationem , necfit, necefle
poflic ubique & {femper; non eft capax ullius
cftetiis formalis proprii, immenfitats & zter-
nitatisdivine. Eadem eft ratio de aliis cjus.
modi pradicatis:non tamen defanétitate ; cujus
effectusformalis noneft, ultimé dererminare
ad aliquid extrinfecum plus vel minds , fed fo-
lum, fubjetum reddere objectum congruum
divinz dileétionis; id quod praftari magis pot-
eftrefpedtufubjedti,cui magiscommunicatur ;
& minus refpettufubject, cui minits communi-
catur ; ideoque fanétitas divina, Deitatem &
petfonalitates divinas , quibus communicatur
per idenritatem , reddic infinite diligibiles 3
Deo: humanitatem vero, cui finité communi-
catun,finite diligibilem.  Cujus difcrimen pe-
nes magis & mints dari non poteft, quoad pra-
{entiamlocalem & tempus; quandoquidem fie-
rinequaquam poteft, uraliquid fic prafensali-
cuitempori, velloco, plus autmints, quima-
liud,ficut poteft eflemagis vel mints diligibile;
€0, quodille effeétus confiftat inindivifibili,
nonvero hic.

ContrACclkr, Tum quia exeo, quddim-
menfitas Dei,vel ternitas, non pofliccommu-
nicare totum fuum effedtum , non fequetur,
quod non poflic ullum : ficutex eo,quodnon
poflit communicare elevationem emnipoten-
tia ad ponendum quodcunque, nonfequitur,
quodnon poflitelevaread plura; & fi hzcele-
vatio non confifticinindivilibili , cur confifter
inindivifibili communicatio effe¢t s immenfi-
tatis & durationis? Rurfiis,ex co,quod aliquis
non poi]] € portare centum , non itquimr, qm‘ni
portare non poffictrias ergo ncc ex co, quod
non poflir reddi ubique humanitas Chrifti, fe-
quetur,quod non poflit reddi prafens localiter
hic. Pr;L‘ciPm}:mrcxmqui::i:.)['cl)cus,viiHLus,
non redditur inactu {ecando immenfuum occus
pans, fed nonnifi habens hasdeterminatas pree-
fentias; curergonon poterit etiam has deter-

bl (a7 minacas,




184

minatas, viimmenfitatis , habsce prafentias
Chriftus,cum jure adalialocafidencur
Contra 2. Tumquiarcftacenthic aliqua
probanda; namex eo,quod fanctitatis effeétus,
non fit determinatus ad aliquid extrinfecum,
nonfequitur, poflejamhumanitatem fanétifi-
caridiviné ; nametiam exiftentianon determi-
natadaliquid excrinfecum, & tamen nihil pot-
eltexiftereexiftentiadivind. Deindefifanéti-
ficatur Chriftus fanétitate increara infinicd, un-
deetiam merita illius dicuntuar effe infiniti va-
loris, quomodo jamdicetur; quodafanéicate

increatareddatur finivé dilieibilis 2

ConTra 3. Tumquiareftauraripoflunto-
mnesdifficultates. Licccfubfiftentia, exfuo
conccptu,iit ultimadeterminatioin rationeper
fe ftantis,hocnon obftante, poteftnon propria,
{ed aliena {ubfiltentii, hocelt divina tenminari
humanitas Chrifti; ergo etiam quamvis ubica-
tio,& duratio,ex {uo conceptu, fint ultimade-
terminatio durantis & ubicati, poteric humani-
tas Chriftiubicari & durare ubicatione & dura-
tione divina, Rul’fi'i.s,purcﬂ';wu’lmrccﬂ‘céhl'.n
fubfiftentis naturahwmana , a perfonadivina;
crgo & cffe@um exiftencis ubique & (emper.
Poteft vi immenfitatis determinari Deus, ut
exiftatin hoe,qui nonnifidatur,loco,necexige-
reutdeturinfinituslocus; ergo ctiam poreft de-
terminare cadem immenfiras, utexiftathuma-
rere,utexiftataéuubi-
utfiacfubfiftensfub-

Jdeteraune-

nitasinhocloco,neces
Imo finonreg
i Verbi,currepug
turad exiftendum ubique immenfhtate divina,
& conferre , utlit{emper& “_1”"'1““F“_‘“'“fji‘:
Ubicatio & duratio creatapoflunt conterre, ut
fichomeo hic & nunc; ergo & immenlitas ecer-
nitasque divina,continens perfectionem ubica-
tionis & durationis ¢ e, potelt conferreno-
biliorimodo , utfithic& nunc: ficut confert
{ubfiltentia, utficfubfiftensf{ubhiftentia Verbi.
Nondarurin creatura eflentialis limitatio , ut
non exiftat nift fubfiftentia creata ; Ergo nec
dabitur effentialislimiratio, utnon ficubique &
femper. PUIC”.’ILiill'!.P]USt{L‘lf‘lC‘J:ILl:Np(_‘,ridcu.
citatem , & mints per unionem {ubftantialem;
ergo etiam pu:uﬂ. dariminus, I““Ccﬁyp.crunfo—
ncm,&'111:1!__{11\‘hocci’gpuridcnututcm,unmcm-
fum,xrernum &c.

RESPONDENT 3.alii :11311;{ Rofmer. Defado
Chriftus non cft ubique,, cim tranficricde loco
inlocum s finoneft defacto ubique;necpotuit
efle: camformaunitafubjeéto capacl; non po-
ruerit non communicare cffeétum fuum for-

malem.

ConTrA efts Ubiguiftx dicerent,apparen-
ter illum tranfiiffe de loco in locum : pofito
quod apparentet non trall[icrl_t, dicetur l.ilﬁ_:'(:ilf
tum tamendivind ubit.lrciuilic,vclp()::u:H.‘i‘, ¢l-
{e,cum pum;-rir.!Lm-ilili_cam Deitate: traniiifle

Tractatus T11;

autemdelocoinlocum, rationcubiratis cres.
txz. Vel,dicipoffer. SicutClm{luslm'h:'-(pm
priamactionem,quamelicit, per communicy.
n‘om-mmm_cuid:‘omarum, cftillaattio infinity
& divm:t:flclmbmtpmprias ubitares, queTa-
men.pm_‘communicarioncmidioxnatllm, Eryne
immenfitatz.

Itr.pugunm!itcrh:-mc1'cfp0nﬁoncmRuﬁnerJ
& dicit,de hocipfoqueers, curnon potueritef.
feGus hicimmenfitatis communicari: fedjam
reddita hajus ratio in refponfione : quia defa.
¢to noneftimmen{itascommunicata ’; & con.
{fequenter meliusinquireretur , cur defatonon
{iccommunicatal, ficut fanctitas defado com.
municatur?

Quod autem aliirecurruntad hoc, quodef.
{fefanétum fir quid morale , & effe immenfum
ficquid phyficum; id non convincit: nam i
primis phyfice fantificatur humanicas Chrift
fanttitare divind; reditque paritas, cur pofli
effe&um hunc moralem habere humanitas, &
non effe@um hunc phyficum? Recurfusetiam
ad mediatam unionem non refert s quia media-
te unitur Deitas, & tamen fan&ificat humanira-
tem s redibicque quaftio, curimmediaré non
pofficuniriimmentfitas? Quando autemaliidi-
cunt , unionem adimmeniitatem debere effe
per effentiam : implicarautemaliquid creatum
cfle immenfum per effentiam 5 id eriam nen
convincit; nam ficurunio ad {ubfiftentiamnon
debet effe per effentiam , ita nec unioadim-
menfitatem.

REespoNDENT 4.aliapud cundem. Tria
cllegeneraentiim.  Quadam enim funtper-
fectionesalterius: qualiafunt accidentia & mo-
dis alia{uncperfeétionesfui fimul: qualesfunt
forma fubftantiales ;s quz quidem ordinantur
ad{ubje@tum,quod perficiunt , (ed{imul reci-
piuntaliquam pcrfcéhnnrm propriam,ad quan
ordinantut,cum fint pars encis completi.  Alia
rurfum funt, qua habent efle unicé graria fui:
ut{ubftantiz completa ; talia non pofiuntalte-
ritribuere effe@um {ium formalem : talisau-
tem cft immenfitas , qua nata eft ubicarefe-
ipfam,& non ensaliudafe.

ContrA. Tum quia {anétitas divina non
eft talis perfectio,qua fit nata habere effeunice
gratid fui, fed fan&tificaretiam h_umammfrem:
ergo idem dicendum de immenfitate. _fl_im
quia nonapparet, quate modi&; accir_{cnrrshlnt
perfeclionesnonhif alits, &Ifﬂl'i\?l:‘t‘h]lwhnf!ﬂ.n
lesfint 1:u1‘fb€ti_uncs criam {ui? ctim etiamacci-
dentiaordinentu ad totum accidentale , &l
illo compleantur,adeoque pcrﬁuinntur. De-
turicremraxa cognoftcmli,quodnnm ensficgra-
tiafui 2 utita cognofcatur,an uumcnﬁrﬂsﬁfgfij
viafui. Tumquiaquamvis Deitas fit gratialui,
hocnon obftante , ipfa Deitas {fan&ificachuma-
nitatem, ut infradicetur; Ergo & immenfitas,
licet firgratiafui simmenfitabich mllauit}z{reu"..‘

ecur-

1

=




Difputatio V.

Recurtic Rofmer ad h‘oa:,c];;f;;i uniofubftan-
[-‘:;N-..o[;po!lic dari, Jllffl.mt't.‘l' naguram huma-
. & fubfiftentiam divinam, confequenter,
eghomanitate & immen =1tutcj, non potuit efle
L Pcr[bihbf}annal;. Ami]t,gm;t umo‘vcl
lentalis , velfubftantialis 2 non fub-
fantialis: quia dux naturz ille {unt L‘mnplctgz :
pon accidentalis quia hzc deberet an_ivcmrc
pingradicioperationum; non adveniret au-
{em,qUia EX ULLOGUE EXTICMO, Lilcbcrct_hcm u-
pumcompofitum 1}111&;111[1;1!; SO cgn[_{:qucn-
::rprmm:uii}:. . bc.d nequeid convingit; nam
mprimis potcii: fieriunum perfe,ex cqxnplcbl—
lig completivo s jam autem humaniras , el
complebilisin ordinead ubi: curergononpo-
m'[fcomplcri radice ubitatis divinz , nempc
inmenfitate 2 Nego quod ex immentitate &
humanitate non po!iit fieriunum per {fefubftan-
fale ; utrumque enim eft {ubftantiale mem-
bum,& datur incompletio in efle ubicabilis &
wicantis.  Unde recurfus ad hoc quod illa
paturzfint completa,in prafenti, utfonat, non
fenet; nNamnon agitur de unione NALUrarum,
inquibus, qud talibus, eft completio, {edde u-
nionenature & immenfitatis, {eu ubiracis divi-
adicalis ; & tamen in linea ubi, eft incom-
pletio. Tum quia, ex Ubi modali accidentali
&humanitate non fitunum{ubftantiale, & ta-
menhocnon obftante, bt modale tribuit {fub-
jeftorationem ubicnti;crgo etiam , qmmvis €x
immenfitate,& humanitate non fiat unum fub-
fantiale, poreritimmentfitate divind, immenfi-
wihumanitas.

ResronpeT 5. Aldrete. Erquidem.

De £1ERNITATE, fic difcurrit : quiailla
unioad zternitatem, vicujus debererdici du-
wehumanitas zternitate divind, illa, inquir,
uio,expropria quidditate, deberetefleabz-
wino. Quod implicar; nulla namgue crea-
tm,expropria cflentia , poteftdurarezrernd
duratione; quiain ipfa productione creat en-
uats tundatur Dei dominium, urpoflicillam
tedigetein nihilum.

Contra, (&i_ailla unio , €% propria {ua
Quidditate,non debuit eflc 2terna; {1 enim unio
poftarica ex propria fua entitate non eft -
Ema, curunio cum zternitate xternadebeat
m.]“ fufficic itaque ad falvandum Dei domi-
tum, quod illa unio auferibilis efler, licét quo-
"qucnon auferrerur , non poflet nondurare,
{mdetiam cerrum cft de creata duratione,fip-
Politoquod jlla cifer modus, & ficut, non ex
E{::E:ll:fu.a_cﬁ'cnti;{,hum:mitns cft Deus, fed per
L ﬂ_lu ltallcc_torct per propriam eflentiam

,{ed perunionem.
Fogiiéui{g A!tirc'tc. 1-‘IL1‘nm1-}r;15 Chriftinon
Mgy ‘mum‘n > pro ;lllC}L‘.VO tempore deter-
o, cCu- iiansa;cuntatc Dei; quianon eﬂc ra-
numanitas redderctur ab 2ternitace,

Suiltensi : ? :
tensinhoc potills tempore,quamalio: quia

elletaccic

185

aternitasde fe , omnia tcmpomcompic&imr,
nec poteft determinare unio,ut formadet hune
potits effeétum formalem , quamalium,fubje-
&o capacidefeutrinsque s aliasctiampoflet da-
riunio , quauniretfanctitatem fubftantialem,
quinilladenominet Sanctum : & alia,qua mi-
nusfanctum, quammodofic. Quax omniain
hocrefolvuntur.  Quia effeétus formalis,cujus
elt fubjectum capax , nequit communicari in
parte: quiarationes tormales funtindivifibiles;
ficut cognitiode tribus obje&is, nequitrepra-
fentare unum objeétum,nonreprafentatis aliis.

ResronpeTur. Utreddaturhumanitas,
prohoc potius tempore ab zrernitate durans,
facit cum illa eternitate , pofita potids nunc,
quamalids,unio. Eternitasquidem comple-
¢titur defe omnia tempora, fi {upponitur omni
temporeunita;fecus,fideterminato.  Etficut
wternitas Deinon facit Deum durare hodie pro
heri , quia defunt connotata falvativa hodie,
aterniratishefterna s ita, quia defunt conno-
tatafalvativa,ut dicatur durare humanitas, non
{folum dum eft fuppofitio unionis, fed abfoluce,
aternitatis duratione : ideo non poteft dici,
quod omnitempore,fed determinato,perillam
durct. Nec poteft forma tribucre effe¢tum
formalem hunc potius qu:\lm alinm, ﬁﬁipponu-
tur unita,non folimnunc, fed & alias. Unde
humanitasnon eft capax {ubjectum,ut denomi-
nerur durans,eriam ante {uppofitionem anionis
adillam durationem..  Etlicécrationes forma-
lesfintindivifibiles, fupponunt tamen fuarum
FUI'[]]RI.'UH] UH,{.OnCH};qU&' ﬁ non i.lL’rl]l’ 3 PTO quO
temporenon ﬁlppunitur illius formz unio, pro
illonecpoteft {upponi effectus formalis : pro-
inde,quiaab aterno non {fupponitur unio zter-
nitatis , ideonecfacicdurare abzterno huma-
nitatem.

De iMMENSITATE fic difcurrit Aldrete.
Nihil creatum poteft denominari exiftens ubi-
que. Probatidauthoritatibus,& rationem dat,
Quia Deus ex fe petit fupetare univerfas crea-
turas,in peculiari perfe@tione;in quarefplendet
aliqua virtus,feu porentia, femotis cunétisim-
perfectionibus.  Nequeingquit, poteft dici hu-
manitas exiftens indeterminatoaliquoloco per
immenfitatem,ob difta in fimili de Zternitate;
& quia fi ab immenfirate haberet exiftentiam
potius inhocloco,quaminalio, de bcrctlpm u-
nio potiusrefpicere hunclocum,; quamalium:
proinde, accafione motis localis, deberetva-
riari unio hy poftaricasfique unio hypoftatica eft
huic potits {patioaffixa , abipfapotits, & non
abimmenfitate,haberethumanicasexiftentiam
inhocleco: quiaimmcn{irus,rctiwc}:u humani-
tatis,eft indifferens,cum illa determinerad exi-
ftendumin bocloco , unio auremipfadetermi-
neturad hunclocum , indiﬁ'crcntiamquc exi-
ftendiinhoc loco, noncaufatimmenticas,fed

Has propria




186

propriaubiras, & {icutnon poteft cogitaricrea-
ta ubicatiosindifferens ad hocvel illud fpatium,
aut unioindifferens,ad h;rcpnt:f}_s quam illaex-
trema, & qua aliunde determinari deberent;
ita nec determinabit immenfitas ad exiften-
dum potiiisin hocfpatio.

Contra. Concedo efle authoritates Pa-
rrum,qua dicunt creaturam non pofle effe ubi-
que s fed reftat quarere, ciim poflicefle fubfi-
ftensfubfiftentid divina, car non poflicefle ubi-
que immenfitate divind ¢ Quanquam etiam
authr)nmtcsPn‘;mminlcliip poflunt,quod ve-
lintnondari creaturam,quea ficimmenfa peref-
fentiam. licmdc,uonim}ncritl'upc:mn-l_;cus
creaturam,inlineafubfiftendi, utpetat,neper
candem fubfiftentiam fubfiftar & natura divi-
na,&naturahumana; ergonecinlinealocabi-
licatis peter , utimmenficetur immenfitacedi-
vinafolanaruradivina,& non humanitas. Ut
autemabimmenfitate hic potius exi ftens,quam
alibi determinetur, ab ipfohabet locornm fta-
tu: uti nec Deus cxiftit in mundo tertio, quem
abhinc formaret ; & iipona_',,quoumqucibn-
fu,ciamin quibusquedpatiis imaginariis exilte-
re Deum,idem dicam de humanitateilla; quia
finon repugnat almmnde, uchumanitas immen-
fitetur, nec rcpugznabjt utillic exiftat. Siau-
temteneas , quod nonnifi in hoc toto mundo,
fic ubique,ficur & Deus 5 non ab unione tan-
quam ratone formali determinabituradid, fed
biplaimmenficate, prafupponente tamen u-

wpoltaticam: confequenter,necac-

celfione motfs localis variab inio.
turéfem,1'1!:.::rn_;i'i£."-.umnn‘_ , efleimmen(itatem
indifferentem, ut faciacillam ubique , & ficut
indifferentiam fubfiftendi non aufercin Chrifto
propria Perfona , ita nec il]L]‘iﬂ'L'r“('lltiallil exi-
{tendi, inloco& illo&illo, aufcret propria
ubi
De omniroTeENTIA fic difcurric idem.
Deus in denominatione potentis pl'uduccl‘c
creaturas , petit infinice {uperare creaturas,
quod multis probat, & inhoctandemtefolvit,
quia effe&tusdebet propottionari effentiz,con-
fequenter virtuti fummaz; debetfingulariter re~
{pondere,lumma efteCtuum multicudo, ac pro-
inde finita entitas nequit denominari produéi-
vafummaz mulritudinis efe@aum: ex quoet-
iam principio colligitur,cur vi[rus!pi_mndl,uni-
- tadefadto humanitati Chrifti , nondenominet
illam potentem producere Spiritum fanctum 2
necpoteft denominari ab omnipotentia hgmau
nitas,potilis praducere has creaturas, quama-
lias , propterjamdicta. l'.)c;imlccjxco » quia
&_p:-_)tjvs;ﬁuluavu‘tm no1 agit 5 nifiex imperio
voluntatis ; non denominat por-:ntcmngmc{l-
lamnaturam,cujusimpetio determinatur; di-
vina autem omm’potcmm ex le pctit determi-
nariabimperiolibero divinz voluntaris, & nul-
liimperio parere potelt, nifi divino : quemad-

N
lcra-
il

Tradatus 111

modum,licétnatura humanauniatur angelicx,
non poteft tamen potentia locomotivas
ca,obediteimperionaturz humang ; namim-
perium voluntatis, ex feordinatur, ad maover.
daspotentiasillius naturz,qua dicitur voleps,

ConrrA. Deus in denominatione {ubfi.
fl‘crf_nclﬁ,non itapetitfuperare creaturas, urngy
poflint fubfiftere fubfiftentii increatd ; ergo
nec irafuperatin denominatione potentis, qL:‘n
poflicreddi Omnipotens creatura, omnipoteps
tiadivind. Ec licéc effeGus debitus cllentiz,
dchcatpraportiomri effentiz , non tamende.
bitus;nennifi in circumftantia unionis fuperna-
turalis. Nego,quéd Chriftonon communice.
turdenominatio fpirandi, qua fequitur ipfam
entitatem Verbi, per communicarioncmquc
idiomatum poteftdicide Chrifto , fano fenfl,
cur enim non denominabitur Chriftus {pirans
Spiricum Sanétum? Nego, quod omnipoten.
tia non poflic determinari ad agendum,a vo-
luntate creara Chrifti. Negoitem , quod na-
tura humana non denominaretur motiva an-
gelicae, fihumanitati uniretur natura angelica,
faceretqueunumper fe ; imperium autemvo-
luntatis ordinatur ad movendas potentias , il-
Lius naturz,flid praecife fiat,ticulo nacura. Hine
aliter

ResronpeTur. Cur immenfitas,eterni.
tas,& c. non tribuant fuum effe &um humanira-
ti Chrifti,tribuar autem {anéticas perfonalis, ra-
tim]cbcrlmtu-xdnﬂ'fq. Quiafcilicetinterim-
menfitatem, & alia arcributa,non poteft fieri u-
num per fe, ;Ligsquc unum fundativamcom-
municationis idiomatum. Ideo autem non
poteft fieri unum perfe, quianeque poteftficti
unum per fc cum natuga divina in fe [pectata;
clim tamen nataram fequantur areributa, ut
di¢tum repetito. Undebzc refponfioin prin-
clpiis quidcn‘l concordat cum Lugo,fed uitimo
recurrit ad indiftinGionem virtualem naturz
divinz & immenfitaris: pra.‘ciyué c{'i:m nonap-
parcat,quialiquid fubftantiale, poﬂ}t commit-
nicarefua idiomata,finc unione per fe? immen-
fitasautem Dei eft aliquid {ubftantiale, &1a-
mennon eft unibilis ivcr{'c. :

Poffét et1am hac yatio affignari, Quia immenfi-
tas Dei,@ternitas &c. funtipfa entirasDei, &
connotata loci m![tcnlpnl’is snon apparcl‘_(‘l‘gﬂ;
qui pollicimlncufjtnri immenfitate divina:f'l”“
nec entitashumana, reddaturentitas, entitate
divina. Ercertéfi immenficate Deiimmenti-
tarerurnaturahumana, deberet adhucdicere
inretoipfam entiratem divinam , confequen-
ter,non immenfitaretur tunc illa immcnﬁm{c
natura humana,fed divina ; hoc enim immenti-
raretut; quod inrecto dicitur.  Qua doctrina
clt bona,fed in Minori habet difficulcatem;nam
ctiam SanétitasDeiras eft ipfa Deiratis, & tamen

illa fan&ificatur humanicas.

;lug:};_

Pun-

o



	Seite 178
	Seite 179
	Seite 180
	Seite 181
	Seite 182
	Seite 183
	Seite 184
	Seite 185
	Seite 186

