UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarvm Tomus

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae Et Dantisci, 1682

Punct. Diffic. 4. An divinitas, prout condistincta virtualiter a persona,
sanctificet formaliter?

urn:nbn:de:hbz:466:1-82973

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82973

Difputatio V.

punéum Difficulcatis 4.

Divinitas prowt condsfliniia virtualwer

i S
4 3 Perfoma, fantEifices formalizer ¢

SsgRO 1 Divinitatem prout condiffinilama
A Pfrﬁm /,‘mc’ff‘ﬁmrfﬁ:;'m.«,!zfc‘r._

Ratio 1. aflerdi eft, authoritas Patrum fu-
ractiam citata, pro {anéificationea Perfona.

Raro 2. qua utitur Lugo. A!)ulnm}cmc-
dixcahumanitatis cumnatura divina, th-ihc;lpur
paura humana form.'z]itcr.; Deitas cqim fola
&non pcr!bnul‘itx}s, cﬁ‘u‘i c:fic;mshgnnun_tatfll? <
Frgoetiam pofitd mediata illa unione I_:mci_lh-
chiturhumanitas 4 Deitate. Hac rarioalicer
urger deberet 3 LiiCC{'cE enim quis, (]11(1([ l.y
Deusfupponat pro perfona, cumdicitur, C!m-
fuseft Deus: confequenter, quod 4 perfona
Endtificerur formaliter.

Rar10 3. cft: Quianihil deeft Deitati,quo-
minus (andtificet formalicer humaniratem s non
decftenimilliipfa formalitas fanctitatis, nec ra-
tio effe divini s quid enim magis eft efle divi-
numy quam Deitas? quodfi Deitati non deeft
utodivini,hoc ipfo non deeftilli ratio formalis
fintticatis: Deinde, 1 non effee Deitas forma-
lis fantitas, & eer Deitas, 8 nonefler; efler
utlupponitur: non cilbmutcn},quia non effet
illimitata in omni genere pcri‘c&xoms, carerct
cmmpcrfcc’tioncf':m(?tir:ltis. Rurfus exparte
lubjecti, nihil deeft, quominus dicatur fanétifi-
arihumanicas: eft enim capax hujus cfte& s,
& denominationis: ex parte etiam utriusque,
cftur.io,qum quamvisnon recipiaturin Deita-~
&, lanctificare tamen poterit humanitatem ;
mm per oppoficos fanétificat Perfona VERBI,
Iee tamen recipit unionem: nec eft ratio, cur
gatia habicualis , fi unirctur homini unione
nonnifi inanima r:ccpt:i, cur mquam non fan-
dificaret: Et certé,ad hunceffectum, quieft
fnificare, quamvis unio requiratur cum for-
mifndificativa: fed non requiritur, ut{ubje-
ﬂ‘.[m receptionis illius unionis , fitipfa forma
nctificans, Quod etiam unieilla mediaté non-
tificerminetur ad naturam divinam, non obeft
Quominus fanétificer. Tum quia, non obeft;ut
d{calﬁar Lugo,quominus deificet : Ergonecob-
¢t quominus fan@ificet. Tum quia,ficut non
twrmultiplicanda entia fine neceflitate 5 fic
Bec conditiones, fine quibus aliqua forma non
Paﬂ“_dmﬂmumrc {fubjedtum, multiplicandz
{‘-‘“f[?llcnccdﬁmtc: nullaauremneceflitas di-
ccndl,.qufwd immediata unio requiratur cum
Umaandificance. Tum quia unio mediata
Fff"égl unio, quarnvis mediata: Ergo 8z veré
fndtficabir, (quamyis mediaté )illa formafan-
Wficans, mediaré unica,
mf:#;;ino 'z. rSi per prr';f;i!)a!n},f ﬂ‘}}i‘ﬁ!é‘ﬂ;ﬁ‘c’,
{m;i ;\w: ym_,‘?:m_fa.'.m s fani zﬁc'ml'c?, ¢o fenfis, na-

& prizcipalster non [anctificat.

187

Rario. Quiaimmediaté nonnifi petfona
unitur: Ergo natuta divina, hoc fenfu, princi-
paliter non fan&ificat.

ASSERO 3. 8i per principaliss fanétificare, in-
telligatur fanctificare per modumyadicis prime, &

Semul [uppofirive fe habentis, in tffo fenfu, principa-

liter [anctificat matwradivina,  Siantem perprin-
cipalins [anitificare , intelligas, [anclificare ulti-
mo complerive , fic principalins fanétificar Per-
fona.

R ar 10 hujus pofterieris partiselt: quiaipfa
Perfona, eft per modum ultimo complerivi
Priorisautem partis ratioeft. Illud, principa-
liter, primo, fimul, in c‘:m’inc pr;cﬁzppoﬁri {fan-
¢tificat, quod pro ratione formali omnis fanéti-
tatisreddipoteft; fed talis eft Deitas, feu natu-
ra divina. Quodipfum probatur : quEro,cur
humanitas Chrifti fubftantialiter fitfan@a? re-
fpondebis, quia habert efle divinum : quEro;
quarehabet efle divinumidg; utfuppono, fub-
ftantiale 2 refpondebis, quia fanctificatur per-
fonalitate VERBI: quaro, cim fub aliquafor-
malitate poffit efle Perfona VERBI, & non in-
telligi fanctificans, fub qua ratione fané&ificabit
humaniratem ? refpondebis, {ub formalitate
perfonz habentis efle divinum : quaro ulte-
ritis, cur competit illi Perfona hoc effe divinii2
refpondebis, propter ordinem ¢jusdem, tan-
quam termini; ad Deitatem: de quaipfa Deita-
te, cur ficdivina? noneflt ulterigs quearere; fe-
ipfaenimeftdivina: Ergo & feipfa prafuppofi-
tive fan&a: hzc enim verbis, ut dixi, diffe-
runt.

Dices. Humanitas Chrifti non poreftfan.
Qificari fan&itate atributali: Ergo nec a.nas
turadivina.

ResronneTur. Negando confequenti-
am. Rntioclhquizl,licé[inrequuano,&mm
terialiter, etiam f{anctitas ateributalis {anétifi-
cer; in re enimeft ipfa naturadivina, indiftin-
guiturqs ab illa virtualiter : formaliter tamen
nonfanctificat: idque ex co, quia natura divi-
na, ex formalitate nature, petit efle terminaca
d petfona, feu hypoftafi, confequenter petit ef-
{e unibilis in perfona, unione fubftantiali, fun-
dante communicationem idiomacum,adcoquc
fundante communicationem deificationis, feu
fan&ificationis. Quia autem ateributum fan-
clitatis,proutactribucum efty non petir effe ter-
minatun a pc‘l’lblmIitntc, feu ll}fpof{xlﬂ, confe-
quenter, necpetitefle unibile, unione {ubftan-
tiali, fundante communicationem idiomatum,
adeoque fundante communicationem fantifi-
cationis. Quod autem fanctitas ateribucalis,
qud talis formaliter, non exigat effe terminata
aperfona, Ratioelt: quiaterminari petfonali-
ternonnifi naturx convenic; & fi intelligatur
aceributum perfonari,non {umetar jam, quaat-
tributum, fed qua natura. Pracerea actribu-
ta, qua talia,fequuncar conditionem abfolurtam

Xq: 4 nati-




188

naturz,neque enim funtaddica perfe@ioni per-
fonali ; {i fequuntur conditionem abfolutam
nature: excra {uamconditionem extraheren-
tur, i1, tanquam terminata a petfona, concipe-
rentur; cum adveniant naturz, in ratione na-
turx,adcoque perfonabilisconftitutz ; jamau-
tem neon extrahitur natura a faa conditione, fi
terminata conc:piatur scliim terminatio fitcon-
ditio illius.

InsTasrs . Pofitd unione mediatd nacu-
r& divinz cum natura humana , vel unicur
mediate etiam {anétitas attributalis, vel non u-
nitur? Sinonunitur: Ergo d]Jlmguirm' virtua-
liter, in ordine ad pradicata phyfica, fan&icas
arrriburalis,abipfametnaturadivina, Siautem
unitur: curnon fanificabic:

Resronperur. Unitur,{cd non an@ifi-
catfanétitasattriburalis, quia non eft unibilis u-
nione,utdixi,fundativa communicationis idio-
matum. Quando autem dicitur naturam divi-
nam, proutabftractam a perfonalirate, fanctifi-
care : non plus importatur, quam, quod for-
malitatem divini, & ipfum titulum San&itacis,
natura divina non fumat a perfonalitate 5 fed
non fignificatur, quod{efola,&in fe,poflicter-
minare unionem {ubftantialem, adeoque unio-
nem fundativam cotunicationis idiomatum,
&interhaxc; fancticatis,

InsTAaT 2. Rofmer. Non poteft dici, quod
omnipotentia, prout in fuppofito VERBI, fic
productivaad exrra alicujus cffedtils, ad quem
non concurtat Pater, & Spiritus San&us : necc
poteftdici,quod caufer, vel diligat Pater & Spi-
ritus Sanétus fpecialicer humanitatemn , prout
eft terminata 2 VERBO: Ergonec poteft di-
ci, quod natura divina, prout terminataa Per-
{ona VERBI, fpecialiter fan&ificet.

ResronpiErur. Conformirer ad dida:
quod cum omnipotentia,& cau,";a‘uvitas quara-
lis, non poflint unitiunione per fe, nec exigant
perfonari, hocipfo, non habentrationem com-
municativam {uarum denominationum, in per-
fonaunita, infe, & perfe, fubftantialiter; con-
venit autem perfonari Deitati, adeoque in per-
fona divinifare humanitatem. Volitio etiam
{pecialis non poru&crlbui,_quian@c fpecialis na-

sgura; pracipuc autem, cum volitio, qua talis,
non exigat terminari 2 perfona, confequenter
necilla fpecialiter amabit humanitatem.

InsTarrs potelt 3. Imprimis,omnia accribu -
taDei, funtfubftantia, conveniet ergoillis per-
fonari. Rurfus, cim natura divina fit intelle~
&iosillique conveniat perfonari, hoc ipfo, con-
traprajacta,poteritnaturahumanareddiineel-
ligensintelleétione divind : videturgueanobis
poni non_mﬁ aliqua metaphyfica ratio naturz,
quz perfonetur. 7

REesronpETUR. In re quidem areributa
{unt {ubltantia & natura, &inre Pcrlbnantur;

Tracatus 11

fedin re, non habent etiam, ultra ipfam naty.
ram, quidquam: adcuquc inrenon habenrra.
tionem condiftinétam accriburi : confequen-
ter, nec poteruntinre tribuere rationem 1Men-
11,&c¢. Inordine aurtem ad noftros coneeptus,
:utribum‘ {unt formaliter perfectiones adveni.
entes ipfi narurz, conibqucnrcr, illis qua rali.
bus,_ non conveniet perfonaris adeoq; formali.
terfumpta aceribura, effeGum foum formalem
nencommunicabunt. In ordine itemad no.
ftros conceprus, natura divina cft intelledtio,
quiactt illaprimum principium motis in divi-
nis: quia tamen eadem haber rationem attug
vitalis, cum fit formaliffimé ab intrinfeco, ide
fub formalicate intelle@ionis, non poteft cx.
traneofubjedto,cffeGum fuum formalem com
municare. Nec 4 nobis ponitur ratio ah’qu
metaphyfica naturz, quax perfonetur, fed iph
Deirtas,{ubratione Deiratis : ficaucem fumpta,
poteft divinifare fuo modo naturam humanam,

Juamvis autem natura humana fic incomple-
ta, in ordine ad effe hic, non poterit aliunde
complctl'i: nam, quod non poflic compleri ab
immenfitate divina, ratio jam data: quia cim
illafitindiftin@a virtnaliter 4 nacuca divina,fic.
ut naturanon habet feipfi rationem completi-
va, itanec immenfitas habebir.

Dicgs 2. SiDeitas formaliter fan@ificat
humanitatem, ergo & tota Trinitas fanétifica-
bir, effeétus enim provenientes a Deitate, totl
tribuuntur Trinicati.

REsroNDETUR communiter, Deitatem
formaliter efle, fan&ificativam humanizatis,
prout terminataclt 4 Perfona VERBI; nonau-
tem fanétincacabioluce accepta: quodfifandi-
ficat prout terminata, noft potedt cribui effetus
hictoti Trinitati.  Sicut v.g. toraanima proji-
citlapidem, nectamen pes dicitur projicere,
{fedmanus; quiaillum projicit anima, prout i
manu exiftens; fic etiani fan@ificat tota Dei-
tas, {cd prout terminara, perfona VERBI; con-
{fequenterillafanificatio non toti T rinitatitii-
buendaerit. Illuftrac id Rofmer. Sicurunio
mediataad naturam divinam, fufficic, ut Chri-
ftus dicatur conftare duabus naturis ; non ta-
men{ufficit,ut Pater, & Spiritus Sanétus dican-
tur uniri : ita fufficict, ut dicaturnatura huma-
nafanéificarid natura divina, non tamen aPa-
tre, 8¢ Spiritu Sandto.

R EesponDER1ad id€ poteft,ex principiis fub
initium prazjatis : qudd fc. unioilla nullomodo
ad perfonascxrendatur; extenditur autem _ﬂd
naturam. Siergoullaunionenon manentunit
petfona, nec fanéificabunt? quia nil_u'l_ {fandti-
ficatnon unitum. Quandoautemdicitur na-
turadivina,proutunitain Perfona VE‘RBLWW
&ificare, non reduplicatur hoc, quafi vim fan-
&ificandia perfonaaccipiat, fed reduplicart
modus, vi cujus, & inque, fanctificarc P(')[J[;

adcum

(4]




b

L~ =

Diﬁautatio N.

]im)u‘un‘lico: ‘%llfctig_})1'011t
Jhinparicee, disgregacvifum ; non I§g%nhﬁ,.u_\5u{
bl paticte an_-;pr.;u_nlbcdo vnn‘xl‘i.a_.u‘)_. ‘i(‘l(
J;}_:l'\m{ig:uﬁcnturmh_]cctum,m quo |‘r1 L%ur, ac -
cogue quuod;lmmodomu%{usL_iflfglcg_.ltlmmlsl.
Jemdum dicicur; anima, proute u_] oc.u 05 Vi-
feres non lignificatur, qui_;d aL} ocule anima
vim videndi, fed fignificatur modus,

adetim moduin, ¢

accipiat d ;i
videt; ita & inprelenti. :
" Dicks 3. Si Deiras fandtificaret hulmmm-
e, vel andtificaret phyfice, vel moraliter:
Neuccumdicipoteft : non enim f;mchflca‘t 10
ralirer: quia, 4 forma 1.mct1h‘ca1.1ltc phyfica &
Fh\’li‘:é unita,non viderur }:t{!it&h;,(pi:iﬂl plhy-
fica [ancias promanare. Non ctiam Rh y‘i;_cc :
quia,urait Amicus,num.107. l’h} i;cc ncp f.m.
dum, non cit rantiim phyfice uniti cum {ancti-
tteyfed eft reddi per illam intrinfeeé fanctum,
velper intrinfecam inharentiam, velperiden-

titacetn. :
ResroxpETur, Hancobjectionemaque
polle formati, de fan&itate 4 perfona oriunda.
‘i}icm[aqm‘ phyfice {anctificari I1L1nmmt‘atc‘.m :
que, id fierd non l‘oﬂr.'_, quamnyis unio non
tecipiatur in fo L'm:‘__i';m(;ilﬂ_c inte : nego 1rem,
quod plus aliquid fic neceflariumad denomi-
nationem fanctitatis, quam ad denominatio-
nem {ubfiftentis. ~ Si ergo fubfiftit humanitas
fubfiftenti fibiintrin{cca,quamvis in fubfiften-
tianonrecipiatur unios dicam etiam, 1‘c:d_dlhu—
minitatem fantam Deitate, quamvisin Deita-
tenon recipiatur unio. Ita tamen Cﬂ?}“& fan-
ditasphyfica,ut indubie moralitatem fundet.
IvsTaT Amicus. Efle fan&um, eft deno-
mingtiointrinfeca: Ergoncemo potelt eflefan-
Qushndticate alterius : Deitas autem non in-
herethumanitati, utforma phyficaipfius.
Resroxprrur. Efle fanctum, et deno-
Wisgtiointrinfeca, hoc eft, proveniens & forma
Intrinfecé in fe recipienteunionem. Nego:el-
lefanctum eft denominatio intrinfeca, hoceft,
Proveniens a forma, vel intrinfece recipiente,
ielfaliemterminante unionem. Concedo.
-'5*390)\1 10d fanétitasilla humanicatis non fic
Quidproduftum a fanétitate Dei, fed eft ipla-
metDeilanttitas, unita humanicati. Si crgoil-
mfe elt phyfica, eriam fanicas humanitatis,
Pirlicactit, cim fit eadem cum fanétitate Dei.
thieetfanctificatio debeat concipiper modum
dtiechis formalis, incrinfece afficientis : nego
n?mﬂ]“iﬁticnmm'matiom:quutl:i}v-.u'i,pr.::—
tleper Deicacem unicam cum humanicate ; vel
quoddebeat falvari, nonnifi per denominatio-
Yemmoraliter derivatam ab ipfaDeitate. Ra-
_I‘U:LJHH d‘cnominntioncs derivariabaliqua for-
:]w‘:t?t:l .11 ntdi&ind‘x ab illa fsvn'm a, funtn onni-
o hglientarationis ;- effeaucem Sanétam,
“Blibushgmentisnon pendet:liceretiam hac

“ilvatio admitti pofiet.

189

DicEes 4. Siuniomediata fufficit, ad fanéti-
ficandam humanitatem 3 natura divina: Ergo
etiam unio mediata cum gratia {ufficeret ad
fanétificandum : confequenter, fi natura huma-
na uniretur Angelo fanéo, redderetur fanéta,
fanétitare Angeli

REsSPONDETUR. Difparitatem effe; quia
mediataunio, qua competit natura diving re-
{peétu humanicatis, eft unio, ex effentiali fi1a
conditione, dicens habitudinem etiam ad ne-
étendamnaturamdivinam: &1 illam non ne-
&eret, hocipfonon eflerjamillaunio: ratione
ergoillius nexds etiam naturza, poreit fanctiras
naturz tribuere effedtum fiam formalem,cim
{it, licet mediatus, terminusillius unionis ; quia
Vero poﬁt;l unione,inter humanitatem & An
gelicam perfonam, non {upponiturunioilla ex-
tendi eflentialiter, etiam ad neétendam grati
am, hine, etiam non exiftenceilld gratia, poflec
diétaunio manere; ideojamilla grartia, utpote
nonannexa, titculum fanétificativa actu, refpe-
&n humanitatis, non habebir, tanquam nonu-
nita humanitati. = Rurfis illa gratia, pofita in
Angelo,non muraret fubjeétum, nec alligare-
tur nova unionc humanirari ; confequenter
nonnifiin Angelo cflet utante : Ergo 8 natu-
ra humana, zqué illam fan&itatem non habe-
bit, utante.  Hluftracur id. Quando Chrifti
corpus penetrabat januas claufas, nulla acci-
dentia Chriftiinformabant januas ; nec ullaac-
cidentia januz informabant Chriffum; confe-
quenter, nec principium agendi aliquid, pote-
rathabere Chriftus abaccidentibus januz, nec
é convetfo. Sic etiam pofird illa unione cum
Angelo, &non cum gratia illius, nullum prin-
cipium agendi competet naturz , ex vi illius,
gratiz,

DicEsjy. Deitas, i immediaté uniretur,
magis perfecte fan&ificarer: Ergopotitisa per-
{onalitate quama Deitate.

REsroNDETUR. Quofenfu confequens ad-
micti debeat, diGtum upra.

Quid, [iguis negaret Deitate [andtificars buma-
nitatemformaliter? Siquisveller negare, quod
humanitas fan&ificetur a Deitate, taerife pof-
{er authoritate fcholaftici. Daocuit enim id
Lorca. difp. 36. Petrus Hurtad. hic difp. 47.
Se&.3. Deindetuerife potlerhoe, quad ratio.
nesinoppofitumnon convincant, Deniqgs tues
rife pofiet, quianon fatis claré folvitur, cur re-
liqua diftinéla vircualicer 4 Perfona divina, non
tribuant fues effectus formaleshumanirai, V.
immenfitas, vel 2ternitas, tribuacautem ratio-
nem divini & Sanéi ipfa Deitas: negatoque,
quod Deitate fan&ificetur formaliter humani-
tas, jam aflumeretur hoc principium univerfa-
liter; - Quod fola perfona poflic uniri fubftan-
tialiter,adeoqueunione fundante communica-~
tionem idiematum: idque ex eo, quod folum
per




100
perordinemad perfonati diving, natura huma-
nafit incompleta, fubftantialiter.

Dices 1. Etiam negato hoc, quod Deitas
fanétificet , non ftabilietur hoc principium:
Qudd natura humana fic complebilis, monnifi
in ratione {ubfiftentis, abaliquo divino, & ta-
tionibusinnexisipfi fubliftentiz,qud tali.Quod
ipfump robatur: quia rationi {ubfiftentia divi-
na, qua tali, inneétitur, quod fit relativa, & ta-
men noti d Cﬂolnil\ﬂt naturam h umanam l'i’lﬁ-
tam : Ergo non ftabilictur dictum princi-
pium.

REsronpETur, Quamvisfubfittentizdi-
vinz fic innexa ratio relata ; quia tamen 1pii1
natuta hum;uJa,incomplcm[ijbi’mntiahtu‘,:lon
dicit incompletionem , in ratione unibilis per
feadrelationem: ideonce accipit denomina-
tionem relatz: defedu feilicet ipliusccnnp]c-
bilicacisin illo genere, tenentis fca parte hatu-
e ; dicit autem complebilitatem, in ratione
perfona. Deinde negari poteft, quod non tri-
buat fubfitentia divina naturz human® {uo
modo, rationem telationis; certé enim, Ver-
bum habere rationem relai, eft habere ratio-
nem flii naturalis + nham in ratione filiationis,
eft relatio 5 & tamen hanc denominationem
humanitas Chriftifuo modo participat. :

IwsTaT 1. Aldrete. Non eftratio, curefie-
&us Formalis Sanéi ranfcendat etfeétum for-
malem {ubfittentis in VERBO; effeétus Vero
formalis exiftentis in hoe loco, aut tempote,
\dar: & fi recurratur ad comple-

non trant
imentum {ubftantiale, potius ¢ olligerur, huma-
nitarem non reddi fanctam, co, quod humani-
tas hon fit fubftantialiter incompleta,in ordine
ad fan&titatem.

ResponpeTur. Cumperfona habeatra-
tionem divina, ex habitudine fpeciali ad natu-
ram divinamsut dixi, qua habitudo illam tran-
{cendit, id eft,rariodivini. Nulla autem eft ne-
ceflitas, ut dictum {upra, & alids in 1za parte,
tribuendiimmenfitatem v.g. relativam. Ecli-
cét maturaliter non dicat incompletionem, ad
fubftantialem fanétitatem, humanitas, dicitta-
men imialiur& {ecundtim potentiam abedien-
tialem 3 quia dicit mcomplcticncm obedien-
rialem, in ordine ad perfonari diving : quod
ipfum perfonari diviné; cft perfonari a Sanéto
{ubftantialirer; necelt ratio, cur illa perfonali-
tacte dicatur reddimagis amabilis humanitas,&
non magis fanéta: cum ejus etiam effectiis fit
‘}Lipl‘l:\. - ;

InsTa7 1. Idem. Fingamus fubfiftentiam
aliquam, que fitubicatio, aurduratio, 8 de-
mus, hanc {ubfiftentiam unirinatura humanas,
illamque redderefubfiftentems; fanc pet ralem
fubfiftentiam natura humana redderetut ubi-
cata. ;

RespoNDETUR. Eft quidem 1mpo|]1i3ii‘c,
ut modalis fubfiftentia unius, vel ubicatio, fa-

il it -

Tractatus T1L

ciat,alium d {e, fubfiftere,velubicari; ed s
modalitas {it eflentialis determinatio ni;] h::;
nonnifi fibjeétum, fed hoc conceflo, Cnncc‘[l;
tur ulterivis, quod tali ﬂ!bﬁﬂcn[iircddct;—zv:-
illanatura ubmqta s &fiefleraliqua ulianarm.-;
capaxillius fubfiftentiz, hoc ipfo efle capaxet-
iam illinsubicatis fubftantialis.

InsTarI poteft 3. Poteft dici creatyr,
c:ﬂc elevabiliter comp[cbjlis > per fanitaren
{ubftancialem, nempe innexam ipfi fubfiftentiz
incal'carn.', per ordinem ad quam,eft complebi.
lis fubftantialicer : Ergo etiam poteriteffe o
ple bilisab immenfitate divina.

RESPONDETUR. nod non Ratio: quig
nulla neceflitas ad falvandum myfterium Tt
nitatis, ponere immenfitatem relativam.

DicEs 2. cum Aldrete,difp.47. Non potch
ullomode fuftineri, quod Deitate non fandif.
cetur humanitas; quiaplurims funtlocutiongs
PP. fignificantes Chriftum Deitare ¢ffe un.
Gum,aliosverogratia: cim tamen unétioapud
Patresidem{ir, quod fanétificatio.

RespoNpDETUR. Patres nullibi de Deity-
te, prout condiftincta virtualiter: hinc expli.
cari poteft, quod dicant fanétificari humanit.
temaliquo divino. Ecfi poteftdici, Filiatiocft
Deitas s cur non pererit dici, qudd filiatione
fan&ificari & ungi, it Deitate fanéhificari For-
te etiamapud Patres, ChriftumDeitate effeun-
&um, fignificat, quodChriftus habeatetiam
natutam divinam.

[nsTat 1. Aldrete. Patres frequenter lo-
quuntur de Divinitate in abftra&to.

ResronpfTur. Concedo: {ed,ficut,cim
dico: divinitas eft filiatio, abftracteloquor, &
tamen filiationem pradico: ira cur, quando
dicitur,Deitate ungil:urhumanims,cur inquam
non dicetur, quod ungatur filiationez Conce-
do quidem Patresloqui de Deirate,quod fitin-
produmbihs, loquendo hocipfo, de illaproit
diftin&avirtualiter; {fedloquunrur etiamdees
prout idem realiter eft cum filiatione: curer-
g0, quando dicunt, quod Deitas fanctificer, in-
telliginon poterunt, quod fandtificet, inquan-
tum eltidem realiter cum Filiatione, non au-
teminguantum diftincta virtualiter.

InsTAT 2. Damalcenusdiftinguitnaturam
4 pCrlbnj.llime’. Fecitidem & Cyrillus.

Resronperur. Concedo,quod diftin-
guant: {ed ctiamillam identiﬁcanzPcr(anal@
i : cur ergo effe@us fanctificand: tribuibil®
Deitati, non tribucturcidem, urelt idemreali
tercum perfona

InsTAT 3 Licétnomen Divinitatis exten-
darur ad relariones, non tamen extendendum
efler nomen Deitaris: Patres vero humanita-
tem enuntiancfandificatam Deitate.

RespoNDETUR. Nonapparet, Cn}‘fa_lfaﬁi
hac propofitio : Filiatioeft Deitas; {1 f_a“‘ri nof
eft, hoc iP[b excendetur nomen Deitatis it‘i;;'

atic-

Jati
ma
o
Qv
gt
il

feq
wa

Jit
efl

F.’.{I

cel

fie

i}

o
ug
PC

d

14

ce
¢
W




L — R

Difputatio V.

Lyriones: Pracipué ctimipfe ;}EL{F'\?FC('JLCCE Da’-
i jm dicentem : Patrss, & Fility & Spiritis
[1!-’-[;?“"'?}_4 in tribus Perfonis confiffir divinitas.
E;} h:lc::mtcm dicitur humanitas Chrifti deifi-
kim velid fignificat, efle aflumptam naruram
% 11111&?31%11& VERBILvel quodChriftus
i:g;‘[ ctiam nataram divinams "Cf‘f{ .in de non
[L‘“quitura quod Deitas, prout condiftincta vic-
ruaiircr,ﬂm&ihc\cr. 1 E s
[NSTAT 4 Chriftus, etiam ut homo, et fi-
fias Dei paturalis: non pof]r:tqutum,txl: homo,
. flilins Dei naturalis, nifi uaru!r; lllll‘n.;lll;l
divinam naturam, itaut abilla deifi-
ificari porro non poteft, quin fanchi-

e
articipet
cenur; de

ficetut. = -
RESPONDETUR. Non ex participatione

sz divinz oritur filiatio nacuralis divina;
i . ; ~ - -. & Spi-
qui patticipationcim lm_ncl lmbq PJ\ECR, & Sy i
jiusS, & non eft filius divinus: imo tota ratio
*{]ucﬁ% efle in fimilitudinem naturx, in o, in
L L] + o g o 8
quenroduciml‘ ;& quia efle fimile,incoinquo
i - - - s
Pmn'umm-, convenit Perfone VERBI, ideo
quanmyis humanitasab-illa fola mnc"‘nh_cctm_' &
defficerur,adhuc Chriftus dici poterichlius Dei
naturalis. R .
[nsTA T 5. Authoritatibus. Ildcplmnlus
dicits Divinitatis warura #luim in proprium Det
Inmexaltavir. Ec Auguftinus : ufi filii grazia,

RespoNDETUR imprimis. Nullam harum
athoritatum loquide Divinitate, prout condi-
a virtualicer.  Auguftinus {folum: vulc,
qd Chriftus it Alius Dei naturalis ; quod fal-
v patcﬂ,qu:ﬁ\.tumviﬁ, ut dfrf.‘l“[rlrﬂ'lz_ﬁ)lil Perfo-
maVerbi, feu filii, formaliter fané&ificer. Ilde-
phonfiauthorizas fic capi poterits Sicut_DJ‘.’i‘
natisnatura, in cujus fiumilicudinem eft filiatio
divin, filo modo ingreditur illam filiationem;
ficetiam, utpote unitanatura humanz, & qui-
dem in perfona filii, exalrat Chriftum in pro-
piumDeifilium. Ea qua recitatex Alenino,
& Erancofordien, Concilio, folum fignificant,
in Chrifto fuiffe humanam naturam: & divi-
mn: quod ftare potelt, quamvis negetur, hu-
mnitatem fandtificari 4 divinitate, prout con-
diftindta.

_Cm,umzs ergo,fi quis vellecnegare huma-
mutem fanélificari 4 Deitate,non ex coinferri,
qwodDeitasnon fanétificet formaliter, quiaeft
untamediate; fed quianon eft unita, nec uniri
Plﬂmﬂt, tnione fundante communicationem
diomatym,

!IJICES 3. exeodem. Debemus Chrifto con-
®dere fandtificationem omnium  nobiliffi-

I e 3 i : L
ham, hzc aurem {an@ificatio eft pet Divini-
trem,

_Resrownerur. Effc concedendam fan-
I‘“"]Carioncm digniffimam,poflibilem Chrifto:
l"‘”i‘ntﬁauccm poﬂibilcfanftiﬁc;u‘i[?cim[c,prow
Weondiftinta; quia nop poteft faccre nnum

101
per {e, cum naturahumana, quod requiritur ad
communicationem idiomatum, & ad {fanctifi-
candum.

Instar 1. Non minds eft an@a Deitas,
quam perfonalitas: Ergoutraq; fan&ificabi.

REspoNDETUR. Utmu(nc clt fan&itas, (cd
non utraq; unibilisunione fundante communi-
cationem idiomatum.

INstaT 2. Deitaseft forma, feu, quali for-
ma deificans humanicatem Ergo & {an&i-
ficans.

ResronpeTur. Etiam deificat, nonnifi
ratione perfonz.

InsTaT 3. Divinitasitaeft unita, urratione
illius unionis aliquam denominationem fufci-
piat, quin relationies Patris & Spirittis S, fimi-
lem denominationem poflint tribucre: Eroo
Deitas fufficienter eft unita humanitati, ut fan-
&ificet.

REesronpeTur. Tribuitdenominationem
aliquam naturx humanz Divinitas, prout eft
in pm’loua,&mtioncpcri(ma: cuiidentificarur;
quam identificationem, cum perfona VERBI,
non dicuntaliz pcrfon;t‘.

InsTar 4. PerfeGaidentitas duarum for-
malitatum praftar, ne una immediacé direété
uniatur, pcrl‘]cin[(};uiiquod fubjeétum, quinal-
tera identificata , intrinfece idem fubjetum
perficiat.

ResronpETur. Idverumefle deformalis
tate, praftante id, non prouc diftin@a eft vir-
tualiter, fed prout idem eft realiter; adeoq; &
Divinitas fanctificabit, prout eft idem realicer
cum perfona divina. Reliqua quainibinrger,
foluta, ubide poflibilitate Incarnationis.

InsTaT 5. Sidarctur gratia fan@ificans
modalis, unitaabsqueunione diftin&a, tribue-
ret effeStum formalem ita immediate, ut nihil
mediaret ; gratia autem , qua defadto datur,
nonttibuiceffeétum, nifi medid unione: Ereo
idemdicendumdenarura divina. 2

REesroNDETUR. i)ié}mrimrcm effe: quia
cumillagratiaporeft ficri unio fundativa com-
municationisidiomatum: qued non potett di-
¢i de natura.

Pun&um Difficuleads .

An fubfiantialis Chrift: fanthitas fie
infinitas
REMITTO T. 8/ flmas fanclitarem Chrifti,
pro forma [anttificante nnita » haceit infinité
/rz?i{ﬂz.

Ratro Premiflieft: quia cft ipfa perfona
divina, & ipfa Deitas, quajli non efict fanctitas
infinita, non effet Deitas. Etquia illaperfona,
& illa Deitas elt-unita, ideo & forma fanQifi-
cans unita, eft infinica,

PREMITTO 2. Participatum fanititatem
Chiifle fubflantialerns profectam & Perfonad na-

fuia




	Seite 187
	Seite 188
	Seite 189
	Seite 190
	Seite 191

