BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Rev. Patr. Joannis Laurentii Berti, Ord. Eremit. S.
Augustini, Theologia Historico-Dogmatico-Scholastica,
Seu Libri, De Theologicis Disciplinis

Berti, Giovanni Lorenzo

Monachii [u.a.], 1749

De Theologicis Disciplinis Liber Decimus Nonus In quo disseritur de
Justificatione, bonorumqgue operum meritis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83656

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83656

Ratoordi-
nis,

T.
Divifio ma-
teriz in hoc
libro tra-
€tand,

DE

THEOLOGI

DISCIPLINIS
LIBER DECIMUS NONUS

In gqno differitur de fuﬂzﬁmtiom, r’mmmmqm opernum

o=
P

meritis,

|[RaTI A a&ualis,
cui humanum ar-
bitrium obtempe-
ret, przcipuus ef-
fetus eft divinam
in nobis imaginem
inflaurare , atque
diligentes Deum,
eique tanquam- palmites vit adharentes
exornare copiofo meritorum frutu, &
jufte retributionis corona. Pofteaquam
igitur de ipfa actuali Gratia in praceden-
ibus differuimus , pertradtandum nobis
elt de Sanlticatis ornaru, five de Gratia,
quam dicimus habstsilem Juam i
nobis Spiritas fanctus inhabitans abftergit
peccatorummaculas, digna reddit pieratis
opera, tribuitque diligentibus Deum eter-

nx hereditatis pighus & artham. De hac
babitugli Gratia perpauca tra r
antiquiores Scholaftici , fatis multa qui
data opera poftremas hzrefes profliga-
runt, Conlftitutum nobis eft hanc fer-
vare rationem, ut devitemus Veternm
brevitatem, & prolixitatem fimul Re-
centiorum, nec tamen neceflarium ali-
quid pretermittamus : quod (i minime
fuerimus affecuti. legi poternnt qui de
hoc argumento fiylo ampliori fcripfe<
runt, Vega, Bellarminus, Turrianus,
Stapletonus , Hadrianus & Petrus V
lemburgenles, Cafalins nofter, & alii.
At priusquam, Letor benevole , per-
volutes grandiora volumina, quid pagel-
lz-noltre contineant infpicere non dedi-
gneris.

CADLL L

Quid f{it Gratia Sanétificans, quam Schole relte habitua-
lems appellant 2

SUMMARIU M.

1. Divifio materiz in hoc libro traftande.
2. Quid fir juftificatio,

3. Quid fit_inhzrens juftitia nos juftificans.
4. In quo fua fic ilia gratia juftificans.

§. Qualiter contingar Juftificatio.

6. Gur julli dicantur fignati Spiritu Sanéto.

N Tridentina Generali Synodo, ut re-
E ferc qui illius Hiltoriam literis man-

davit, C.ardinalis Pallavicinus lib,vrrr.
cap. 2. & leqq. cum Patres animadver-
terent Scholalticos de Juftificatione, fen
babitugli gratia jejune admodum diffe-
ruiffe, plurimum tamen lucis huic quz-
ftioni affulum & Scriptoribus Catholicis,
qui poftremas herefes, Lutheranam pre-

B Poferti Theol. Tom. 111,

© 7- & 8. An charitas diftinguatur & gratia habia

tuali.
9. Relpondetur argumentis contrariis
10. Ulterins explicatur nartora Juftificationis,
11. Et comprobatur ex Scriptura,

fertim, & Calvinianam oppugnarunt ; ex
horum libris docuerunt veritatem miri-
fice collultrari. Affirmarunt infuper in
hac difputatione , pofteaquam affiduis
precibus divinum lumen rit impetra«
tum , talem methodum efic tenendam,
ut primo inquiratur quid fic Juftificatios
deinde quid Deus efficiat, quidve ex
parte hominum ut .juflificentur , ft ne-

Ppa cellaa




2.
Quid fit ju-

flificatio,

300

ceflarium: poltmodum quo pa&o intel-
ligenda fiv Apoftolica fzntentia quod ho-
mines jollificenrur per fidem: Infuper qua-
lemeritum infit operibus, que juftificatio-
nemaut precedunt, aut fublequuntur ; ac
tandem quznam fint jullificationis pro-
prietates & effeftus, Hanc vero metho-
dum,cum refla {ir, atque & Patribus Tri-
dentinis probata, in hoc libro Operis no-
ftri Theologici x1x., atque hujus Volu-
minis ultimo, tenere jure, meritoque cus
rabimus.

Primum itaque diCtari quid fic Jufti-
ficatio, premittimus vocabulum iftud
1d Latinos Scriptores minime occur-
rere, & ideo nugari hereticos quofldam
4 Grammaticis jultificationis naturam
querentes: quamvis i Tullius quoque,
Terentius, Livius, aut aurew Scriptor
alius =xtatis ditionem h ufurpaflet,

fanc
ratio nobis habenda foret {ignificationis
Theologice;, non vero Grammaticalis.
Czterum quantum ad Sacras literas atti-
net, in his jullificatio accipitur I. pro ju-
ftitie decl g, quo fenfu a
23. Oui 15 Zmpium pro MUNEE
i jufts aufeviss ab eoa 11,
pro divina lege, qua propopuntur jufii-
ti® preceptayut Pl. cxviti.y. Utinam
divig ad cullodiendas 7u/fa-
Jleationes tuas. HI. pro int animi re-
&icadine, qua fandtitate perfundimur, ut
ad Rom. 1v, 5. Cre eurt, qui jufii-
Fcat impiwm. TV, pro ipfius juftinize in-
cremento, ut Apocalypll ult.  Oui ju-
Jtus ¢ff, jufitficetur adbue, De juflifica-
tione prafertim in tertio accepta f(enfn
Catholici diffentiunt a2 Novaroribus, qui
nullam propriam veramque juititiam ad-
iteunt, fed foren/em tancum, id eft fitam
in fola fempiterni Judicis declaratione,
five in ren ne peccati per folam im-
putationem juft hrifti ; non vero per
gratiam & charitatem anima inherentem,
atque diffufam in cordibus nofiris per Spi-
ritum {anftum inhabitantem. Dixi; No-
vatores nullam aliam admittere veram
propriamque juftitiam ; nam virtutum da-
bitus etiam anima inhzerentes minime ne-
gant; [ed his virtutibus yvim jultificandi
non tribuunt: quare Petrus Martyr de
Locis comm. Claff. ML cap. 3. inquic:
Exponituy deinde guod duplicen jufiitioimn
babevedicamuy: unam a Deo nobis impu-
Zatems qua veveva juftificamur; & eam
ex operibus miniine obtinemus, verum jide
apprebendinms : alteva vevo jufiitia eff,
bis inbavet 5 conflatque fide, [pe,
itate, omitbusque bonisopevibus. Ca-
tholici itague adverfus Hareticos propu-
gnant dari juflitiam inhzrentem, quz fit

Uy vie i

1l

De Theologicis Diftiplinis,

juftificationis nofteze formelss canfy: de
qua Tridentina Synodus Sefl. VI.(.‘.'“;. ait:
Unica formalis canfe ¢f? jufti 7
quaipfe juftis ety fed gua nos jufos facir,
quavidelicet abeo donati venovamuy [pivi-
tu mentis nofire, & non modo vepuramur,
Jed vere jufii nominamuy € fimus,
Inveltigandum eft modo quid fic hee
inherens juflitia. Quidam Theologi,in-
ter quos Dominicus Sotolib. 2. de Nat. &
Grat. cap. 17. & Bartholom:

1Ithon imputa~
tione peccatorum conftituenda fic, {ed in
atione 5 que num fat per
qualitateminhzrentem, numper aCtualem
motionem, minime confter. Et quams
quam Vega in citatum Trid. locum, affe-
ritfpectare ad fidem, quod juftificatio Aat
per babitualem, non per folam a&ualem
gratiam,negant viri docti cam Eftio in dift.
xxvI. lib. 2. effe id 4 Synodo definitum,
cum potius 4 nomine babitus confulto Pa~
tres ‘Tridentini abftinuerint, ne opinioni=
bus Scholzaliquod afferrent prejudicium.
Verum etfi opinio, in quam protendit Me-
dina, non fit 2 Concilio profcripta ; falfum
omnino eft fieri juftificationemn duntaxatc
per motionem actualem; quoniam hec
perperam fingicar in parvulis nondum ad
percipiendam fanétam excitationem ido-
neis, qui tamen dum abluantur baptifmo,
fancti &julti efficiuntur; ac preterea ju-
ftiria dicitur anime ftola, & qualifpiricuale
indumentum, nec non exprimitur certis
characteribus, quibus abatuali ac tran-
feuntegratia fecernitur ; ideoque firmilli-
me tenemus fieri iuftificationem per gra-
iam non {olum interius infpiratam , fed
permanentem, five; utappellant, habi-
tualen.

Jam vero cum certum nobis fit eam
gratiam,per quam formalzter jultificamur,

permanentem efie, atque inherentem, 1
quo autem fita fit natura illius, I hc_obgn
n:quaquam COF!VEF.'.;ZIHE; pot@[’l[{lu}squﬁ
ex hisyque de aétualiGratia difputavimus,
inferre quid de habituali tenendum fit:
Attaalem ergo quidam Deum, divinams
que potentiam atquemifericordiam nobis
intime prafentem dixerant;alii qualitatem
phyficam, five adtuofam, utinguiunt, ez-
titateiz y complures divinam motionem,
permulti illuftrationem mentis, & cbanta—
tisin(pirationem. Interifias autem (enten-
tias nos mediumiter arripientes diximus
attualem gratiam, fi confideretur exparte
Dei, effe Deum ipfum infpirantem nobis
bonam volontatem; fi ex parte nole'l,
effe pium animi motam. Hoc fane pacto
Gratiam babitudlem plares Theologi effe

3 putant

3

Quid fitin.
hzerens juftia
ua nos jufi-

ficans,

4
Inquo
in tailla gratia
. juftificans.

.ﬁr fi-



§
'hral_mrr
Continga
Jultificatio,

Liber Decimus Nonus. Cap. I, 301

‘putant Deum ae Spiritum fanGum no-

bis inhabitantem, muld gualitatem in-
herentem realiter ditin®am ab anima,
nonnulli babitum adhuc incompertum,
& ab anima nequaquam diftinGum, plu-
rimi denique ipfam Aebitum chavicatis.
Itaque medium in hac etiam quzltione
tenentes , dicimus Gratiam babizualen,
confideratam ex parte Dei, effe Spiritum
{an&um in nobis inhabitantem, & Deuimn
iplum in nobis communicatione Spiritus
{ui permanentem; & fi confideretur ex
parte noftri, effe chariratem per Spiri-
tum fan€tum in cordibus nollris diffu-
lam; non charitatem illam, que eft i
Spiritu Sanéto folam movente: & qua
cft fancta dilectionis infpiratio, fed cha-
ritatem, que eft a Spiricu San&o inha-
bitante, & qua eft anime babitudn, &
quafi imprefia divinitatis imago, reno-
vatio {piritus, & pulchritudo jultitiee ;
& per quam Deo chari, & Dei amici ve.
re nominamur & [umus.  Atque hac ra-
tione dicimus cum Tridentino fefione
vi. cap. 7. quod Mifericors Deus, qui
gratuito abluit & fandiificat, Sgnans &7
ungens Spivitu. prowifionis finilo, qui
e/t pi baveditatis nofiva , eft caufy
juftificationis efficiens: ip(a autem cha-
ritas, que diffunditur in cordibus no-
firis per Spiricum (anctum inhabitantem
eft gratia pabitualis , per quam formali-
Zer jullihcamur; nam citito loco Tris
dentini Patres, pofteaquam declararunc
aufam jultiticationis formalerm efle jufti-
tiam , gua renovamur [pirita mentis no-
ftree, affivmanc id fieri, dus
tn fandum chavitas Dei diffunditay
n o Coraml y qui juflificantur,
atque ipfis inbevet.  Inhzrentem erge
jultitiam nos quidem charitatem appel-
lanius, quam etiam badztum vecte dici
mus, in quantum eft permanens in ani-
ma decor, {piritalis vita, & juftitiz jn-
dumentum, confulto abflinentes ab ea
quzftione mere philofophica an fu
fic res quazdam nature f{uperaddita; an
quod probabilius cenfemus 5 ipfa natura
tali b ne affeta, & quall materies
fignata imprefiione figilli, Ifgn;lculu {an-
¢hi Spiritus. condecorata.  Fuijr e
mens Concilii, ut inquit Pallavicinus

per Spivi-

VIII i_f‘r: cap. fq:.lu'!"f(!fl,’("?'f  [peciatim habi-
tum dnfufum jufitie, & non generatin
wieram uteriorent jafiitiom o nihil defi-

ntendo , eane [it adlus, an )f){(!)ff].-_," uti
placuit Gabrieli Vafjues.

Priusquam adverfus hareticos ftilum
moveamus, hee paululum colluftrare
non pigeat, Dicimus Deum ,quijuitifica-
tionis noftre caufa efficiens eft; ablyere

& [andtifi

Santti.  Oppo
2 = nam "aulus a

facra licere ;
aiv: Charitas Dei diffufi
nofives per Spiritmm fantt
¢/t nobis; ubi aperte donum
five charifma, a Spirita
quam effedtum § caufa diflinguit.  Id
Apoltolus frequentifiime pradicat S
tum {anctum in nobis habitare, inea
ad Rom. Epiftola cap. 8. 9. r1.in prima
ad Corinth. cap. 6. in 2. ad Timotheum
cap. 1, & aliis in locis. Atque hinceft,
quod jultus dicitur Templum Spiritus
fandti, & idem Spiritus (anétus unéio,
pignus, rrhabo, utlib.vrr. cap.14.
declaravimus. Idem docent Patres, Cy-
rillus' lib. xxxrv. Thefauri, Epiphanius
hzrefi 4. Bafilius in v. contra Euno-
nium , Athanafius in Epiftola ad Sera-
pionem, S. Pater Augultinus lib. xv. de
Trinit. cap. 26. aliique apud Petavium
lib. de Trinit. cap. 4. & 1.
Fac]!ee['tcxh.'tcnof’r_;‘a:z.lcrt?mwperci- RS
pere, cur jafti dicantur fomet: Spivitu Curinfti di-
fionis fando, cur habeant in cor. Cantur fgna-
it 3 1} ; e 11 opiritu
‘un?_f_,?.t.‘.u.-,ntf.‘,n Abea, Ih‘tg. »CUr g nag &re
fint Femplam Dei, curineis Deus
permanear, cur habeant pignus hzredi-
tatis, curin regnum dil ais cransla-
tifint. Liquecctiam, quofenfu per gras
tiam fanctiticantem efficiamur {ortes
divinz nature ; quod for
ingeniofe Theologi quidam exponunt,
dum gratiam confticountin fuperinducta
entitate, que radix fic
butorum, & fons fu
rationum: quemadt
ra me wylice 2

Iis nimium

absaue ta
ey gratidm effe
onem , quate-
facta Spiricus fin-
&i Deus juftum di git, apudillumt
fionem facity illam S
fignat & ungit, illi tribuit’ charifin:
{

ceptiones. Quare,
ni*toreura, dico J
divinz paturme particip

nus communicatione

aits ja=
fticiz, quo anima quafi in divinam condi-
tionem r.ihwpta uitur Dei confortio,
& {cmpiternam beaticudivem prome-
retur,

Non eft' tamen charifma iftud jufti- 7.
tize fola Spiritus findi perfona, fed, ut Anchariras
premonui , charitas perspiricnm fanétum df"‘“‘ﬂ““‘
diffufa. Me non latet Theologos quam. %

Pps pluri-

o -




nos gratiam babitualem A charirate
nguere his argumentis adductos.
1. QuiaApoftolusinz.ad Corinth.xi1r.
ait: Gratia Domini noffvi Fefie Chrifii,
& charitas Dei , &c. & Trident. fefl,
6. can. 11, Exclufa gratia , & chavitate,
Que autem f{umuntur conjunctim di-
flinguuntur realiter , ut Pater 4 Filio,
& =z Spiritu fanfto.  II. Quoniam ex
Auguftino de Grat. Chrifti cap. 26. Gra-
tia prevenit charitatem. III. Quiagra-
tia & charitas in fubjectis realiter diftin-
€tis exiftunt, illa nimirum in anima ; hec
autem in voluntate. IV. Quia princi-
pium operandi a principio effendi di-
flinguicar. Quatuor hxze argunmenta
funt inter Thomiftas communia, illague
urgetetiam Gavardi Quzft. 1 11, de Grat.
Habituali Articulo 2.

g Caterum longe probabilior eft eorum

A gratia ha- fententia , qui eundem babitum efle
contendunt charitatis & gratiz , ut cen-
fent prater Scotiftas Eftius in laudatam

j o

bituali,

dift. xvr. Juenin P. vi. Inftic. difl. 1.
g. 1. atque exnofiratibus Nicolaus Gir-
ken Tratt, v. Tom. 2. q. 7. Leonardus
Vanroy q. 2. de Charitate, Fulgentios

Jellelli lib. 1. M. Aug. cap. §. & feqq.
aliique complures, In hujus aflerti pree-
fidium afferuntur 1, Scriptur®, que eas-

dem charicati, & gr tribuune pro-
prietates ¢ pam charicas hominem reddic
adoptivam Dei filium , ut liguet ex 1.
Yoannis cap. 111. 1, Fidete gualern cha-
vitatem dedit nobis Patev, ut jilii Dei
noninemur & fimus. Charitas reddic
hominem Dei amicum, juxta illud Joan.
X1V, al. i quis diligit e, difigetur.d
Latve meo. Charitaselt, perquam Dens
innobis permanet, ut fcriptum et 1. Joan.
1v. 16. Qui manet inchavitate sin Deo
manet , &° Deus in'go s atque , ut diétum
{upra, percharitatemaccipimus @terne
hareditatis pignus & arrham ; ideogqt
charitas omnia ea preftat, que gratiz
fanctificanti folent tribui. 1. .Cum Tri
dentina Synodus de formali caufa jultifi-
cationis loqueretur, aperte inherentem
juftitiam declavavit efle charitatem; qua
in cordibus noftris per Spiritam fanétum
diffunditur, ut conflat ex verbis fupra
produétis; in quibus nullam aliam, pre-
ter Charitatem , formales caulam jufli-
ficationis aflignat ; cum tamen, ut ani-
madvertit Lflius , caufas omnes fingil-
atim cxponat , & preecipue de_formali
pertracter adverfus hareticos, qui ne-
gant inhzrentem julticiam. -~ HE Aper-
tillima et Auguftini fententia fob fnem
libri de Nat. & Gratia 1 Chaiztas ergo
inchonta, inchoata jufistiagfisrebaritas

Il=

De Theologicis Difciplinis.

i a

proveda, provefia jufti
magna s magna jufiil
perfellay perfella juflii
de infirma eft ratio ,
alii inter gratiam, ch 1que diferi-
men, nimirum, quod gratia natore ge-
rat vicem, debeatque czteris donis vir-
tutibusque f{ubfterni : quod falfum eft,
cum absque gratia permaneant fidei, &
{pei babitus, licet informes; ablata au-
tem chatitate, etiam babitualis gratia
dilcedat ; fitque ipfa charitas qua virtu-
tibus cexteris tribuit decorem cmnem,
ac meritum ; uterudite ex t in Conc.
de S. Maria Magdalena S. Thomas de
Villanova.

: chovitas
s chavitas

IV yale
m ponunt

Ad argumenta autem oppofita facilis 9.

eft refponfio. Nam Tridentina Synodus Refponderuy
{efl. v1, cap. 7. formalem caufam jufti- ArEumends
ficationis, ideoque gratiam Aalitualenm <"
videtur locaffe in ipfa charitate, que
diffunditur in covdibus eovum s qui jufbi-

Jicantur, atgue ipfis inhavet.  Perpe-

ram vero ex ipfa Synodo, aut ex Apo-
ftolo opponitur particula £¢, quafi rea-
lis diftinctionis invictum (it argumentum;
cum vel nullam diferiminis rationem
importet, vel {olam diftin&tionem con-
notatorum. Eadem quippe gratia, quze
dicictur juflitia quatenus exornat animam,
appellatur charitas , in quantum illam
reddic Deo charam. Exemplo autem,
quod afferc Gavardi exinvocatione Tri-
nitatis, in qua particula Er demonftrac
realem diltinétionem Petlonarum , fas
fic refpondere recitando verba ex Ep. 2,
ad Corinth. cap. 1. 3. Benediftus Deus,
& Fater Domini noftri Fefu Chrifit,

it

L&)
LPater mifevicovdiarum, € Deus totius
confolationis 3 imo eadem , qu nobis
opponuntur €x cap. X1 1. 13. Gratia,
&7 chavites Dei quibas additur , &
commiunicatio fauéti Spivitus. Enimve-
ro neminem puto ex particula £# proba-
turumefle, quod Deus non fit Pater Do-
mini noftri Jefu Chrifti, quod Pater mi«
{tricordiarum non fit Deus totius confos
lationis, quod gratia & charitas non fic
communicatio Spiritus fancti. Ubi ve-
ro Auguflinus air, quod gratia praeve-
nit charitatem , docet neminem poffe
diligere Deum fine infpiratione diletio-
nis, & charitatem, qua Deus dilexit
nos, effe principium efficiens charitatis
qua nos diligimus Deum , ut diximus
Iib. xiv. cap. 6. explicantes actualis
gratie naturam.  Voluntatem denique
realitér effeidiftin&am ab anima, & prin-
cipium operandi diftingui realicer 4
prineipio effendi , prafertim fi loqua-
mur de principio eflendi acoidentaliter

cadem




10.
Tllreritis ex
plicarur na-
wra juftifi-
Cationis.

II.
Etcompro -
batur ex
Scriptura.

e

Liber Decimus Nonus. Cap, 1.

eadem facilitate a nobis negatur, qua
afferitur a nonnullis.  Nulio itaque la-
bore propugnamus Gratiam babitualem
efle indiftinctam 4 charitate ; cum op-
pofitum minime evincant contraria ar-
sumenta foperius producta, & quadam
alia ejusdem generis deprompta ex Vien-
nenfi Concilio , & ex Clem, de fumma
Tvinitate, quz demonfirant tantum ju-
ftificationem fieri per gratiam inh#zren-
tem; quod nullas Catholicorum negat.

Ut 4 queftione [Cholaftica ad invefti-
gandam fanctificantis grati® naturam re-

o

vertatar oratio 5 dixi charitatem non effe
Spiricus [ancti perfonam , fed ipfius do-
num ac munus, uc adverfus Magiftram
fententiarum dift. xvi1. lib. 1. omnes
fere propugnant. Nam charitas, ut
Apoftolus feribic, per Spivitum [an&tum
in cordibus noftris diffunditur ; ideoque
ab illo tanquam effectus a caufa diltin-
guitar. Charitas etiam minuitur , & re-
cipit incrementum, _quod de immuctabi-
Ii fpirita nefas eft affirmare. At quo-
niam Magilter hzc previdens refpondit,
charitatem efle a Spiritu (ancto , in quan-
tum Spiritas dat feipfum, & augeri vel
minui, nonquatenusinfeeft, fed prout
nobis communicatur , quo p'.l&o Deus
in nobis dicitur magnificari atque exalca-
ri; videtur nobis ita charitatem & Spiri-
tu fanéto diltinguere, ut non (it creata
quzdam forina habens entitatemrealiter
diftin¢tam ab anima, fed ejusdemanima
habitudo , mutabilis quidem, & capax
incrementi, f{ed ab ipfo Spiritu fantto
inhabitante producta: quod fupra expli-
caviexemplo impreflionis fgilli. Arque
ita conciliare facile pofflumus difcrepan-
tes veterum Theologorum fententias.
Hoc ne gratis 4 me di¢tum prodeun-
tes ¢ Schola Peripatetica conquerantur ;
profiteor primum velle mein graviflimis
fidei quaftionibus non Ariftoselicis do-
cumentis , led Scripturarum fanctarum

303

ac Patrum do@&rinis accommodare audi-
tum, nihil de placitis Philofophorum
definiendo. At Scriprurz jultificantem
gratiam f(ignaculo cuidam aquiparant,
atque illud a Spiritu {ancto efiici docent,
fcribente Paulo ad Ephefios 1. 13. Signa-
ti eftis Spivitu pvomiffionts [antto : que
verba de Juftificatione accipia Tridenti-
no conltat ex dictis. r Patresad

Similiter |
hunc plane modum loquuntar ; Atha-
nafius in Epift. ad Serapionem: Spiritus
Sigillum ety quo fignati divine nature
pavircipes efficimur,  Cyrillus in vit.
cum Hermia Dialogo: Hoc 7gitur '/“F""’
divinam nobis imagineminfealpits & in-
Sar figilli praflantiovem mundo pulebri-
tudinem fngenevat, nomne Spiritis eft?
Hieronymus in 'caput 1v. Ep. ad Ephelt
Sipnati fumus Spivitu Dei fantlo, ut &
Jpivitus moffer , &F aunima fimprimantiy
Signaculo Dei y & illam vecipiaimus -
ginem & fimzlitudinem , adguam in exov=
div condsti fumns. Hoc fignalum foncts
Spivitus, juxta eloguium Salvatoriss
Deo zmprimente fignatur.  Accedits
quod babitus, qui fint entitas quadam
realiter 4 fubje&to, cui inhxrent, diver-
f2, non probant omnes Philofophi: ne-
que debent ad phyfiologiz contentionss
Ecclefiatica dogmata expendi, Merito
itaque diximus , babitualers gratiam cile
habitudinem animz , ipfi a Spiricu {an-
&to inhabitante, tanquam figillo' quo-
damimpreffam : eamque non alia defini-
tione arbitramur defcribendam, quim ex
divina Scriprura ac fanétis Pacribus de-
prompra: Habitualis gratia eff charvitas
per Spériz‘{sr;ﬁ  fanduim inhabitantem diffi-
[aia cordibus eorum, gui juftificantur
atgue pfis Zfi{ﬁ'.’ﬂ?'fiff s per quam fignati
Spivitu promzffionis fanto eficiuntur di-
vine nature confortes.  Hanc vero de-
finitionem ex diclis manifeftam planiffi-
mamgque efle arbitramur,

CArU T IL

Deum nequaquam juftificare impios illis remittendo tan-
tum peccata, aut imputando jufticiam Chrifti, fedillos
interius renovando per inh&rentem charitatem
& gratiam. .

SUMAMARIUM.

1. Sententiz Mareticorum,

3- 4. 5. & 6. Probatur diveifimodé

2, Juftificantur impii per gratiam, & chard- 7. wsque 13, Solvuntur obje@iones variz.

fatem.

Quass




T.
Sententiz
haretico-
Tum.

=
Juitificantur
impii per
gratiam &
charitatem.

Jicamuy 5 effe tan
¢

30.-1-

sratiam fententia,
r, recte a Tri-
anathema fefl,

ca f’r !

aperte confequ
dentina Synodo tum
v1.can. 1i. hzreticis, quorum alii in
fola imputatione juftitiz Chrifti, alii in
{ola peccatorum remiflione, exter-
no Dei favoregratiam, qua juftificamur,
conflituerunt, exclula gratia & charita-
tey qua per Spiritum fanctum in cordi=
bus nofttis diffundantur, nobisgue in
hereant. Ac prima heretica op
quod juftitia flatuenda fit in {ola &
fione p srum eft inter Lutheranos
fere comr

nis 3 gquod ftatui debeat in
imputatione juftitiz Chrifti, eft error
Calviniftarum. Martinus Becanus lib. 1.
de Juflific. air Calvinum pugpantia do-
cerc, & quafijugulare [eipfum,coquod
in libro de vera rat. reform. Eccl. me-
minerit inhzrentis jultitiz, atque aliis
in locis inhzrentis etiam charitatis: fed
oftendi fupra verbis Petri Martyris du-
plicem ab hereticis tradi juilitiam, ne-
que denegati &
tum: dilcrepare
tiam 2 noftra, quod |
tum habitus ad veram juai
& nolint hanc per formam i

conftitui ; atque nihil aliud e f
dant, quam excrinfecam & ‘quaft foren-
fem condonationem. _ Spectare hanc
condonationem & externum favorem
Dei ad caufam juftificationis formales
etiam nonnulli Catholici cum Alberto
Pighio propugnarunt, at non exclufa
charitate, & gratia inhzrente; de qua
rantum cum  hereticis  difputamus,
Pighius videtur efficicntem caufam con-
fundere cum formali; quam unican effe
declarat Tridentinum Concilium eadem
{efl. vi.cap.7:

{ ‘hL!_-\SI in profpectu pofita noftra cir-
i 5 G
S

utem illoru

Juftificantut impii per
em, que in cordi-
bus eorum per Spiritum fan¢tum diffun-
ditur, atque illis inhzret.

Thefim iltam iisdeni*plane verbis Sy-
identina definic: S7 guis dixe-
e fuftifcare vel fola imputis
tione jufiitie Chrifti, vel fola peceato-
PUHL Temiffione 5 cchifa gratia, & cha-
vitate gue in covdibus eorm per Spiri-
tuin fancium diffundantur 5 atque illis in-
bhercanty aut etiam gratianty gua jufii-
um favorem Dei 5 ania-

ProrosiTio :
Gratiam, & char

thema [it Eandem vero thefim hxc
fcripeurarum loca commonfirant.  In
Vet { .nto Sanétus David joftifi-
catic iam expoftulans, .
e (it DL 1. 11 1) Byffopo

sinndabor, lavabis me, & fuper nivem

De Theologicis Diftiplinis.

dealbabor. . « . Omnes iniquitates meas
dele. Cov mundum crea in me, Deus,
& [pivitnm veétum innova in vifceribus
meis. Atque Ezechiel (piritum {andifi-
cationis promittens cap. 36. verfu z. ait}
Et effundam [uper vos aquam mundam
&2 mundabimini ab omnibus inguinanien-
tis veftviss &° ab univerfis idofis veftvis,
mundabo wvos. Et dabe vobis cor novam
&7 [pivitum novuL ponais iz medio ve
i, &c. In novo pariter teftamento
Apoltolus juftificatos alloguens [cribic
ad Rom. v. Charitas Dei diffufa eff in
covdibus noftris per Spivitum 1t
gui datus ¢ff nobis.  lple Domins ita
Apoftolos paulo ante mortem confola-
tus eft Joan. x1v.23. St quis diligitime,
[ermmoigin mieuin fervabit, & ad eum
veniemus, &8 manfionem apud et facies
mus.  lllis itaque qui juliihcantur mun-
dities, & fpiritalis candor infundicur,
& in eis velutibyflopo purgatricem vim
habente purificabatur infectuslepra, pece
cati macula virtute {upernaturali abfter-
gitur. ~In illis cor immutatar , {ordes
ableedunt; innovatur [piritus, & nova
interior habitudo producitar. Apud il-
los diffufa charitate Deus inhabirac, fci-
licer peculiari munere prafens adeft,
nec fola infpiratione altualis gratiz per-
tranfit, fed orpatu juftitiz animam in-
duens in ea confiftit ac permanet, Ne-
que majori vocabulorum exprellione
defignari poterat Spiritus {anétus inhabi-
tans , jullitia inhwrens 5 & formaliter
jultificans Gratia,

Deinde expendamus, queefo, effectus
gratiz fuperius recen(itos; atque ex jise
dem Scripturis depromptos. Reddune
tur julti Dei filsi, per adoptionem qui-
dem, at non fcg'ﬂcm & 'declaratoriam ;
fed fublimioris generis; que novam in
nobis gencratif}swm, nztivitqtem, Vie
tam, falutem, ac [piritum efhicit. Ait
de jultificandis Joan. rif. f« Nif1 quis
venatus fuevit ex agua & Spiritu fintto,
won poteft intrvoire in regnum Dei. Quod
natum eff ex carne cavo eft 5 quod natum
e/t ex [piritu [pivitus ¢t Inquit Apo-
ftolus ad Titum 111. 5. Saluos nos fe-
cit per lavacyum nge;mwf!r:nia‘, &7 re-
novationis Spiretus [uncit, quein effudit
i1 nos abunde 5 pev

Fefum Chriffum Sal-
vatovem noffrum 5 Ut Juftificati gratis
ipfius, hevedes fimus Jecundum fpem vi-
tw et Addit ad Rom, VIIl. If.
Aecepifies Spivitum adoptionis Jilioyunis
in quo clamainds Abbiay Pater. Tt
ergo naturaliter nobis inh®rer patura
hominis, per quam nafcimurcarne, per

quam generamur filii Adx , per ‘flitll'am
io-

3

Probatur ex

effectibus
gratiz,



4,
Probaturid
ulteriiis ex
(cripeura,

Etauthori-
tate (ancto-
T,

Liber Detimus Nonus. Cap.

fillortrm voces emittimus ¢ ita per gra-
tiam jufltificationis inhzret nobis fuper-
naturaliter natur® divine participatio ,
qua renafcimur fpiritu, qua regenera-
mur in filios Dei, qua voce Spiritus vi-
vificantis clamamus, #a, Pater.

Idem evincunt charifmata, qua Spi-
ritus fantus dicitur impertiri. Per
ipfum jufti, tanquam figillo, fignatifint
_/j,».i:'z'm promiffionis fanéto, ad Ephel. 1.
13. accepevuit pignus Spivitus, 2. ad
Corinth. 1. zz. fiunt templum Spivitus
Janéti, 1. ad Corinth, v, 19. Hzxc qui-
dem inhzrentem fanttitatem fignificant.
Signari enim non eft in (ola imputatione,
aut favore externo haberi acceptum ,
fed fignaculo quodam, & quali chara-
&tere abimprobis feparari. _Frrba quo-
que, vel prgius, non fola promiffio eft,
aut fola legis pralcriptio; fed quedam
portio ejusdem rei , que promittitur,
aultore Augullino {erm. de verbis Apo-
ftoli x111. Inhabitatio denique & per-
manentia Spiricusfandi, noneft ola di-
vina fubftantia , aut immenfitas ; alias
nen in jul is tantummodo , verum
etiam in impiis ac damnatis Deus tan-
quam 7 templo maneret: fed eft etiam
energia, effe¢tus, charilma, quo anima
afficitur, inungitur, exornatur. Ex
{eripturis itaque conftat impiom per gra-
tiam inh®rentem juftificari,

Demonftratur Catholica veritas etiam
auttoritate Sanctorum.  Veniunt primo
loco antiqui P
fisy Infpivavit infuciem ejus [pivacu
vite, non de lolarationalisanimz cr
tione fed de juftitia ac fanétitate preefer-
tim interpretantur, ut Cyrillus Dialogo
v, deTrinit. Nazianzenus Orat. 36. Se-
verianus  de Opificio mundi , & alii.
Hi fanclitatem nihil alind effe definiunt,
quam efhigiem quamdam & fimilitudi=
nem Dei communicatione Spiritus fan-
&ti, qu ne formatam, ita ut
Adam percreationem revera factus fue-
rit in animam viventem; per infpiratio-
nemn charitatis evaleric (piritalis, &gra-
tia Spiritus {andti vivificatus. In quam
opinionem olim inclinafle Auguftinum,
liquer ex ejus libro 2. de Genefli contra
Manichzos cap. 8. Et quamquam di-
cendum elt Adamum ab initio gratiam
fan&tificantem accepiffe, ut demonfira-
vi libro x11. cap. 7. attamen qui in hac
gratia Dei fimilitadinem cum laudatis Pa-
tribus itatuunt, {upponuntillam intrinfe-
cam, atque inh®rentem. DeindeS. P,
Augultinus cujus verba exferipfifle vide-
tur Synodus Tridentina , de Spiritu &
livera cap. 9. n. 5. aic: Sicut fides Chi-
fi difta et s non gua cvedit Chrifius;

&K P. Berti Theol. Tom. 111,

¢s, qui eaverba Gene-

7

(/]

impretlic

e

M

S quftitia Deiy non gua Deus juftr
Sed qua induit bominen dum ;
iprum.  Vide Trident. Seff. vi. cap.
7. & can. 10. Formalis ergo juflificatio=
nis caufa, non eft juftitia, qua Deusju-
ftusell, fed quanosjuftos facit: ideogue
non eft juftitia Chrifti nobis imputata,
fed intrinfecus inhzrens ; five charitas
fic, five habitus alius 4 charitate fejun«
&us: quod poftremum ad fidem nequa-
quam {petat, Deinde Chryloltomus
Hom. 1. in Epift. ad Ephefios compara-
tione ifta gratiam fanctificancem decla-
rat: Si guis acceptum quemdum [eabio-
Jums & pefte ac movbo s feniogue , pau
pertate ac fame confeitum & perditum ,
Satim formofim fecerst 7 3 GIIES

homines pulchritudine vincentem . . . .

deinde eum ¢ wuevit in-ipfo flove etas

tis; & pofie purpura induerit 5 &7

diadema inmp: ity CF omni oviatu ov-

w inunxit, €7 oriags

VIt aniin amque fecit, defide-

vabilers, & amabilem.” Quis nonvidet

his verbis juftificationem ita defcribi, ut

fit interior anime renovatio, fuperaddi-

tum ofnamentum, atque inherens pul-
chritudo ? Vide hujus voluminis pag.

24. quo pacto idem Chryfoltomus de-

{cribit gratiam per lavacruin regeneratio-

nis collatam,

Accedunt atgumentationes i ratione 6.
petitez, & Augultini verbis corrobora- Ac rationi-
tz. Negari nonpoteft, quod ficuc per "u%
Adam nalcimur filii ire, ita per Chriftum
jutlificemur;cum hoce difcrimine,quod per
Adam contrahimus propagatione nature
{olum originale peccatum, & per Chri-
ftam delentur etiam illa quz propria
voluntate patravimus., aturin quinto
ad Romanos Capite Panlas Apoliolus. At
Adam, in quo omnes moriuntur, pre-
ter quod eis, qui diviha transgrediun-
tur pracepta, imitationis exemplum eft,
occulta etiam concupilcentiz lue tabifi-
cavic omues per [eminalem originem de
fiirpe fua venientes.  Igitar & Chriftus,
preter quod f& ad juftitiam imitantibus
prabuit exemplum, dat etiam iis quos
jultificat, occultiflimam Spiritas (i gra-
tiam, quam latenter infundic : quare
ait S. Parerlib. 1. de Peceat. meritis cap.

i o s

10, Leg fificavi in Chviffo, aus
4

eredunt in eum propter occultam commu-

s & infpivationemgratic [pi-

ritalis s qua quisquis barer

(bivitus e/, ilia docet S, Pater
10 _capite xv. Praterea quemad-
modum impius exhibet (& immundi {pi-
ritus holpitium , quando reatu neétia
tur concupifcentiz ; ita juftus fic Dei
templum, dum in corde ejus chaticas

Qq per

et
Domine




308

per Spititum’ fan&tum _diffupditur,  Ita-
que, ut ratiocinatar S. Pater in celebri
Epiftola ad Sixtum, uifi mundatam do-
mum babitet Sprvitusfanttus, nonne cuin
aliis feptem vedit [pivitus immundus
&7 erunt moviffima bominis illius pejora,
quam evant prima ? Ut autem babitet
Spivitus fanflus, nonne ubi vult [pivat,
& charitas Dei, fine qua nemo bene vi-
wit , diffunditur in covdibus wnoffris,
s0n & mobis, [ed per Spivitum funum,
qui datus ¢/ nobis ? Infuper Domino
tam falus, quam juftitia tribuicur; fed
non dicicur homo falvatus , nifi Deus
illi impertiendo ternam . vitam iplum
vera proptiaque falute donaverit : non
ergo dicendus erit juftificatus, nifi Deas
vere iniquitatem delendo, ei veram ju-
ftitiam, qua interius exornatus fit, im-
pertiatur : unde inquit Auguftinus de
Spiricu, & lit. cap. 11. deojuflitia Dei
dicitur 5 quod impertiendo eam juffos
Jacit, ficut Domini ¢ff faluss qua filvos
#acit. Denique nifi juftificatio fiac per
juftitiam inhzrentem, fiec profecto aut
per favorem extrinfecum, aut per jufti-
tiam qua Deus juftus eft, auc per fo-
lam remiflionem peccatorum, aut per
imputationem juftitiz Chrifti. Acjufti-
ficatio, fi fic Spiritu fancto inhabitante,
& charitate in cordibuas noftris diffufa,
intrinfecus haeret, ideoque non confiftit
in folo favore extrinleco ; utS. Pater
demonftrat citato libro de Spiritu & li-
tera cap, 17. Juftitia autem,. qua Deus
juftus eft, quoniam palto nos juflifica-
re potelt, nifi efficienter, (cilicetimper-
tiendo interioris hominis pulchritudi-
netm, qua Deo cohzrentes ipfius habi-
taculum efficiamur ¢ Irta quidem docet
S. P. Epiftola 81, ad Confentium, nunc
120, lllis vero, quos Deus juftificat,
non folum remittit peccata, verum
etiam infpirando virturem, & diffunden-
do charitatem, f(anat animi languores,
non folum ut deleat quod peccaverunt,
fed ut preftet etiam ne peccent, aucto-
re iplomet Auguftino de Nat. & Grar,
cap. 26. Ac tandem per Chriftum utique
nobis juftitia donatur; fed jullitia,
qua induti non nudi inveniamur , qua
nobis ‘confercur pignus fpiritus , qua
efficimur per renovationem filii Dei, &
induentes novum hominem recipimus
quod perdidic primus homo; ut docet
S. Dottor de Spirit, & lit, cap. 18, de
Trinit. lib. x. ¢, 7, & de Civit, Dei lib.
Xxi1. cap. 28, Hec argumenta tanti
funt ponderis ; ut etiam aliqui Prote-
ftantium parcibus addicti juftificationem
conflare dixerintremiffione peccatorum,
& regencratione , [anctificatione , ac

De Theologicis Difciplinis, ~

denatione Spiritus fan&i, ut Joannes
Alpinus, Andreas Fricius, Bucerus, &
Ratishonenfis hzreticorum Conventus;
de quibus Caffander in Conlfulzatione de
Controverliis inter Catholicos & Protea
ftantes ad 1v. Art. Confell. Auguftanz,
Grotius in Annotatis ad Caflandrum,
& Bofluet in Hift. Variatlib.111. num.
3¢. lib, x1v, num. 43, & lib. xv, num.
142,
OBJECTIONES SOLVUNTUR.

Heretici opponunt primo verba Apo.
ftoli ad Rom. 1v. 3. Credidit Abvabam
Deo, & veputatum eff illi ad jufiitiam:
& verlu 5, £Z vero, qui non opevatur,
credents autem in eumty qui Ju/tificat im-
prum, veputatur fides ejus ad jufistiam,
Verlu etiam 7. afferuntur verba Davi-
dis, Beatus vir, cui nonimputavit Do
mznus peceatum. His;, inquiunt, conftat
juftificari impium per imputationem ju-
ftitizChrifti , & per non imputationem
peccati.

Relp. fenfum verborum Apoftolieffe,
quod ideo Abraham reputatus eft juftus,
quoniam in tentatione fidelis inventus
elt, & jullificatio non ex operibuslegis,
fed ex fide & gratia fuum habet initium,
Redarguit enim illos, qui autumabant
non ex fide in Deum, led ex obferva-
tione legis, & absque fide haberj juftifi-
cationein.  Explicant Apoftoli verba
textus Scripturze, quibus propriam fen-
tentiam expreflit.  Erenim Gen. xv. 6.
facta Abrahz a Deo promiflione nalcitu-
rillaac, & numerolx pofteritatisy legi-
mus ¢ Credidit Abrabam Deoy & repi
tatum ¢ji illi ad jujlitiam. Macchab. 1.
Cap. 2.V, §2. Abrabam noune in tenta-
tione inventus eff fidelisy, & wveputatumt
et illi adjuffitiam ¢ Praterea Apoftolus
utitur eadem fententia ad Galatas 111,
é. ut demonftret ex fide in Chriltum,
non ex operibus legis datum effe Spiri-
tum [anctum, retundens illorum opinio-
nem, qui ja¢tabant homines per carnis
circumcifionem juftificari. Itaquejulti-
tiz originem, fontem divinarum gratia-
rum , aliaromque vircurum fidem altri-
cem efle, Paulus demonflrac; fed inha-
rentem juftitiam nobis conferri non de-
negat, & ibidem inquit: Hoc folum d
vohis wolo difceve : Ex operibus legis
Spivitum accepiflis  an ex auditu jidei?
Nec opera ad juftificationem pertine-
re negat Apoftolus, fed docet fidem ¢o-
operari operibus, & ex operibus cop-
fummari, ita, ut qui cperatur, & qui
occafione & viribus defticutus operari

non

-
Objedtio
1ma,

3
Solvitur.



9,

bje@tio 2da 4 9.
tejicitur.

Liber Decimus Nonus. Cap. 11. 307

non potelt, ex fide juftificetur. Habe-
mus fidelifimum Pauli interpretem
alium Apoftolum, Jacobum nempe cap.
11. 21. Idem tradic Clemens Romanus
in Epifl. ad Corinth. S: P. Auguftinusin
1. de Peccatorum meritis cap. 14. &
etiam inlibro de Abraham Philo Judaus.
Verum de ("pcribus poftea. Inverfuy.
mt Apoftolus, qund credents veputatur

s ejus ad pufiatiam; non fides Chrifti,
mt credit in Chriftum,

EFUS o
s misi éur:u’, oftendens fidem pluri-
muim prodef ue propter illam ope-

i.l Plalmo ¢

ra magni a
31. non

verbum
relis #on zmﬁn-
tari, idem cfie i
ne juftificato pa : ncqlv‘ Id
i Allata m-'do Apoftolicoram
sorum explication g, It ‘[p'mdc‘) %cn')-

ci‘t'*d’) :

per eam operahominum reputari & 2fi-
at\;uc Abraham fu '.’.i Deo ac-
in tentatione fidel
-edo. Docer aut
m fidem, auc p
fam . aut per folam non
imputationem peccati; nego.

i3

mari ,
ceprum, qu
ventus eft; con

s ad Ro'n V.
1772 U7 US

itz

Opp

m Idem \DOHOJ
t: Sicut per 3
fi).i"}u*f\ peccatores ¢
ita €5 /,,,, i
tuuntur wilt g.txgm:';ult'hcacia obe-
dientia Chrilti nobis imputaca,

Relp. retorquendo argumentum, Qui
C(m[‘tlm"rr‘:r peccatores per obedien-
tiam Ade, pagatione nature contra-
hunt pec juad non eft imputa-
tio prad ntiz, fed reatus
& i]]dCi]i'l, {:1 q nalcuntur filii ira,
filii gehenna , fili z; ut diximus

P% 43 tur qui conftitnuntur juft
per o'wd:rwncm Chrifti recipiunc 1u«u-
nerationefpiritali uucuh:lhmwnf;.m.tn,
x non eft impatacio hujus obeditioni iS5
fed inherens juftitia, & charitas
ritu fancto ‘:ahi itantediffula , rm quam
cfficimur filii Dei, filii promil
adoprivi ; ut demonftratum
ﬂipla. Deinde refpondeo di
ant. Per inobedientiam Adz conliitui-
mur peccatores , & per obeditionem
Chrifti conftituimur, jufti, tanqu 1 per
caulam efficzentem ac mevitoviaz , con-
cedo; tanquam per caulam formalem,
nego antece

L. P, Berti

25 Jin -

beol. Tow, [T,

Opp: 2. Juftific
lam imputationem
€trina elt Apoftoli

"'i'o"Ir;»tEbL:S Cm}-_lrmara.

i‘ ulus in 1. ad Corinth. ¢
i

Sanctorum ).'.‘L““
LL)"““'

Hee '\'czhi
1 Innoc.
itefEitiant

Vit 1208
exponens Bernardus
llit; Chriffum /rif.ﬂ':’.u: 72
@ Deo Patre

Refp. Chritum faGum nobis effe (2=
picmimn, jufticiam , fantificationem
redemptionem , atque in ipfo nos Deo
Pacri ificatos , qu
(a per quam
quam 4 peccatis purg
quam donemur grati:
ea fcilicet 1"1ld‘.
Deus in 11
uo'ha, virt

fanch 3
nymi®, qua

dicitur  fortitudo
!pc’, !.L[uu pl(‘t" o

ntia r“_mis mors dic tar, prudcnn
autem f(piritus vita , & pax; qua

Mich, 1, 5. Samaria dicitur prevaricas
tio }'.:oo‘ aicc. Et quidem in 1.ad Coa
alusy ne gloriemug

uoniam Clhriftus faitus nobis

i Deoy gufiitia,

pEio 3

s
q T.’O um v

'uHJUH,
quo fumus nova crea
% in quo fignati

nam fidei, ju §
m munera, Preterea ex quo Chria
ftus factus fit nobis fapientia a Deo, fe-
quiturne  fidelibus minime inhzrere

{cientiam Chrifti , fideique wvircutem?
15 mm«

Minime.
tur noftraju
non - confequitur

Itaque ex quo Chrifty
ia, nn(hml.‘ '
nobis jufli

gratiam nequaquam infundi.

)
B
s

ern. in eadem Epiftola aflerit
um nobis ,\uutmm a
\‘ILI"‘,Hi;‘L]{l iﬂius me

5 mmw- etiam 1pﬂ afferc
lum culpz, qua in nosper Ad

tur. l:x_.dix:m;r cudv.n p 1&ko

ilO]zL:.H ptl

.-—‘u't-_i

.:lxuon::.-n.
tix uu-. I‘1F‘nn()"t‘
Landem g

" 2 L‘n.,}[-*c

IO,

. Objeftio 31

fefutatdr.




TI.

Obiettio 4ta 3.4, ait Apoftolus :

repellitur,

12,
Objeéio ta.

308

capite verfu 4. Elegit nos in ipfo ante
wmundi conflitutionem. v. 10, inflauvare
ompia in Chriflo; verli 11, in quo &
nos forte wocat: fumus , verlu 13. 21 quo
credentes fignati effis, &'c. Fatcrur id
Glaflius Lutheranus , probatque quin-
decim aliis exemplis De Prapofit. Cano-
ne vI. num. §. Itaque brevi argumen-
tum diluentes negamus antecedens ; quos
niam appellatur Chriltus jufticia, & fan.
clificatio noftra efficzenter y non autem
formaliter.

Opp. 4. In eadem ad Ephefl Epilt. 1v,
Induite novum homi-
nem y qui fecundum Dewin creatuseft 1n
Juftitia s & fanditate vevitatis, Atin-
dumentum extrinfecum eft. Igitur &
julticia. .

Refp. Argumentum in hereticos re-
torquendo ; primo;, quia indumentum
revera adjacet corpori ; itaque jufticia
revera adheret anima.  Deinde, quia
ita hortamur, ut induamus novum homi.
nem, qhen’:admodum at clc.'pnnamus ho-
mincm veterem, hoc eodem loco ver-
fia 22. & ad Colofl. cap, 111.9. Atqui
veterem hominem induimus contrahen-

peccatum, & oblequendo defideriis
carnisy ire, indignationi, malitiz, ces
terisque male concupifcentiz affeétioni-
bus. Ergo induimus novum hominem,
gratiam recipientes, atque virtutes, qua=
rum Chriftus exemplum nobis eft, exer-
centes. Praterea,quiaApoltolus ad Ephef.
1v. docetnosinduere novum hominem,
dum rénovamur [piritu mentis noftra,
& ad Colofl, dum reformamur fecun-
dum divinam imaginem.  Renovatio
autem [piritus , divinzque im:zginis re-
formatio important interiorem anime
pulchritudinem. Infuper diftinguo mi.
norem : Indumentum extrinfecum eft;
indumentum corporis , tranfleat; indo-
mentum animi 5 nego. - [ficata enim
Scripturarum phrafi virtutam baditus in-
dumentis 2quiparantur. Occurrit exeme
plum Sap. v. 13. Efaie xr1. 10. 2, ad
Corinth. X, 4. 1.ad Theflalon. v, 8. & ci-
tato cap. 111.ad Colofl. verfu 12. Vide
Auguftinum lib. 1. de moribus Ecclef:
cap. x1x. num. 36. & Serm. cLxvi, alias
25. dediverfis num. 4.

Opp. ultimo, In 2. ad Corinth. v. 21,
inquic Apoftolus: Lum qui tion noverat
peccatum, pro wobis peceatum fecit 5 ut
#os eljiceveny juftitia Dei in ipfo.  Ac
Chuiltus peceatum fecit folam imputa-
tone ; Nos ergo fola imputatio-

De Theologicis D

ne ehicinut, Confrmatue
hoe argunicntum ex Auguftino feriben.
te cap. xLi. Enchir. num. 13, B/ ergo

peccatuin , ut nds juftitia : nec noftva,
Jed Deiy nec 2u wobis, fed inipfo: fieut
ipfe peceatum wnon fiumy fed stoflrum,
nec in [, fed in nobis confiztutunt 5 fimia
litudine caynis peccaizy 0 guacrucifious
ef2, demonflvavit.

Refp. peccarum non dici hoc loco
ab Apoftoloipfam peccati maculam, fed
facrificium ; quod in ara crucis Chriftus
obrtulit, ut nos Paui reconciliarer, &
moriens in carne, in qua erat (imilitudo
peccati, nobis fpiritalem vitam elargire-
tur. 1d liquetex verbis Apofloli, & ex
citato cap. xL1. Ench. Non enim ait Pay.-
lus, Is, qui mom noverat peccatum,
pro eatuin - fecit o rarquam
pro i iftus iple peccaverits
fed, Eum, qui mon moverat peccatum,
ideft,Chriftum, pro zobis peccatum fecit.
Quid eft autem 5 Fecit' Deus Chriftum
pro nobis peccatum , nifiy Fecit pro no-
bis [acrificium pro peccatis? Hinc S P,
Propter fimilitudinem caviis  peccati
(inquit) 2 qua venerat, dictus ¢ff &°
ipfe peccatunt, facrificandus ad diluendn
peccatn.  In wetere quippe lege peccata
vocabantur facvificia pro peccatis: guod
veve gffe fuctus eft 5 cujus wmbra evant tl-
la. Senfits ergo apertiflimus verborum
Apolloli, & Augultini elt , quod ficuri
caufa efliciens ,» ac meritoria paffiznis
Chrifti, qua mortuus eftin fimilicudine
carhis peccati, non efl peccatum guod
€i inérat, quia nunquam vixerat fecun-
dum vetuftatem peccati, fed peccatum
in nobis confticutum ac noftrum; ita
caufa efliciens ac meritoria, per quam
mundati lavacro baptifmatis renaftimur,
non eft juftitia nofira, fed Dei, nec in
nobis, fed inipfo; eoquod mortui pec-
cato morte Chrifli revivilcentem gratiam
adepti fumus, Cazterum ut Chriflusob
peccaturhy qbod nobis inerat , vere
mortaus eft, & wvere fattus efl facrifi-
cium propeccatis: ita objuftitiazn 4 quee
eft in illoy vere nos peccato morimury
vere acquirimus {piritalem vitamy ac
{biritus novitatem : ideoque argumen-
tum iftud, quod prima fronte videtor
difficile, confirmat Cathalicorum {cn-
tentiam, Quare in forma, utinquiant
diftinguo majorem; Efficimur jufli jutlis
tia Dei in Chrilto 5 efficzenter, ac meri=
torie, concedo s formaltter ,  DEGOs
Artque hac diftinttione cetera omnia, 1l
tamen alia funt, difpelluncur,

CAPUT

14,
Tollitor,



Liber Decimus OZavus. Cap. 111, 305

G P-U-T 018

An Deus hominem impium juftificans vete illi remit-
tat peccata?

SUMMARI UM

1.
Ratio Ordi-
nis,

l.‘n"; vere

remituntur

peccara,

terius;

1. Ratio Ordinis,

2. In juftificaione vere temittuntur peccata,
8 & 4. probatur,

5.6. 7. & g. Solyuntur obieftiones,

£ YONsEauitur hoc fidei Catholi-
& cedenti: fi enim
a divina juftifi
arirasiplumDeo
um reddens, atque illi cor novum,
T novun ;:"mc;'tjf-‘n%, eique [an-
xeret intrinfecus; profecto non
cati nequitia }.Oc tantum fen-
thitatione jultitie Chrifti non
.d peenamz: ac, veluti Jacob
headina pell ¢ conte sy pucc‘u:m i].n}‘ us

nanens, & indurus vefte Agni, qui
peccata mundi, divinam benedi-
ctionem, = ername jue hzreditatem a
piat ; fed reapfe juftus udcirtm', [an
atque interiori pulchritudine, anin
decore exornacus. Verfemur nil

hilofe-

cius in hac queflione paulifper, ne vi-
deamur neceflarium aliquid ptecermi-
ihk\a

In juftificatione impii a Deo
tuntur peccata.

remi

Demonftratur primo Scripturis {upra
productis.  Sanctus enim David P L.

fic Deum precatur : [)cwﬁ;;.ﬂu_
1 cved i e, Leus: per
Ezechiclem Dominus fancificationis (pi-
mum ;\u"rmucns cap. 3(,

tem debent
pugnantia,) vera
no
dinemc

Prater

quuntur graviflima abfurda ei
lieris adverfantia. Sequitur
clefiam Sanftorum ad quam |
jufti perfeverantes in gratia, b
gam & maculam; arque in czlefli Jeru-
falem habicare aliquos coinquinatos ; ne-
que mundos cor de duntaxat, fed immun-
dos ctiam feedosque frui puriflime , dia
vinzque lucis [plendore. Deinde fequi-
tur Deam non judicaturum efle homines
fecundum veritatem, neque fecundum
opera fingulis retributurum efle merce-

Cre ru=

9 An Deus poflit fine gratia dimitere pec-
cata,

10. An Gratia habitualis & peccatum fmul {td-
1¢ poflint.

dem; quum illos, quotum, Auotibus
hzreticis; anima inquinata eft & im
da , & quf)m m opera perverfa f :
L(Imv odioc que digniffir “.1, fi

umveL.J'IM |'m bus &

=1 (%
f

1 [ententia, i 2pul=
sus feetida c.d.wﬂ

s L,Jmil_ie, L‘o..

.J.ms

Addam ratiocinationem teflitmonio 4
iltini confirmatam.  Originale pec- Dioliatit vas
m per lavacrom baptilmatis, quan- jone,

tum ad reatum, & maculam penitus tol-
Pariter ergo deletur peccatum
in renatis per gratiam Sacramen.

to peoenitentie fnf":ltﬂ'n. Antecedens
i ab Hewreticis ; fed probatur
in L]'m us b\.p“ i dicuntur

12072

aare

z A]."LIJ\L ta au«
tita u}ncupilu.ntm, quE [emas
13 net




e e

310 De Theologicis
pet in renatis, foluta (unt lib. x111. cap.
5. neque enim concupilcentia ad luétam
permanens peccatum eft, ut ibidem de-

- claravimus.

L
Objedio
ima folvi-
.

5

AD OBJECTA RESPONSIO.
Verum objiciunt hzretici I InPfalm.
xxx1. legimus 1 Beati, guoruin vemiffe
St iniguitates, & gquovum tedla [unt
peccata. Teguntur itaque fcelera, non
delentur,

Refp. Ira tegi peccata, ut deleantur,
quemadmodurh cooperiuntur cicatrices
cataplafinate 5 nam conte@a fimul di-
cuntur peccata, & #niquitates vemiffa,
five , ut legit Syrus, nec non Hiero-
nymus, dimiffa ¢ff iuiquitas. Ec qui-
dem tali paéto remiffa eft iniquitas, ut
peccati labes nequaquam permancat;
quum habeat Hebraicus Codex, Di?ﬁ’a
W) NN : Griecus etiam, oy wgsSyowy
o avepian,  Eft antem ;ﬁ{‘uj, five, :i.piz'ﬁ.azi,
anferre; & i?c:*_s'.‘)"ﬂ"]g?j, Quoyuimn fce-
fus ablatum e/f. 5. P. Auguitinus Ena-
rat. 2. in hune Plalm. num. 9. docet ideo
peccata tegi , quoniam Deus non am-
plius illa intuetur , ut paniat.  Cooper-
ta funt (inquic) peccata, abolita funt, tetia
funt. S texit peccata, Deus noluzt adverte-
re; fi nolust adverteve, noluit animadver-
teres finoluit animadverteve, noluit puni-
re; /i moluit punive, noluit agiofceve, ma-
lust ignofceve. Non ficintelligatis quod di-
xit peccata cooperta funt, quafi thi [int
& vivant.  Tedla ergo peccata guave
dixit? Ut mon viderentur. Quid enim
evat Dei videve peccata, miff punire pec=
cata? Ut noveris, quin hoc eft Dei vi-
deve peccata quod punire peccata , guid
ef dicituy 2 Avevte faciem tuam a pecca-
¢is meis.  Diftinguo itaque confequens;
teguntur fcelera, ur fanentur, nec pu-
niantur, quemadmodum vulnera conce-
guntur emplafiro, concedo: uc laticent
& vivant, ut corpus cooperitur vefte;
nego conféquentiam.

Opp. 2. Impius poft juftificationent
coram Deo remanet turpis & inquinatus;

Objeétio 2da Non ergo illius macula deleta eft. Ant.

rejicitur,

probacur verbis Ifaie 1x1v. 6. Fadti fu-
mus ut mmandus otnes nos s & quafi
pamrius menfiriate univerfe juftitic mo-
Sire. EtPllm. 142, 2. Et non éntres
#n judicio cum ferve tuo , quin non jiufti-
Jicabitur in confpeltu tuo ommis vivens.

Reflp. nego antecedens. Ad Efaiz [o-
com refpondeo; abjici poft promul
tionem Evangelii, tanquam immundas,
purificationes legales; quas appellat ju-

Diftiplinis.
1

[flifieationes etiam Paulos ad Hebrzos 1x,
1. atque poft Chrifli adventum Judzos
in lege fua merito haberi tanquam reos,
& contaminatos: atque id ab Efaia pree-
nontiatum eft. Hanc interpretationem
confirmar A-lapide ex Verfione Arabica,
ex Comment. Hicronymi, atque ex con=
felione MufculilLutherani, Addimus ex-
pofitionem Forerii Tom. 111, Sac. Cri-
tic. P. 2, pag. 723. Theologi Triden-
tini apud Pallav. lib. v111. his Efaiz ver-
bis docuerunt demonitrari, non quod
cunéta Judeorum opera forent contamis
nata & criminofa, fed quod multorum,
quamvis viderentur honefta, quampluri-
mis noxarum maculis afpergebanturs
arque hanc pariter expolitionem proba-
mus. Demum iple Calvinus in hunc lo=
cum inquit : Mic fé nonnalli torguent,
quod Propbeta de foelevis inguinamentss
iﬂiﬁﬁ 15 filne exceprione Fudeos ommnes ex-
primat; 1 quabus tanien nounulli vefta=
bant puri Dei cultoves: fed fruftra quia
non loguitur de fingulis, fed de univer(o
corpore, guod cum infra ommnes abjectunr,
atgue extvema clade affeltum effets panno
fovdido compavatur, Vide 1. B.Du-Ha-
mel Tom. 3. pag. 767. Plalmilta vero
hoc unum demonflrat, juftos in aliqua
venialia peccata prolabi, ut eriam ipfi
debeant divinam mmplorare clementiam,
non autem de fua juftivia prefun
quamobrem ait etiam Job, 1v. 17
g{tfff .(JU.”;UO Dei (‘f.‘,-.‘:}*’.‘zli’"i,’f;‘.(;r‘{i‘ “;'.F{,"]‘
tury aut factore fito purior evit vir ¢ Re-
&e Augultinus incitatum Pfalmum : [Voa
li ergo smecum intrave in Judicitint.
Quantumlibet veftus mibi videar, pro-
duicis tu de thefauro tuo vegulam, coaptas
e ad eamn 5 & pravis inveniar. Cute-
rum idem David, nifi julis iunocentiam
& reétirudinem exiftimaflet inharere,
minime Plalmo xv11. 21. dixiflet: £ re-
tribuet mibi Dosminus fecu jat /21t iarm
meam; & verfu 24. £t evo zmznaculis
tus cum eo.

Opp. 3. Hieronymus [ib. 111, inHie-
rem. verl. 13. allatis ver {
Juflificabituy in confpeifu tuo omuis, vi-
wens, aic hxc verba refercnda , nom ad
comparationen Dei, ut veteres, & novi
baretici volunt, & patroni hareticoriii,
[éd ad [ecientiam ejus; caufam proferens,
quoniam, Homo videt in facie, & Deus
in corde; & quod vitiis, atque peccatis
oninis impletuy bumana conditio. Etiam
Gregorius libro 3xxv. Moralium in hoe
omia in homine pura mata cfle decla-
rat. . Solet opponi etiam Ambrofius ex=
plicans libro 2. de Jaceb juflificationen
exemplo ejusdem Jacob (efe veltimentis

Elau,

.

Davidis, Nos Objedtio 3



8.

Repellitur,

'Liber Decimus nonys. Cap, Il

Efau, ac pelle hadina occultantis, Ex
his inferunt Heterodoxi hominem f{em-
per eflc contaminatum & impium, at-
que juftitia Chrifli contegi tantum €x-
trinfece.

Refp. cum Vellofillo Adv. in v, Tom.
Hieronymi q. 4. Sanftum Doé&torem re-
fpexiffe ad humanam conditionem Dei
gratia deftitutam, nec non ad venialia
crimina,in que cadit etiam juftus in cors
pore corruptibili ingemifcens. Novos
ergo, ac veteres heereticos appellacHie-
ronymus Origeniftas, & Pelagianos;
quorum dogma erat pofle hominem vi-
vere absque peccato; ut diximus libro
x1v. cap. 2. Gregoriusloquirur de bo-

) us, quz nos approbamus &
commendamus ; in quibasappetitus lau-
dis, typhusque fuperbiz inficic honefta-
tem. Ira refpondet ad articulum 37¥.
Lutheri Roffenfis. Incomparatione Ja-
cob cum homine juftificato deprompta
ex Ambrofio {nifi tamen fuppofita fic,)
ficut in aliis quibuslibet, neceflum non
eft ut res rebus amuflim refpondeant.
Dicimus prarerea juftitiam Chrifti, qua
cooperimur, meritoriam juflificationis
caulam efle, non formalen. Ac¢ demum
in hoc fitam efle comparationem illam
putamus, quod ficut Jacob aliena vefte
indutus inceflic, ita Chriftus factus in
fimilitudinem carnis peccati vere lan-
guores noftros tulit, & artritus eft pro-
pter feelera noftra.  Quamobrem in li-
bro contra Mendacium cap. 10. feribic
Augultinus: Per badinas pelles peccata,
per eutit vero, qui eis fe opevuit, alle figni-
fieatus efts qui now fuw, fed aliena pecca-
ta portavit. ;

1S

Pretermifi hzreticorum argumenta
petita ex comparatione debiti quod fola
Chirographiabolitione remittitur. Enim-
Vero in peccato praeterreatum poena re-
peritur guoque reatus culpz, five macu-
la, id eft, inhxrens animz turpitudo,
averfio 4 Deo, reltique ordinis caren-
tia. Difleram de hac peccati macula
lib. xx1. cap. 8. Quamquam ergo de-
bitum poenz quodammodo deleri incelli-
gatur per Dei condonationem; tolli ne-
quit animz deformitas & nequitia nifi
per .infulam (an&ificationis  gratiam.
Fieri quippe non poreft, ut per folam
denominationem extrinfecam  juftitie
auferatur privatio ; ficuti tenebrz di-
fpelli non poflunt nifi per lucem ; aut
faltem hac providentiz lege ita impius
juftificatur, ut ejus macula per inhzren-
tem gratiam abftergatur, ac deleatur,

bR A

APPENDIX.
Subneétunt hoc laco Scholaftici quz-

ftiones duas, unam an de potentia fal- "_’

tem abfolata poffit Deus absque gratia
inh®rente peccata dimittere, alteram
num habitualis gratia& peccatum confls
flere fimul yvaleant, tenentibus in utra-
que quzltione affirmativam partem difci=
pulis Scotiy negativam cum Thomiltica
{chola noftratibus.  His omnino fib{cri-
bendum cenfeo. Quomodo enim mors
tolli poteft, nifi per vitam? imodo
animz vulous, nifi per fanitatis inftan-
rationem? Quomodo hominis carnalis
vetuftas, nifi per innovationem f[piritus?
Quomado cor lapideum, nifi per car-
neum ? Prererea cum reatus culpae fic
privatio juftitiz, privationes autem per
folam formam ablcedant; tam repugnat
hominem impium absque gratia juftifi-
car/; quam cecum absque facultate vi-
fiss illuminationem recipere, curyamque
lineam fine redtitudine fieri diretam.
Detendi quidem poflet Scotiftarum opi-
nio, fiin peccato effet fola ratio debiti,
{ive reatus peen®e; fed cum exiftat inil-
lo etiam maculz turpitudo , non video
qua valida argumentatione poflint iidem
Scotiftz oppofitam fententiam evertere,

Ll

Idem de altera quaftione dicendum
elt. Qua enim partcipatio juflitie cum
iniquitate, lucisque cum tenebris? Quo-
modo eritidem homo fimul 2c (emel ad
Deum converfus, & averfusabillo; na-
tus ex Deo, atque peccato mortuus;
templum Spiritus fanch, ac Diaboli mem-
brum, Dei filius, & filius Belial ; Ami-
cus, & hoftis ejusdem Dei? Deinde cum
gratia fanétificans fic a charitate’ indivuls
fa, fi peccatum & fandtitas fimul exi-
ftant; cur non poterit babitualis chari-
tas {tare cum reatu damnationis ®ternz,
ut commentus eft prop. xxx1., & xxxi1.
Michael Bajus? Flanior ergo , ybabia
lior, ac vera eft (ententia Noftratium.
Nam qued movet Maftrium, aliosque
Scotiftas, in Gratia rationem qualitatis
phyfice formalite

differre ab eo, quod
eft effe anime fan&titatem atque mundi-
tiem ; aut deletionem peceati efle gra-
tiz effeGtum fecundarium, quod poteft
divinitus impediri; aut pofle jultitiam &
culpam eo patlo fimul manere, quo fuit
in Chrifto cum bearitudine trifticia; id
me nihil penitus mover. Principio for-
mafem illam diftincionem non probo;
neque , [ detur, gratia erit gracia fpe-
&tatd ratione gualitatis, {ed radone pro-
pria, quam dicunt /pecificam ; quemad-
modum albedo non eft albedo , quo-
niam gua/itas efty (ed quoniam inter qua-

litates

I10.
An gratia
habirualis &
peccatum fi-
mul {tare

poffint,




312

litates propriam habet naturam, & fub-
jeGtum afficit peculiari ratione; quam (i
auferas, perperam autumabis albedinem
permanere. Atgque ita nego in gratia di-
fiingui effe gualitatem, & efle mundi-
tiem anima®; & przeterea, ut figmentum
iftud admittam, nego gratiam efle gra-
tiam in quantum eft gua/ites, cum gra-
tia fit, quatenus fan(tificat animam, &
fllam Deo gratam reddit. = Peccatum
vero deletur quidem per gratiam , fed
tanguam privatio per formam; nec fieri
poteft, ut forma ac privartio fimul exi-
flant; fit in exemplo, vita & mors, lux
& tenebre, curvitas & redtitudo: unde
affirmamus in Schola, quod poteft Deus
aliquam producens formamimpedire ef-
fectam illius po/itévum, at non privati-

De Theolagicis Difeiplinis,

varn.  Beatitudo denique,  ac criftitia
fuerunt in Chrilto comparate ad diver-
fas affeCtiones anime, diverfumque ob-
jeCum.  Beatus enim erat fecundum
fuperiorem rationem, quatenus mens di-
vinitati adhzrebat, & triftis quatenus
corporali fenfu fufcipiebat illacam fibi
paflionem; ut exponam lib. xxvi. At
quomodo eadem anima voluntas poteft
efle a Deo averfa, & ad Deum conver-
fa? ltaque non videntur ratiocinationes
Scotiftarum nimis valide: & quamvis
illorum opinio fit Catholica: noflra ta-
men majorem vim habet ad refellendos
hzreticos oppugnantes inhzrentem ju-
ftitiam, ac fimul ftatuentes juftificatio-
nem & cualpam,

e & el ek [

Quomodo adulti ad juftificationem difponantur 2
SUMMART UM

1. An juftificatio fiat per folam fidem.
2. Opinio hareticorum,.
3. Non eft qualtio de pueris, fed adultis,

: RIDENTINA Synodus {eff. vi. cap.
An juftifica. §. & 6. adverfus hzreticos, qui
Hio fiat per aurumant fieri juftificationem per
lam fdem. (10 fidem absque ulla previa difpofi-

tione, motuque liberi arbicrii, declarat
quid ex parte noftri neceffarium fic, ut
juftificationis gratiam confequamur. Ac
primo definit ipfius juftificationis exor-
dium in adultis 4 Dei per Chriftum Je-
fum preveniente gratia fumendum effe,
damnans Pelagianos ac Semipelagianos
errores, quod falutis initium fic ex no-
kis, atque ex humana voluntatis cona-
tu. Neque enim putandum eft, Catho-
licos, qui negant homines (ola fide jufli-
ficari, ad Pelagiana dogmata declinantes
opinariy, quod cperibus fine prevenien-
te gratia patratis infit ratio aliqua meri-
ti, Nam i hoc fenfu Proteltantes con-
tenderent, non ex operibus homines ju-
ftificari, fed per fidem, quatenus fides
eft prima gratia, & opera legis absque
fide {terilia funt, facile poflet inter nos
illesque ratio concordiz inveniri. Nul-
lus quippe Scholafticorum unquam re-
clamavic adverfus Paulum , qui redar-
guens Judeos (el¢ inflantes, propterea
quod onus legis tulerant, & ceremonias
{ervaverant, fcribit ad Romanos cap.
1v. Abraham non ex operibus fuiffe ju-
{tificatum, {tatuens initium falucis idem
Chrifti.  Nec reclamavit, dam fimiliter
Ambrofius, Hilarius, aliique protulerunt

4. Ad juftificationem requiritur fides,
5. Quam fequuntur timor, & {pes.
6. llimo dile&tio Dei, & odium peccati.

gratiam non efle ex operibus, ne quis
glorietur. Nihil enim verius, quam hu-
manam naturam nullafide paffionis Chria
fti & relurrectionis imbutam, nihil natu-
raliter pofle, quod pertinear ad fanéti-
tatem veramgque jultitiam , ur docet S.
Pater Auguitinus de Nat. & Grat. cap.
2. de Pradefl. SS. cap. 1. aliisque in lo-
cis compluribus.  Egimus de Hoc fatis
in libro de Hareli Pelag. cap. 12, Meri-
to ergo Tridentinum Concilium hzreti-
cis caluminandi Catholicos tanquam P'e=
Iagianos occalionem omnem eripiens re-
petit jullificationis exordium A gratia
przveniente: atque ea cautione pra-
mifla tradit quomodo adultus ad gratiam
fanificantem difponi debeat adverlus
Lutheri & Calvini affeclas negantes ne-
ceflariam effe ex parte peccatoris ali-
quam pr&parationem,

Monftram hoc hereticorum affertum 2.
vidéri poteft: pam Lutherus in Vifica- Opinio Ha:
tione Saxonica, Mults (inquic) dum au- SO
diunt, ut Jolummodo cvedatny omuia ipfis
vemiitti peccata, fingunt fibi fidem, &
putant fe mundos effe, per quod fiunt te-
mevarii & fecuri.  Brentius in Lucam
ait fiden juftificares gue fit per chavitatem
eficax , & abfolvatur pev penitention;

& Hicronymus Zanchius in Mifcella-
neis t Nemo adultns potef? fulvavi finecha-
vitate in Dewm, & proxsimum. Ini.ol-

loguio



3.
Non eft quee- folis adultis log

Liber Decimus Nonus. Cap, 1V, 31

Ibquio etiam Alcenburgenfi an. 1568. in-
ter alia traditam ety Bowe opera neceffiv
via offe ad falutem ; gquod & Philippus
Melanchthon affentitur in Diatriba de
Juftif. Witembergenfes , & Proteftan-
tes alii in Mifena Urbe congregati an.
1748. ita ut conquerantur a Canifio, &
Bellarmino pleraque paradoxa ex libris
ipforum congeri quz ibidem non extent.
Sed redarguuntur jure, metitogue: ham
Flacciani, id eft, Jenenfes, fic a Flaccio
Hlyrico dict, omnia opera perniciofa el
fe contendunt.  Melanchthon, ut ani-
madverrit ad 1v. Confef, Augultanz no-
fter Joannes Hoffmeifterus, in Locis fcri-
bit propter folam Chrifti mifericordiam,
non propter dignitatem operum remmit-
ti peccata.  Zanchium proterere {tudec
in examine Calvinian® paraoneyizs Hin-
kelmannus. Verum hanc inter partes
hzreticas velitationem cenfemus efle lo-
gomachiam; fiquidem qui neceflitatem
operum ad falutem concedunt, minime
loquuntur de neceflitate efficientie, quas
fi ad falutem per (e gignendam, & julti-
ficationem promerendam aliquid va-
leant, fed de neceflitate, quam Witem-
bergenfes vocant pre/éntie, absque con-
curfu ad atum jultificationis, quam ha-
beti putant per {olam in Chriftum fidu-
ciam. Quamobrem Synodus Tridenti-
na opportune non {olum aétus jaftifica-
tionem pracedentes commemoravit, fed
etiam docuir, quod impii divina grati
excitati ad fiam ip/for ufificatios
ezdem gratia 10 &7 oper
do difponantur. Verbo dicam: Opera
hzretici nequaquam negant; bona efle,
habere meritum, & ad iuftificationem di-
fponere, id negant.

T72=

Confulto etiam Tridentini Patres de
ntur, - Pueri enim ad

ftio de pue- gratiam baptifmatis per attus liberi arbi-

tis,

is. (ed a EaEE L
ris, (ed adul- g3 difponi non

penitend: nondum babent ; nec fideles

ant: & fruftra qui-
n illis preecedere pu-
tant firmamin Chritum fiduciam; pre-
veniente ufu rationis etatem, Unde
fomnium iftud, atque portentum? Op-
ponentibus autem ad tollendam necefli-
tatem dilpofitionis pucrorum exemplum
refpondec S P. Auguflinas libro 1. de
peccat. merit, 19.  Si proptevea
penitentes dicendi non fuity quia fenfum
{z-
cendi funt, quin fimiliter fenfum creden-
di nonduin: babeuat.  Si autem proprevea
velfe fideles vocantuy, quoniam fidem per
verba geffantiym quodammodo profiten-
Tuv, cur 7zr;f!jis‘iffr eteai ptz’fiife;zre;' ba-
bentur , cum per eavundem vervn gefian-
ttum diabolo , €7 buic [eculo venunciare
R, P. Berti Theol. Tom. II1,

dam hareticorum

AT

monfirantur? Totum hoc in [pe fit vi Sa-
cramenti, & divine gratie, guam Do-
mins donavit Ecclefie.  Catevum quis
ignovaty guod baptizatus parvulus fi ad
vationales antios veniens non credidevity
nec (o ab illicitis concupifcentiis abfiinue-
vits uibil ei proderit guod payvus acces
pit? Exemplum itaque parvalorum fi
non demonftrat quod in adultis ad jufti-
ficationem neceflaria non fit fides ; ne-
que demonfirat quod in eisdem necel~
fariz non fint rclique difpoficiones.

Eft itaque harum dilpofitionum pri-
ma, Fides. Hanc minime Catholici ex-
cludunt, fatentes homines juftificari ex

y - 4.
Ad juftifica=
tiohem re-

quiritue

Jide ; € fine fide neminem poffé placeve gges

Deo, ut ad Rom. v. & ad Heb. x1. do-
cet Apoftolus: nec ignorantes etiam
Apoftolis fuifle prefcriptum, ut prius-
quam gentes baptilmate tingerent , illas
Evangelicis imbuerent veritatibus.  Ab
ipfa fide initium efle falutis, illamque
donum Dsi effe, ne quis glorietur, po-
flremo Capite de H. Semipelagiana often-
di colleclis ex Auguflino argumentis. Pua-
tant Heretici fidem, qua joftificamur,
efle iduciam, & certitudinem, qua absque
ulla hazfitatione propriz infirmitatis &
indifpofitionis certe credamus remitti no-
bis peccata, At reéte Concilium cap. 6.
fidem, a qua fumitur juftificationis exor-
dium, illam effe declarar, qua credimus
vera effe, que divimitus revelpta funt,
atque zllud i primis , d Deo guflificari
ampinin pev gvatiom ejus, pev vedemptio-
aemts g in Chriffo Fefu. Eam au-
tem Hareticorum fiduciam expungic feq.
cap. 9. & Canone 13. Enimvero licet
ad jultificationem etiam {pes, humilisque
fine jadtantia fiducia neceflaria fic, cum
& nobis dicatur quod olim Paralytico
Mat. 1x. 2. Conjide fili, vemittuntur
tib: peccata tua; tamen fiducia ifta in
fide fundara eft,quia ideoin aliquo fidu-
ciam collocamus, quoniam credimus il-
lum fidelem efle, ac veracem. Fiducia
itaque nequit effe fundamentum falucis,
neque prima ad juftificationem difpofitioc.

€

Ad fidem ergo , qua in Deum credi-

mus, timor & fpes confequantur necel- %anf-;’f'g.
fe eft: timor, quo peccatornm noftro- quuncur -

rum confideratione utiliter
mur; [pes vero, per quam ad confide-
randam Dei mifericordiam animum con-
vertentes [peremus nobis Deam propter
Chrifltum propitium fore. Ac de timo=
re legimus Prov. x1v.  Timor Dominé
Jons vite : de fpe ad Rom. viri. Spe
Salve fadi fumus. Ubi ergo per fidem
intelligic homo [¢ legem tranfgreffum &

R T damnaa

concutia~ mor; &lpes,




6.

27
¥ i

De Theologicis

damnationis {empitern® ream effle; Deum
antem milericordem ac juftum, haad
ignorans non pofle impium, nifi refipi-
fcat, vitare gehennz fupplicium, con-
cutitur divine juftitie tumore; fed pro-
priam infirmitatem ,- atque demeritum
perpendens, ad Deum confugiens, quem
{cit nolle mortem peccatoris, & nemi-
nem in {e {perantem deferere, cum re-
gio Propheta, Jomine {inquit) ze in fi-
rove tio .fii'g'?f-'.?.s' 77iey Ffi.’l?ﬂi’ ?H_ va tia cov-
vapias me. Mifevere mei, Domine, quo
mzam nfivmns fum. Ita fides timorem,
timor fpem, (pes orationem gemitum-
que pracedit.

Enumerat deinde facrofanta Synodus

Ulimb” Di- dilettionem, qua Deum tangucm jufi-

ledtio Dei, &
aduim  pec-

cati,

I.
Opinio Se-
&ariorum,

tie fontem diligere incipiamus, nec non
odium, & deteftationem peccatorum,
denique propofitum fuftipiendi Sacra-
mentum, inchoandi novam vitam, &
divina mandata fervandi. De his, ubi
difputabimus de Sacramento poeniten-
tiz, erit fingillatim percraCtandum. Sat
eft modo animadvertere, quod ficuti 2
Deo per pravam cupiditatem averfi fui-
mus, itaad ipfam debemus per fanftam
dile&tionem converti; nam [Criptum eft
Ezech. xvii1. 30. Convertiminiy &
agite penitentiam ab ommibus iniguitati-
bus veftris; & non erit vobis in ruinam
aniguitas: quibus exhortationibus plena

Diftiplinis.

funt divinarum Scripturarum eloquia,
Quoniam vero propefitum novie vite
operibus comprobatur, nequaquam pu-
tandum eft exeludi 2 Tridentinis Patria
bus, prefertim in peccatoribus vetufta
confuetudine gravatis ; opera quedam
praparatoria, quz debeant aliquando ju-
ftificationem pracedere. Etenim hor-
tatur Dominus improbos per Joelem 1,
Convertimini ad me in tolo corde vefiro,
in jejunio s € fletuy & plandu; & per
Evangelicas Inftitutiones Luce 111. ug
faciant fruétus dignos penitentie : & Pe-
trus Ifraelitis compundtis corde Adh, 2.
verfu 38, inquit: Lenitentiam agite, &
baptizetur unusguisque veflvuin in nomi-
ne Fefie Chrifti in vemiffionens peccatos
rum, Hinc hand vulgares Theologi do-
cent quibusdam peccatoribus abfolutio-
nem non efle impendendam , nifi etiam
externis operibus fluduerint [& prapara-
re; quod probant aultoritate Cypriani
in libro de Lapfis, ex antiqua Ecclefiee
difciplina, juxta quam peccatores labo-
riofis opetibus ante reconciliationem ad-
dicebantur, aliisque argumentationibus
plurimis. Verum de his alibi. Nune,
quod inflitutum erat, expofuimus Ca-
tholicorum fententiam circa difpofitio=
nes ad juflificationem neceflarias, com-
monftrantes fimul requiri ad illam actus
liberi arbitrii.

€& AP UT -V,
Quo fenfu affirmet Apoftolus hominem gratis & per
fidem juftihicari.

SUMMARI UM

1. Opinio Se&tariorum,

2. 8. l'aulus non docet, hominem juftificari per
folam fidem.

8. 4. 5 & 6. probawr diverfimode.

M~EM modo hzreticorum molem
fubvertemus, Paulinz, cui nimium
fidunt, fententiz fenfum acfcopum

inquirentes. Tertio , & quarto capite
Epiftolz ad Rom. [cribit Apoftolus, ha-
beri juflitiam per fidem Jefu Chrift, ju-
ftificari impium gratis perredemptionem,
quez eft in Chritto Jelu, & juftificari per
fidem fine operibus legis, Abraham non
ex operibus jultificatum, fed per fidem.
His Apoftolicis ducti momentis Sectarii
nihil in impio, fi fidem excipias, ad ju-
ftificationem obtinendam requirunt. Ip-
fam quoque fidem pro fuo arbitratu ex-
planant & circumfcribunt. Cum enim
fide una Chrifti credamus Incarnationem
& quidquid nobis aut Seriptura, aut
"T'raditio proponit, necnon virtutem figna
& prodigia patrandi, propofitumque bo-
nis premium, atque refmuncrationem,

7. Fides, que eft exordium juftificationis, non
eft fola fides divinarum promiflionum,
8 Usque ad 17. folvuntur objectiones.

ficuti eadem fpe remiflionem peccato-
rum , wternamque vitam expetamus,
atque eadem virtute charitatis diligimus
Deum, & proximum: difpefcunt in tris
plicem illi fidem ; Hifforicam, qua tra
ditis myfteriis affentimur, Mévaculovuin,
qua res mirande efficiuntur; fidemgue
Promiffionum y qua firmiflime tenemus
imputari nobis juftitiam Chrifti,  Ae
fidem, per quam juftificamur, non fldﬁjm
biftoricam, non tidem miraculorum, fed
effe folam fidem promuzffionum divina=
ram, temere pugnaciterque contendunt.
Dabo itaque operam, ut primum Pauli
mentem percipiamus, camm_on{t‘rans ab
ipfo nequaquam in juftiticationis nego-
tio actus liberi arbitrii, auc fupra enu-
meratas- difpofitiones expungi; everam
deinde =recicorum de fola fide promi/-
Sflonis commentum.

PRO-




2.
§. Paulus
non docet,
hominem
judtificari
per folam
fidem,

3.
Probatur,

Liber Decimus nonus.

ProrosiTio I.  Paulus Apoftolus non
€o fenft docet homines jufltificari per
fidem (ing operibus legis, ut {ol4 in Chri-
ftom fiducid gratiam juftificationis obti-
neant, neque ad hanc difponantur etiam
{pe, dilectione , czterisque virturibus.

Demonftracur 1.  Hoc unum inten-
dit Apoftolus, ne Judzi ad fidem Chri-
fti converf(i glorientar, quod fuerint fe-
men Abrahe , quod divinas acceperint
promiiliones, quod ob circumcifionem
& reiiqua legis opera, non per gratjiam
divinumque propofitum ; non per re-
demptionem, quz eft in Chrifto Jelu,
vocati fuerint ad Evangelium, dirigens
in hunc fcopum Epiftole ad Romanos
duo pracitata capita; in quibus docet,
quod lex, exclufa fidei gratia, minime
ad juflitiam conducit, quod tam Gen-
tium, quam Judeorum opera, per cir-
cumcifionem atque preputium exprefla,

fide, & per fidem, (cilicet pravenien-
te gratia, cujus primus effectus fides eft,
accepta funt illi, qui eft Deus non Ju-
dzorum tantum, fed & Gentium; quod
Abraham non habet gloriam, nifi apud
Deum, propterea quod non per carnis
circamcifionem, fed per fidem Media-
toris fattus eft Pater multarum gen-
tium. Hec fola Epiltole Pauline le-
¢lione comperta funt. At qui talia, &
ad hunc finem pronuntiat, & Juftifica-
tioneexcluditduntaxat opera, que fidem
precedunt, ac fiunt absque gratia pree-
veniente; five opera legis, aut Mofai-
cz fint; aut naturalis, absque ulla Re-
paratoris fide patrata; non autem exclu-
ditoperafide dire&a, & factadivinz gra-
tie adjucorio.  Paulus ergo, dum inguit
hominem juftificari per fidem, ex operibus
legis, minime excludit opera gratiz, ti-
morem, [pem , charitatem , pweniten-
tiam, & novz vite propofitum,

Przterea, Si Paulus quzcunque bo-
na opera excludit, de nuda ac fola fide
{ermonem inftituet, non de fide operan-
te per diletionem.  Id vero quis fibi
poterit perfuadere? Principio idem Apo-
{tolus ad Galatas v, 6. ait: fn Chriffo
Felu neque circumcifio aliguid valet, ne-
que praputium: fed fides, que perthari-
Zatems operatur.  Et in priori ad Co-
rinth. X111, 2. 8% habuevo omnem fi-
dem, ita ut montes tyausfevam, chavita
tens autesn non babueroy wibil fum, Quo
pacto putar {olam fidem jultificare, qui
tam aperte docet fidem absque charita-
te nihil prodefle? Deinde ad Hebreos
XI. 17. inquit ¢ Fide obtulit <brabam
Hfaae y cum tentaretur 5 & wmigenituin
offevebat 5 qui fufceperat vepromiffiones.
Eidem itaque in Abraham commendat

R, P, Berti Theol, Tom. II1.

Cap. V.

non f{terilem; & otiofam, fed cum obe-
dientia & cpere conjun&am. Relte
Auguftinus De Fide, & Operibus cap.
14 - Fanlus non quamlibet fidem gt
in Deum credituv, [ed eam falubrem, pla-
neque Evangelicam definivity eujus opea
va ex dilectione procedunt : Et Fidesysm-
quit, gue per dilectionem operatur, U=
de #llam fidem que fulficere ad falutem
quzbusdam videtur 5 ita uibil prodeffe afa
Jevevat, ut dicaty Sibabeam omnem fe
dem s Fta ut montes transferan, chavi-
tatem autem non habeam, nibil fim, &7c.
Et de Grat. & lib. arbitrio cap. 7.  Ho-
mines autenr non intelligentes quod aif
ipfe Apoftolus 5 Arbitvanmr juffificari
bominem pev fidem fine operibus fegis, pu-
taverunt eum diceve fufficeve bomini i
demn s etiamfi male vivat, € bona opera
non habeat.  Quod abfit, ut fentiver Fas
electionis , qui cum dixiffét guodam loco,
fn Chrifto enim Fefit neque civeinicifio
d valet 5 negue praputinm, mox
addidit, [ed fidesy que per dilecionem
opevatuy. Ipfa eff ]?/a’cu', que fideles Det
Jepavat ab immundis demonibus ; mam &
ity ficut dicit Apoftolus Facobus, cve-
dunt & contremifcunt, fed non bene ope-
vantur.

Infuper cum Paulus Apoftolus fcribens
ad Roinanos affirmaflet jultificari homi-
nem per fidem fine operibus , nonnulli
id itaacceperuntquali credences in Chri.
ftum, edamfi facinorofe viverent, flvi
clfe pofient per fidem : atque ad illorum
retundendum errorem Epiftola Jude,
prima Joannis, & {ecunda Petri {cripra
dicuntur. Id quidem cenfet Auguftinus
citato cap. x1v. de Fide & Op. & lib,
Lxxx111. QQ.4g. 76., confentiunt vetes
rum multi, & poreft ex eo demonftra.
riyquod Petrus ibidem cap. 3. verfu 16.
ait in Epiftolis Pauli efle quedam d4jficia
lia intelleuy que indodti &° inffabiles dea
pravant, iplum tamen Paulam feripliffe,
ut onines fatagerent inveniri immacula<
t & inviclati , fecwsdum datam fil; [t
pientigm.  Ac Jacobus cap. z, verfi1 21,
uticur eodem exemplo Abrahami, quo
indodti illi , atque inftabiles abuteban«
tur. - De Paulina ergo fencentia juxea
Jacobi, < Joanais, ac Petri doctrinam
aquum elf judicare. Atl’etmsmp. TTTa
horatur 00s; ut fimus 72 fanfic conper-
Sutiopbus &7 pictatibus expectantes , &
propevantes in adventum diei- Doming
Joannes de - charitate & oblervantia
mandatorum [pecialiter traftat; Jaco-
bus vero fic de Abraham loquitur s
_f/ﬁ?‘r)’fl/fﬁl Pater nofter nonpe ex operibus
JWhificatus e offerens Lfiae  filivm
JSunm fuper altere?r Fides queniam fides

Rr 2 €00

315

Acdeclaras
tur ulieriug,




f-.

316 De Theologicis Difciplinis,
cooperabatur operibus illius: & ex opes verba Geneleos xv. 6. Credidit Abvam

wibus fides confummata ¢ff 2 Certe absque
impietate [ufpicari non poflumus Pau-
lum & Jacobum pugnantia confcribere,
cum uterque fuerit divino Numing affla-
tus, atque unus alterius mentem expref=
feric. Deinceps; ut ratiocinatur Augu-
ftinus eadem q. 76.  Qui putant iffam
Sacobi Apofoli [ententzam contrariam
effe illi Pauli Apoftoli fententias poffint
avbitrari etiom ipfum Laulum fibi offé
contravium , quia dicit alio loco , Non
enzm auditores legis jufti funt apud Denmy
[fed faftaveslegis jujiificabuntur. Et alio
loco , [ed fides 5 quee per dileftionem ope-
vatur. Et itevum, fi enim fecundum cav-
mein vixevitis , morvieminty &c. Con-
fequens ergo eft , uc Paulus redargueric
Judzos fe Gentibus in Chriftum creden-
tibus praferentes, quafi meritis bono-
rum operum, quz in lege {unt, ad gra-
tiam Evangelicam perveniffent. At lea
gite citatis in locis Augullinum; necnon
in Pfalm. 31, & 67. prope finem, ac de
Civ. Dei lib. xvr.cap. z3.

Rurfus demonftracur Carholica veri«

Demonftra- tas teftimoniis ‘Patrum, ad juftificatio-
wr teltimo- nem etiam pem, timorem, charitatems«
nits Patrum que neceflariam effe affirmantium. Cle-

mens Alex. lib. 2. Stromatum docer,
Sfidem pracedeve, timovem wdificare,
dileétionem pevficeve.  Balilius in PL 33.
ait: Timor falutavisad penitentiom du-
¢ctt. Ambrol. initio librorum de Peenit.
inquic: Newto poteft bene ageve peniten-
tinm, nifi qui [peraverit indulgent ioin,
Hieronymus in cap. 3. Epift. ad Rom.
Non peccatorem dixit (Paulus) juffifica-
vi per fidems fed impiumy id ¢ff non cres
dentem.. Docent confimilia’ Patres alii
apud Bellarminum lib. 1. De Juftiticar:
cap. xrr1. Nequesaudiendi funt here:i

Deo: & veputatum ¢ff li ad jufiitiam?
H=c de Abrahamo prolata funt annis
xv. priusquam circumcideretur.  Priys-
quarn enim eff civeumicifus, fic de eopro-
mlgatum ¢ffy credidit Abrabam Deo,
& ¢, inquit cum Tryphone difputans Ju-
ftinus. At jam eo tempore Abraham
Dec mandante exierant de terra fua, di-
vinasque acceperat promilliones, atque,
ut feribit Hom. vi11. in Epilt. ad Hebr.
Joan. Chryloft. meritis, & veffe faflis
eminebat.  Declarat itaque Apoltolus
Chriftianz fidei vim ac robur , ut non
ex circumcifione Judmi ad hanc eligi
promeruerint, quandoquidem ex fide
Abraham juftificatus fit nondum circums
cifus, fed ut fides ipfa circumcifioni, ce-
terisque bonis operibus intelligatur prae=
cefliffe.  Forte dices: fi longe ante cir=
cumcifionem ea verba prolata funt; cur
Jacobus fcribit referenda effe ad Ilaac
immolationem? 1d recte feribit.  Divie
nz promilliones facte funt Abraham
Gen. x11. 3.quando de domo Patris fui
egreffus eft: & confirmatz Gen. x£11.
1§. quando Ifaac immolaturus nontem
confcenderat, in premium utrobique fins
gularis  obedientiz.  Demonltraturus
itaque lacobus fidem Abrahami non fuil*
fe inertém ac folam, illam in fingulari
Abrah# obedientia proponit, non repu=
gnans Géenefi, quoniam etiam poft filii
immolationem Abrabam divinas promes
ruitbenediiones; nequeApoftolo, quo-
niam & ille idem affirmat inEpiftola ad
Hebrzos. Atque hec magis, magisque
commonftrant loqui Apoftolum de fide
operante, & obedientiz adjunta: ut di-
&Gum hactenus.

Prorosizio 1L Fides; que eft juftifi-

-

cationis exordium, non eft fola fides di- Fides, qu®
vinarum promiffionum. ;& “‘“J‘um_
Apertiflimis Scripture locis oftendi- ﬁ{:;?i:mis,
tur, “Ac primo: Fides illa Deo pergra- poneftfola
ta eft , divinamgue uberiorem gratam fides divina-
prometetur, qua credimus divina myfte- rm promif-

¢i reponentes -opéra quidem com
fidem, -fed hanc folam falutem appt
hendere; non enim alia vis juftificandi
ineft fidei, nifi quamilli-charitas imper-
titur; quum Apoflolus fidem commena
det, quz perdilectionem operatur, ne-

6.

Ulimd de-ita poftremo loce ratiocinabor.

que fides ipfa fit forma virrutant, fed
charitas fidei ac virtutibuseliquis con-
feratperfeftionem. ~ Charitas quippe fe=
gis plenitudo eft . f;ui non diligic, ma-
neriin morte: & f{i quis tantam habeat
fidem, ut montes transferat, non tamen
diligat, nibil ¢i prodelt ; quod ex di
&is, atque ex iis,” que de virturibusali-
bi difputamus, arbitror manifeftum.

Ut revertar ad Paulinam Epiftolam,
Ju=

nun ex iplo deis obfervarionem legis, & circumci-

8. Faulo.

fionem jattantibuss cur Apoftolus cp-
onit exemplum Abrah®, repetitque
P k 3

riay Trinitatem prefertim, ac Verbi In-
carnationem. Fides autem ifta non eft
fides“Tola promiflionum, ut liquet. Tgis
tor fides promillionum ea non eft, unde
{umitur juftificationis exordium. Prob.
ma. nam Macth. xvi, 16, Petrus ob il-
lam fidei confeflionem, Zu es Chrijtus
filius Dei vivi, audire meruit, Beatus esy
Sizzon Bav-Fona, &°c. Marci ultimo 17.
ait Dominus difcipulis : Predicate Evan-
geltum omni cveature. Qui crediderit, &
baptizatus fuerit, Jalvusevit. loan. V1. 69
Petrus itd Dominum allocutuseft: Fer-
iavite wrevia habes. " EX b ﬁ"fhjimg;;

flonum,



2.
Objeftiones
conmra
Imamm pro=
poluionem,

Liber Decimus Nonus. Cap.

& cognovimus , quia tu es Chriffus filius
Dei. [oannis xx. 31. Hac fovipta funt
ut crvedatis y quin Jefus et Chriftus filius
Deiy & ~ut cvedentes vitam babeatis in
momine ejus. A&, viir. Philippus Spa-
doni baptifmum petenti, pofleaquam
illi Jefum evangelizaveratexponens Ifaiz
prophetiam , ait: Szeredisex totocorde,
Jicet.  Apoltolus ad Rom, x. 9. 587 con-
fitearis in ore tuo Dominum Fefim &7 in
covde tuo cvediderisy quod Deusiillum fii-
Jeitavit @ movtuis, [alvus eris. Fides,
qua Petrus. confeflus eft Chriftidivinita-
» quam evangelizando Apoftoli dif-
feminarunt, ob quam Chrifti verba &
opera literis mandata func, per quam
credimus eundem Chriftum 4 mortuis
¢, de qua vaticinati funt Pro-
L xy eft fides divinorum mylterio-
rum. Icaque hzc fides ad confequens
dam f(alutem difponit. Ad hze, ut
precedenti capitediximus, qualem fidu-
ciam in Chrifti Redemptione habere
poffumus, nifi fides pracedar, qua cre-
damus illom effe filium Dei, & pro ho-
minum falute incarnatum & paflum?
Hzc ergo fides omnium gratiaram fun-
damentum éft; nec alind ponere poffy-
mus s ut inquit Apoftolus in 1. ad Coa
tinth. cap. 3. & Augultinus de Fide, &
Qp. cap.xv.

OB_i]’-.CTIDNES CONTRARIAE RE-

FUTANTUR.

Multa quidert adverfus primam pro-
pofittonem objiciunt haretici, fed poft
funr omnia ad tria capita reduci.  Pri-
mum, elt, quod Apoltolusad Rom. 111,
28. docet juffificari bominem per jiden
Jine operibus legis ; de quo loco plurai
prima propofit & qued prafertim
objettant , [copus Apoftoli eft demon-
ftrare jufbificationem gratis haberi , quo-
niam {i quis ex operibus juftificatur, has
bet gloviam; fed inon apud Deun. Hine
elt, quod etiam Tridentinam Concis
lium Sefl. vi. cap. §. definic 5 #ibif éo-
Vil gudfuflificationem pr@cedunt , [ioe
Jidem o five opera 5 ipfant jufificationis
gratiam promeveri,  Et Auguftinus de
Fide, & Operib. cap. X1V, num. 21. in-
quit: Sciat quisque per fidem fe poffé ju«
Jificaris etramfi legis opera #om pravcef-
Sferint, Sequuntuy. entit juffificatunty
non. precedunt juffificanduns.  Alteram
caput &b, quod plura Scripture loca
fidei juftificationem, atque falatem tri-
buant, uc ad Rom. 1. 17. Fuffusex
fide vivit. x. 10, Corde creditur ad juf#s-
tzam. Matth. 1x. 22, v tua te falvain
Jecit. Et.(i dixeris hec accipienda effc de

P

317

fide , que operatur per dileGtionem,
extat Luce vir1.fo. apertus textus [o-
lam fidem commemorans, nen
Crede tantum, & [alva evit, Quare
Auguttinus lib. 1. ad Bonifi cap: a1. de
Sandtis veteris tetament ait ¢ Quante-
fibet fuiffe viviutis antiquos pradices ju-
Sos 5 nom eos falvos fecity niff fides Mes
diatoris. Tertium caputeflt, quod Pa-
tres 4 fola fide falutem agnoflcunt.  Le-
gatur Chryloltomus Orar. de Fide &
ge, Terrullianas de Baptifmo, Aug
nus iple quaft, 76. ex Lxxxiii. Ex h
talis objectatio confurgic.  Si juftifi

tionem pracederet aliqua liberi a
difpofitio , noneflet gratia, fed merc
neque refte Scriptur® ac Patres fide
tantum iplam jultificationem tribuerent,
Id omni procul dubio falfumeft, Nulla
ergo liberi arbitrii dilpofitio juftificatio-
nem i.‘ll";i.‘

Refp.ju poftolum juftificari quidem
hominem per fidem, f(ed perillam fidem,
que per dileGtionem operatur; atque eo
tantum {enfu-excludi opera , quatenus in
fe infpecta nullatenus ad juftitiam perdus
cuntyomnemque vimacroburi praveni-
ente gratia recipinnt. Explicatum id paulo
fupra ejusdem Apoftoli, & S. P. Augu-
flini exprellillimis verbis. Affirmamus
propterea hominem juftificari gratis per
fidem, etiamfi juftif cationem pracedat
timor, fpes, dileGio, & contritio,
Quida ipfs fides, unde incipiunt bona, quce-
cungue fimt , mevitas' pratuitum dontin
Dez ¢ff: inquit Epiftola ad Sixtum i50,
nunc 194, num, 9.,Gratiz preedic
gullinus. Ef quia opeva funt ex fide
ex operibus fides, ac per hog ab
nobis opera jufitie s d quo eff fidesy de
qua dgittumt ¢ s Fufusex fide vivit, in-
quit idem Augultinus de Grar. & libro
cap. vil. num. 18, Atque refte monet
Apoftolus; ne guis glovietur ; quoniam,
cum ipfa fides it donum Dei, n
funt homines dicere: Jdeg acceps
tinin, quid credimus, tanguan:
tr itesy gratiam Deoy inquit eo
Cco l_):lf.'l':‘i"l.]"i Hater: &i Iiﬂ‘]ili‘.l:‘l‘i(’f]".“]'}
niter quidam Judzorum jaétabant fe ad
fidem Chirifti ob circumcifionem fuills
vocatos. :

Eadem profecto mens eft Tridentino-
fum Vatrumj nam f{acrofanéta Synodus
o ance eaverbay, Nibil eoruim qld
] onens pracedunt 5 five fides,
opevidy ipfam juftificationis gritiam
meventur s difpofitiones; quas jultifi-
catio confequitur, enumerat, Deinde
per omnia Auguftino colierens fnquic.:
Cuin Apoffolus dicit juffificavi hominem
per fidem, & gratis, ea verbain eo fenfi

Rr 3 =

.
.

C

-

9‘
Solvuntur

1¢Q:
Per




) §
Singula

318

antelligendn funt, guem pevpetuus Ec-
clefie sz/)a/im_/é;z/gs tenuit, & expref-
[fity ut feilicet per fidem ideo juftifica-
vi dicamnur 5 quia fides e/t bumanz fulutis
znitium. llam quoque rationem addit,
quam afferc Apoftolus; Quoniam /7 Fti=
fificatio gratia e}y jam #non ex opevi-
bus, ut idem Apoffolus inquit ; alioguin
gratia jam non e/l gratie. Cum itaque
diftum illud Apoftolicam non fic acci-
piendum de operibus & gratia Chrifti
profeétis, quibus inefle rationem meri-
ti Synodus ipfa definit, fed tantum de
iis, que fiunt absque prxvenientis gra-
tiz adjutorio, 4 quo juftificationis exor-
dium fumendum eft ; fequitur apertiffi-
me Concilium , ubi aic neque fidem,
neque opera juftificationis gratiam pro-
mereri , aut loqui de fide prorfus infor-
mi & mortua, que adjufticiamnihil ma-
gis, quim donum linguarum , aut pro-
phetiz, aur fcientiz, fi nihil adfic Chri-
ftianz dileGtionis, potelt conferre; aut
faltem de merito de condigno, quo ca-
rent operaante juftificationis gratiam pa-
trata. ~Legite Eftiom in 111, & 1v. ca-
put Paulinz ad Romanos Epiftolz.

Habent fenfum eundem verba Augu-
ftini feribentis de Fide & Op. cap. xiv.
num. 2. quod opera non pracedunt,
fed fequuntur jultificatum : opera nem-
pe, quibus mterna vita tanquam merces
rependitur.  Enimvero ibidem inquit
Apoftolum tribuentein juftificationem
fidei, definice, non guaniiber fidem,
gua i Deum cveditur  fod eam falubren
Planeque Evangelicam, 5 cujus opera ex
dilettione procedunt. Deindefupra cap,
viil. num. 8. oftenderat in baptizandis
requiri peenitentiam ex verbis Act. 11,
38. Agite panitentiamy & baptizetur
unusquisque  veftvum , &c. Requirit
etiam cap. 1X. & feq. fervandi mandata
propofitum.  Ait praterea citato num.
21, {edehac quzflione prolixiusin libro
de Spiritu & litera difputafle. - Quid
autem hoc in loco Augultinus 2 Cap.
1X. num. §f- aicz Fuflzficati gratis per
gratiam. Nom itague juftificati pev le-
gem y won guftificats per propriamvolun-
tatem; fed jufiificati gratis pev gratiam
ipfius, won quod fine voluntate wmofira
Jiats fed voluntas noffraoffenditur infir-
ma per legem, &'c. Apertiffime itaque
docet Auguftinus hominem gratis jufli-
ficari, & opera juftificationemnon pre-
cedere, quoniam prior eft gratia, quam
meritum ; ac bona voluntas, & quid-
quid juftificationem pracedit prafuppo-
nunt gratiam prevenientems.

De Theologicis Difciplinis

Solyuntur ex diftis, quazfecundold-
co objiciuntur,
ac Paures fidei juflificandi vim wibuun,
accipiendifunt defide, que per dileétio-
nem operatur, & in quantum fides efk
primum gratiz donum, per quod czte-
ra impetrantur. -~ Superiori capite confi-
miles Scriptura textus protulimus, etiam
timorem Domini, fpem , charitatem ,
& converfionem cordis pracipicntes.
Fidem ergo juftificare fatemur, ‘folam
atque informem negamus ad juflifica=
tionem fufficere. Oppofitum fane non
evincunt ea verba apud Lucam viiy,
fo. crede tantum, & falva erit, Deg
lalute filize principis fynagogze, ¢jusque
a mortuis excitatione , non de fanékifi-
cationis gratia, ifta prolata funt: ac
pofluntetiam operarii iniquitatis, utcol-
ligicur ex Matth. vix, 22, virtutes mul.
tas in Chrifti nomine operari ; ideoque
alia fides ad patranda miracula, alia ad
fan&tificandas animas eft neceffaria. San.
¢tus autem Auguftinus dum 1. libro ad
Bonif. cap. xx1. ait antiquos juftos none
nifi fide Mediatoris falutem confecutos,
redarguit Pelagianos autumantes, quod
veteres Patriarche (alvi fa@i fuerint abe.
que Chrifti gratia; quare per s, njff
Jides , excludit opera folius naturze vi
ribus faéta, non auxilio gratize, ac per
fidem in futurum Reparatoremperfecta :
quod commonfirant hzc verba paulo
polt appofita: Per gratinm Domini no=
firi Fefu Chrifii credimus nos falvos fiea
vy quemadmodum & iz hoe vos won
vultis inimici gratie Chrifliy ut cadem
gratia Fefie Chvifii falvi fai evedmntur
antigui 5 [ed diftvibuitis temporn fecun-
dum Pelagium,y in cuyus libris boc legi-
tur; € ante legem dicitis fulvos fudlos
effe per naturam , deinde per logem, po-
Jivemo per Chviffum 5 quafe g}mim’/ms
duovum fuperiorum temporum , ante le-
gem Jeilicety & dnlege, [anguis Chyifti
non fuerit neceflarius &c.

Eadem plane fignificatione affirma-

runt Patres hominem fola fide juftifica- Fufius

ri exclufis operibus fadtis absque gratia;
aut fi mors, velimpedimentum aliquod
{operveniac ; fola fide ab operum con-
{ummatione, fed non 3 bona voluntare,
ac mandata fervandi propofito fejunctas
id eft, fide illa, quam Hieronymus in
Dizlogo Orthodoxi& Lucifetiani appel-
lat ' devotam in Dewm animmam, & per
quam dicitour in facris literis credere,
non mente tantum , fed eciam cordé;
ut At vit1, 37, & ad Rom, x. 1. /7
Evangelio epim voluntas guaritur , que

atiomfi

Dum enim Scripturz Membra



1 pi'i_)-
poluionem,

. Liber Decimus Nownus. Cap. V.

etiamfi effeltum non babuerit y presmiuim
non aniittit : inquic idem Hieronymus
in capuc x11. Matth®i,  Hanc efle Au-
guflini mentem in libre 1xxxr11. quet,
Q. 76. prater ea, qua fupra ex eodem
loco produximus , hwzc verba confir-
mant: Quod fi cum crediderity mox de
bac wita deceffevit, juffificatio fidei ma-
net cunt illo: nec precedentibus ejus ope-
vibus, quia nonmeritoad illam, fedgro-
tia pervemit; mec confequentibus ., quia
in hac vita effé won finitur. ldem do-
cet Chryloftomus pertractans eo loci
de Larrone, qui tempusrecte operandi
non habuic; propriam tamen iniquitatem
confeffus eft, & regnum Chrifti {pera-
vit & petiit, ut narratEvangelicaHilto-
ria, & in eloguentiffima de ipfo Latrone
Homilia idem Chryfoftomus. Inquicde
hoe Latrone Cyrillus Hierofolym. Ca-
tech. x111. Fellet jufte agere latro, fed
venit mors. Tertullianus denique logqui-
tur de fide per charitatem formata , quam
utegrim vocat. Tribus ergo hzretica-
rum obje&tionum capitibus'hzc tria Or-
thodoxz dottrin® opponuntur; quibus
przmifle argumentationis explicacur ma-
jor propofitio ; minor autem apertillime
refutatur.

Argumenta, que urgentur ab hareti-
cis adver(us {ecundam propofitionem,
poflunt pariter ad tria capita revocari,
ad exemplum Paralytici ex Evangelio
depromptum , ad Apoftolicam DiviPau-
li do&trinam , atque ad fidei definitio-
nem & firmitudinem. 1. De Paralytico
legimus Matth. 1x. 2. di&um illi a Do-
mino: Confide filiz , vemittuntur tibi
peccats tua.  Fides itaque per quam de-
lentur peccata , nihil eft aliud, quam
firma in Chriftum fiducia. 1. Apofte-
lus in prelaudata ad Romanos Epiftola de
fide, qua jultificatus et Abraham, cap.
1V. 16 ait: ldeo ex fidey ut fecundum
gratiam firma St promiffio : his verbis
commendat Paulus fidem duntaxat pro-
miffionis divine. Addit verfu 1§, Qu:
contra [pem in [pene credidity atque hic
pariter fpes firmiffimadefignatur. Sequi-
tur verlt 20. 21. 22. fu promiffione Dei
non hafitavit diffidentia, fedconfortatus
ef? fidey dans gloviam Deo s plensffim
[fetens s quia quecungue promifit potens
eft jacere. Ideo & weputatum eff illi ad

J izt En majori verborum cxpr;f-
fione declaratur, quod Abraham juftifi
catus (it, ob fidem plenifflimam, & cer-
tam fine animi fluctuatione fidentiam.
IIL. Fidem ica nobis defcribit idem Apo-
ftolus in Epiftola ad Hebreos cap. x1, 1,

Ej2 autem fides [pevandarum fubflantia ve-

'

319

vum; ubi Gracum vocabonlum dmegasis,
Jubffantia, commonitrat fiduciz con-
ftantiam , ac firmitatem ¢ de gua etiam
Jacobus cap. 1. é. inquit: Poffulet au-
tentin fide nibil hefitans ; ubi oftendic
fidentie firmitudinem 4 Deo omnium
gratiarum dona impetrare. Exemplum
itaque Evangelium , do&rina Apoftoli-
ea, iplaque Fidei natura ac poteftas de-
monitrant, quod juflificationis exor-
dium 2 f(ola fide divinarum promiffio-
num fic repetendum.

Relp. ad 1. nos pariter, ut diximus gy,
cap. pracedenti, fpem & fidentiam exi- Refutantur,
gere ad juftificationem obtinendam ; cum
Tridentina Synodus iisdem verbis Matth,
1x. Confide fili , vemittuntur tib: pecca-
ta tia, doc (efl. vi.cap. 6. dilponi
ad juftificationem impios , dum péceato-
res e effe intelligentes, 3 divinze jufti-
tiz timore, guo utiliter concutiuntury
ad confiderandam Dei mifericordiam fe
convertendo, inlpemeriguntur fidentes
Deum f{ibi propter Chriltum propitium
fore. De bac difpofitione [eriptum eff
( inquit ibidem {acrofancta Synodus ) 4c-
cedentem ad Deum oportet credere, quia
efts &8 gquod inguiventibus f¢ venumera-
tor fit., Et, Confide fili, remittuntur tie
i peccatatuq. Negamus tamen proba-
ri exempla Paralytici, quod initium ju-
ftificationis fit fides prom:ffomum , &
quod h®c debeat in nobis excludere
omnem formidinem. Cur enimtanta in
Paralytico, & in iis, qui eum ad Chri-
ftum adduxerant, fpes & fiducia; ut
una cum grabato fubmicterentillum ¢ te-
cto; nifi quia Redemptoris fama longe,
lateque diffulz, & accedente fidei illu-
luftratione, credebant reveraipfum efle
Chriftum, & omnipotentia efle pradi-
tum? Hwzc ergo (pes, hzc fiducia non
fuiv collati beneficii prior caufa, quia
jam fidem Chrifti exauditu conceperant.
Quod fi potuit paralyticus omnem exue-
re dubitationem; gquoniam f{ine verbo-
rum ambiguitate Dominus illi impende-
bat remiflionem peccatorum ; non eft
idem affirmandum de nobis, quibusnon
tribuit ablolutionem ipfe Chriftus videns,
ut in paralytico, fidemnoftram, (pem,
animique dolorem : fed abfolutionem
nobis impendunt Sacerdotes, quos latet
interior cordis noftri contritio; ideoque
non expeliunt a nobis omnem pror(us for-
midinem. Ergo paralytici exemplum per-
peram opponitur ab herericis.

Idem afferendum eft de verbis Apo-_  16.
ftoli, quorum fenfusliquetex praeceden. P omnia
tibus refponfionibus. Aitenim Paulus fir-
mam efle promiflionem exf2de : quiaad

Chri-




De Theologicis

3

3 20

[

Chrifti hereditatem non folam vocan-
war Judxi, quorum Abraham eft Pater
fecundum carnem ; fed etiam Gentes,
qui per fidem reputantur in femine;
ideoque promiflic fafta Abrahz etiam
{iiper nos confirmatar, quia non per
circumcifionem, fed perfidem dictus eft
Pater multarum gentinm. . Quid hec,
quefo, ad inanem fidaciam haretico-
rum, cum Apoftolus in genere tantum
affirmet fadlam promiflionem omwni feé-
snini, non autem fingulos in individuo
poffe firmiter credere, fe nattos effe
gratiam Abrahz femini repromiffam?
Quod addidit, Comtra fpem in [pemecre
didit, fignificat tantum Abraham preter
Spem natuve credidifle {e confecutarum
4 Domino {obolem , tametfi eratcorpus
ejus emortuum, cum fere cenrum efle
annorum , & emortua paritereffecvulva
Sarz, utiple Apoftolus ibidemait. At-
que his confirmat , qua (upra dixerat,
nonnifi per gratiam , & per fidem con-
fticui Abrahami pofteros, adverfus Ju-
d=zos carnalem propagationem, & car-
nis circumcifionem jactantibus. Ea au-
tem, que (equuntur verfu 20. & fequen-
tibus, retorquentur in Adverfarios.
Primo, quia per Apoftolum, Abraham
non hafitavit diffidentia, fed credidit na-
{citurum fibi filium , cum fere centum
eflet annorum , quoniam pleniflime fcie-
bat pofle Deum facere quacunque pro-
mifit; non fuit ergo fidentia Abrahami
initiom juftificationis ipfius, fed potius
effectus fidei, qua in Dei veracitatem,
& omnipotentiam credebat.  Deinde
huic fidenti® accefferat obedientia, gua
jam ambulaverat coram Domino, &
exierat de cognationefua; quomodo er=
go hzc [ola fiducia Abrahamum juftifi-
cavit ? Praterea fi Abraham non hzfi-

Diftiplinis,

tavic diffidentia, quia tam aperte Deus
ei revelavic futuram , ut Sara nohage-
naria pareret filinm ; quo patto feclufa
revelatione divina poteft haberi firmil=
fima fine ullo timore fiducia ? Demum
fi Apoftolus de fide, qua Abraham cre-
didit Deo’ preenuntianti partum Sarz,
Gen. xvi1. cum eflet annorum 99. aics
Ideo veputatum ¢ff illi ad jufiitiam ; er-
go idem Apoftolus non ioa]uimr de pri-
ma Abrahami juftificatione, & hzc re-
cipit augmentum, quod haretici ne-
gant; quia de ipfo Abraham dictum eft,
Credidit Abrabam Deo, & veputatum
L’jf 1l m‘fji{/i’f&‘i{!?)!, Genel, xv. 6. cum
ageret annum ®ratis fuz 84 Sed de ja-
fticize certitudine atque incremento plu-
ra cap. ultimo.

Poltremum argumentum nihil probat,
& in hzreticos retorquetur.  Si confu.
]:dnms Graeos DPatres, fides dicitur
urro';swt;' Enri o,uél'wv 3 f])ﬁ-'rw(]m'f!i’fz VeV
Jub/tantia ; metonymice, in quantum
preftac uc menti firmiter hareant quz
non videntur, & nondum fubfiftunt, ue
eft refurrectio mortuorum, & immorti«
licas corporum. Ira Chryfoftomus ,
Theophylaétus, & Theodoretus in ca-
put x1. Epift. ad Heb. nec repugnat Au-
guftinus Tradt, 1xx1x%, in Joannem. Alii
ita hunc locum interpretantur, ut fides
fic fpei noftra bafis & fundamentum, Ja-
cobus docet, ut orans Deum non fit hz-
fitans, nihil difceprans de fide, &que-
madmodum habet Graecus, duwemnsusros,
dijudicans, atque in dubium revocans
Dei potentiam, & promiflionem, Proa.
feto nequit ex his inferri, aut folam
fiduciam juftificare, aut orantes Deum
non pofledepropria confCientia titubare
ac timere.

£A P LT VK

Exponitur Hereticorum, atque Catholicorum de bonis
operibus, illorumque meritis dogma.

SUMMARI UM

Men: Hareticortm.

. Dofrina - Catholicorum,

. Refuatur prima propofitio Hereticorum,

Rejicitur ajieca propofitio Harelicorym,

Probasur veritas Catholica,

Quid fic meritum,

. Rejicitur opinio Calvini

. Meritum de condigno, &de congruo.

& 10, Prima conditio ab Hereticis ad opus
meritorium requifica rejicicur,

LR AW AW R -

11, 2da conditio irritarur,

1z. & 13. Terda condido refutatur,

14+ Explicatur textus S. Pauli.

15. 4ta conditio reprobatwr.

16 Addunt aliqui Haretici conditionem §tam.

17. Quot requirantor conditiones ad opusme-
ritorium in fenfu catholicorum,

18, usque 26. examinantur conditiones.

27. Quidrequiratur ad meritum de congruo,

HizRE~

17.
Membid,



Liber Detimus Nonus. Cap. V1, 321

Ta FRETICORUM circa bona opera hazc
Mens Hare- eft fententia : Omnia hominum
Hgarui: opera, fiin fuadignitate cenfeantur,

nihil effe aliud, quam fordes &inquina-
menta, Ita {cribic libro 111. Inflic. Cal-
vinus. Bt Lutherus pariter art. 33. al-
feric, juftum in omni opere bono pec-
care. Moventur illi ex quo nemo poflit
in hac vita perfete legem implere, ut
divina Scriptura; & Patres otnnes te-
ftantur.  In multis labimuy omues 5 in=
quitcap. 117, Jacobus; &Salom. viri,
primi Regum , Nou ¢ft bomo , qui non
peccet,  Juflitias noftras panno men-
{truate @quiparari 4 Propheta, diximus
fupra cap. 3. Etiam juftis orandum effe,
Dimitte nobis debitanoffya , demonfira~
tum clt cap. 6. priecedentis libri. Ex Gree-
cis Patribus, non effe aliqueminter ho-
mines qui non delinquat, docet in X1,
caput ad Rom. ,in x111. Epift. 1. ad Co-
rinth. Chryfoftomus. Ex Latinis Cy-
prianus in Expofit. orat. Dominic. Au-
gult. de Peccat. merit. lib. 2. cap. 7. Greg,
lib. 1%. moral. cap,26. Horum autem,
aliorumque teftimonia tam aperca fuat,
ut nequeant in dubium revocari.

2 Catholici  econtra plura dari opera,
Dodrina ca= qu® nullatenus peccata funt, longe me-~
tholicorum, liori fenfu propugnant, actalia effecen-

fent illa omnia, guza nobisfiunt {ecun-
dum legis prml"cripza, neque 4 male cu-
piditatis radice proficifcuntur.  Id pro-
bant literarum fanctarum, ac Patram
auctoricare {uffuldd.  Refpexst Deus ad
Abel, & admunera ejus, ur legicur cap.
iv. Gen. id elt, grata bee bobuit, ac
laudavit ; quemadinodum exponit Hom,
Chryfoftomus. Dicitur Nog cap. 6.
7 i/fe gratiani covam Domino : ac de-
inceps aln Patriarche dignis laudibus ce-
lebrantur. Job appellatur capi't. bomo

tl

ﬁ‘,r_uj)f;\‘ £z -J'L""[!S, tiens DEUL’H, ac ve-
cedens d male.  Airdefleiplo David P
118, b omni via maly probibui pedes
meos.  Magdalena Chrilli pedes inun-
gens dicitur Mattch. 26, bonune opus ope-
yata. Pavlas ad Tituam 111. dicic fide-
Yium opera dona € utilia bominibus. Ja-
cobus cap. 2, repetit juftiticationem ab
ipfis operibus. I'atresq idem omnesad
bene operandum oS vehementer hor-
tantur; Juftinus difputans cum Trypho-
ne, Irenzus lib. 1v. H. 71. Chrylofto-
mus Hom. 30.in Joad. Auguftinus toto
libro de Fide & Operibus. Fieri iftins-
modi hortationes ut magis {celeribus in-
quinemur, fuperat rationem ac fidem
poftram.
sl Momenta fane hzreticorum difficile
fii‘:::mm non eft refutare; fi advertas aliud effe,
filo Hare. Nominem quamvis juftumaut negligentia,

ticorumi, R P. Bertt Theol. Tom. 11,

aut alia caufa, dum etiam [anchs operi=
bus incumbit, plura venialia peccata coms
mictere ; alind (an&a opera vel 3 mala
radice procedere, vel efle legis,
praceptorumque transgrefliones ; vel
effe’ infpelta dignitate fua damnabi-
lia. Hoe poftremum jure negamus]
quoniam quisquis rette operatur, duci
tur fpiritu Dei, fervat mandata, reds
ditque [e dignum remuneratione & co-
rona. At primum non diffitemur ; nam
4 radice alit; 4 qua minime exoriuntug
opera bona, id eft ab infirmitate acque
ab inhmrente concupilcentia, facile ori-
tur defetus aliquis, pro quo nobis di-
vina milericordia eft continuo imploran-
da. Hac ratione in mults ompes labi-
& oramus quotidie, Dimitte no=
yfira @ {ed vide pracedentis
libvi caput z.ac 6. Porro quodinquinnt
erodoxi, quolibet peccato, quan-
minimo, penitus juftitiam labe-
faftari, diluecur libro xxr. cap. §. ubi
demonflrabimus dari peccata natard fud
venialia. Locus Ifaiz rx1v. expolitus
¢it paulo fupra cap. 3. Ibidem pracerea
propheta commendat juftorum opera,
dum ait verfu proximo: Oceurrifti lw=
tanti, € facients juffitiams in viis tuis
vecordabuntuy tui.  Prior itaque hares
ticorum affertio, quod omniaopera ho=
minum inguinata fint; merito a Triden-
tina Synodo fuit proferipra fefl. vy, can.
2§, meritoque a nobis refellicur.

Altera hereticorum propofitio eft, bo-
na opera non effe ad (alutem neceffaria:
quod Novatores folent diverfa ratione
explicare.  Nam quidam autumant ju-
ftum non adfiringi ad przceptorum ob-
fervationem; quod fcriptum fic ab Apo-
ftolo 2, ad Corinth. v. Ubi fpivitus Do-
mini, ibi lbertas : & 1.ad Timot 1.
Fufto non eff lex pofita.  Verum hzc,
& confimlia ita funt aceipienda, ut jufti
non coalte, fed lubenterimpleant man-
data, ut exponam cap. 2. libriproximi,
Hanc ergo hwxreticorum aflertionem
nunc ommicto. Flacci, Jenenfiom, &
Hinckelmanni opinatio , quod bona ope-
ra ad falutemn nullo padto finc neceffa-
ria, utvidimus cap. 1V., tgjicitur a cz-
teris Proteftantibus, Hinc neceflitatem
bonorum operum confedi fun in Con-
fefl. Saxonica de qua legendus Du- Ha-
mel Tom. 3. pag. 796. Viderur mihi
Gerardas Voifius in Thefibus  habitis
in Acadsmia Leidenfi omnem f{uorum
frandem deregere.  Is inquit bona ope=
ra effe homini Chiriftiano triplici nos
mine neceflaria , primo ut Chriftum
glorificet; deinde ne ob bonorum ape:

Ss rum

.
Reficitur afe
tera propo=

fitio Hezre-

ticorum,




5.
ProbamurVe-
ritas Catho-
liga.

322

rum negleCtum amittat bonam confcien-
tiam, tandem ut proximum charitatis
officiis ftudeat lucrifacere. Negant igi-
tur neceflitatem bonorum operum, quali
his apprehendatur vita ®terna, quam nul-
la ratione bonis operibus hominem ju-
flum promereri opinantur.

Ergo doé&rinamillorum, qui bona ope-
ra prorfus rejiciunc, fenft unanimi Ca-
tholici omnes repellunt.  Ducuntur in-
victiffimis argumentis, Primum eft, quod
nobis, ut bene operemur, precipitur, If.
8. Matth. §. Marc. 8. Joan. 17.ad Co-
lofs, 3. atque in omni fere Scripturarum
fanGtarum pagina. Sufficit animadver-
tere, quod non fit amicus Chrifti, qui
ejus mandata non fervat, dicente eodem
humani generis Reparatore apud Joan.
14. St diligitis me , mandata mea [ér-
wate.  Quare {apienter unumquemgque
commonet beatus Jacobus cap. 1. Effo-
ze factores verbi, & mon auditoves tan-
tumt, fallentes vofinetipfos. Alterum ar-
gumentum eft, quod fides fola ad falu-
tem non fufficit, dicente eodem Apofto-
lo in fine fequentis capitis, £des [iue ope-
vibus mortua ¢ff.  Plura huc fpetantia
fuerunt in articulo fuperiori producta.
Tertium argumentum eft, quod vica
terna nonnifi bonis operibus rependi-
tur; fummus enim Judex Matth. z5. di-
&urus eft elefis : LPoffidete paratum vo-
bis vegnum @ conflitutione mundi. Efi-
yivi entin, & dediftis mibi manducare,&c.
De iniquis vero S, Petrus in alcera Epi-
ftola cap. 2, Melius evat illis non cogno-
Sfeere viam juftitia, guam poff agnitionen
vetrorfum converti ab eo, quod illis tya-
ditum efty fanéo mandate. De quo, aliis-
que Scripturarum locis, legendus eft Au-
guiftinus ca{Pite deFide & Operibus quar-
to ac vicelimo. Poftremum argumen-
tum peti potelt ex Patrum traditione.
Nam Chryfloftomus orat. v. adv. Ano-
mzxos ait: Dogmatum falubvitati adde-
guus illam , que in vite & operibus eff
puritatens, ne dimidinta tantum babea-
nus exy que ad falutem perducunt. In
Epiftolam ad Romanos cap. viii. Fie-
¥i non potefty ut falvetur, qui poft fidem
torpefcit. Etlibro 1v. de Sacerd. Vi-
bil lueri ex fana fide, /2 vita fit corvupta,
Ambrof. in cap. 1v. Epift. ad Hebrxos;
Non fufficit fides, [ed debet addi vitafidei
condigne. Auguflinus cap. vii. de Grat.
& lib. arb. eos reprehendit, qui putant
aflferere Apoftclum fcribentem ad Ro-
manos: Sulficere homini fiden 5 etiamfi
anale vivaty quod abfit, ut fentivet Fas
elelionis, Magnus Gregorius in Epilt.
ad Francorum Reges Theodoricum, &

De Theologicis Difciplinis,

Theobertum: &7 vita deef? s fides meria
tum uon labet y beato Facobo atteflante,
qui dicit, Fides fine operibus mortua eff.
Atque huc f{pectant omnia, que difta
funt capite przcedenti. Quum hxc fa-
tis aperta fint, & confentientem habea-
mus magnam Adver(ariorum partem, mi-
nime negantium bonorum operum ne-
cellitatem; totum, ni fallor, diffidium
in hoc fitum eft, quod heretici denegent
homines per bonaopera pofie aquuidfwm.
mereri, & ad zternam vitam illa tantum
requirant, vel quatenus funt figna fidej,
vel ob triplicem rationem fuperius a
Voflio explicatam ; Catholici aurem fir-
miter teneant ipfam ®ternam vitam bo-
nis operibus ut canfz meritoriz 3 Deo
promitti, atque rependi, Quamob rem
puto haxc perpauca tali methodo atque
ordine de neceflitate operum a me ex-
pofitafufficere ad dirimendam omnemin
hac materia controverfiam, {i accurate
attendantur qua de operum merito nunc
proponam.

DEe MERITO.

Ut 4 ratione nominis exordiary Cal-
vinus in 111. Inltit,.cap, 1{. nomen me-
riti aic faftuofiflimum effe, a Scripruris
extraneum, & 'ab aliquo Sopbifta ralula
induétam. Nimium profecto in Schola-
fticos homo ifte excandelcit, rabulaipfe,
ravusque latrator. Ajebat Hugo Gro-
tius in Animadverfiones Riveti Artic, 6.
de hoc vocabulo meriti, Foces ab omni
antiquitate ufivpatas commode interpre=
tari, non autem movofe vejicere, pie ¢ff
modeffie,  Jam nnde Meriti homen de-
rivatum fit, Calvino demonftretor, li-
lud accepimus ex facris literis: ex Ec-
clefi. xvi.  Omnis mifevicordia faciet
Jocum ungcuiqie, [ecundum mevitun opes
yum fuorum : ex innumeris aliis locis,
guz commemorant jultorum mereedent,
capite proximo proferendis. Unde enim
prazmium, quod datur pro labore, mer=
ces dicitar, nifi ¢ merendo? Eadem voce
ufi funt fere omnes Ecclefiz Patres, Cy-
prianus de Praceptis Ecclef, inquits
Praceptis obtempeyandum el ut acci=
piant merita noftra mercedem. Ambrol.
1. de Officiis cap. 1§, Meritorum pre-
mia yemanent poft mortem. Auguftinus
Epift. ad Sixtum: Fita aterna mertizs
precedentibus vedditur. Meriti érgo no=
men nobis Dei verbum ac Paurum fen-
tentiz tradiderunt.

At quoniam Calvinus parum fibi con-
ftans poftea inquit vetuflos Ecclefie SFri-
ptores hujus vocule abuf materian
erroris pofteris
Merite

é.
Quid {it me-
ritum, ;

Rejicitur

ywopinio Cal-
tribuiffe ;  vindicatg ¥



Meriti nomine, de ipfa jam re differa-

s, Nos meritum hac definitione de-

Liber Decimus Nonus. Cap. VI. 323
nis, & Chriftiani nmtmm!m%eru nalce-
Jentur. Ac meritum de 0, guod

vibimus : Meritu nef? bonorum Opevitint,
qua funt ex gra; n queedam ;f/ruua‘n
m.rpmﬂ antia s ob quam illis frve ex de-
centiny five ex juftitia repen: ditur oli-
quod premium pevtinens ad vitam wter-
nam.  Diximus ad vitam eternam, nam
bona temporalia, cum bonis zgue ac
malis communia fint, nequeunt effe bo-
norum opcrum recributio, nifi fub ea
tantum ratione, quod ad falutem wter-
nam poﬂ‘ui‘t uxiliante gratia ordinari,
veluti dum quis utitur dividis eleemo-
fynam larg corporis animique va-

lerudine atque exercendo pie-
tatis, ue virtutum officia.  Di-
ximus etiam, gue funt ex gratia; quo-

niam 4 ut conliat ex dwipumtiuni!ms ad-
\-u{u.\ 1’:1:‘.{;53;:.:'}1, ac bd]npu agianam
hzrelim, nullom fine gratia opus aut
fidem, aut juftificationem , aut ®ter-
nam vitam promeretur.  Diximt
terea, five, exdecentii, ‘/"I'L’C’\/ 72
.]111'”) non omne meritum talem habet

onitatem, ut illi merces ac premium
iuum 2C IU e debeatur, fed compiu-
ra f(unt imperfecta & exigua, quibus
i)lu\\.(.\.(i\.«r\t”“]l dona ].Ir"’ L()H‘g Qb "‘{{'Il-i-
fam ejus liberalitatem “folent up._nd;;
ut dum bonz voluntatis conatibus re=
tribuitur gratia operationis, huic vero
jultificatio.

proprium meritumelt, etiamex (acris li-
teris nomen acc c,'n.r, uh. dicitur opera-
rius dw:zm mervcede [y Matth. x. & qui
non fant inquis :_p;.wd'm r digne
utr cum Agno ambulentzz Albis, npc
111. Meritum vero L"Ccr;"-frm“‘“tm‘ln
uit, ut a priori dif tingueretur, & Pela-
giana prafertim do'zmu {ecernerentur
a Catholicisy, hoc .rpib vocabulo, auc
alio confimili defignare. Id nos, dum
pronuntiamus vocem #reritz, volumus
infinuare auditoribus.
Heeretici merendi vocabulum prorfus
damnare non audent, €oque utunturin
Confeffionibus fuis, ut m]_mt ex Har-
nia Confefl. fe&. 9. Refpuunt tamen
iguum , & fuperbiz
nomine p m‘:!:nn. Artque ad rem
quod attinet , ftatuunt fallo, & impie
» gquorquot bonis operibus cen=
srnam vicam retribui jufticiz de-
e eft F'i“"(_!phlml inter nos, il-
losque diffidium , in quo annoflra, an
ulumm melior fit caufa, nequit definiri,
nifi attendantur neceflarie ad meritum
conditione

i

OPERIS MERITORII CONDITIO-
NES JUXTA DOCTRINAM H E-
RETICAM.

Quatuor funt conditiones , quas re-

Q

9.

Duplex propterea smerizi genus di- quitunt hwretici, ut bona opuq pol: Prima con-
Meritnm de fting quorum unym :pmc‘l‘mfr {int m :

condigno & ,yaprrumy de condigno s alterum meritume  Cteris enumerant , atque Uﬁunump‘ [i}:nzg__
de congrao. 7, congr. itam de coudigno eft Forbelius de Jullificat lib. v. cap. 3 e

1HNUS§

reri vitam ecernam; illasque pre 9110 ab ha-

&

(/5

« 3

illud, cui ex juftitia rétribuitur wcerna
vita; atque locum haber in folis jultifi-
catis, & babitualem gratiam {upponit.
De hoc merito aitAf 101b)|m ad Tim. zv.
Repofita eff mibi covona jufiitia. - At
mericum de congruo illud eft 5 cui ex fo-
la decentia remuneratio confertur: &
tale meritum haberur etiam in peccato-
ribus,, dum gratia preveniente excitati,
fide, fpe, & dilettione ad juftificatio-
nem dillgwr}.-nmmr De hoe merito lo-
quuntur Concilia & Patres, diim defi-

Voflius ﬁl‘i 1t. 1v. Leidenfi.
conditio eft, :mimeL, quod opera fint
undequaque perfecta , tam graduum,
quam u_-}nmm ratione. Videtur hec
conditio confentanea rationi, eoquod
juftitia poftulet inter datum atoue ac-
ceprum xqualitatem. Prat
bona non merenture X cord
g 16y quia funt mu..‘c*, neque

habent eandem dhm tatem ; mulio mi-
nuUs promereri poterunt vitam kternam,
e hac fiv ipla juftificatione longe € per-

niunt contra Pelagianos: Gratiom non  fellior, Vié ‘:oi;lm canit Voflius ob
dari fecundum mevita nofva ; utdemon- quamdam Joannis Feri fententiam in

ftravimus [upra libro xiv. de H. Pelag,

AQ. cap. xv. dpofloli concludunt , quod

cap: 12, Non funt hee nomina, Mere- fides gufizficat, non operas neque lex.
s decongyno 5 & Mevitumde condigno,  Cur fides?. Quia innits ey bR
alicujus recentioris:Scholattici commen- ﬂzfﬁ':‘!mr‘fne Let . promif] , Fieri-
tatioj cum iisdem utatur etiam Guilel-  #és Chizffe. Cu 1iificat: fex

mus Arvernus apud lfacinm Habertum
in Theologia Grecorum Patrum pag,

Ouia 7E720 € Cur son ope-

Hec gm-

2 fiit.

44¢. Floruit autem Guilelmus circa an- Concilii  Apofio-
num 1240 duobus integris feculis, an-
gequam Lutherus & Calvious ad Relig Zio=

R.F, bevti lr’?m; Lom. T, 95 2 Hanc

Prima quifisa,




10,

Rejiciwr,

| §
2da conditio
irritatur,

fanc priorem conditionem perperam
ftatusre nituntar. Quamgquam enim
opera in fe [pettata, atque, ut Schola<
fici loquuntur , materzaliter imperfe-
&a fint, & juftus fepenumero in venia-
lia crimina prolabatur; ucperbona ope-
ra vitam confequatur eternam, [ateft,
quod juftus operans habeat per gratiam
babitualern tantam dignitatem ac perfe-
&ionem, ut per iftam operapoflint cum
promifla mercede w®quiparari, ac fint
stern® vite quafi radix & {emen. Nam
ctiam Chrifti paflio, fi taneum atcendas
patibulum Crucis, fanguinisque efiufio-
niem, finita eft ; nec omnivm Martyrum
excedit cruciatus; at infpecta tamen di-
gnitate perfonz, omnem exgﬂumi(mem
promeruit, & magis efficax fuit, quam
paffiones Martyrum univerforum. Ergo
non opera juftorum quantum ad folam
officierum exhibitionem fpetanda erunt,
fed quantum ad excellentiam virtutis
iliis dignitatem tribuentis.  Minimum
quidem eft femen quercns, at producit
proceram arborem; & aqua fuapte na=
tura per meatus terra dilabitur , fed in
canail ¢ {Ta alcendit ad altitndinem
featuriginis. Reperitar in jufto Spiritus
fancti charifma , atque femen Dei manet
iz €0y 1. Joan. 3. in co pariter eft fons
aquw [alientis in vitam wternan, Joan.
4. lgitur ad hareticorum ar; m

o
petitum ex definitione juftitie, etfi re-
fponderi poffer cum D. Thoma in 2, dift,
27, art. 3. non reperiri inter Deum &
creaturam jultitiam commutativam, que
exigit inter datum, & acceptum @qua
litatem , fed folam jultitiam JdiZviduti-
wam y que poftulat (olam condignicatem,
proportionis ‘fcrw.nda{ iz? di:".:.'ii:as;éqnc
premiorum, ita,utmajori meritomajor
compenfatio y minoriminor retribuatury
relpondeo dati interbona opera, & vitam
gternam pqualitatem ynonen 75, fed
virtutis. ldnon valetde operibus, ‘qua
precedunt jultificationem ; quoniarm in
iis decft principalis conditio ad meritum
de condigno, id ety ftatus gratie fandhi-
ficantis. Joannis Feri doirinam ab Hi-
fpanis Cenforibus in Complutenfi edi-
tione pluribus in locis caftigatam non
tenemurample®i. Locus tamen, quem
Voflius tantd confidentia objettat, ac-
cipiendus eft de operibus fine gratia pa=
tratis, que gratie & mervitis Chrifli
non innituntur , quemadmodum com-
monftrat verborum ac fententiarum an-
tichefis.

IL

Altera ad meritum conditio juxta
hazreticos eft, quod opus meritorium

De Theologicis Difei;

172i8.

fic prorfus indebitum , quia (b meria
tum hon cadunt ea, ad que obfiringi-
mur.  Conditionem iftam requiri pu-
tant, quoniam Chriftus Luce xvir.
1o. inquit : Cum fecevitis ommnia y que
pracepta fint vobis, dicite : Servi inu-
tiles funs 5 quod debuimus faceve fecia
mus.  Deinde Theophylatus in hunc
locum ait = Servus ffronoperabitur , di-
gnus ¢ff multis plagis: cum autem opera

tus fuerit 5 contentus fit quod plagas ef=
Jugerit.  Preterea Bernardus in libro

de quadruplici debito docet fic opera
noftra deberi Deo, ut poflet illa citra
premii [pem exigere 4 nobis. - Addung
exemplum, quoniam fubditas non me-
retur, fi preftec principi obedientiam;
nec filius, fi parentibus debitum exhis
beat oblequium.

Verum' & hac conditio male conftis
tuta elt. Sienim admittatur; necope-
ra Chrifti fuerunt meritoria, propte-
rea quod debebatipfe quogue pracepta
Patris implere, Oportet ergo in bonis
operibus diftinguere ipforum debitum 2
merito bonz voluntatis : cum enim
Deus hominem condiderit liberi arbitrii,
ac dominum fuorum actuum, neque ad
bene operandum quemquam impellat
neceffitate ; habetur ratio meriti non 2
conditicne fervili, fed 3 dominio libe-
i Ac ideo in his, que
nihil effe meriti non
verum etiam contra

folum fatemur ,
Janfenianos tanquam dogma fidei.argu-

mentis pluribus demonftravimus. lta-
que allatum fervorum , filiorumque
exemplum in h=zreticos retorquetur.
Aerentur plane; & magis filins, quam
fervus 5 quia licet ‘plus debeat patri,
majori amore & alacritate mandatis ejus
ebtemperat.  Caufa itaque meriti non
elt opus quod deberur; fed operis quod
debertur libera & non coafta executio.
At ad textum Luce refpondendum eft
modo.  Ipfum duplici ratione adverfus
Heterodoxos urgere poflumus. Ait
Evangelilta : Cum feceritis omnin, que
pracepta funt vobis ; igitur omnia pree-
cepta fervari poffunt.  Addic: Quod
debuimus faceve fecimus 3 igicar qui fer-
vat praeceptanon peccat, fed facicquod
debet.  Dcbemus autem dicere etiam
poft preceptorum obfesvationem , Ser=
vi inutiles fuimus ; primum quia €x
opere noftro nihil Deo acceflic utili=
tatis &lucri : deinde quia nullum bonum
opus propriis viribus fine gratia auxilian-
te potuiffemusefficere ; infuper quia ca-
vendum nobis eft, ne confurgat ex bo-
norum



12,

jtia  Condi-

tio.

13.
Refutatur,

Liber Decimus nonus. Cap, VI. 325

norum operum ftimatione tumor fu-
perbiz ulterius quia poterat nobis Deus
muandata proponeie , nulla repromifia
mercede: quo fenfu loquuntur Theo-
phylattus ac Bernardus. Vulgatis his
refponfionibus addo, Chriftum apud Lu-
cam exemplo fervi, qui tantum impera
ta domini facit, hortari Apoftolos cu-
pientes fidei virtutisque augmentam ad
felicitudinem ac vigilantiam, ne ad inftar
fervorum nutum ac preceprum attende-
rent; cum fit inutile operari invito ani-
mo, voluntatis autem bonz indicium fit
ftudiofa folicitudo. Sic & Petrus hor-
tatur aftores ® Bpa.eap, vila.
I’:I/ﬂ‘.‘n’h 5

1941 7

: is lucvi gra
voluptarie. Confimilem habet (enten-
tiam Chryfoftomus in 1. ad Corinth, 1x.
14. ac Plautus Sticho:

neqie Lits

Qui ganct wt moneatur femper fer-
vus bomo officium fium,

Nou voluntate id fFacere meminit,
srous 25 babitus baud probus el
JServusis babitus baud probus off.

Denique hortatur Dominus etiam ad
perleverantiam; nam f(ervus zuutifis hic,
& Matth. xxv. 3o..idem eft ac ceffator,
vertente Syro apud Grotium Rb"uﬁ
Qui ergo mandarta fervaverit, non coa-

ey [ed voluntarie, ac perfeveraverit
usque in finem, non eric {ervus inuti-
ks, fed audier 4 Domino : Euge ferve
bone, € fidelis, &¢. Matthzi xxv. 21.

1L

Tertiam Bonorum operum merita,
juxta hareticos, conditionem habere de-
bent, utilla plane vel imprimis fint no-
ftta, non ejus, a quo expectamus mer-
cedern. Bona autem opera, licet fint
nobis tanquam a voluntario inflrumen-
to, [unt pringipaliter Dei! quod often-
dic reftimonium illud Apofloli 1.2d Co-
rinth, xv. 10, Amplins quant omnes illi
laboravi, non exo, fed gratia Dei mecumn.
Hincvitazterna dicicur Gratizabeodem
Apoftolo ad Rom. 6. atque ab Augufti-
no in Epift. ad Sixtum, de Grat. & lib.
arbitrio cap. g.in Enchirid. cap. 107. in
Plalm 70. Enarrat. 2. & aliis in locis.
Gloriantur propterea Novatores, quod
fibi confentiant Paulus Apoflolus, &
magnus Hipponenfis Antiltes,

In hac quoque conditione aflignanda
labuntar errore maximo. ~ Opus patra-
tum & gratia noftrum efle negant imme-

rito. ER quidem rationalis creatura in-
ftrumentum Dei, fed animatam, liberam,
fe movens, propria praditum potefiate,
& potens diflentire gratie illam-moven.
ti atque excitanti. Opus ergo merito-
rium debet etiam noftrum repurari.
monftratur id apertiffime Evang
verbis, apud Joannem xv. ¢. ubi Salva-
tor ait: Ego fum witis, vos palmites:
qii manet in mey & ego i eoy bic fert
Jrultum multum ; quia fine me nibil po-
teftis facere. Arelcentem palmitem, ate
que a vite recifum non germinare uvas,
atque impium non manentem in Chrifto
®ternam vitam non promereri, certifli-
mum quidem eft, dicente Domino, Size
me pibil potefiis faceve: fed uvas non
P ici a palmite, licet nequeat ferre
i 7 » nifi manfevit in vi-
a julto nimirum non ferri fruGum
benorum operum, repugnat dominicz
fententie, Hic fert fruftum multum,
Hac eadem vitis & palmitis fimilitudine
ufi fant Tridentini Concilii Patres apud
Pallavic. lib. vri1, cap. 4. addito expe-
rimento, quo fi nve nigre palmes infe-
ratur viti uve candide, uvam inde pro-
gnatam nigram effe confpicimus: ideo-
que trahic uva certam qualitatem etiam
a palmite. Attulerunt ibidem Juriscon-
fuld legem, qua incipit, Servieledione,
tit. de Legat. & Fidei commmifl. & al-
teram, cujus initium ett, Jn ve commua
nz, tit, de Servit. Urb. preed. pronun.
tiantes , Jd guod wnom eff tamtumodo
2y fod E O G110 COMmmuTIe, MEUE
abfolute dici poteff. Allataibidem fuerunt
& verba Celeltini Pape in Epift, ad Epi-
fcopos Galli guitini in Plalm. r4y.
Bafilii in Summa Moraliom cap: 4. difer-
te aflerentium bona opera a nobis fieri,
licet non fine gratie fupernatvralis in-
fpi]ﬁatiorte. Ne repetamus omnia, arbi-
tramur facis effe, fi cum magno Augu-
ftino de Grar, & lib. arbitrio cap. 16.
dixerimus ;. Certum eff nos mandata [er-
vare, [i volunms: certum eff nos wvelle
CHIL V0L s+ certum eff nos facere cum
Jaciimus.  [taque preparari voluntatem
noftram & Domino, ipfumque per gra-
tiam prevenientem facere ut faciamus,
bonorum quoque operum caufam prin-
cipem Deum efle, absque ullarepug
tia concedimus: eadem autem o
noftra non effe, utilia non efle, merito-
tia non efle, jure meritoque negamus.

Ne glorientur heretici tam audaéter 14.
Pauli Apoftoli, & Hipponen(is Epifcopi Explicarue
patrocinio; obfervandum eft vicam acer- ':,“"S 3
nam reéte dici mercedem fimul & gra- LS
tiam. Gratigelt, {i ad divinam przde-

5853 {tinatio-




ionem veferatur, qua Deus ftatit
&is conferre grariam, fine quarete
agere & perfeverare non poflent; mrer-
ces, fireferatur ad jultitiam, qua recte
agentes & perfeverantes corovat. Gra-
#ia, fi attendatur quod opera bona pre-
cedit; merces, {i quod illa confequitur,
infpiciatur. Apoftolus ad Rom. v1.poft-
quam demonliravic quomodo faimus
fervi peccati, cujus (tipendium eft mors,
inquit: Gratiaiautem Dei vita wtevna;
fed ad Timoth. 1v. poftquam ait fe cur-
fum fuum confummafle, addidit, Repo-
Sita ¢ff mibi covona juftitiz. lraque
Gloria ; fi fpeitetur quod fuimus ante
eleCtionem fecundum propofitum, gra-
tia efts (i attendatur confummatio bo-
norum operum, éorona jujistze. Nam
in elettione ac preparatione gratie ni-
hil quod noftrum fit poflumus invenire;
at fervata lege, inveniemus aliquid no-
ftrum , nimirum obedientiam. = Atque
hzc eft Doftrina Auguftini in locis, quz
objectant hzretici, probantis contra Pe-
lagianos gratiz pravenientis neceflita-
tem, [p/a wvita eterna (inguic citata
Epiftola ad Sixtum ) meritis pracedenti-
bus vedditur 5 tamen guia eademn inevita,
quibus vedditur 5 non @ wobis parata funt
per. nofivam fi a5 _fed in nobis
Jacta per gratiani, etiam g itin nun-
cupatuy , pon ob aliid, via gratis
datuy; 1

Jed quia data fint
bus datur. Plora
repetit de Gr:

¢ Zdeos quia peritis non datir,
ipfa merita, qui-
lem §. Doctor, que
& libero arbitrio ca-

pite 1x. & de Corrept. & Gratia cap,

x111. demonltrans eternam efle
mercedem, quia redditur bonis operi-
bus; licet fit gratia, in quantum Deus
bona opera in bonis operatur.  Neque
affercre poffumus folam gratiam opera-
¥i , non liberum arbitrium, propterea
qued [cribac Apoftoluss Non ego, fed
gratia Dei Quomodo enim
hanchwereticam interpretationem patiun-
tur proxima verba, ;/m;:fx 3 GUARL OTITIES
) do ait Paulus, Gra-
1ifi & ipfe fic operatus?
(trat, nihil fe fe-
iz auxilio ; gquo
egitury  Non enim
uini 5 fed Spivitus Pa-
2ris ituy i vobis; non
quod Apoltoli minime loguerentur, fed
quia loquebantur, prout Spivitus fancius
dnbat elogui illis, ACk. 11, 4.

ci
fenfu M

208 efizs i

a ah
S oal

ra
et

V.
m operismeritoriiconditionem
) & prima ditlimilem hereticidance
efle ajunt, ut opusaon tantam fit digdum

De Theologicis Diftiplinis,

atque perfectum, fed etiam habeat cum
mercede proportionem equalitatis: quod
probare nituntur ex idea juftitiz, atque
ex Apoftolica fententia ad Rom. vi11.
18. Nom funt condigne paffiones bujus

Jeuli ad futuram gloriam, que vevelna

bitur in nobis.  Verum hzcex fupradi-
&is refelluntur; five dizeris mercedem
bonorum operum non fpettare ad juftia
tiam commutativan , {ed ad diffvibutin
vam; five diftinGtionem feceris inter id
quod {peétatad officium o X d
attinet ad principius
tam ex gratia babitn
inhabitantem Sp f
patio divinitatis, conflituitg Jominem
juftum filium Dei & hzredem, ei tri-
buens xtern® vite arrham 5 & pignus,
Artque hoe poftremum aflertum nos pro-
bamus, non denegantes inter Deum &
hominem etiam jultitiam commutativam,
dummodo non fit fermo de illa juftitia,
qua mutue utilitati, qualis inter homi-
nes intercedit, conjuntta eft, & de qua
accipiendum effe Divumn Thomam con-
tendunt haud vulgares Theologi. Eadem
relponfione fententiam Apoftolicam ex-
plicamus.  Non funt utique paffiones
hujus feculi fpettatz in feipflis condigna,
ut xquiparentur future glorize; ille quip-
peleves funt & finem habent, & mer-
ces eft bonoram omnium aggregatio nun=
guam fini, aut viciflitudini fubjetta. Di-
gna tamen eft hujus [empiternz merce=
dis retribatio, {i actendamus illum, qui
patitur 5 efle filium Dei, & hzredem,
cique repromiflam effe conglorificatio-
nem cum Chrilto, dummodo cum Chri-
{to compatiatur. Quare ait Apoftolus
eodemloco: S7 qutemn filiiy & bevedes:
bavedes guidem Dei 5 cobavedes autem
7 ;i tamen compatimuryut & cone
glovificenzur.  Vide fis 2, Epiftelam ad
Corinth. 1v. 17, Verbo 'dicam? non
eft 2quiparatio inter opus atque merce-
dem, fpeftata operis fubftantia; conce-
do, infpecta fanctificantis gratie, unde
meritum - proficifcicur , dignitate 5 id
nEeEo,

Addunt nonnulli hereticorum condi-
tionem quintam, utille cujus gratia opus
praftatur, recipiat emolumentum ali-
quod vel honorem.
operibus noflris Deo accedere commo-
dum, atque intrinfecum emolumentum,
verum dicunt; nam Job. cap, ¥XxXv. 7.
inquit: Porro fi juffe egeris, guid dona-
bis et 5 aut quid de manu tua accipiet?
At conditione hac pofita quomodo In-
venient meritum in operibus Chrifti? adt
quomodo invenient debicumin operibus

malis

16,

Addunt ali-
qui H;}‘[eiiﬁi
conaiuo=
Si afferant nullum pem stam



Liber Decimus

malis ,. dicente Jobo ibidem: 7 pecca-
weriss guid ez nocebis? & fi multzplica-
te fuerint iniguitates tuz , quid facies
contva ewm? Quod fi affiment bonis
operibus homines non przftare Deo ho-
norem, gloriam & laudem, mentiantur
plane; atque refutantur verbis Chrilti
Matth. v, 16. Luceat lux veftva covam
bominibus 5. ut videant opeva veftrabona,
& glovificent patrem veftrum, qui in ce-
fis eft 5 & Joan. xv. 8. In boc clavifica-
tus eft Pater meus, ut fructum pluvimum
affevatis :necnon Apoltoli . ad Corinth,
vi. 20, Glorificate, & portate Deum
n corpore veffro.

CONDITIONES OPERIS MERITORII
JUXTA DOCTRINAM ‘CATHOLICAM,

I7. . Expundis conditionibus, quas ad me-
lqd"’]f_‘r“ﬂ:if titum requirunt Heretici, de his agen.
ditiones ad dom modo elt, quas conftanter admit-

opus meri- tunt Catholici, & f{eptem connumeran-

torinm ingur.  Sunt autem, ut Opus meritorium
fenfu catho- fi¢ bonum, fit liberum, fit fupernatura-
licorum o iy e 23 o R

* le, fic elicitum in ffatu viz, fic ex chari-

tate profedtum, fit cum divina promil-
fione conjunctum, fit hominis jufti, at-
que gratia babituali exornati; etfi, ut
dicam infra, non omnes hz conditiones
requirantur ad meritum de CONGTIO.
Ajunt Calviniani nosin agllignandis hifte
conditionibus certare more Andabata-
rum, neque inter nos convenire, quo-
niam Robertus Holkot negar requiri i
bertatem, Michaél Bajus neceflarium non
putat {latum gratiz, nec promiflionem
divinam ; hancpropugnare Scortum, Mar-
{ilium, & Vegamn, negare Cajetanum, &
plerosque Thoma Aquinatis Sectatores:
denique non opus effe, ut A charitate
proficifcatur, que fuit opinio Guilelmi
Antiliodorenfis, & quorumdam Recen-
tiorum. Sed frultra obganniunt Se&ta-
rii, Etenim, quod ad rem attinet, fa-
tentur omnes Orthodoxi meritumbono-
rum operum : - conditiones etiam praci-
puasex recenfitis admittunt finguli, quod
ficliberum, quod [upernaturale, quod ex
gratia [andificante: atque his conditioni-
bus pofitis aliz, me judice, fequuntur fua-
ptenaturajquoniam opus bonum liberum
in ultimum finem eft referendum,ideoque
fieri debet ex charitate. De ftatu vie
nulla oriri potelt dubitatio, com in ter-
mino fit bravium & corona, non curlus
& labor. Roberti Holkot 4 nobis habe-
turratio, & nulla pariter Baji., Divi-
nam promi(lionem in facris literis habe-
ri, neque Scotus,nec Thomiftz negant,
certantque de formali meritorum ratio-
ne, ut dicam infra. Sed miflis iis, qua

wonus, Cap.* VI, 327
parum neceflaria videntur;” de ipfis con-
ditionibus agendum eft fingillatim,
Prima igitur conditio efl, ut opus me-
titorium i€ bonum.  Neminem fore pu-
toyqui conditionem iftam explodat. Ait
enim Dominuas ad Cain Gen. 1v.7. Non-
ue fi bene egevisy vecipies: fin autemma-
ley [flatim in foribus peccatum adevit?
Et Apoftolus ad Rom. 11. 5. Tribula-
tio & anguftia in omnem animam bomi-
urs opevantis smelum s & infra cap. v,
23. Stipendia enim peccati mors. A ci-
tandis aliis textibus fuperfedeo; quid
enim frequentius legimus, quam impios
thefaurizare fibi iram, habere odio ani-
mam {nam, arcendos efle A regno Dei,
atque fempiternis gehennz {uppliciis
damnandos? Ratio etiam hoc demon-
ftrat, guoniam accepta (unt Deo dun-
taxat opera [ua, que illum laudant, &
xtern® legi conveniunt: at mala opera
Deus' nec praedefinit, nec precipit, nec
£, €ague tantum permictic ad
em juftitize, profetumque bo~
Qui ergo rejicit priorem hanc

18.
1ma condi-
tio explica-
wir,

noruaim,
mieriti conditionem, “is neque Chriftia-
nam fidem habet, neque rectam confcien-
tiam, - neque communem rationem. Sci-
{citanti autem quodnam fit opus bonum,

lib. xx1. fatisfacere curabimus. Nunc
fat eft, fireponamus illud bonum opus
cenferi, quod-ab mquitatis. regula non
defle&tic, quo fruimur'Deo & utimur
creaturis, cujus non folum officium come
mendatur, fed etiam finis-recte dirigitur,
Qui enim jultitiam faciunt ur videantar
ab hominibus, mercedemn non habenr apud
Latvem, qui in celis off ; & qui gloriam
fuam quaruct, & laudem caprant, recea
perunt mevcedem fuam. Matth, v1. 1, 5.

II.

Prxterea necefle eft, ut opus merito- 19.
rium fic fiberuni, non fola libertate vo- 2daconditio
luntatis immunis a coadione, [ed eriam declaragur,
voluntate arbitrii non obftrict neceffita-
te: ca nempe libertate, qua homo {uo-
rum actuum habet poteftatem atque do-
minium; & de qua pluribus in locis, fed
prelertim libro xvI. cap. 2.ac 3. infti-
tuimus dilputationem. Hane libertacem
requiri ad meritum conftat ex verbis Ec-
clel xxx1 10.  Qui potuit transpreds
& non eff transgyeflis, facere maly &

7_zo>'zjyc‘fr 5 ideo ftabilita funt bona illius
2 Domino: conftar ex Auguftino, qui
de Grat. & lib. arb. cap, 2. poitquam de=

monftravic exigi in divinis monitis ad
aliquid faciendum, vel non faciendum
opus voluntatis, concludit; Quande
enti volens facit, tunc dicendum -\;—[ opus
bonum, tunc fpevands off boni operis mer-

cos -




26.

328

ces ab eo, de guo dictum eff, Oui ved-
det unicuique [fecundum opera fua: con-
ftat ex damnatione tertiz_propofitionis
Janfenii, & articulorum Michatlis Baji,
& ex canone 4. Sefl. vi. Concilii Tri-
dentini, qua non lerhel funt repetita:
conftat ex ratione, quoniam nequit ad
meritum imputari quidquid non eft fub
poteftate hominis operantis : ‘conltatde-
nique ex Gentilium Philofophorum con-
{enfuy inter quos ajebat Euryphamus Py~
thagoricus hominem promereri vitupe-
rationes ac laudes , honores & ignomi-
nias, in quantum pro juve fio poreft aut
wivtuts ffudeve, aut vitium fectavi. Cer-
tiffimum elt itaque quod redte hzc fe-
cunda meriti conditio fit conflituta, cum
quisque mereatur aut demereatur, quo-
niam libertas, ut inquit in primo contra
Symmachum libro Prudentius,

Conceffa ef? bomini, forman cui fe-
dlere vite,

Atque voluntatis licitum eff ; feu
tramite dextro

Scandeve , feu levo malit decurrvere
canpo.

At hzc omnia juxta doftrinam libro
xv1. propugnatam dita funto.-

1L
Tertia operis meritorii conditio eft, ut

gtiaconditio fit fipernaturale, ideft faGum prave-

inquiricur,

nientis gratize auXilio. Probant hujus
conditionis neceflitatem premiflz adver-
fus Pelagianos & Semipelagianos difpu-
tationes, atque libri proxime praceden-
tis priora capitula. Relte Arauficana z.
Synodus canone 7. 87 guis per nature
vigovem bouum altguod, quod ad [alutem
pertinet vitw aterne, cogitave aut elige-
re jmﬁ confivinat , ﬂb&gzre lumznatione,
& infpiratione Spivitus fanii, bavetico
Jallitur fpivitu.  Et Tridentina Sefl. v1.
canone z. 8% guis dixerit ad boc folum
divinam gratiam per Chriftum Fefim da-
¥i, ut facilius homo jufle vivere, ac vi-
tam @ternam fvromercm’ poffit 5 quafi
per liberum avbitrium fine gvatiautruimn-
gite, fed agre tamen , & difficulter pof-
Jit 5 anatbema fit. Plura funt argumen-
ta Auguftiniy fed modo fufficiat repete-
reillud, quod urget contra Julianum lib.
1V. cap. 3. gratis efle morcuum Chri-
ftum, fi poflimus absque ipfius gratia ad
regnum pervenire. Neque pretereun-
dum eft quod tradit D. Thomas 1. 2.q.
104. art. 3. opus meritorium, in quan-
tum e¢x libero arbitrio procedit, maxi-
mam habere cum vita zterna inzquali-
tatem; ideoque requiritur, ut valorem
fuum accipiac a vircute Spiritus fanéi

De Theologicis Diftiplinis.

moventis. Poltremum argumentum eft,
quod homo gratia deftitutus, ur inquit
Profper adverfus Collat, cap. xx11. Bo-
wis fuis male utitny;
Et licet eximias fludeat pollere per
arvtes,
Ingeniumque bomum genevofis movi=
bus ovunet;
Caca tamen finem ad movtis pev dea
ViR Currits
Nee vitw wterna veros acquiveve
Jruétus
De falfir vivtute poteft:
inquit de humana voluntate idem Pro-
fper in Carm. de Ingratis.

IV.

Quarta conditio eft fatus vie. De
hac Ecclefiaftes cap. x1- 3. ait: 87 cecs-
derit lignum ad auftrum s awt ad aguilo-
nemy i quocnngue Joco ceciderit 3bi evit.
Et Chriftus Dominus apud Joannem 1x,
4. Fenit nox quando nemo potef? ope-
ravi.  In hunc locum appolite Joannis
Commentator illuftris Auguftinus Tract,
XL1v. Aliud eff tempus operationis, aliud
veceptionis: weddet eniin Dominus uni-
cuigue fecundum opera fua.  Cum vivis
Jue, fi falturuses: erit enim tunc nox
validas que involvat impios. Sed & mo-
do omnis infidelis quando moritur, ila
unolte fuftipitur, & noneff ut illic aliguid
operetur. Lege & Auguftinianam ad
Hefychium Epiftolam, & ex Grexcis
Olympiodoram fuper Ecclefiaften, Hu-
jus conditionis caufam effe preordina-
tionem divinam, eft communis fenten~
tia Theologoram. Ac illius preordina-
tionis poflumus hanc afferre rationem,
quod cum Deus temporalem homioum
vitam militiee & laboribus deftinaric, (ta-
tuit in altera vita coronam atque mer-
cedem. Quam ob rem diffoluta hujus
habitationis domo , quibus nihil reftat
diluendum , ad perperuam & non ma-
nufaétam tranfeundum eft; ac viciflim
qui induuntur purpura & byflo, epulan-
tur {plendide, arque voluptuola fruun-
tur vita, impingunt in illius calamitatem,
de quo Lucw xvi. 22. Mortuus eff di-
wves, & fepultus eft in inferno, Defectu
hujus conditionis neque Santti majorem
gloriam, neque damnati gravius fuppli-
cium promerentur.  Sancli quidem pro
nobis intercedunt; fed illorum oratio
obtinet nobis beneficia potius per mos
dum impetrationis, quam meriti: quam-
quam funt aliqui negantes hﬂﬁclf).an&t:_l-
rum impetrationem refte non dici meri-
tum, ob illorum dignitatem intimamque
cum Deo unitionem. Verum hac di-

guitas ac preftantia ¢X meritis, gu® con=
{fumma-~



22.
sta Conditio
examinaiur,

Liber Decimus

{ummarint in via, non ex iis, que in pa-
tria ﬁ1peradd1deimt, ortum habet. Etiam
Chriftus {empiternum habens ‘Sacerdo-
tinm, femel (& iplum offerendo, vi hujus
{acrificii, operisque jam peracti(alvarein
perpetuum poteft accedentes per femet
iplum ad Deum, femper vivens "inquir
Apoftolus ad Hebrzos wir1. 24.) ad in-
tt’?])./]wz Tum pro mobis, Omniurn ergo
meritorum cumulus virture comparatutr,
ut inquit Juvencus Presbyter,

Dum vapide tecum graditur pev

compita vite.

M

Prarerea nos ad meritum de condigno
neceflarium putamus, quod proficifcas
tur ex chavztate. Et charitatem quidem
babitualem, cum fit vel a gratia fanctif-
canteindiftinéta; vel falcem ab illa i mm-
wulh,, puto a Theologis univerfis re
ti. 1lla etiam charitas » quee eft i :
tio bonz woluntatis praveniens omne
opus falutare, cum fit iplamet actualis
gratia, debet opera meritoria s
Theologo diffentiente, precedere. f
neceflariam puto illam quoque cha
tem, gux virtus fpecialis eft, nimirum
diletionem , I.:ltun virtnaliter exiften-
tem. Cthe‘,poﬂolus necellitatem cha-
ritatis infinuat locis produdtis cap. v.
prop. I. Eandem commendat,
zternam vitam repromiflam . afi
Chriftus apud Joannem xi1v. 21.d
Qui diligit e diligetur o P
€go delegam e, & manife/t
2pfin. Et Jacobuscap. 1. 12. de viro, qui
in tentatione probatur, aic; «docipret
coronam vite, guam veprowifit Deus di-
Ligentibus fe. Hanc effe mentem Divi
Patris Augultini demonliirabo libro xx1.
cap. 4. ll=ud tantum nunc dico effc aper-
tilimam ejus fententiam, 47 ov ety quo
i‘uqms‘ v ad Dewimn won effé uifi.a Deo,
& fine boc amove Creatovis nllum dene
uti creaturis; lib. contra Jul. cap.
Ju SLEE /‘.ch adduci hominem ad fides,
per fidein wipetrare /»)uzf'f;w lavgiovem,
pev //mu‘fmz m,;w,.at {JM‘HI’;H‘E’HZ, ey
chavitatem implevs legem; E pl!r. 144.ad
Anaftafium; f;r»mm w071 effe nmzw)(/zte
de chavitatis yadice non _/m git; de Spi-
rit. & lit. cap. 14. Vide qua Iupn di-
ximus de H. Pelag. cap. 7. S. Thome
fententia liquet ex 1. 2. q. 114. a&. 4.
ubi ait: Meritum vite eterne primo
pertinet ad chavitatem : ad alias autem
wirtutes fecundario, fecundum quod earum
adtus i chavitate z.-ff/)a; antyr. Ratione
demum hzc veritas comprobatur.  Pri-
mo. quoniam gloria magis diletioni,
quam opetibus mend:tm. aliogui non

R. P. Berti Theol. Tom. I71,

1V,

nonus, Cap, VI,

foret Beata Virgo fublimior Apoft
qui pro nomine Chrifti contumelias ac
mortem perpelli Evangelium ubique prz-
dicaverunt, Deinde quia charitas, cum
fic plenitudo legis; non folum pracepta
ombia comprehendit, atjue ad illa fer-
vanda veluntatem inHammat; vcru n
etiam finern dirigit; unde in motalibus
pulmlgt decus, pretivmague vircutis, !’u-
ftremo quia merces omnium ampliflima
& preeftantiflima actibus virtatis omnium
maxima debet rependi.  Atque ex his
colligitur actas ceeterarum virtutum,
quidquid (entiant ¢ Schola aliqui, non
promereri de coudigzo vitam @ternam,
nifi 4 charitace {int e/éicité, vel imperati.

VI

Sextam conditionem ftatuimus divi:
nam promiffionem. _Illam nec im
efius,
Juo tamen rhfcrnm e,quod
us harc efle meriti rationem
alii autem (olummoado condss
lilam minim ¢ necellariam putat
cum p.ucls aliis V: asquefins, Thomiftz
complures diftinguunt inter ordinatio=
nem Dei, & extrinfecam pro mui‘f)r‘un,
illam quidem, non iftam prerequirentes
ad meritum. (\atmm-n nen vacat mo-
menta expendere mé_,u[mun, dico di=
vinam promiffionem ad mericum de cosa
digno refte ex Viderurprimo id con=
torme Tridentino decreto feill vi. cap.

putant ’%c--tws, Bellarminus, Su:
cum aii

alii; ¢

16, Bewe operantibus us que

2 Deo ,'/-: it ibus Propos

@tevi " Languan: gt .zéz 1

ﬁi(L orditer [)i’u;/j ’%r, &7 tar H fHevces
ex 2p)fus [}u promiffione bouis ibfo

operibus & . meritis fideliver
Videtur etiam huc fpectare artic
Baji ab Apoftolica Sede proferiptus:
eut ¢
@LETT
natura

ulus
Sz=
s malum e fua wature movtis
nevitovium: fic bonumopus ex fui
eff vite wterne mevitoviem. In
locis debeyi xrernam mercedem
ina pmn:n1 one, fc
ultinns. Ln.zrl.u.
fis Domis

'(f’{-' VT
jnnff, noR z!/ «.LJO /LJ
oiizia pi omitten; do. Et (&rm, de ver-
bis Apoftoli, nunc if8. Uuﬁh‘m‘] .
e/t Deus non & nobis aliguid aeciy
Jed a!r/w d quod ei /J/]c it promit
Idem {cribic Fuleentius in prologo libs
ad Monimum : S"'z/aﬁwz fuea fargitate dis
gnatus eff facere debitovem. Idem Cy=
prianus in Epiftola de Opere & eleemo-
fyna; idem feribens ad Victriciam Pau-
]HTUS Am]uc' I|IEJ1‘]|’T] ﬂLi\_LOiEf'h.l acce=
dit ratio. 1. Quia fumus naturd Dei (er=
vi, 4 quibus Ducc.& ille omnia opera fer-

Ts vate




330 De Theolagicis Difciplinis,

vato ®quitatis jure fine remuneratione VIL

aliqua exigere. 2. Quia nullo alio patto Tandem ad meritum de condigno re- 44,
poteft Deus conlfticui hominum debitor, quiricur habitualis gratia.  Ita Tridenti- 7ma condi-
nifi quatenus rationi & veritati maxime na Synodus fefl. 6. cap. 16. idque pro- tiotnacras
convenit, ut fic fidelis, ac ftet promiih‘s. bat ex quo nullum meritum haberi pol- sur,

3. Quia bona opera dignitatem quidem,
& proportionem habent cum ®terna
mercede ob gratiam (an&ificantem ; fed
nulli operanti, tametfi portaverit pon-
dus diei & =ftus, debetur ex juftitia mer~
ces, nifi fuerit conductus 4 nifi padtum
cum Domino interceflerit, nifi conven-
tione fadta perfolvendi denarium diur-
num. Legite Evangelicam parabolam
Matth, cap. xx. 4. Quia ideo peccator
absque ullo pafto per opera iniguitatis
fit debitor juftitizz, quoniam ad contra-
hendum debitum {ufficit, [ creatura Do-
mini fui legibus teneatury fed per ope-
ra bona,nifi adficliberalis promiffio,nequic
Deus fieri debitor ereaturarum, quoniam
univer(Grum Dominus nullius abligatio-
nis capax eft, nifi ex liberali conventio=
ne, ac promifio.

Lubenter his pofitis omnium Schola-

fit, nifi Chriftus zanguam caput in mema
bra, & tanquan vitis in palmitesin ipfos
Juftificatos vivtutem infinat. Proferripo-
teft hujus veritatis ‘muldplex ratio: ac
prima quoniam heereditas non ad fervos
pertinet, fed ad filios; & confticuimur
filii Dei adoptivi per gratiam. Sequitur
alia ratio, propterea quod iniquitas di-
vidat inter Deum, & hominem, atque
impiorum munéra reprober Aliflimus.
Accedic tertia ; eoquod gratanter nihil
recipitary nifi exhibitam {ic ab amico.
Additur ratio quarta ; nam nulla eft in-
ter gloriam, & opera noftra equalitatis
proportio, nifi ob inhzrentem juliciam,
Poftrema ratio fit, quod nec nummi va-
lorem habent , nifi imprefla Principis
imagine s autinfculpro aliquo characte-
re, ac prafertim fi fuerine ex viliori ma-
teria conflati.  Que omnia cum ex ha-

Oﬁirgiil.ﬂu flicorum, quamvis invicem pagnare vi= Cenus dictis perfpicua fint; confequitar
oinin Al o} bt b : s -
thakis. deantur, {ubferibo fententis. Ac pro- feptem has conditiones ad meritum de

am Scotiy in quantum pro-
millio formaliter neceflaria eft, ut met-
ces ex juititia fic perfolvenda.  Verum
quoque docent Thomiftz, quatents hec
promiflio extrinfeca eft; nec tribuic ope-
ribus illam pretii, ac valoris dignitatem,

condigno fuifle & nobis rectiflime conflis
tutas.

Ad meritum autem de congruo fuffi-

27,

city fi opus bonum fit, liberum, atque quid réqui-
ex gratia actuali,” & aliguo Dei amore rarad me-

quam habentabinhzrente juftitia. Affens
procedens. ‘Gratia autem babitualis non tivom de

tior Bellarmino ac Suarefio y quatenus

conventio aut promiflio inducunt inter
Dominum ac famulum obligationem.
Neque dicas promiflionem iftam etiam
ab hereticis agnolti; hi enim eo modo
afleruntreddi ®ternam vitam ex promif=
fione divina , guo-levanti feffucam debe
vetur vegnum, fiili promitievetur. Hac
fimilitudine utitur Voffius difp, 1v. Thefi
1. num. 6. abufus verbis quorundaim vea
terum Scholaflicorum; negantium bono«
rum operum & vite ®rernz condighitas
tem; fed [pectataut ditum fupra, iplo-
rum- operum fil/lantias non operantis
in Dei filium adoptione, atque inhabita-
tione Spiritus fanéti; At nosita divinam
promiflionem ftatuimus, ut etiam fatea-
mur bonorum operum dignitatemy at-
que de premio vite mtern® afleramus
cum Bernardo excrémo libro de Grat.
& libero arbitrio, Promiffum quzdent ex
orifericovdiay fed jam ex juftitin perfol-

VeRduns

eft ad hoc meritum neceffaria, quia non
ex operis dignitate, fed ex fola decentia
divina benehicia hoc meritum confequun-
tur. Quare impii, dum fide; fpe & 'cha-
ritate ‘ad juftificationem difponuntur,
hﬂn‘: Pl'OITIL"E'C,']'[',]',' tantum (ft.’ C'(Nz'l{{i"HD-
Neque meritis iftivsmodi redditur divina
gratia femper, arque infallibiliter, fed
pto Dei'beneplacito ; atque fi ex parte
recipientis- nullum ponatur impedimen=
tam, “Stat autem meritam de congruo
etiam cum gratia (anétificante, dutn ju-
ftus aut aliis gratiam prometetur; aut
fibi donum finalis perfeverantiz, que non
ex juftitia conferuntur, fed ex liberali=
tate diving. -~ Promiflionem denique me-
ritum d¢ congruo neque requititn 'cef’f:}-
rio, neque excludit: ad tale enim meri=
tum fufficit, f opus habeat aliquam reti-
tudinem; eujus intuitu Dens beneficium
aliquod impertiatur.

CAPUT

congruo,



Liber Decimus nonus. Cap. VII.

W
i

i

CAPUT VI

De merito bonorum operum, quee juftificationem prace-
dunt, & fublcqunntur

SUMMA4RIT UM

. Ratio Ordinis.

. Opera pracedentia juftificationem quale ha-
beant meritum,

. Non habent meritum de condigno,

. Hominis judtificati nperabona 11.1;::‘11{ meritum
de condigno,

¥ -t

Xrosita Ha oram, & Catholi-
E corum dof 1 circa meritum bo-
norum (’pr‘:r*m., atque explicatis
conditionibus .m;u,.k,cwu.lf;umlue Pro-
teltantium l'{,fLI[.an\, 11 111[‘1 ()=L1u[.tm elt

Vero oputLu\, absque g,l';;u'a. Pacraris,
etiamfi honefta cenieantur, & bona fint
ex ojedfo atque oflicio, nullum ineffe
meritum do Catholica Fides, & pre-
mifla Pelagianorum dagmatum confuta-
tio; coaritacur qum‘m ad opera, que
fiunt phrvem ente Spiritus (anct adjuto-
rio; & quorum aliqua prezcedunt jufti
ficationem, ut {alutaris timor, ora
atus Theologalium vircutum, contr
& peccatorum confeflio; aliq‘m [uble-
quuntur, -ut jultoram peenitentia, elee-
molyna, divinorumque omnium prce-
ptorum oblervatio.

Qe Prorositio I.  Opera, qu® prace-
R’{’r'“;}f’:ﬁ]' duut jnuiﬁcatiom:m, habent meritum
tionem @€ COBEYHLy NON de condigino. :
quale ha- Hujus thefeos, cui omnes, etfi aliqui
beant meri- exXcipiunt Sotum, fubferibunt, veritas
tim, primo demonitratur ; quoniam opera,
que juflificationem precedunt, ex defi-

nitione Tridentini fefl. vi. cap. 6.atque

ex Scripturis allatis fuperioricap. 1v. ad
IP{dmjuﬂthiti'.’h:\.th dif ponunt, & Deus
convertitur ad impium, &, dum gratia

excitatur, convertentem ad Deum, At-

qui iftiusmedi difpofitionibus ineft ratio

meriti de comgruo; quia, ut oftendimus

lib. x1v. auctoritate & ratione, non eft
reputanda nullius meriti petentis fides,

queerentis pietas, & pullantis inftancia,

przcipue (iquerendo, petendo, & pul-

1ando invenire, accipere, & intrare di-

catar. Igitur opera, qua fiuncante ju-
ﬂnut.an m cum auxilio pravenientis
gratizespromerentur juftificationemipfam

#o.  Atque hoc argumentum

de cong

corroboratur {equenti. Si preveniens
gratia conatus bonz voluntatis exigeret
aut expeiaret , ut Pelagiani plilmirn,

deinde Semipelagiani affirmarunt, gratia

8. P Bevtr Theol, Tom. IT1.

& 6. Hoc probator, & declaratur lterius

5. Pr 3

7. Bona opera jufltorum merentur meritum de
Lnndng)no

8. Usque 13, fatisfie objeitionibus,

14. De his, qui habent fpem in bonis operibus,

daretur fecundum merita noftra: nam
idcirco hoc Pelagianum affercum damna-
tum eft, quia .ot[xtm gratia, fi a libero
preveniatur arbicrio. lt:-z"uc’ fi Deus uc
hominem jul -L,cwr*L; que cm‘nmt
motus liberi trii per ’_,\.4) ex at
atque adjuvan

m gratiam f¢ dilponen-
tis ; ucc‘;ueunr iftiusmodi motus omnino
c*cmc.{ar; ratione meriti.  Accedit ex-
pu.f a 5. P. Anguftini auttoritas,  Ait
iftola non femel laudata ad Six-
il vemiffio peccatorum
Sine -#f’;’cﬁa mevito eff, i fides bane impe-
trat y meque cnim nuellun eff meritum

qua ille dicchat: /)c.r\ Propitius
mibi peccatori, & defeen: ./f. -
ito jidelzs bums e”l_'}f’h!h’z
G, /’ humiliat exaltatur. de Prz-
deft. Sanctorum cap. .. ittens di-
cat eum y qui jam ca ab iflo
in quem credidit nil

Quod vero eadem op £, gua jultifi- 2.
cationem precedunt, | ‘e nequeant Non habent
meritum de condign re meritum de
pracedenti.  Deeft quippei condigao.
conditio, f{eilicet ftatus ¢
adoptivi dignitas, ac di
ticipatio. Q'mr
I)-.-.u.l IJ(”jfn""atf

D S

mant Lnt;umunu, q iz pro {ententiaSo-
to atcributa poflunc afferri, lei.:tinqm.
enim Patres, Theologi, ac prafertim lau-
datus Auoguftinus, & D. Thomas doc ent
hominem impium ni wl mereti, ita acci
piendi funt, ut nihil mereri dicatur ta
merito, quod innitatur julli at=
(.}'LIC cum il:‘r"ﬂl!flﬁl'.'.l[!‘('lnfi ZFC.][U‘ n{F:‘.In
dignitatem. Etenim hoc meritum quod
vernm propriumgue meritum e(t, comi-
tatur duntaxat bo opera hominis ju-
ftificati,  Aut certe ita accipiendi [unt,
ut gratia non dicatur confe ri operibus
naturalibos , wec wllis pracedentibies wie-
ritis, quoniam inde incipiunt bona quw-

AT B Ui

Lal




-

cungue fint merita;, inquit eodem loco

Auguflinus. Vide que feripfimus fupra
b . - -

cap. v, ad Hzreticorum objetiones.

4. Prorosizio II. Hominis juflificati bo-
Hominis jii- na cpera vere promerentur yitam eter-
ftificati Ope= pam, non tantum de congruo, {ed etiam
i HErpa . T condigno.
yent meria g :
sam de con  Quod bonaopera jufti zternam vitam
digno. promereantur probatur L ex divinis Scri-

pturis. Sap. v. 16. legitar: Fu/fs autem
in perpetunm vivent, & apud Dominun
eff mevces covum, Matth. v. 12,  Gau-
dete €7 exultate, guoniam merces vefira
copiofi eff in calis ; & XXV. 314. Feni-
te benedicti Patvis mici, poffidete pavatum
wobis vegmunt i conflitutione mundi. Ef
vivi enimy €7¢. Luce vi.a3. Ecceenim
mierces veftva muftn eff in cefo. AdRom.
11. 64. Reddet unicuigue fecundum ope-
srus. 11, ad Timoth. 1. 120 Pofens eff
ave iz illugn diemn ju-
. ul Ecce

ltimo 12.
mea mecmn effs red-
dere unicuigue fecundum opeva fin.  Ap-
paret ex his @ternam vitam cflc bono-
rum operummercedem. Mercesautem
meritis rependitur ; ideoque bena opera
4 merito non funt disjuntta,
: Eadem eft perperua & conftans San-
probatur  ¢torum Patrum Traditio. Etenim ut ali-
hocex Paui- quorum fententias proferam, Martyr
bus. Ignatius in Ep. ad Romanos, Sizite (in-
quit) uz beffiarum efca fimn, per quam pof-
Jfim Deum promereri. Bafilius in Plalm.
33. Omunis aétio jufli digna eft s quam
Deus refpiciat. Et de Sp. S.cap.24. Ho-
a0 ex opevibus jujtitie [olvatur, Greg,
Nazian. Orat. 31. & 40, nos ad bozna ope-
va hortatur, uf non [olum babeamus gra-
tie donum , [fed etiom premium confe-
guamur. Chryfoftomus Hom. z. in Epift,
2. ad Timoth. Fite vatione, & Lonorum
operuin Deum babemus debitovem. Cyril-
lus in Thel 26, docet premium gloviz
certantium labovibus refpondere. ldem
docent Latini Patres.  Cypriani, Am-
brofii, & Auguflini teltimonia produxi-
mus capite precedenti. Profper ad . ob
Galloruminquit: Pufificatus howmio,id eft,
ex impio pins futtus nullo precedente bo-
#o imerito accipit domum , quo medio ac-
quirat & mevitum. Bern. denique [erm.
$1.in Cant. Owmme guod feceris bomum,
malumve, quod quider non _faceve libevum
Jit, merito ad meritum deputatur. Cum
ergo tam Scriptura, quam Patres bono-
rum operum merita conteftentur; jure
optimo Tridentina Synodus in Spirita
fanfto congregata propofitionem - no-
firam fefl. vi. can. 32. dito hzreticis
agathemate definivit,

332 De Theologicis Diftiplinis

Quamguam autem laudata Synodus ¢,
exprefle meritum de condigno non com- Acdeclara.
memoret , in gratiam, uti arbitramur, ter ultering,
quorumdam _antiquiorum Scholaftico-
rum; qui affirmarunt nullum dari increas
tura condignum meritum, propterea
quod nequeat Deus ejusdem creature
conftitui debitor; nihilo tamen minus
nos etiam meritum iplam de condigno ma-
jori pobabilitate defendimus, Cum ve-
ro bona juftorum opera mereri vitam
eternam (it dogma Catholicom , atque
pra&miﬂ{s argumentis valide propugna-
tum; addam al[quu, quz demonitrant
in bonis operibus hominis juftificati non
meritum qualecunque, fed habens cum
repromifia mercede condigoitatem, Ag
primum fit, quod citato Canone Tri-
dentini ftacutum eft juftorum opera ve-
veuerer: rrr{gﬂm;hmz gmt.!:e, vitam wiey=
nam, €°c. que fane verba verum metitum
commonfirant, non folam congruitatem,
atque decentiam. Deinde Hareticime-
ritum-de congrie nequaquam negant,
Etenim Bucerus it dilput. Ratisbonzan.
1746. inquit: 87 fandli Patves aut alii
antelligant pev meveri fucere ex fide gra-
tie bona opera s quibus Deus mercedem
promifit ; boc fenfi ufurpave illud ver-
buiir sinime damnabimus. Voflius etiam,
ut fapra diximus, teftatur aliquod meri-
tum agnofci etiam & Confellione Wit
tembergenfi, & Augultana, & Ecclefias
Reformatas tantum negare, quod bona
opera vere proprieque, non ex promifs
fione folum, fed etiam juftitiz debito
propter zqualitatem operis & mercedis
cenfenda fint vite mtern® meritoria, At=
que id, ni fallor, fequitur directe ex ha-
retico de juftificatione dogmate fuperius
impugnato : nam ideo negant Seftarii
aqualitatem operis & mercedis, quoniam
non admittunt juftitiam inh®rentem, qua
tribuat bonis operibus dignitatem.  Nifi
ergo meritum de condigno neceffum fic
propugnare, cur hac in parte cumNova-
toribus tamacerba contentio? Preterea
Theologi Tridentini, Auctore Pallavicino
lib. vi1r. cap. 1v.  Operibus poft accea
pram juflitiam peralis, adeogue divine
gratia nformatis, redditisque ol mevite
Chrifti potentioribus, cujus vioummen-
brum effelfus eff 15, qui e pevagits omucs
concedebant vationem meritt condignt, ad
confervandum, augendangue eandem gri-
tiam, aternamqueelicitatei conféquen-
dam. Idem docuerunt Theologi pofte-
riores : quorum profecto doétrina, cum
fcripferint poft exortam herefim Lo-
theranam & Calvinianam , placitis
Durandi , aliorumque paucorum elt
praferenda.  Infupex nec weterum

quo=



(s
Pona opera ]uﬁ’ rum oper ibus

]\i’*mum
merentur

CONUIZENO,

Liber Decimus Nonus. Cap, Vil

qitorundam placitum re ipfa difcrepat a
communi recentiorum Theologorum
fententia. -~ Si qui enim jultorum opera
mereri de cont f.m,m negarunt , & vitam
@ternam gratia o tantam , non juftam
retributionem  effe dixerunt lm,u*;
funt verbis & Scriptura non pﬂ nitus alie-
nis, & pracila ordinatione ac promiffio-
ne divina.  His quippe argumentatio-
nibus ducebantur ;3 quod non repugnet
Deum confervare iu(_os: hac mortali
vita, & nunguam illos ad celeftem he-
reditatem adfumere ; quod pol fic illos
abfoluta potentia redacere in nihilum ;
quod pleniflima libertate creaturas pro=
ducat, & pro fuo beneplacito predefii-
natoru Q' acce t; quod fu-
premus Dominus nihil debeat tervulis,
nihilque ab his capere pofiit emolumen-
ti; guod denigue rna vita dicatur ab
Apr)"}mif) gratia, neque fine beneficio
Creatoris poflic obtineri.  Urget hxc
argumenta peracutus Theologus Arimen-
fis in 1. fent. dift. Xv11.q. 1. art. 2. At
hzc non v ¢ ordinatione divina, ac
promiflione fappofita , liquer ex dictis;
neque id negat Gr ius nofteribidem
in folutione prim mentationis Au-
reoli.  Ex quit reur Scholafticos
verbotenus, no > invicem diffentire,
eorumque difcrepantiam fruftranobis ab
heterodoxis opponi; recte demum Tri-
dentinos Theologos thrLllLﬂ, ut prin-
cipio hujus libri di¢tam eft, in his quz-
ftionibus veritatem majori inlucea Scri-
pu yribus collocatam, qui ferpentes hae
refes fublecuti ex inficuco illas exagica-
runt.

His permoveor ut non folum bonis
yerum meritum cum
holicis tribuam ; fed etiam
num ; etli ad evitan-
am nonnulli cum Tho-

na \;ndc:m & Paulo Burgenfi putent

ab hujusmodi vocabulo cli;, abftinen-
(‘lil!T!. COY mant Jﬂ.ltum nOfirum (}.l:'c
hattenus dicta {unt. Sacre enim literz
@rernam vitam qppuifmt coronam jufti-
tie, depofitum, bravium, mercedem,
& denarium diarnum : quibus [ane ver-
is fignificatur retribucio ; qua, fervata
zquitate, non debet operarias defrau-
dari.  Appellatur precerea jufius filius
Dei, regpi hares, palmes adherens vi-
Ty ob obh;-:,w atus [pirita promiffionis,
qui eft arrha & pigous heeredicatis, At-
que his juftorum dignitas, & jus adglo-
riam, qua nequeant, fi permaneant in
gratia, Chpr!h,l(!,f‘ltlaym eree declaratur.
Patres etiam tradunt Deum fe juftis de-
bicorem fecifle , licet non accipiendo

aliquid, fed quodipfi placuit
do: unde {equitur D 1 1
largitor gratiarum, "blcpmn, co-
ron®; ut }:I:ht"' at.in P .‘.T n. LXXXI 1. alg
Aufruft!nus. Denigue in bonis operibus
lm'mm:;]uﬁlhcauupulunt‘u‘uwn S COn~-
i quas requiri ad meritum de
18710 paulo fuprafuitdemonftratum.
His .mqu; nunc in Epitomen redatlis,
ftilo fufiori explanatis , pofitum
theorema valide propugnatur.

}|

ECTA HERETICORUM
RESPONSIO,

Ap O3]

Sequitur ut refpondeamus hereticis
blev 5 Aec pmhxo fermone, cum fue-
fere

rint pra (.;d;ml C
ItliiLH.". fop
priori loco [
xrerna appel
diay uc P

pite folata omnia

ras literas, inq
ur Gratio &2 mifes
n. cit. Covonat te in mife
ferationibus. I Lv. 1. Fe-

FICOVdid 4 T I

nitey emite absgue av, & absque
ulla commutatione vinum, & lre. Ad
Mm‘ wwm,

Rom. vi. 23. Stipendia ¢
mors: Gratia autem Dei
Et ad Ephel. 11. 8. Gratia enim
Pis pev fidemy & bocnon ex vobis, D
e donume ¢ff 5 non ex opevibuss ut me
glovietur.

Hic foluta fant in refutatione 11
Conditionis ab Hereticis pro opere me-
ritorio {tatute: ubi oﬂ:r‘"l'(limus quomo-
do ®terna vita fic miferizordia imul, &
merces ; mifericordia obgratiam preve-
nientem: merces proprct liberam homi-

bedientiam. Ita Augultinus in lib.
de Grat, & lib. arb. cap. 9. exponit ver-
ba Plalmiltz. f\'zzf.']m‘/ nor covona (in-
quit) &omis eperibus vedditur ? Sed quia
?j:fr /m;m opera #lle in /)m D mzm‘, de
quto d
vobis
luntate,

nis

=

7
1-13»\1 (’f vit !,urfu
2 €9 f::ffuz;c:

7

i fevatic
bus corona vedd
raliter de terra 'T,‘L‘nmi v:J
fide in Chriftum, & vocationead
fiam eft accipiendus : & ucrumgue
ficiumeft. Si velis illum de glor
ponere; nota verborum pr

Eimite, inquit Propheta;
eft exhibendum. Addic
quoniam regnum ccelor
non bonis fortungz, {&d libercatis
Jine commiutatione quon iam Deus n
4'nobis accipit emolumenti. Quod ha-
becur ad Romanos 6. Gratid ¢
vita ewterna; eandem pusml..c inter
tationem. Ucenim$S, Pater {cribic eoden
4873 loco,

L
Objedtio
1ma Hzre-
[‘LU um

Solvitur.




10.
Obje&lio
ada,

Ir.
Rejicitur,

fet ( Apofolus) diceve, & vefied,

334

loco, & in Epift, ad Sixtum, Cusur po/-

Cy
vita @tevind s

Stipendiuin autem jufit
wtemnr Dei vita

snaluit diceve , G
aterna. Cur autem? Quia ejus mifeva-
tione bona operamur, guibus corona ved-
detur, inquit Avgullinus priori loco:
Deinde ne juffitia de bumano féextollevet
bono mevite; addic S. Pater Epiftola nu-
per laudata. Verbisdepromptis ex cap.
2. ad Ephefios eadem eft adhibenda re-
fponfio. Nifi enim gratia foretad aftus
fingulos neceffaria 3 poffént homines di-
ceve: Ideo accepimus grat quiacie-
dimusy  tanguain Jibi fidem tribuentes,
gratiam Deo: propter hoc Apofolus cum
dixiffét, Per fidemn, & boc, inguit, non
ex vobis, fed Dei donumeft.
rent fe fuis opevibus don

a1
i

o For
furfus ne
7 tale me-
ruiffe; continuo fubjecit , Now ex operi-
bus, we forte quis extollatuy s non guin

dic

va bomay cum

;r;agﬂ'.-'it, aut evac,
fecundum

dicat Deum unicuique veddere
opevic ejusy fed quia opera [unt'ex jide,
zom ex opevibusfides. IraS. Patereode
libro de Grat. & lib.arbitriocap. 7. Ita-
que in nobis gloriari non poflumus; quia
licet vitam @ternam promercamur;
omne metitum 4 divina gratia procedit,
neque coronam redderet juftus Judex,
nifi gratiam largitus effet mifericors
Pater.

Deinde Heterodoxi objiciunt quedam
teftimonia San&torum feribentium divi-
na miflerations nobis ternam gloriam
conferri; beatitudinem nihil aliud efle,
quam munificentiflimam Dei gratiam;
Deum non merita noftra coronare, fed
dona fua: ipfum Deum nulli facturam
injuriam, etiamf{i juflis nollet coeleflem
gloriam largiri.  Ita fcribit Hilarius in
Plalm.rr. Bafiliusin Plalm. x1v. Anguft.
Conc. 2. in Plalm. txx, & Bern. Serm. 1.
de Annunt.

Quoniam hzc conformia funt produ-
¢lis fupra Scripturis, eandem quogue
poftulant relponfionem. Confertur er-
go nobis beatitudo mileratione divina,
quia Deus elegit nos ante mundi confli-
tutionem in Chrifto, uceffemus fan&ti &
immaculati; quia mifericordia ejus pree-
venit nos; quia nemo venit ad fidem,
nemo ad gratiam, nemo ad coronam,
nifi Pater traxerit illam. Dicitur beati-
tudomunificentiflima Dei gratia, propre-
rea quod pradeflinatio Sanétorum ,non
hominis volentis neque currentis, fed
miferentis et Dei ; neque fumus fuffi-
cientes cogitarealiquid 4 nobis, tanquam
ex nobis , fed milericordia Dei pravenit
nos in benediCtionibus dulcedinis, exci-
tat dormientes, adjuvat operantes, &

o
(=

e Theologicis Difciplinis,

reddit coronam juftitiz perfeverdntibus,
Coronat Deus dona {ua, non merita no-~
ftra; quia ipfe operatur in nobis velle &
perficere; & ejus adjutorio operamur
bona, quibus merces fempiternarepen-
ditur. Nulli utique faceret Deus inju=
riam, fi gloriam, cnjusablolutus Doa
minus eft, necjultis concederet; fivel
opera tantum fpeCtemus, velfolam Da-
mini auctoritatem : at fi operibus acce-
dat divina preordinatio, &liberalis pro-
millio, fidelis eft, nec aliquem fraudat
mercede 3 jultus eft, & reddet unicui-
que fecundum opera ejus,

Objiciunt denique hzretici ; Pontifi-
ciorum dogma fecum pugnat, ac [efe
evertit; eft Chriftoinjuriofum & impium,
facrilegam demum , & [uperbiz atque
arrogantiz pleniffimum.  Repugnans
eft, & feipfum evertit,; quiafibonaope-
ra habent meritum ex gratia, & ex di-
vina promiffione , quomodo coronam
promerentur f[uametdignitate 2 Eft pra-
terea injuriolum Chrifto, quoniam ima-
minuit vim & eflicaciam paflionis ipfius:
& cum folius Redemptoris noftri obe-
dientiz, mortisque merito , tum gra-
tia, tum gloria fic tribuenda; Pontifi-
ciorum [citum hancfaltem conceditfuma
msa operum efficaciz. Item impium eft,
atque facrilegum ; evacuat enim divi-
nam mifericordiam , & Dominum uni-
verforum facit debitorem creaturarum.
Viam tandem aperit ad humani [piritus
faftum; cum fas fic, hocftatutodogma-
te, in operibus noftris , meritisque con-
fidere.

Verum & h®c parum urgent, atque
ex diétis facile refclluntur. Non repu-
gnat Catholicum dogma, eoqued di-
vina promiffio (quam tamen ut dixi-
mus , non omnes Communionis noltre
Theologi ad meritum de condigno re-
quirunt ) non elt neceffaria uc bonis
operibus conferat dignitatem, fed ue
Deus zternam vitam jultis tanquam co-
ronam juftitiz rependat; eo pactto, quo
paterfamilias non rencrur ad (olyendum
operariis denarium diurnum, nifi fada
cum illis conventione. Cum gratia au-
tem f{tat meritum, quia eriam liberum
arbitrjum operatur, licet operari recte
non valeat f{ine ipfa gratia; quemadmo-
dum palmes viti infitus producit fructum;
etiamfi fruGtum ferre, nifi manferit in
vits, nonpoffit. Conftac hocexemplo
nallam 3 nobis irrogari injuriam paflio-
ni & meritis Chrifti ; qui femetiplum
vitt y & juftum palmits comparavi;- A
vite enim provenit, fi palmites fructum
ferant: a gratia Chrilti, [ juftificato=
rum Opera vitam fempiternam prome-

reanturs

12,
Obje&tio
gtia.

3.
Reprobatur.



Series pta-
larum , qua
.,rl?[l[;j.l
ad beatitudi-
nem cdanfe-

gnendam,

Liber Decimus nonus. Cap.

reantuit.  Ob hane eandem rationem
non evacuatur & nobis gratiaj quialicet
afferamus vitam ternam conferri meri-
tis, dicimus tamen hzc merita absque
gratia non comparari:  Sed neque nos
Deum facimus debitorem, qui ex no-
bis aliquid captet utilitatis & commodi:
illom dicimus. {e facere debitorem no-
firum, non dllqmd a nobis accipiendo ,
fed promittendo , ita ut poflintjulti con-
fummato Lurfu p]uh.rl ¢ verba Auguftini
ferm, xvi. de Verbis Ap

cap. 2. f’:’
s quod
~edenti ¢

(l‘u"lfT

AL heec omnia
ifefta :ite-
timr dickay

Reftat ut ."q uid dicamus de iis, qui
in bouu: operibus habent [pem ac fidu-
Princi pem locare
in operibus, q i arbicrii
facultate proe
quisque {eipfo fa
ro nihil fic, nifi :
tenti bono.  Dein |
¢ta opera, quamvis bona vide t
eftimare, ut nullo concutiamur tmo-
re; cum nefciat homo utrum amore,
vel odio fit ¢
quotidie divina mi
da. Praxterea cum Duas operetur
nobis velle & perficere, ac faci
fic juftitiam deperdere, maxime (i relin-
quatur fibi ipfi humana infirmitas ; fic
vero defleratur qui nimium ‘prefumit ;
&quum eft, ut cum timore, & tremore

Vii, 335

operemut falutem noftram. -~ Ad hezc;
quia divina aux atia faétum eft ,
[‘ i quid boni peregimus ; debemus exer-
cere humilitatem , vitantes [uperbi:
lius qui dxmbat7 Non fum ficuti ceteri
bominum; & imitantes Apoftelum di-
centem, Nox 94“: Jed g;uh,z Dez dne-
cur,  His fervatis, dicimus in bonis
operibus locandam efle [pem divina re-

David, Paulus, aliique wiri fan&t
Ad excitandum fervorem, torpore
expellendum debec quisque firmi
credere, quodnonibuntin vitam seter-
nam, nifi qui bona egerunt; atque i
iple bene agere tuduit, & bonam con-
fcientiam gerit , tepetat cum Davide
Pfaln m. X ? ot mzhi Dominus
Zitiam meant,

& meritis p.:.Hm"us C

Ivercat.. Demum ne prafus
1erit non: cuilibet jufio, fed
ei, quiperfever .\c.lqu_iu in finem pa-
ratam qu @terne falutis retributionem.

mihi Tridentini Patres hze
rehendifle Canone xxvi.

'. auss diver 255 74
i Ji

itar

eTus MTfeVIcor.
ofit Chrifti meritumy /i bene
doy & divina mandate cuffodiend,
. finem perfevevaverint 3 anathem

it.

CoA:R LT NI

Explicatur quid poflimus de congruo, & quid de condigs
apud Deum pr omereri.

SUMMARIUM

1. Series gratiarum s qua conferuntur ad Bea-
titudinem conf m.

2. Juftificario diverfimode confideratur.

3. Di&a cxtenduncur ad gratiam perfeverantiz
finalis.

N ferie auxiliorum omnium, atque
I gratiatum , que nobis ad csmf‘uq‘ucu-
dam  beatitudinem  conferuncur ,
connumeratur  primo  divina . pra-
deflinatio, deinde gratia fidem pre-
veniens ; atquehec duo cum fint absque
prxlumtm meritorum 4 fide Catholica
cercum eft bonis operibus non rependi.
Loquor autem de przdefinatione ad
Gratiam, guoniam de eleGtione ad glo-
riam non eft una Scholafticorum opinia 3

unftus poflic mereri vitam @ternam de

1digno , non irem peifeverantiam fnalem.

5. & 6, An neque de congruo,

7oAn pofline juitialiis - mereri gratiam de
congruo.

noftraque priori volumine fuit fufficien-
ter expofita. -~ Confequuntur v
hem ad fidem liber voluntatis
timot, fpes, charitas, & p
deteftatio, quibus cap. 1v. o
homines ad jufti

tificationem di
demonflratum eft; guo-
modo hzc juftificationem iplaty prome-
reantur d¢ cougruo, id eft, moveant
divinam mifericordiam ad remitce
peccatum, & ad impertiendam cha

temy




2.
Juftificatio
diverfimods
confidera-
tur,

336

tem, que diffunditur in cordibus noftris
per Spiritum fancturn inhabitantem : id-
que Deus femper preftat , dummodo hu-
mana voluntas (& reéte dilponat , neque
divinarum gratiarum vircuti aut malitia,
aut pervicacia opponat obicem.

Speétare poffumus in ipfa juftificatio-
nis gratia primum ipfius in animam in-
greflum, deinde juftitiz augmentum,
poftea diuturnam in fanctitate perfiften-
tiam , infuper reparationem poftlapfum,
& denique finalem perfeverantiam. Ac
primam (an@ificationis grariz collatio-
nem nemo meretur de condigno 3 quo-
niam hoc meritum, ut liquet ex dictis,
nen J'Cpcrimr in peccatore, Augmen—
tum vero joftitie potelt homo jultifica-
tus etiam de condigno promereri, utde-
clarat Tridentina Synodus Sefl. 6. can.
32. dummodo ire fatagat de vircutein
virtutem, & alcenfiones in corde fuo
difponar; nam qui Deo accepti funt, fi
magis diligant, magis in virtute meri-
toque proficiunt ; atque libevati d pec-
cato Jevvi autemfaéti Deo , habeot fru-
Gum in fantitficationents finem VEVO Vie
tam eternam; inquit Epiftola ad Rom.
v, 22. Paulus Apoftolus. U juftusin
gratia fanctificante | erfiftat, nedum diu-
turno tempore, fed exiguo etiam ac
minimo, potelt folam mereri de congrio,
inftans orationibus, & juxra monitum
Apoftolicum videns ne cadat : at id me-
reri de condigmo non poteft. Enimvero
ut juftitiam fervet, & tentationibusnon
fuccumbat, indiget auxilio gratie efli-
cacis; iftud vero curunidetur, nonal-
teri, infcrutabilia funt judicia Dei: &
quamvis Deus juftum non deferat , nifi
prius ab eodefleratur; nemo fe continet
ab injuftitia fineadjutorio , guod cuida-
tur mifericorditer datur, cui non datur
jufto judicio non datur. Reparationem
poft lapfum nemo potelt de condigno
mereri, dicente Domino per Ezechies
lem cap. xv111. 24. Si averterit e ju-
fus 4 juftitia fua, & fecevit inguita-
tem fecundum ommnes abominationes , quas
opevari folet impius 5 nunguid wivet?
omnes juffitie ejus, quas fecerat s non
vecordabuntur. Ergo qui fandtitatis ja-
Guram fecerit, i mifericorditer traha-
tur ad peenitentiam, gratiam iterum
confequetur, non merito condigno pre-
cedentis juftitiz, que deperiit; {ed me-
rito de congruo praefentis contritionis &
gemitus,  Iftius quippe defiderium, &
oratio non Zanititur juffitie , fedtantum
wuifevicordiz s ut afferuic 1. 2. g. 104,
art. 6. Doctor Angelicus ; & rationem
tradidic Epiftola vii. Cyprianus, g#o-

De Theologicss Difciplinis,

miam vecedente difciplina Dominica ve-
ceffit & gratia.

Quod dixi de perfiftentia in gratia ad
aliguod tempus, multo magis affirman-
dum eft de perfeverantia finali.  Hane
itaque non poteft jultos condigne mere-
ti, cum fit fpecialiflimum donum, divi.
no beneplacito preparatum eledtis, ut
demonftravi preecedentis libri capite vr 1.
Poteft enim Deus recto judicio homini
jofto efficacem gratiam fubtrahere, at-
que convertentem fe ad defideria cordis
{ui absque injuftitia deferere: & que-
madmodum rapit parvulum , ne malitia
mutet intelletum ejus , ita aliquando
permittit juftificatum delinquere in fene-
&uddis maturitate , & absque juftitia, 4
qua mala voluntate receflit, in=ternum
perire. Habet enim figulus poteftatem
alia vafa in honorem, & alia in contu-
meliam efformandi: & Deus elegit vala
mifericordiz, in que effundic divitias
gratiee, & f(uftinet vala ire ad oftenfio-
nem juftitiz. Hincde electis ; reprobiss
que nature concedentibus{cripfic Hono=
tins Fortunatus,

Quale placet figulo, was jittile tale

pavatuy ;
Quando placet figulo , vafa folus
ta vuunt,

Si nunc petas quare juftus poffic mes
reri dé copdigno vitam 2Ternam, & non
finalem perfeverantiam ; refpondeo quod
utique vita zterna debetur bonis operi-
bus, dummodo accedat ipfa perfeveran-
tiz, cui repromifia eft (alus, & corona
juftitie. Attamen placuit Deo promit-
tere vitam xternam tanquam bravium
banis-juftorum operibus, ut omnes fic
currerent ut comprehenderent ; non
placuit promittere perfeverantiam iplams,
ut nemo prafumeret, fed unusguisque
propriam falutem operaretur cum tmo-
re & tremore. Denigne non eft confe-
quens, ut fi merces fic finis, merces
etiam debeat effe medium ad iplum finem
perducens ; fed pro fua liberalitate Do=
minus talentadifpenfat, & pro‘libltu Vo=
cat operarios; at pro:jafticia feryum f=
delem de reportato Jucro remunerat,
pro conventione folvit ftatutum dena-
rium. Non eft ergo de perfeverantia, &
de gloria eodem pacto ratiocinandom
quoniam hc finis eft, illamedium. AtCls
tato capite [eptimo plura huc fpectantia,

Veruin de congruo hocmagnum perfe
verantiz donum jufti mereri poflunt; re-
prehendit quippe Augufiinus 10 libro,
quem de hoc argumento conferipfit cap.
6. €05, qui volunt #fa hanc perfeveran-
tiam praedicari, ut non vel fupplicite?
emereriy vel amitti contumacitey j_?‘?,/ﬁf'

Neque

3.
Difta extene
untur ad
gratiam pera

leveranti®@
finalis,

4
Quare juftus
poflit mererd
vitam ater=
nam dgcons
digno, non
item perfe-
verantim
finalem.

fe
An neque de
COngruos



6
Explicattr
mltering,

1.

Dé propries
tatibus jafti-

Hicationis;

Liber Decimus nomus. Cap, Vi1,

Neque aliud petimus, dum verbis Davi-
dicis Deum deprecamur, Ne des 2z conz-
anotionen pedes ameos; aut in quotidiana
oratione 5 E# we wos nducas in temtatio-
#nem. Hwce oratio demontirat perfeve-
rantiam effe gratie divinz beneficium,
neque ulli mortalium deberi ex juftitia:
impecrari tamen orando, ideoque cade-
re fub merito, quod appellamus e con-
gruo.  Quod fi dixeris peti d nobis etiam
vitam @ternam, dum oramus, Adveniat
vegnum tuum, & nihilominus illam nos
promereri de condigno ;  relpondemus
cum Auguftino citato loco Sanétos hac
petitione nihil aliud orare, #i/7 #t in en
Janditate, gue illis data eff, perfeverent)
meque entm aliter veniet vegnume Deiy
gutod 7ion alizs, fed éfs, qui perfeverant
usque in finem, cevium eff effe venturum.
Przterea fic orantes nelcimus an odioy
Vel amore fimus digni, ideoque regnum
petimus titulo potius benefictiy quam de-
pofiti atque corone; uc fi forte inqui-
nati fumus occulea aliqua culpa, illam
Deus mifericorditer abitergat, & ita in«
veniamur idonei ipfi regno, in quod non
intrat aliquid inquinatum vel immundam,

Qui pevfeveraverst usque in finem,juge
ta Evangelicam (encentiam Matth. x. 22,
bic falvus erit:  Iraque jullus, fi in gras
tia decefleric, were promeretur vitam
aternam, & ipfius vitz #terne conlecus
tionem, atque etiam gloriz augmentum.
Sunt €5chola aliqui, qui negant primum
glorie gradum cadere fub merito e
condigno, eoquod titulo hereditatis des
beatur homini exornato gratia fanctifi-
cante, cujus primus pariter gradus conz-
dignum meritum antecedit: at non re-
pugnat gloriam effe fimul heredita-

3317

tem atque mercedem; guia ddm efi-
cimur filii Dei per gratiam habitualeny
conflituimur quidem coh#redes Chritis
fed hoc titulo, ut cum Chrifto crucem
tollamus , & abnegemus nosmetipfos.
Reéte dirimit Scholafticornm illorum
oppofitionem divinus Apoftolus ad Ro-
manos VIIl. [7. 87 autem filii, &7 ha-
vedes : hevedes quidem Dei,cobmredes aus
tem Chriftéy fi tamsen compatimuys ut &°
conglovificemyy.  Quamobrem non fo-
lam glorie augmentum, fed etiam con-
fecutio cadit {ub meritum, ut aperte de-
clarat Synodus Tridentina canone 32.
non [emel laudato,

Regnantes in gloria elei, & etiam 4,

9.
poffint

peregrinantes & Domino poffunt de con- juftialiis
gruo promereri aliis primam gratiamj ut mererigra-
illam promeruic Stephanus Apoftolo tiam deceits
Paulo: quia charitatis virtuce fubnixus B™o:

orans pro lapidantibus vicit Saulum cru-
deliter fevientem; & ita quem babuit in
terva pevfecutovem, in celis mevuit ha
beve confortem; inquit Serm, de Si Ste-
phano Fulgentius. De bonis temporaa
libus, que ne cupidivs appetantur tam
juftis y quam impiis Deus voluit effe
communia, dixi fupra cadere fub metis
tum; quatenus preordinancor ad ¥itai
aternam: fubqua ratione pertinent quo=
que ad effectus predeflinationis diving:
atque ideo nefas eft illa aut nobis ; aug
aliis expetere,ubi 2 fummo Bono animtitm
noftrum avertant, aut nos i proxmi
charitate divellant, Haee enim merces
Summa ef?y ut ipfo Deo pevfruathur 5 &
0IBES qui eo fruimuy 5 wokis etiam invis
cem i ipfo perfruamur  His verbis Aus
guftinilib. 1. De Dottrina Chriftiana cap.
32. noftra de merito bonorum operumy
differtatio concluditur,

CAPUT ULTIMUM.
Probatur, qudd poflint jufti excidere 4 gratia, quod non has
beant de illa certitudinem fidei, & quod non fint
omnes in juftitia ac merito prorfus aequales.

SUMMARIU M.

. De proprietatibus juftificationis;

2. Senfus Hereticorum.

. Jultus poteft excidere & fan&itace,

4. & §. probatur,

6. Usque ad rz. folvantur obje&iones,

13, Nullus absque revelatione habet certitudl-
nem d¢ jufticia;

s

=y

OcugrrunT Tridentini Theologi po=
D firemo loco inguifendum efle de
proprictatibus Juftificationis; quas

tres enumerant Heterodoxi, indemuta=

& L. Bevts Theol. Tom, I

14. & 15. Probatur.

16 Aliqua deducuntg?,

17, & 18. Obje&io folvitur, ;

19, Gratla Saudtificans non eft 2qualis in omni»
bus Juftis.

20, Gonglufio operis.

bilem perfiftentiam, firmillimam certicis
dinem, & =que imagnam iy fingulis digni-
tatem; omnesque profluune ex reproa
bate dogthate quod fola fiducia jultificets,

Uu eaque




Senlus Ha=
reticorum,

338

zaque fit immobilis atqueinextinguibilis,
nec debeat flatui inhzrens juftitia capax
augmentl, Igitur poft antiquos errores
Joviniani, & Pelagii, quorum damnatum
dogma fuitamitt non pofle gratiam per
Baptismum fufceptam , docuit Calvinus
lib. 111.Infticut. cap. 2, in elettis omni-
bus quantumvis exigua fic fides, cer-
tam haberi arrham f{alutis, & tenui illi
fidei qualem tribui juftitiam; propre-
rea quod, ut explicat Vindelinus lib. 4.
Theolog. cap. z4. juftitia Chrifti per fi-
dem apprehenfa wmqualiter imputetur.
Nonnulli , prefertim Lutherani, exci-
piunt peccatum Apoftafiz; in quod, fi
quis animo prorfus libero, nec perter-
ritus metu impendentis mali, neque [pe
allectus melioris fortunz labatur, dica-
tur peccare in Spiritum fanétum, neque
habere remiflionemin hoc feculo, neque
in futuro, permixta cum aliarum hzre-
fum colluvione etiam Novatiana.

Sed quoniam inquiunt heretici com-
plures, immerito & Catholicis accufari,
quod afferant {emel juftificatos nunquam
peccare ; dicam in quo convenianty &
in quo difcrepent, brevi injuftas queri-
monias repullando;  Quidam graviflima
fcelera juftos patrarefatentur, fed tamen
negant illos amittere Spiritum fantum,
atque excidere 4 gratia, eo ferme pacto,
guo peccant amentes, atque deftituti
cxercitio libertatis. ~ Sentit id citato lo-
co Calvinus, Theodorus Beza in Collo-
quio, quod habuit cum Jacobo Andrea
Lutherano, Dordreftana Synodus con-
tra Arminianos coacta anno 1619. cano-
ne 4, 5. & 6. Zanchius in Mifcel. Cha-
mierius Tom. 3. lib. v1. cap. 12. Rive-
tus in Apologetico, & alii. At nonnulli
cumPareo &Forbefio nonnegant aliquan~
do juftificatum itadeperdere fantitatem,
ut in reatu mortis ®terne permanear,
donec refipifcat, omnes tamen juftos pu-
tant ad peenitentiam adduci poft feele-
ra; quoniam licet altu iniquitatem ope-
rentur, retinent habitudine fidem & cha-
ritatem, quz [emen eft vite eternz.
Atque hzc {entientes peccatum, (pecta-
to etiam debito damnationis 5 ftare au-
tumant cum gratia fanflificante. Ne er-
go querantur Remonftrantes oppugnari
& nobis quod ipfi non aflerunt; affirma-
mus dari inter juftos plures , qui, cum
predeftinati non funt, non lolum in gra-
villima ermina voluntarie prolabuntur,
verum etiam peflima morte decedunt,
& de iplis preedeflinatis permultos fepe
cadere 4 {andtitate, quamvis his divina
milericordia conferacur gratia conver-
fionis 5 & finalis perfeverantia: dicam

De Theologicis Difeiplinis,

verbo, non eft femel arrepta juftitia ta-
lis generis, ut non poflit extingui; nec
adeo certa, ut non debeat juftificatus,
quamdiu agit mortalem vitam, ullatenus
pertimelcere.

ProrosiTio I. Juftus vitam agens
mortalem poteft excidere a fancticare.

Id primo evincitar € Scripraris. Si

3.

enim {emel jultificatus perire nequit, cur Juftns poteft

Ezechielis xxxi11. 18. Ieriptum eft;
Cum vecefferit juftus a juftitia fua, fece-
ritque iniquitates, inovietur ineis? Cur
Apoftolus ad Ephel. v. §. hortatur filios
lucis, & fanétos ad vitandum omne cri-
men, Hoc ntelligentes, quod ommnis for
nicatovy aut immundus, aut avarus, guod
eff idolovum fevvitus, nom babet hevedia
tatem in vegno Chrifti 3 €& Dez? Cur
iis, qui Spiritus fancti templum funt, in
prima ad Corinth. 1v1. 17. SZ guis(Cin-
quit) Templum Dei violaverit, difperdet
#llum Deus? Cur denique omnes ita al-
loguitur eadem Epiftola x. 12. Qui fé
exiftimat flave, videat ne cadat? Si ju-
ftus non poflit amittere Spiritum fan-
¢tum, cur talia monita urgeantur, non
video. Deinde non exhortationibus tan-
tum, fed parabolis arque fententiis in

Evangelio Catholica Doétrina ftatuitur.

Etenim Marth. x111. 7. & Luee viri.
14. proponens Dominus parabolam [e-
minantis, docet multos effe qui credunt,
{ed ad inftar feminis cadentis inter {pi-
nasy @ folicitudinibus , & divitiis, &
voluptatibus vitw euntes fuffocantur , &
non veferunt fruffum.  Addic divina
Scriptura in veritatis confirmationent
exemplum multiplex. Primum eft pra-
toparentis Ade, quem Deus cum bona
voluntate & in gratia creaverat, & ta-
men inobedientia feipfum ac polteros
perdidit. Alterum eft Satan®, aliorum.
que damnatorum Angelorum; quos li-
cet conditos participes wmternz lucis,
fuperbia tumidos tradidit Deus inferni tu-
dentibus in perpetuum excruciandos.
Alterum eft Davidis, qui cum diu inno-
centiam fervaflet, prolapfus in adulte-
rium atque homicidium {e caram Deo
ejusque Progheta Nathan confeflus eft
impium & peccatorem. Petro ctiam
dixerat Jefus, quod mundus effet; & ni-
hilominus negavit fenofleMagiftrum ana-
thematizando & 'jurando. De Simone
Samarita legimus in A&ibus Apoftolicis,
quod credidit, baptizatus eft, & adhz-
{it Philippo, fed poftea fcelere, quod ab
ipfo Simoniacam dicitur , ruit inperdi=
tionem, Divio® itaque litere moni-
tis, [ententiis, exemplisque Remonﬂ_rl::_::
t

excidere a

fanditate,



4.
Prohatur ex
Parribus,

tium dogma redarguunt, damnant, limi-
nant.

Afferam nunc ex Patribus teftimonia
locupletiflima.  Chryfoftomus in caput
vit1i. ad Romanos inquiv: 87 dum bic
5y ric/)zr/es s d te 5pz;zr11v catiaim, €
non ea fevvata abeas ex bac vitay perizjii
Gtz mz n,mwwuzf: & in caput v.

'jlﬂ lpu‘.l]‘\ ;

Vave tHInicos, fec
_/jff £ {!:,’.’{‘.‘,‘I- »

editioven jidewnt
voft falut e,
\5.\ rnmmn (lL E \fw ortatione Martyi iiii =
bus Diaboli, € de
atos: non debeve denuo
nt guod

it {'\:.‘u}nymu» mm 11, CO
Jovinianum : Sz peccaverimus, E.",é;r/ éc-
cott ganant ingre(fis f;m/t Diabolus
protamus Chrifius vec Tit, Sed quon
ab Hearericis creditur in illorum opini
ne fuiffe Auguftinus, opus eft, ut illos
refellamus Sanétiflimi l’mu)r: rentis au=
Garitate, Ergo S. Pater de (JOi ept. &
Grat. cap. vi Tr. demonftrat, guod filiis
Siris Deus ﬁ.z!!)u‘\ud/}.’, quos rege eneravit in
Chrifto, quibus fid ,LM, Jpemny dileéizonem
dedit. non dat perfeverantic
x111. ejusdem libri aic: fmj;r'n" i
ergo utilitatem [ecveti s ne jon‘c quis ex
tollatuy , fed etiam eos ¢ ]m bene umfmr
timeant , duwr occultnm eft r #o perven, 1y
credendum eff guosdam de ,H/m perditio-
#2155 HOK ACC epto dono pevfeverandi usque
in fineini, in Ji. f’“. gua per dilectionemn ope-

vatur z it ve, & ([»I?'Hﬂ'p'h‘(]lﬂ! }‘z}fé’-
fiter- jff fe vivere , & poflen cadere.

!tun |[(, dono Perfev. cap. 1x. Ex duo-
is autem piis o cur buic dometur perfe-
veraiitia ue i finem; tli autem non
donetur, iifi mm,zfz. it judicia Z)u,..
> utvigue @ De 20 creati, !rtn:;m‘

utrique de tevva falli er mfr,

A

& abeo quz dixit, Omnem _j‘/rrmm ego jfe-
€2, Unils L;.m/'"i,fr{*rfﬂ natuye mzmms ACCe=
j)airu: 2 Noune 7o fAremno uty //{ic vocati
fuevant & vocant
Zmipiiis JusTI

F e ‘n’f?i, muim ex
ri, & per lavacrum ve-
'g;f: venovati ¢ Idemdo-
. Pater in Epift. ad !
in poftremis adv Lr'm Julianum feriptis,
libro 1. nu . Idem Auguftini fide-
liffimus difcipulus S. Profper ad objec.
Gallorum 111, & vii. Cum vero ex

2t Theol, Tom, 111,

ixtum. Idem

Liber Decimus Nonus. Cap. Ult, 339

laudara Epiftola ad Sixtum inferrent qui-
dam Monachi Adrumetini, non effe cor-
ripiendos quibus non confertur donum
pn‘rﬁz'\'eran'i@, relpondet S. Pater Au-
rru!linus itato libro de C orrept, & Grat.

cap. 6. corripiendos utique effe, quia, /£
wondum ic"'L’JJ.’J.}fZ /zmr, prima canfa cur

7 r/-’f snitio u:.n.f.u:f;m e .r;z‘m 2,
& uom eff in s apud Dewm o . . i
ater jan :'e\’.,;.'mfm & gufiificatus in
malam vitam [fua voluntate velabitur,
certe iffe nom poteft diceve, Non acee T
quia acceptam gratiam Dei fuo in malum
libero amifit arbitvia.

Verba hatenus ex Auguftino produ-

&a non folum S. Patris mentem demon- Frobatur ex
ratione,

am invitiflimum fup-
entum. Nam i (emel
15 non poffet in f& Spiritus fan-
m extinguere, quj’ bet jufltus
perfeveraret , nec eflet perfe-
fpecialifimum donum , nec
teneretur juitus ad illam pieub s affi-
duis petendam, nec deeffer caufa cur
falutem fbam opéraretur cum timore &
tremore, &revereretur Omnipotentem,
qui poteft animam & corpus perdere in
gehennam,  Atqui, ut docet divina
bcnpmm, docet Augultinus, docetex-
perimentum, juftorum guamplurimi non
habent donum perleveranciz , illud pe-
tere debenty & quamvis h;nc
timere dumoccultum et quo perveniant.
Ergo poffunt femel jultificati gratiam,
& charitatem amiceere.

firant, verum e
;;Ldua 1t arguin
juftificat
¢t

rrant,

DILUUNTUR QUE OBJECTANT REMON=
STRANTES.

Nituntur heretici errorem fuum com-

plobqn: his ftcriprurarum fanctarum lo- Opica;

cis. David P[C xxxvi. 24. de ho
fto ai 1 ceciderit 5 BOm
Et ] vilt. Non en: 3
tguitatent , in vids efus
runt,  Hieremiz xxx11, 40. de g
novi teftamenti preenuntia _nn eflt: 7i-
OVen: e f!-”'l Irf C.e’h'uﬁ' COVUTIE #t
#on vecedant 4 me. Igitur femel juftifi-
catus etiamfi in gravia 'LL[ :ra cadar, non
frangitur neque colliditur = igicur qui
{emel tenuerunt viam juftitie, nunquam
ab illa operando iniguitatem deflectunt:
igitur qui femel ob merita Chrilh fané&i-
tate exornantur, pofthac i Domino non
recedunt.

Ad primum éx Plalm 36, depromptum,
etiamli complures Theologi docent fer-
Uu 2 moneain

Solvitor,




9.
Objeftin ada

340

monem haberi de Juftis , qui fedulo vi-
tantes peccandi pericula, levia quidem
peccata committunt, {ed gratie prelidio
muniti preefervantur 4 tarpioribus; no-
fira tamen refponfio, eaque verifiima
eft, loqui Pfaltem de tribulationibus hu-
jus vitz, quibus, fi Dominus fupponat
manum fuam, animus juftorumnon fran-
gitur.  Ac relponfionem iftam confir-
mant, qua ad locum huic fimilem dixi
pracedenti I'bro cap. 6. Ira interprera-
tur Avguftinus, ferm. in eundem Phal-
mum num. 17. [cribens: Comtingat illi,
ut aliguam  tribulotionems  patiatur ,
aliguam exbonovationem , aliguam con-
tuwmeliam o altquam afffilionem o ali-
qua dimnay & catera, que abundant in
vita ifta ; proponat fibi Dowminum [unm
quanta genera tentationunme paffus eft, &
s0n conturbabitur cum cecidevit y &7c.
Ad fecundum petitum ex Plalmo 118.
ut omittam communem refponfionem,
quod ibi preteritum tcmpuspunitur pro
przfenti; ita ur fenfus fit, Qui operan-
tur'iniquitatem , non ambulant in viis
ejus, quemadmodum Plalmo 1. verlur,
nfurpatur pro przfenti idem preeteritum
S ambulavit, abjit ;5 affero interpre-
tationem S. P. Auguftini ferm. 2.in eun-
dem Plalmum 118, num. z: 87 ambu-
lant , non opevantuy iniquitatem; i non
operantuy iniguitatents non babent pecca-
tum, quia peccatum iniguitas ¢ff.  Qui
ergo peccat, iniquitatem habet, non
Zquitatis , atque juflitiz ornamentum.
Hieremiz verba poftremo loco proda-
&a Hugo Grotius in difcuflione Rive-
tiani Apologetici ita exponit, ut quia
Hebrzi feedus initum in Aegypto multi-
modis violarunt, Deus ut ad pios mo-
res redirent, renovavit idem foedus, ad-
dens benefalta mazima, munitillimam
urbem; & Doctores egregios, & con-
teftans nullam apud (& priorum crimi-
num refidere memoriam; f{ed quoniam
hzc Riveti argumentum, me judice, non
diffolvunt, eoquod in illo novo feede-
re etiam graria Evangelii prenuntiata eft;
refpondeo propheticum textum, non de
gratia babituali, fed de attuali, que fa.
cit ut faciamus, & aliquando deeft ju-
ftis, efle accipiendum , ut demonflrat
Auguftinus libro 1v. contra duas Epifto-
las Pelagianorum cap. vi. num. 14. &
prefertim de magno dono petfeveran-
tiee omnibus electis mifericorditer pree-
parato, at nen, ut demonftravimus, ju-
ftificatis omnibus ¢ quod idem exi-,
mius Dodtor tradit de dono perfev. cap.
vi1t1.num. 19, &cap. IX. num. 21.
Opponunt rurfus hergrici.  Legitur
Matthei vi1, 18, Noz potef? arbor bo-

De Theologicis Diftiplinis

na malos fruftus faceve. Ttem Epiftold
1. Joannis 111. 6. Ommis , qui in eo
manet,non peccat ; & verfu 9. Omuis,
qui natus eft ex Deo, peceaturm nown facit:
quontam femen ipfius in eo manet, €7
peccare non ])nteji. Preterea in eadem
Epiftola cap. 2. v+ 19. de reprobis habe-
tur: Ex nobis prodierunt, fed non evant
ex nobis. Atqui jufti funt arbor bona,
funt nati ex Deo, {unt ex numero illo-
rum, -quos Deus fumma charitate com-
pleticur.  Igitur peccare non poflunt,
neque ex illo numero excidere.

Refp. Juftos effe arborem bonam,
quarenus habent charitatem, & bonam
voluntatem , quz eft radix bonorum
omnium ; unde nequit produci frutus
malus, quoniam hie non a charictate &
voluntate bona, fed a cupiditate & vo-
luntate mala procedit: atque hxe cupi-
ditas in homine juftificato poteft turfus
excitari, ideoque'fi illi oblecunder, fiet
arbor mala. Refponfio eft S. Pawis de
Grat. Chrifti cap. xviii. num. 19. Ea-
dem ratione qui natus el ex Deo, &
in fe habet femen ejus, non potelt pec~
care, quia peccarum non a gratia que
eft bonum femen, fed i malitia volun-
tatis derivat ; ideoque recte [cribit idem
Auguftinus Tract. v, in Epift. 1, Joan-
nis cap. 3. num. 8.  Jn guantum in ipfo
manet, 1n tantum non peccat. Quid ve-
ro fi bonum femen a (ollicitudinibus, di-
vitiis, & voluptatibus {uffocetur? Ad-
do utriusque [ententiw {enfum efle, quod
bona opera, & prefertim charitatis, di-
ftinguunt inter filios Dei, & filios Dia-
boli ; quoniam qui male agit, & odit
fratrem fuum, non poteft effe non im-
probus. Atque idcirco addit Mattheeus,
Ex frultibus eovuni. cognofeetss eos i &
Joannes, I hoc manifefts funt filii Deis
&° filii Diaboli. Sunt ergo iftinsmodi
loca exponenda zi ferfit compofito s Vi
delicer, quod componi nequeat cum gra-
tia fanctificante fcelerum contamina=
tio. Tertium fic folvitur 2 S. Doctore
de dono perfeverantie cap. vi11. Quid
e/, quafo, non evant ex mobis? Nouné
vocati fuevunt, ex impiis juftificati, Eﬁ’
pev lavacrum Regmemzir)m's ‘rt’imwlf? ‘
Sed fi hoc audivet ille y qui [eicbat pro-
culdibio quod dicebat 5 refpondere polfet
& dicere, vera funt bac, fecundum bee
ominia ex nobis evants veruntamen _ﬁ_-
cundum aliam diferetionem (id elt divi-
nam ad regnum predeflinationem ) #0%
evant ex nobis. Corruic his interpretas
tionibus admotis male archiceftata hare
ticorum argumentatio.

Infu-



b0

3
£

10.

Refutanur.

\bjectio 3tia objiciunt.

Liber 1

Infuper ex perfettione charitatis hec
In wltimo Canticorum ver-
fu 7. legimus: /?’I??HL mulice pon potue-
vint exz‘mg:tﬂieu avitatent iommq LVs
13- Qui biberit ex aguay quam ego da-
bo ei, non fitiet in wternum: & Apoilo-
lus in 1. ad Corinth. x1101, 8.  Charitas
munguam excidiz.  Si ergo jufti charita-
te przftant, quomodo hzc extingui po-
teft, quomodo exficcari, gqnomodo ex-
cidere?

Rcrp quod ague multe non poffint
extinguere charitatem ; 4 qum fi loquamur
de juflis, Umtu fan&ificans hlp\_mc
omnium cup cum impulfus, dummo-
do tamen adlit etiam gratia actualis, ne-
que huic voluntas libera ebfiftat ; ut
dixi hujus voluminis pag. 1o1, Si au-
tem loguamur de Ecclefia, cujus cum
Chrifto unitionem delineat ibidem Can-
ticum Canticorum, nequeuant agu® mul-
tx extinguere charitatem , quia neque
ingruentibus herefibus, neque fEvien-
tibus perfecutionibus, neque vigentibus
malis al;(iuorum moribus deferic Salva-
tor Ecclefiam, quam acquifivic (anguine
fuo, Scribentem ad Cotinthios Apo-
ftolum demonftrare pracellentiam Cha-
ritatis fupra fidem & fpem, & reliqua
Dei dona, ex qun charitas diligenter in
hac vita cuftodita permaneat 1r1 Patria,
demonitrant que fequuntur: Sive pro-
phetiw evacuabuntur’, five lingue ceffa-
bunt, five [cientia deffruetur. Ex parte
eniqn cognofCrius, &F ex parte propheta-
auts. Cum autens venerit quod pevfedtum
eff s evacuabitur guod ex parte eft, &e.
At pofle in hae vita charitatem amitd
docet idem Apoftolus 1. ad Teflal. v.
19.aliisquein locis fupra citatis. Quod le-
gitur Joannis 1v. accipiendum eft con-
ditionate, nimirum fi fontem aquz vi-
ve {alientis in vitam @ternam juftifica-
tus non delerat; nifi enim fontem illum
plures peccato defererent, non dixiflet
Dominus per Jeremiam xvii, 13. De-
religuerunt fontem aguarum viventium.
Obfervandum elt infaper Chriftum Do-
minum comparatione aquz, quam mu-
lier Samaritana hauriebat ¢ puteo, & il-
lius, quam idem exhibuit femel ebiben-
dam, uti ad predicandum Evangelium,
& fidem Reparatoris.. Poflumus ergo
nomine hujus aque intelligere Baptis-
mum, & novi Teltamenti do&rinam,
quorum unum non iteratar, altera per-
petua eft, & faliv in vitam %ternam:
atque non abhorret hae interpreratio &
mente Cypriani, & Chryfoftomi. De-
mum Auguftinus Tradtatu in Joannem
xv, refert precitacum locum ad Sanéto-

imns nonus. Cap. Ul 341

rum beatitudinem, de qua in Pfalmis le-
gimus, Apud te eff fous 'z'z‘ @y & Satine

LI, CUT njj)“hu vit g lovia fz{“,' necs
non , Inebriabuntur ab uhevtate downus
taz. Sunt autem omnes ha refponfio-
nes [atis manifefte, verifline, atgue
optimz.

Perpauca funt, qua ex Pat
funt ab hzreticis rm;t.dfhi
hom. v. in Ezech, x1. in Matth. & x111.
in Joannem videtur affirmare quod cha-
ritas nun quam otiofz eft, [fed ftabilis,
operatrix & perfeverans. Recte relpon-
detin 111, Sent. dift, 31. & 22. q. 24.
S, Thomas, h=zc attributa convenire
charitati, quatenus 4 Deo procedit, non
prout 4 fufcipiente recipitur, Addo
Gregorium priori loco agere duntaxat
de charitate Eletorum, quam eo fenfa
appellat permanentem , quia in patria
non excidit, & in quantum ubi eft cha-
ritas, elt etiam gratia Spiritus fancti, que
tamen non fempc,r cum habitibus & of-
ficiis caterarum virtutum conjundéta eft.
In aliis locis fermonem inftituit de cha-
ricate actuali , qua fi efficax fic, fupe-
rat terrena defideria, & operari non re-
nuit, Vellofillus in Advert. ad 1x. Quefs
in B. Gregorium profert quaedam tefti=
monia S. P. Auguflini, que putat diffi
cilia, nec ea ullatenus r\‘plicat. Pri«
mum depromptum eft ex Track 111. in
Epift. 1, Joannis, ubi aic S, Pater: Un
¢tionis Sacramentum vivtus ipfe invifi-
biliss unilio inuifibilis Spivitus fanétus:
wnétio invifibilis chavitas illa ¢ft, gue in
guocungue | fuerit, m;fymmz vadiz il evity
guanivis avdente fole avefcere non poreft.
Omne rwozf vadicatunr m‘ uutvituy calos
re 50/;.\, nop avefcit.  Altcrum petitar
ex proximo Tractatu virr. Radicata
charitas ¢f2; fecurus efto, nihil mali pro-
cedere poteft.

ibus pof-

Verum hmc neque difficilia funt, ne-
que {ententiam Auguftini aliisin locisex-
preflam arguere valent antilogie. Tra-
&ata in Epift }mnri% l‘m‘*‘o exponit ea
verba: Heae fevibo vobis de bisy qui vos
f{fuczmt y Ut feiatis quia unétionem ha-
betisy & uniio quam accepimus ab co
permaneat in nobrs. Ea S, Pater ita in-
terpretatur, ut non debeamus timere qui
nos tentant feducere aut promirctendo
temporalia bona, aut carceres, catenasy
ignes, aliaque tormenta minicando. Ve-
mo  (inquic Auguftinus ) wes _/&Jm.ft.
ad mmortem, promiffionem vite @ter-
ne defidevate.  Quid pote/t mundus pro-
mitreve 7 Quidguid promstiat 5 fors
Uu 3 taffis

T2,
Ac tollitug,




13

342

taffis in cvaffino morituro promittit, Et
qua froute ad illum, qui manct i @ter-
wumy exiturus ¢ff ¢ Sed quid minatur
anibi potensbomo ,ut aliquid mali fuciam?
g::irf minatuy? caveeresy Catenas .y ignes,
tovmenta , beffias, nunguid igiem @ter-
num? Cum ergo tam Joannes, quam
Auguftinus hortentur juftos, ut perma-
neant in charitate; confequens eit poffe
illos un&ionem Spiritus fancti amittere.
Quo ergo [enfu ait S. Pater , quamvis
ardente fole non avefcere? Proficto non
ait ipfam charitatem non arelcere _I‘:‘d
non arefcere id quod in charitate radica-
tum eft; feilicer deperdi quz operamur
i i fpe temporalium bonorum,
im timore,, permanere
autem fi m charitatis & dilectionis
etiam poft mortem.  Atque hinc efi,
quod immutata Auguftini fententia in
cap. Unétio dift. 2. de Pcenit. ubi legi-
tur, Charitas ¢ff, quein quocungue fiie-
#it arefcere mon potef 5 appofita elt in
Corre€t. Romana hzc adnotatio: Nom
negat (Auguftinus) charitatem poffe
arefeere, fed quod in chavitate vadica-
zum ¢ff.  Idem eft fenfus alrerius loci
ex Tradk. viir. Ibidem quippe Divus
Pater diftinguit inter opera, qu® bona
videntur , fed fiunt fuperbia aut inani
cupiditate , & illa, qua ex radice dile-
&ionis procedunt; aflirmatque nunquam
opera prioris generis efle bona, nun-
quam opera charitatis effe mala: at cha-
ritatem efle in hac vita indemutabilem ,
non afferit Augultinus: Radicata ef? cu-
piditas. inquit, fpecies poteft effé bono-
vum factorum, vere opeva bona ¢ffé non
poffunt : vadicata eff charitas , [fecurus
effo; mibil mali procedere potef? : Deni»
que charitatem non arefcere, & nun-
quam exciderein Patria, veriflimum eft;
ut’ diximus paulo fupra,

Prorositio II. Nullus mortalium abs-

Nullus abs~ que fpeciali revelatione habet certitudi-
que revela e fidei de propria charitate &juftitia.

tiong habe
certitndinem

de juftitia,

Dixi certitudinem fidei cum Tridenti-
na Synodo fefl. 6. cap. 9. & can. 1§, di-
ftinguenda eft enim duplex certitudo,
fidez nimirum; & fpei : quadifiinétione fa-
&a corruunt omnia hereticorum {ophifl-
mata. Itaque certitudo fides clt illas qua
ob divinz revelationis auctoritatem or-
thodoxis  veriratibus prebemus affen-
{fum ; cumque veritates iplz non pen-
deant ab ulla mutabili conditione, cre-
di debent absque flu&uatione ulla he-
fitantis animi. Ts eft certitudo,
quam habemus de Lrinitati & Incarna-
tionis tylteriis y cwrerisque Symboli
articulis. At certitudo fpes illa eft ; qua

w

De Theologicis Difciplinis,

bonam confcientiam habentes , neque
nobis gravium (celerum confcii, bonis
etiam operibus infudantes in (pem erigi-
mur repromiflze nobis cercantibus & vin-
centibus rewributionis. Hwzc autem {pes
non {olum innititer divine promiffioni,
fed etiam humano ftudio , & diligentiz
cum gratia Chrifti adhibenda:, quoniam
Deus non abfolute coronam promifit, fed
certantibus & currentibus: ideoque coma
parate ad Deum Chriftiana fpes erigi-
tur & roboratur, fed attenta hominis
infirmitate; non caret folicitudine atque
timore. Quod de fpe juftorum in ordi-
ne ad gloriam diGum eft medo, idem
tenendum eft de fpe perfeverandi usque
in finem; nam qualis ante juftificatioa
nem [pes requiratur in peccatore, dixi-
mus precedenti cap. 1v. Plura de hae
duplici certitudine Thomas Stapletonus
Tom. z.libro 1x. cap. 11.

Itaque propofitionem demonfiro 1.
ex Scripruris.. Proverbiorum xi. 2. le-
gitur: Omings via vivi veéta fibi videtuy:
appendit autem covda Dominus; & pra-
cedenti cap. V. 5. Quis poteff dicere,
Mundum ¢ft cor meum, puvusfim d pec-
cato? Ecclefiaftes cap. 1x, 1. Sunt
Jufti atgue [fapientes, & opera eovum in
many Deis & tamennefcit bomo , utvum
amove s ai 0dio diguus fit > fed ommia in
Suturum fevvantur incevta, Apoftolusin
1. ad Corinth. 1v. 4. 5. Nzhi/ enim wnii-
bi confeius fum: [ed non in boc juffifica-
tus fum; qui autem judicat me Dominus
¢/t 5 Itague nolite ante tempus judicave,
&7¢, Occurrit hoc loco in Gracis ver-
bum dimaizeSai, effe a4 ‘.,‘fl‘ii.fj;ﬂrl[{rmn‘li &
Jibevum ; ita enim accipitur Efaje L111.
11. Dan. x11. 3. A&t X111.38.ad Rom.
vi, 7. & aliis in locis. Apoftolicorum
ergo verborum fenfus eft » Etfi pullius
criminis mihi confcius fuam, non propte-
rea fum immunis ab omni culpa, fortal-
fis enim habeo peccatum, quod me has
bere nelcio. Atque hunc {enfum opti-
me affecutus eft, expoluitque Chryfo-
ftomus, iisdem fere verbis 3 necnon Se
Pater Auvguflinus in Pfalmum zL1. 8.
ubi etiam cor hominis comparat impe-
necrabili abyflo. 87 profunditas eft aly/fiis
(ait 5. Pacer) putamus guod cor boni-
nis abyffus ¢ft. ~Quid eff " profundius hae
abyffo ¢ Abyffium invocant Sanéti predica=
toves verbi Lei. Nunguid & ipfi abyffiis ?
Ut noveris, quin abyJus € ipfi , Apojiolus
ait: Menimumeft, ut d vobis judicers aut
ab bumano die.  Quavta auten abyffius
Jit 5 audite amplius : Negque enimy €80
geipfiie  judico. Tantammne  [ro-
Junditatem creditis effe ‘in bomane

que

I4l
Probaiurex
Scriptira,



15,

¥t raone,

18.

Aliqua de=

ducuniur,

gue lateat ipfum hominensy in quo e ?
Vide & Epiftolam S. Bernardi n. 42. ad
Archiepilcopum Senonenfem.

Addimus manifeflte rationis przfidia.
Ac primum ex Tridentina Synodo Jocis
citatis depromptum fit. Ad juftificatio-
nem non folum requiritur divina miferi-
cordia, meritum Chrifti , & efficacia
Sacramentorum ; verum etiam conatus
liberi arbitrii, & congruens voluntatis
difpofitio. lgitur quemadmodum nefas
elt dubitare de iis, quz [e tenent ex mi-
fericordia Deiy & Chrifti meritis atque
inftitutione, fed hzc omnia funt (pei,
fiducizque noftre fundamentum ; ita fi
refpiciamus propriam infirmitatem atque
indifpufitionem ; pofflumus formidare
ac timere , neque certi omnino [umus
nos gratiam Dei efle confecutos; quo-
niam fi in nofmetipfos animum converta-
mus, occurrit julta caufa timoris atque
formidinis.  Sic alcerum momentum :
Inanis illa hereticorum fiducia quemad-
modum infert certitudinem juftitie, ita
infert certitudinem perfeverantiz , &
pradeftinationis divinz. Etrevera He-
terodoxi opinantur hominem juftifica-
tum amplius peccare nonpofle , & cer-
tum effe de fuamet pradeftinatione, ut
liquet ex canone xv. & xxrii. fefll vr.
Trid. Acqui fiducia hzreticorum non
rette infert certitudinem petfeverantize,
ut demonftravimus propof. precedentis
neque  certitudinem  predeftinationis,
ut docet S. P. Augullinus dedonaperf;
cap. 24. de Civit, Deilib. x1, cap: 1z. de
Corrept. & Grat. cap. x111. & utaper-
tiflimi conlecutione deducitur ex pre-
dictis;:  Igitur illa hzreticorum fiducia
non reéte inferc certitudinem-juftifica-
tionis.

Ex his {equitur, non poffe haberi talem
certitudinem, quz omnem excludat he-
fitationem, absque revelatione fpecialis
qualem habuit felix latro, mulier pec-
cattix, & plurium opinione . Moyles,
Elias, Stephanus, & iple. Paulus: de
quo non evincit oppofitum Epiftola fu-
perius citata ad Corinthios; tum quia
hec feripta videtur circa annum Vulga-
ris zr 17. & Epiftole ad Timotheum,
in quibus occurrunt aliqna hujus certi-
tudinis veltigia, date fant vertente an-
no &6. tum etiam, quia potuic Apofto-
lus ex Dei revelatione difcere , quod
non potuerat ex propria conftientia. In
czereris eximiz {anctitatis viris poteft ef-
fe certicudo moralis , & Ipeiy quam pau-
lo fupra defcripfimus ; & que oritar ex
frequentia bonorum operum, & con-
fcientize tranquillicate , quemadmodum
4 frudtibus dignofcicur arbor bona, At

Liber Decimus Nonus. Cap. Ult.

343

ficut inter fructus bon arbotis poteft
aliquis infici aut attractione maligni fac-
ci, aut contactu animantis venefici; ‘ita
contingit , ucaliquando opus, quod opti-
mum arbitramur , fit aut labe latentis
concupifcentiz, aut finis perverfitate
vitiatum. Qui tamen habet bonam con-
[cientiam, ac ftudet reée operari, ha-
bet etiam fpem bonam , ut fcribit Enar-
rat, in Pfalm. xxx1. Auguftinus. Hanc
folam certitudinem [pei commendant ali-

qui Pacres; quorum auctoritate perpe-

ram hretici nobis litem intentant.
Prazcipua tamen ipforum arma funt fe-

queutia liceraram fan&arum loca. 1. Jo- Nbjedtio ad-
_Qm' credit 5 babet veclariorum, i

annis v. 13. legitur -
vitam wternam. Et Apoftclus ad Rom.
Vi. inquit: Fulificats exgo ex fide pacem
habeamus ad Dewm., In eadem Epitt. cap.
VI, 16, it Jpfe autem [pivitus tefii-
monium veddt [piritus noftro, quod fu-
aus filii Dei. Et verlu 38. Cevdus fum
inquit, guia negue mors neque Vit ,
weque Augeli .. . ;ze7ftc crentura alin
poterit gos fepavare 4 chavitute Dei , 8¢,
Ex his inferunt (emel juftificatum firmif-
fima in Chriftum fiducia apprehendere
vitam @ternam, idque {e certiflime no-
fcere ex Spiritus fanéti preefentia,

His refpondentes dicimus [copum

Joannis effe hortari Parthos, czreros. Solvitur.

que fideles ad fidem Incarnationis & di-
vinitatis Chrifti: hec enim [ola fides di-
le&tioni conjuncta filios Dei ad vitam
®ternamperducit.  Igitar qui credit, ha-
bet vitam zternam , non re, fed fpe,
& dummodo mandata cuitodiat, jure
adoptionis.  Extat confimilis phrafis,
quam Rhetores appellant metonymiam,
in ipfius Joannis Evangelio v. 24. v1. 47,
Xvir, 3. atque hoc ipfo loco praced,
verfu 171..& 12, Apoftoli verba in Epi=
ftola ad Romanos imperite ad ftabilien-
dam juftificationis cerritndinem detor-
quent Seltarii; per sighiny quippe, id eft,
pacem, Paulus fignificar réconcilatio-
nem & gratiam, non infaliibilem hujus
gratie notitiam. Que petuntur ex cap.
VIif, 16, ejusdem Epiflolzita 4 Catho.
licis exponuntur: Ex Apoftolicis verbis
unum colligicur , Spiritum fan&um per-
hibere juftis teftimonium , quod fine fili
Dei, non enim Spiritus fanctus inhabi.
tans datur, nifi Dei amicis &juflis, Ag
non ait Apoftolus, quod ipfis juftis rem
{timonium ipfum Spiritus fan&i (it infal-
libiliter notum ; cum nequeant jufti cera
tis indiciis dilcernere, num teflimonium
confcientie fit Spiritus anéi, an Ipiria
tus prefumptionis & ccenodoxiz.  In
corde itaque juftorum inhabirat Spiritus
fan&tus; hujus teltimonium verax e
led

S

17. I

13,




344

fed quemadmodum illa inhabitatio co-
gnolfcitur folis conjetturis, cujusmodi
{funt abfolutio Sacerdotalis, & bona
conlcientia ; ita per folam probabilem
conjetturam poflamus agnolcere, num
_quod redditur Spiritai noftre fic teftimo-
nium Spiritus fancti, Si autem Spiritus
fanctus exprefle reflificetur aut remiffio-
nem peccatorum per {pecialem revelatio-
nem, aut veritatem fidei per eviden-
tiam miraculorum ; fatemur huic tefti-
monio certiflimam fidem efle adhiben-
dam. In poftremo loco certitudo figni-
ficat tantummodo firmum animi propo-
fitum, utin eadem Epiftola xv. 14. un-
de Hieronymus in Epilt. ad Algafiam le-
gity Confido enim s & Gracus pariter ha-
bet, 71"5’9751&"“0“ 'yip v &K

9 Prorosrrio I11. Gratia fan&ificans non
g{:lcl:n?:;n eft zqualis in omnibus omnino jultis, &
eft mqualis 10 fingulis capax eft avgmenti,
in cmnisus b hac poftrema thefi me paucis ex-
judtis, pediam, cum priori Volumine demon-

ftraverim , in ccelefti Jerufalem diverfas
reperiri manfiones, quemeritorum inz-
qualitati refpondeanr.  Sequitur etiam
hzc thefis ex przcedentibus; cum enim
fantitas fit formae quzdam anime inhe-
rens; haud dubium, quin peroperapie-
tatis majori accedente difpofitione res
cipiat gratia incrementum, & efficiatur
perfectior. - Huc fpectat quod legimus
Prov. 1v. 18, Fufforum femitaquafi lux
Jplendens, procedit &° twefcit usque ad
perfeGam diem : quod f[eribit Apoftolus
ad Philipp. 1. 9. 3{0: oro, ut chavitas
veffra magis ac magis abundet in [cien-
Zia, & in ommi fenfu: quodicriptum efl
in poftremo Apocalypleos verlu 11,

Dui juftus eff juftificetur adbuc & fanétus

Janitificetur adbuc.

Quum infuper le-

De Theologicis Difeiplinis.

gem credendi fiatuat lex fupplicandis dd
ri juftitie cxterarumque virtutum incres
mentum commonfiratS. Mater Ecclefia,
ita Deum exorans Dom. x11 1. poft Pen-
tecolten: Ommipotens fempiterne Deuss
da nobis fidei, fpeiy & chavitatis aug-
mentwm. Idem docet S, Pater in libro
de San&ta Virginitate, & Tral. 67, i
Joannem, Fulgentius libro 111.ad Tras
fimundum , & Patres alii, quos necefle
non eft; utiteram proferamus.  Vide
quz fcripfimus de Inzqualitate beatitus
dinis: ubi etiam plura diximus de Para-
bola Operariorum, quam polft Jovinia-
num nobis objeCtant Seltarii : fed quam
importuno, irritogue conatu , oftendi-
mus eo loci.  His ergo controverliis
finem conftituat Canon. xx1v. Sefli vi,
Tridentini Concilii: 87 guis dixerit ju-
Sitiam acceptam non confervari, atjue
etiam augeyi covam Leo pevbona opera,
Jed opera ipfafruétus folusnmodo, & figna
effe juftificationis adepte , non autem
pfius augendee canfim ; anathemafit s &es
Una cum differtacionibus de Gratia
Chrifti Volumen tertium abfolyimusg
quod in lucem prodit, quamquam hobis
univerfz Theologi® exornand® occupa-
tis neque ad utendum lima, neque ad
fpongiam adhibendam otium fuppetit.
Hinc eft, quod duplici nomine implora«
~mus Leftoris humanitatem ; nimirum,
quia divina infcienter tractamus, & quia
inculte admodum, &impolite: Ut enim
prelo commitceretur Theologicum Opus
elaboratum , atque perfe¢tumy, alio no=
bis ingenio opus erat, alio etiam tem«
poris adjumento. Nunc, quoniam Exer=
eitationes noftre ad hunc modum fe has
beat, ob oculos legentium flatuimus
verba Ovidii, De Ponto 111. Elegiags

Scribentemn guvat ipfe favor , minuitque labovems
Cumgue fuo crefcens pelfove fervet opus.
Corvigere at res eff tanto magis avdua, quanto
Magnus Arifiavcho major Homerus evats

Explicit liber undevicefimus.

; JERTH

28,
Condlufie
Operits



	Seite 299
	Caput I. Quid sit Gratia Sanctificans, quam Scholæ recte habitualem appellant?
	Seite 299
	Seite 300
	Seite 301
	Seite 302
	Seite 303

	Caput II. Deum nequaquam justificare impios illis remittendo tantum peccata, aut imputando justitiam Christi, sed illios interius renovando per inhærentem charitatem & gratiam.
	Seite 303
	Seite 304
	Seite 305
	Seite 306
	Seite 307
	Seite 308

	Caput III. An Deus hominem impium justificans vere illi remittat peccata?
	Seite 309
	Seite 310
	Seite 311
	Seite 312

	Caput IV. Quomodo adulti ad justificationem disponantur?
	Seite 312
	Seite 313
	Seite 314

	Caput V. Quo sensu affirmet Apostolus hominem gratis & per fidem justificari.
	Seite 314
	Seite 315
	Seite 316
	Seite 317
	Seite 318
	Seite 319
	Seite 320

	Caput VI. Exponitur Hæreticorum, atque Catholicorum de bonis operibus, illorumque meritis dogma.
	Seite 320
	Seite 321
	Seite 322
	Seite 323
	Seite 324
	Seite 325
	Seite 326
	Seite 327
	Seite 328
	Seite 329
	Seite 330

	Caput VII. De merito bonorum operum, quæ justificationem præcedunt, & subsequuntur.
	Seite 331
	Seite 332
	Seite 333
	Seite 334
	Seite 335

	Caput VIII. Explicatur quid possimus de congruo, & quid de condigno apud Deum promereri.
	Seite 335
	Seite 336
	Seite 337

	Caput Ultimum. Probatur, quòd possint justi excidere à gratia, quòd non habeant de illa certitudinem fidei, & quòd non sint omnes in justitia ac merito prorsus æquales.
	Seite 337
	Seite 338
	Seite 339
	Seite 340
	Seite 341
	Seite 342
	Seite 343
	Seite 344


