BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Rev. Patr. Joannis Laurentii Berti, Ord. Eremit. S.
Augustini, Theologia Historico-Dogmatico-Scholastica,
Seu Libri, De Theologicis Disciplinis

Berti, Giovanni Lorenzo

1750

Caput XIll. Quonam pacto Divinis praedefinitionibus libertas cohaerat
humana?

urn:nbn:de:hbz:466:1-83620

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83620

12.

Solutio I.

I%.

Solutio 2,

235D

tantum canla videri effeCtum, qui pro-
ducitur a duabus, & conlequenter bo-
na opera, que efficiuntur a gratia fi-
mul & voluntate, non pofle in prade-
{linatione gratie infallibiliter preevideri.
Tandem fruftra conari Auguftinianos,
ut gratiam' viftricem cum libertate
componant: nam omnis fuppofitio an-
tecedens, abfoluta & inimpedibilis de-
ftruit indifferentiam libertatis : Decre-
ta, pradeftinatio, gratia vickrix funt
aliquid anteredens, abfolutum, & inim-
pedibile : ‘T'ollunt ergo libertatis indif-
ferentiam.

Quidam ad 1. refpondent fub Paulo
m exaratum diploma, quo prohi-
bebatur fententia Ludovici Molinz,
fed fic Deo difponente non fuiffe pu-
blicatum: verum fi promulgatum non
eft, nullum fuppeditac adverfins fcita
Molinz argumentum.  Addunt aliqui
profcriptam {cientiam meédigm dic xv.
Jul. ann. 1697. decreto Caroli Mauri-
tii Le-Tellier Remenfium Archiepifco-
pi: fed nihil nos movere debent priva-
ta judicia contrd ftatuta Pontificum.
Ergo dicimus {cientiam mediam in Con-
greg. de Auxiliis non effe neque dam-
hatam , neque improbatam; tolerari,
non commendari; judicium.de ea fu-
fpenfum, non definitum : fervandam
inter nos charitatis viciflitudinem, non
veritatis delerendam inquifitionem ; ab«
ftinendum 4 puerili rixarum prurigine,
& a critices intemperantia : non a feckan-
dis magni Augultini veftigiis. ~Hewc
ad primum.

Ad fecundum vero dicimus hane ra-
tionem adeo facilem conciliandi liber-
tatem, cum gratia nunquam ab ortu
Pelagianifimi ad Molinam usque five ab
Auguflino, five ab Ecclefia fuiffe pro-
batam: incredibile effe tanto annorum
intervallo Chriftianam Fidem Molinia-
ne Magifterio, fi ad veritatem accede-
ret, fuifle privatam: athirmandum effe
iis, qui congrua jactant adjuroria; De-
uim optimum maximum revelafle ve-
ricatem  Auguftino_pugnanti. adverfus
hereticos , & conftituto in cireumftan-
tiis rerum graviflimis ; non Moline

T

4

De Thedlogicis Difeiplinis

{ceibenti tranquilla pace, debellatis hee-
reticis, & finita caufa Pelagianorum,
Auguftinianam vero do&rinam turbaf-
fe horum hereticorum reliquias, &
proftratorum cinerem ventilantes: con-
{ecratam ad hzc tempora Summorum
Pontificum laudibus fplendidiffimis:
gloriz charaéterem efle, fi ea concitati
fuerunt ingrati: Hocci facienda Launoji
ditteria confoffa & Clementis XI. vigi-
lantiflimis curis fulmine Vaticano, Mo~
liniana dogmata écontra non & Semi-
pelagianis, & gloriofis defenforibus li-
bertatis refelli, fed ab Auguftini ae D.
Thomz catervis pugnantibus pro Chri-
1t gratia, pro arbitrii faculeate, pro im-
perturbata Patrum fuorum traditione.

Ad tertium dico, univerfas vias Do-
tini efle mifericordiam & veritatem,
five juftitiam, & pacem.  Iis dirigitur
Deus in hoc miferiarum ftatu absque
media {Cientia.  Videt omnes poiteros
Ade originali coinquinates peccato, &
ex una luti mafla pro fua poteftate fin-
git {ibi vala honoris, & permittit o=
agmentari vafa contumeliz. - Quos eli-
git ad honorem, tahit ad fe omnipo-
tentiffima gratia, premevet efficacicer,
adjuvat infirmos, erigit elifos, conver=
tic rebelles: hec eft via mifesicordiee.
Et quotquot. reprobat ad econtumeli-
am, relinquic inhiantes cupiditatibus,
finit dari fponte pracipites,, Ipernit {a-
nie voluntaria confedtosi: hac eft via
veritatis, & via juftitie, Ut ergo o-
mnia 4 fine usque ad finem  difponat
fuaviter, ac forriter , fufficic [tientia
[amplicis intelligentia qua, compre-
hendit quidquid ejus fubditur potefta~
ti3 necnon /C'f‘z'em;z wifionis, qua in pos
fteris Adze, cernic miferiam, & eulpam,
hanc objectum juftitice illam miferi-
cordiz.

Ad quartum vera eft refponfio, in
tina caula. cognolci effetum aleerivs, fi
hze ab illa; recipiat vircutem , metum,
& determinationem ad. a&um : quod
pra(tat Divioum adjutorium hominum
voluntati.  Ut, poflremam aufugias
mufcipulam,, faciam, oppido.

CAPUT XIlL
Quonam palto Divinis preedefinitionibus libertas
coh@reat humana?

SUMMARI UM

1. Regula prima ‘conciliandi Tibertacem huma-
nam cum Divina pradefinitione ad men-~
tem Thomiftarem

2. Stacuitur Regula fecunda, & longd melior.

3. Regula teitia quorumdam Anguftinianorgm,

4.Regula quarta nonnullerum aliorum,

§. Quorumdam Theologorum opinio re &
Janfeniano ervore non difcrepat, Trem
affertur Regula quinta cweteris omnibus
preferenda

6. Regula {exta Recentionibug commiunis.

Ex

14.

Soluting

17
solutio 4.




quomodo
cohereat li-
hertas hu-
mana Pre-
definitioni~
bus Divinis,

“pugnatori Auguitino.
pug &

B!

Regula 1,

Liber Quartus.

X Auguftiniana doltrina circa pre-
deftinationem & gratiam confequi
libertatis exitium querebantar o=

lim Semipelagiani, ut conftat ex Epi=
ftolis Hilarii & Profperi: nec novum
eft, fed in tali officina: elaboratum pro-
pofitum ultimo loco argumentum. Pro
cujus folutione advertendum eft, mo-
dum conciliandi cum gratia predeter-
minante libertatem vifum San&iifimo
Protoparenti Auguftino perdifficilem
ut fatetur lib. 1v. contra Julianum cap.
vilLdfta guaftio, ubi de arbitvio libevtatis
& Dei gratia difputatuv; ita ¢ff od dif=
cernendum difficilis, ut guando. defendi-
tur libevum avbityium , negavi- Dei gra-
tin videatur: g:m;ido autein affevituy
Dei gratia, lberumavbitvium putetur
agfeyri.  Haber fimilia S, P. Epift. cv,
& lib, de Sp. & Litera cap. 39. Hind
merito fufpecta nobis redditur cencor-
dia per [cientiam smediamy quee cum fit
facillima: & obvia, nunquam ‘tamen
probari potuit Gratie Magiftro ac Pro-
Dabo in hac re
clariflimerum Theologorum, qui fcien-
tiam mediaw, rejiciunt, non unam hujus
conciliationis methodum, & que pla-
nior videbitur, erit nobis eligenda.

PriMa REGUL A

Thomiftis familiare eft recurrere ad
fenfum compofitum, ac divifim , few,
quod idem efty ad potentiam poffibilita-
tis, & potentiam pofitionis. " Serifus
horum eft, {alvari hominis libertarems,
quoniam non poreft quidem non agere
fuppofita  Divina pradeterminatione;
{ed poteft abfolute etfi ab: ea prafcine
datur.  Quemadmodum dum' ambulo

non’'poflum nen moveri, at poflum ta--

men defiftens ab. exercicamento ambu-
lationis. ~ Hanc autem pradetermina-
tionem ponunt ad attum, & refpe&tu
operationis, non' guantum {pectat ad
potentiam: fcilicet, Deus dererminat
E. Gu altum charitatis, fed relinquit li-
beram poteftatem ad odium: in quo
longe recedunt 4 fententia Calvini, qui
impie afferuit non remanere fub effica-
ci decreto Dei indifferentiam ad oppo-
fitamy quod jure damnatum eft & Tri-
dentino Sefl. vi. Can. 4: Statatum: eft
enim fiberum bominis avbitvium @ Deo
excitatum poffe diffentive fi velit. Quod
non eo fenfu definitum eft, quafi efficax
Dei motio ad opus {alutare non trahat:
fed quod ita trahat, ut voluntas poffit
refiftere, licet efficaciter pramota nui-
quam refiftat.

Addunt aliquidiftinguendam efle tri-
plicemmneceflitacés abfofutam 5 qua ali-

Cap. XIIL 237

quid] ita eft, ut non poflitnon efle: quo
fenfunecefle eft Deum efle: naturalent,
qua aliquid ita eft, ut virtute naturali ali-
ter (e habere non valeat: quo fenfuneceft
feeft ccelum moveri: & neceflitatem
confequenties quo aliquid aliter fe non
potelthabere ob rerum connexionem &
cohxrentiam; quo fenfu necefle eft ho-
minem moveri dum currit,

In horum itaque Theologorum prin-
cipiis negandum eft quamcunque fup-
pofitionem antecedentem evertere Fi-
bertatem: & {i adverfarii infirgant di-
centes fieri non pofle, ut ftante efficaci
pradeterminatione non eveniat necel
fario res preefinita ; recurrendum eft
ad' traditam diftinétionem, in f{enfi -
vifo, & neceflitate abfoluta vel natura-
7, nego: in fenfa compofito , & necel
{itate duntaxat con/bgucntiz, concedo.

SpcunDa REGULA,

Quidam , atque, ut arbitror, longe
melins diftinguunt inter caufas que ex-
trinféeus movent, atque impellunt, ne-
queillarum quas’ premovent, forman
penctrant, aut modwm attingunt; & in-
ter Deum, qui nobis ihgmus nedum
fecundam eaulam mover, fed etiam ef
ficit voluntatem, & cum libera opera-
tione  determinat quoque modum a-
gendi contingenter.  Imprimis, inqui-
unt, fammam habet Deus poteftatem
inclinandi hominum' corda quocunque
velit, ut {eribic Auguftinus de Corrept.
& Grat. cap. x1v, Magis babet in po-
teffate voluntates bominum, quam ipfi i~
as. Deinde decrevic Deus quadam
fieri neceflario, & quedam libere, &
quibusdam effeltibus apravit caufas ne-
ceffarias, que deficere non poffunt, ex
quibus effectus ex neceflitate proveni-
antj quibusdam autem aptavit. catfas
contingentes & defectibiles, ex quibus.
effectus' evéniant: contingenter; ut aic
S: Thomas 1. P. q.'20: art. viir- Ad-
dunt hi Theologi codtingentiam fem-
per 'in caufam preximam efle refunden-
dam 5 “Sicut germinatio’ plonte eff con-
riizgms propiev c‘rmﬁmﬂ pro:riﬁmm CO-
tingenten , licet motus folis qui eff capa
Sa prima, fit necéffarius: ait idem S,
Thomas 1. P. g, x1v. art. 13,

Juxra horum principia dicendum eft
inferri quidem neceffitacem ex fuppofi-
tione ‘antecedente  caufe exwinlece,

qua impellic ad altum, & ex necellita-"
te'catfic s proximee , que (ubftantia (g

fit-detérminara ad unum : non vero ex
fuppofitione caul prima, qua non fo-
lam’ ihfere aCtum’, verum etiam natu-

ram caufde;’ & modum attingic,. Quod’

Ggs fi di=

2.
Regula 2,




3.
Regula 3,

238

fi dicas: Necefle eft ut quidquid Deus
pradefinivic, eveniat intallibilitery re-
i}mn(lcm[u.m clt, etiam predefinitum
tuiffe uc mediis liberis fururum fic: quz
i neceflario ponerentury, fallerctur Di-
vina prefcientia, & fruftrarerur defini-
tio, quum Deus preefciat ac definiat
fore uc fianc liberc & contingenter. Si
rurfus infiftas, quod poflibili pofito in
actu, nullum, uc fert commune prolo-
quium, fequitur inconveniens: ideo-
que fi poteft homo fub efficaci decreto
diffentire, fupponi potelt quod actu dif~
fentat, & fruftretur decrerum ; pari=
ter dicendum eft, verum efle Scholafti-
cum axioma, i pofiibile ponatur in a-
&u eo modo, quo poffibile eft: non eft
autem poflibile, ut ponatur diffenfus
nifi ealibertate, qua fuit 4 Deo preefi-
nita. . Quamobrem fires eft fucura, id
Deus & prefecivic & definivit; & nifi
futura eflet, etiam hoc i Deo pravi-
fum effet ac definicum.

Ha due rationes conciliandi cum
DRivinis pradefinitionibus humanam li-
bertatem func principiis Thomiftarum
valde affines, ~ Quibus fi nos uti ve-
limus, poflamus percommodo ;3 dum-
modo decreta’ablolura, gratiam victri-
cem, pradeterminationem non adftrua<
mus ex capite eflentialis dependentiz.
Arduum eft enim percipere, quod mo-
dus {it contingens ac liber, qui fuapte
natura poftulat ad unum determinatum
actum predefiniri.

TERTIA REGULA,
Sunt ex Auguftinianis nonnulliy qui ef-
ficacem gratiam etiam in utroque ftatu

" propugnant, negant tamen efle prede-

terminantem. Nam S. P, Auguftinus,
iAquit, in hoc eficaciam gratiz confti-
tuit, quod opererur Deus in nobis bo=
nam voluntatem, & agat motum ejus-
dem: quod illam ftupentem fifcitet:
quod ex indignatione transferac ad le-
nitatem ; neque alind eft gratia. Chri-
fti, quam charitas diffufa in  cordibus
nofiris per Spiritum Sanétum, qui da-
tus eft nobis. At impoffibile eft homi-
nem velle, diligere, fieri ex nolente
volentem ante motum liberum volun-
tatis.  Non ergo precedit, inquiunt,
gratia Chrifti, neque predeterminat li-
berum voluntatis arbicium.  Hi pro-
pterea, negant gratiam efficacem efle
aliquid antecedens & neceflarium : ne-
gant przcedere actum liberum negant
confequi ex gratia neceflitatem opera-
tionis.

Mihi vero tam plana & expedita via,
uE nunquam Au guftino faceurric, vi-

De Theologicis Diftiplinis

detur torrilis & obliqua.  Diftinguen-
dum enim eft inter actus voluntatis in-
deliberatos , & deliberatos,  Gratiam
efficacem effe fan@tam dele@ationem
indeliberatam, 4 Deo excitatam in cor-
de;hominis, ultro fateor.  Sed delibe-
ratam ac volitam, de cujus libertate as
gimus , quis appellaveric Chrifti gratis
am? quisnon dixerit gratiam in volun-
tate [upponere? Certo per diletionem
deliberatam meremur: & meritum fiib-
lequitur gratiam, quemadmodum effe-
¢tus quilibet fuam caufam.  Igicur fie
cut actus indeliberatus precedit deli-
beratum, ita gratia Chrifti antecedit a-
&um liberum voluntatis.

QuArTA REGULA,

Nonnulliy qui admittunt facurum Gi-
pra difcrimen inter ftatum creature ins
nocentis & per peceatum corruptie, te
nent, quod fuppofitio antecedens fi ne-
cefaria fit ex capite tependentie, &
requifita 4 rerum creatarum conditione
& eflentia, fortaflis libertatem inters
imar: ac {i contingens fit, accidenta-
lis & ex capite infirmiratis, atque ne=
ceflaria -duntaxat non propter rerum
eflentiam, fed propter ftatus circums
ftancias, non libertatem cogere, fed fa-
narc. Qurod {equentibus exponunt ex-
emplis. Concupilcentia etiamfi pondus
fit ad malum inelinans, & adeo grave,
ut Apoftolus illam dicat legem re-
pugnantem rationi, & captivantem .in
lege peccati: attamen, ut fides Chri-
ftiana docee, valnerat quidem liberta-
tem, fed non interimic, eoquod ad-
ventitia fity accidentalis, & preefiippo-
nat-inarbitrio indifferentiam, que eflen-
tialiter conftituit libertatem,  Nam
nullum accidentale, qualecunque fit, ef:
fentiam rerum immutacy velut quod
homo fit albus, aut niger, nullam inferc
effentiz hominis vatiationem. Itaque
cum decretum efficax, gratia victrix,
& ‘abfoluta pradefinitio non' fint crea-
tz libertad effentialia, fed exigantur
ob vulaus peccato Ada contractums,
non poterunt evertere: libertatis ‘naru-
ram. . Imo quemadmodum concupi=
{centia, que ad malum inclinat, minuic
voluneatium, non  tollit: ita gratia
Chriftiy quaz  bonam excitat volunta=

temn, arbitrium perficit, non perimit.
Rurfus Divina pree(cientia eft aliquid
antecedens, & nihilominus nullam in-
fert neceflicatem. Quare? attulimus
cap. 3. caulam multiplicem.  Sed fau-
tores Scientiz mediz relpondent pree-
fcientiam non rollerelibertatem, quia
nihil ponit in rebus, & obje@um fip-
ponit,

Regula 4,




Liber Quartus. Cap. XilI,

ponit, non facit: quod univerfaliter fal-
{fum eft, multa enim prafeiuntur pre-
deftinatione, & multorum ipfa prafci-
entia eft caufa, cum Scientia Dei re«
fpeu plurium rerum fic prattica.
Sed detur adverfariis quod ipfi conten-
dunt. Prefcientia, que fupponit obje-
&um & non facit, non inferc necelfi-
tatem: Ergo neque neceflitatem infert
pradeftinatio accidentalis, que prafup-
ponit arbitrium in fua effentiali confti-
tutum indiffrentia.  Simile quidpiam
profetre poffumus ex gratia congrua,
que antecedic aftum, & infallibiliter
{ortitur effeGtum 3 nec tamen officic li-
bertati, quoniam f{upponit arbitrium in
fa effentiali indifferentia.

Prazterea explicatur hec Sententia
fingulari quadam opinione Suarefii. Dif-
putatur & Theologis de Chrifti liberra-
te {uppofito pracepto Patris.  Tho-
maffinus docer fuifle tantummodo libe-
rum libertate i coactione, five luben-
tize. - Maurus cenfet non fuiffe liberum
ad transgredienda precepra, fed {olum
ad illa adimplenda per hunc a&um, vel
alium. - Quamplures affirmant non fuif~
fe illi impofitum preeceptum rigoro=
fum. Multi dicunt fuifle liberum non
quantum {pectac ad fubftantiam mortis,
{fed quatenus pertinet ad circumilantias.
Quid Suarefius? Is Tom. 1. in 11. P,
dift. xxxviz. Sect. 3. ait pofle volunta.
tem Chrifli confiderari dupliciter: 1.ut
voluntas creata eft. 1. ut unita Perfone
Divine ipfam regenti; falvari autem in
Chrifto libertatem propterea , quod
licet peccare non poflit humana Chrifti
voluntas quatenus unita Verbo, pos
teft tamen fecundum fe infpedta; non
enim unio cum Verbo ad humane vo-
luntatis effentiam pertinet #oluntas, in-
quity, Chrifli fecundum fé poteft dici po-
centin peccandi s feu capex peccati, non
tamen ut ¢t voluntas Chrifii, quin jam
componitur cum ille voluntate conjun-
o cum potentie Divina.  Bene habet.
Quomodo falvatur libertas in Chrifto,
quia ejus voluntas fecuadum: fe eft ef
fentialiter capax peccati, quamvis pec-
care non valeat -prout unita perfone
Verbi: falvatur pariter libertas «in vo-
luntate noftra ex quo eflfentialicer fit in-
differens, licet prazdeterminetur acci-
dencaliter, exigente gratiam indeclina-
bilem fauciata liberi arbitrii natura.

Itaque ex dictisita difficultacem re-
{olvunt: Suppofitio antecedens, & in-
impedibilisi tollic libertatem (i effentia-
lis fit, & exigita titulo dependentiz,
tranfeat: i accidentalis fit, & requifita
€X capite infirmitatis, nego,

239

Si dicas: Ad veram libertatem in fia-
tu natare lap(e requiritur non folum
libertasa coaétione, verum etiam libet-
tas 4 neceflicate; elt enim conrraria
propofitic damnata in Janlenio: Atqui
ex antecedenti neceffario y quamvis ac-
cidentali, tollicur libertas A neceflirate:
Ergo, &e. Refpondent dift. majorem.
Requiritur libertas i neceflitate effen-
tiali, concedo: 3 neceflicate accidenta-
li, nego. Exiftimavit Janfenius liber-
tatis eflentiam conflitui per folam im-
munitatem a coactione, offendens plu-
ra in Auguftino teftimonia, quibus non
{emel arbitrii libertas per lubentiam &
fpotaneicatem deferibitur. At alicer
Auguftinus loguitur de libero arbicrio
difputans contra Stoicos Fartiaflertores,
& contra Manichzos facientes Deum
auftorem peccatij aliter contra Pelaa
gianoes inimicos pradeflinationis & gra-
tie.  Agenti enim contra Manichzos
& Gentiles Philofophos , fat erat afe-
rere malam voluntatem efic ex nobis,
neque ad hanc . arbitvium cogi aliqua
conftiturione fatali. ~ At contra Pela-
gium difpuranti necefle fuit demonfira-
re humanam volantatem preveniri
gratize muneribus eo majoris efficien-
tiz y quo fanandum eft valnus arbicrii,
& regenda validis prefidiis infirmitas,
Heec Janfenius, quamquam in Augufii-
niana leftione aliqguamdiu verfatus, fub
inverfusque permilcens, agens de Gra-
tia definitionem arbitrii contra Stoicos
traditam unice afurpavie.  Ilad liber-
rime patrari dixit, quod non fic coae,
etiamfi eveniat neceflitace aliqua effen-
tiali. - Afferuit proinde amorem Beato-
tum in patriaefle undequaque liberum,
quia amant {ummum bonum yoluptate
ac lubentia; cum tamen neceeflarius
fit necefitate eflentiali; neque relin-
quat potentiam ad oppoiitum,

QuinTA REGULA,

Dollrinam nuper traditam, gquod
Theologorum illorum pace dixerim,
verbotenus, non re a Janfeniano erro-
re difcrepare arbitramur, - Quippe Jan-
fenius non adeo defipuits ut crederet
beatitudinem effe homini effentialem,
quinimo in beatis weram libercatem,
eamdemque ac in viatoribus pratia pree-
ventis affernit, propterea quod, ut gra-
tia wvifhix, ita Dei vifio ad creaturz
rationalis effentiam non fpeSac. = Bt
quidem toto libro 117. de Statu natwrz
lapfee nititur Janfenius monflrare vi-
&am witio naturam, libertate carére
propter ignorantiam & concupifcenti-
am, qux humanam voluntatem capti-
vant

Objedido.

Solutio,

<
Regula 5,




~

240
vant in lege peccatiy & carnalibus de-
fideriis obftring am autem li-
berratem reftitui per gratiam liberan-
cem, & liberum facientem; & tam
concupifcentiam, quam gratiam ita do-
minari, ut ablata indifferentia ad bo-
num, & malum agendi inducant necel
Ut ergo concupifcentia non

fitatem.

- eft natura, fed vitium, & gratia non eft

homini laplo perfettio eflentialis, fed
donum, ita per Janfenium, peccandi
neceflicas & dominatus concupilcentia
accidentalis eft, quomodo & acciden-
talis neceflitas rette agendi quam in-
fert gratia liberatix. Tantummodo in
fenfu Janfenii fub dominatu concupi-
{centie, aut grate confiftit libertas 4
coattione, quoniam homo peccat cul-
pabili cupiditate, & rette agit victrici
deleftatione : neque cogit arbitrium
cupiditas, vel delectatio.  Hec eltper-
verfa doftrina Janfenii: quare non vi-
deo quo jure Theologi quidam afhr-
ment Janfenium neceflitacem eflencia-
lem, non accidentalem afferere, & hoc
inani prefidio fudeant gratiam cum
Dei  przzdeterminatione componere.
Quartam ergo regulam reprobo fubfti-
tuta {equenti, que eft Janfenianis prin-
cipiis oppofita.

Igitur creatura rationalis duabus fa-
cultatibus preedita eft, intelle&u, &
voluntate: intelleGtus objedtum eft ve-
rum, & objeftum voluntatis eft bo-
num. Mens non eft indifferens ad ve-
rum in communi, quia non poteft co-
gnolcere quod non eft verum; neque
voluntas eft indifferens ad bonum in
communi, quia non poteft amare quod
non eft bonum. = Ergo ad werum in
communi naturaliter determinatus eft
intellectus, & ad bonum in communi
eft naturaliter determinata voluntas.
Non ita res {e habet circahoc particula-
re verum, & circa hoc particulare bond,
Si hoc particulare verum fit per [e evi-
denter claram , nec videatur per aliud,
cujusmodi funt veritates, que appel-
lantur prima principia, E. G. omne to-
tum majus eft fua parte, in quibus nul-
la interefle poteft fpecies falfi, narurali-
ter intellettus determinatur ad affenti-
endumy nec remanet libertas & diffe-
rentia judicii.  Si autem hoc pardcu-
lare verum non fic per {e evidenter no-
tum, & videatur per aliud, cujusmodi
funt veritates, quibus permifceri po-
teft [pecies falfi, E. G. hac popofitio,
Sol circa rerram movetur, potelt mens
aflentiri, vel diffentiriy & five affentia-
tur, {ive non, remanct femper indiffe-

.

De Theologicis Difeiplinis

rentia judicii ac vera libertas. Pariter
fi hoc particulare bonum ita propona-
tur voluntati, ut non poflit apprehen-
di fub fpecie mali, & fit per {e, eviden-
ter, & omnimode bonum, ut Deus vi-
fus per lumen glorie facie ad faciem,
voluntas in hoc bonum tendit eadem
neceffitate, qua ferturin bonumin com-
muni, in quo nequit apprehendi aliqua
ratio mali, & confe * non rema-
net in voluntate vera indifferentia ac li-
bertas: at fi hoc particulare bonum
noh proponarur, ut omnimode bonum,
neque evidenter & tale apprehendatur,
uti in hac vita fides, charitas, martyri-
um, qua ita voluntati proponuntur, ut
ea poffic fugere & nolle, cum poflic in-
telleftus apprehendere, & preponere
aliquam_f{peciem mali in mundi con-
temptu, in {ui abnegatione, in mortis
fupplicio; tunc quidem remanet in vo-
luntate vera libertas, vera indifferentia,
& vera potentia ad oppofitum.

Ex quibus infertur primo contra Jan-
fenium, Beatos cum Deum videant in-
tuitive, non efle in amore beatifico li

li=
beros, cumad amandum Deum clare
vifum fint naturaliter determinati: un-
de S. Thomas 1. p. q. L. art. V. ait:
Cum in Deo fit unum &7 idem ejus fub-
Santia, €7 bonum cowmnne , 0maCS qui
lent ipfam Dei effentiam, eodem motu
ionis moventur in ipfam Dei effén-
ziam, prout eft abaliis diffinfla s & fé-
cundum quod ¢ff quoddem bonum  com~
mune. Lt quia in quantum ¢ff bonuin
commune naturaliter amatur ab ompis
busy impoffibile ¢ff, quin diligant /i,
Sequitur fecundo, quandiu in hac mor=
tali vita degemus, pofie Deum libere
odio haberi; quia licet per ideam fum-
mi boni, & ex rebus afpectabilibus il-
lom cognofcamus exiftere; tamen per
plures eifectus apprehenditur fub qua-
dam {pecie, qua inordinate voluntati
proponitur tanquam malum, E.G. tan-
quam prohibens peccata, & peenam in-
fligens: quod CXFi'L’[Hb terminis docet
idem -San¢tus Thomas. 11. 2. quelts
XXXIV. art. I. in corpore.  Sequitur
tertio non ideo concupifcentiam non e-
vertere libertatem, quia aceidic ex Ade
peccato, & effentia humani arbitrii pra-
vam inclinationem non exigit, ut fate-
tur quoque Janfenius hac eadem ratio-
ne adftruens veram peccandi-liberta-
tem in damnatis -ac demonibus: Sed
quia concupiftentia non ita flectic ad
malum, ut non poflic propeni voluntat
aliquod  bonum /jlli contrarium, quod
concupifeitur. - Sequitur-quarto grati=
am predeterminantem & victiicem fare

cum




6.
Regnla 6,

Trianotan.
a,

Liber Quartus. Cap. XII1,

cum libertate, non quod neceffaria fit
duntaxat’ ticulo infigmitartis, fed quia
ita mentem illuftrat »& voluntatem in-
cendit, ut excitari;poffint contrariz co-
gitationes & a\ﬂ”(xétusz veluti » quando
Martyr per. eflicacem gratiam determi-
natur ad mortem fabeundam, poreft ti-
mere mortem ipfam & formidare fup-
plicia. . Sequitur ultimo tolli veram li-
bertatem a neceflitate etiam per deter-
minationem accidentalem, fi talis fic'ut
non relinguat potentiam ad oppofitam ;
quomodo vinculalicer adventitia & ac-
cidentalia tollunt libertatem 4 coatio-
ne, {i.tam vehementer conftringant; ut
non: remaneat aliqua poteltas ar&ifli-
mos nodos-{olvendi.  Sed hec alibiac-
curatius.

SEXTA REGULA.

Poftrema regula conciliandi cum Di-
vinis { prefinitionibus libertacem  eft,
quam plurimi probant Receatiores.: qui
docent eflicaciam gratiz non confificre
in mortua aligua qualitate phyfice prae-
determinante, fed in bland2 intimagque
delectatione, quw fuperat determina-
tione morali omnem adverfam cupidi-
ratem. Atque hi pucant (e facile no-
dum folvere, dicentes indifferentiam
phyficam non tolli nifi praederermina-
tione phylica, & refte componi cum
pradeterminatione morali.  Urantur
idoneis quibusdam exemplis, ~ Pum
(inquiunt) vir compos fui amore tene-
tur propriz vite lervande, nungquam
in {e convertet gladium , nunquam
bibet {ponte vencnum, nunguam ex

raalta turri defiliet; quod phyfice ta-
men poteft, & ficiet reipfa fi naturali
rationis lumine defiicuatur.  Quis eti-
am, (addunt) dixerit difertilimum ora-
torem cogere illos quibus, verbis, ac

ropofitis rerum agendarum exemplis
ita alicujus rei defcribic urilicarem, ut
non valeant abjicere exhortationes 2
lta non cogit, neque affert neceflitatem
Chrifti gratia, quee efficaciter premo-
vet blanda, fuavique charicatis delecta-
tione.

Tria funt, ut opinor, in hac regula :
unum aperte falfum, unum verum, u-
num dubium. Verum eit, gratiam in
mentis illuminatione, & fancta deleéta-
tione confiftere, uc ex noftris docent
Cardinalis Noriftus, Augultinus Bu-
genfis, Bafilius Poncius, Manfo, aliique
plurimi; necnoa Macedo, Lauria, [fam-
bertus, Habert, Gradin, & infiniti pro-
pemodum , quibus nec diflfentit Hya-
cinthus Serry in {fuo D. Thoma conci-
liato ; quamquam communior fit Tho-

KL Bever Theol. Tom. L.

841

miftarumn (Ententia gratie naturam {i=
tam efle in qualitate, que hanc illumi=
nationem & fan&am  deleGitionem
pracedit.  Sed hxc queflio alibi pers
traCtabitur.  Falfim eft autem hane il-
luminationem , & deleGationem mora-
liter, non phyfice predeterminare li-
berum hominis arbitrium 3 illa enim
czleftis illuminatio & cafta dileftio, non
allicit dunraxar fuadetque, veluti dum
nuces oftendis: puero, & trahis illum;,
fed were ac proprie efficit ut faciamus:
quare exemplum oratoris non eft ad
rem 3 & vereor quin iftud nimis aride=
at Pelagianis , qui minime negant gra-
tiam trahentem voluntatem fola pro-
pofitione objeti.  Dubium tandem in
hac fententia remanet, quomodo hxc
preedeterminans  deleftatio  libertatem
non tollat; ideoque recurrendum eft
ad regulam precedentem : quam con+
firmat ipfum exemplum hominis deliri
occidentis feipfum3 qui non pecceat,
propterca quod mente captus, & nul-
lius counfilii, caret indifferentia judiciiz
& ex adverlo homo fan® mentis {ub de-
terminatione paturalis amoris libere
fervat propriam vitam, quoniam cum
tali amore ftat judicii indifferentia, ea
nempe, qua apprehendere potelt in ip-
famet vite proprie conlervatione ali-
quam fpeciem mali.

Sed quoniamad cupiditatem & de-
lectationem recurrunt etiam Janleniani,
ut fententiam hwreticam SanGorum
verbis incruftatam reddant quodammo-
do fpeciofam : obfervandum eft libe«
rum arbitrium. comparari aliquande a
SS. Patribus ftaterz, que hinc, inde-
gue ab impofito pondere fleitur: uns
de ab Auguftino in lib. de Spivitu, &
litera definivur cap. 33. Medin illa vis,
que wvel intendi ad fidem , vel inclinari
ad infidelitaten poteft.  Trahic autem
fua quemgque voluptas, & pondus ani-
ma elt ejus amor; ideoque media illa
vis inclinatur in bonum delectatione
juftitiz, in malum vero perverfa flecti-
tur cupiditate.  Ergo Jan(eniani in hoc
turpiffiime ervant, quod liberum arbirri-
umy quafl morwua effet bilanx, non vis,
feu activa facultas, pefitum inter cupi-
ditatis & gratizz wqualia pondera opi-
nentur nihil poffe operari, ita ut necel-
fario agat quod amplius delettar, uti
{tatera 4 graviori pondere neceflitace
dejicitur; ut feribic lib. 1v. de Grag
Chrifti cap. 9. malus Auguftini Inter-
pres Janfenius.  Hewc profelto fencen~
tia heretica eft: nea enim liberum ar
bitrium ¢t indifferens ad inftar ftaterse:
non eft potentia palliva, fed attivas

Hh neque

Notandam

de compz -
ratione libg-
i arbiteiis




Reg ula &,
Statuieur o=
prima,

242

neque poft Adw lapfum periir, & eit d-
tulus fine rve, fed vivit adhuc, agit, &
dum trahitar five concupiftentia, five
(an&ta deletatione, habet indifferenti-
am potentiee 4 hobis fuperiori Regula
expolitam.; . Quapropter aquilibrium
Jan{enianum, five ®qualem, alternam-
guer concupiltentiz & gratie pugnam,
qua: (opiri‘non poteibs nifi-altera alee-
ram [uperet delectando, coque, ut Jan-
{enius inquit, ergat pondus, nec
non comp teree, quam alio
plane {i indam liberi ar-
bitrii-ind an vam Patres wa-
diderunty pe »ae Calvini dogma re-
jicimus & dampamus. ~ Neque tamen
mictere poflumus equilibrium aliud
virium arbitrii , quafi tantum valeat ad
pc:;:c;u‘_dum, quantum ad non peccan-
dum ®qua penitus lance: fed firmiter
confitemur iliud invalidum efle, donec
per gratiam Chrifti fanentur omnes lan-
guores anime, ut Epift. 186. ad Pauli-
num docet:S. Pater. Unde qui tale -
quilibrium  propugnant, Fidentur effé
peccati oviginalis obliti, inquiunt gra-
viflimi Theologi Ludovicus Gotti de
Grat. Aftnali q. 2. dub. 7. §. 3. & Be-
nitez difp. 111. dup. 1. cap. 1. ambo ex
claro S. Dominici Ordine, & Angelici
Doctoris magna Schola.

His, quantum vires ingenii mei po-
terant, explicatis, quintam Regolam
cxteris prefero, & hujus ope reliquas
ad Catholicum fenfam , in quo ab Au-

De Theologicis Difeiplinis Liber Quartus. Cap. X111,

&oribus fuis’ traduntur, exiftimo revo-
candas. Iraque .affirmo’ {ub eflicact
gratia, in {enfl compofito’ ac divilo
Thomiftarum priori - regula explanato,
manere veram indifferentiam potentiz
cum déterminatione actus, quoniam
perfeverat cum tali determinatione in-
differentia judicii.> ddem affero de mo-
do illo intrinfeco contingenter opéran-
diy quem modum fuprema caufa in in-
ferioribus attingit, ut dixi fecunda re-
gula: . Hoe idem de predeterminan-
te gratia, cujus| neceflitas repetitur
ex hominum infirmitate. Idem pa-
ritet de  fanéta  deleaticne , in
qua Chrifti gratiam  collocandam efle
fatemur. = Ex quibus etiam apparet, cur
tam {enfus compoficus & divifus’ Tho-
miftarum, quam alie omnes regulx lo-
cum non habéant in vifione beatificas
quod {cilicet non remaneat potentia ad
oppofitum, ubi fummum bonum ita vi-
detur, ut nequeat in eo apprehendi li‘xc-
cies aliqua mali.  Atque hzc eft ratio
conciliandi decreta abfoluta, gratiam,
ac predeftinationem Dei eum libertate
humana, absque ulla Scientia media.
In quibus fi nondum lectores acquief-
cant, oro,ut animadvertant, quod prin-
cipio monui, hanc perdificilem effe
quaftionem.  Ego enim in exitu libri
fum, ubi cum Auguftino de Spiritu &
lit. cap. Xxx1v. tantum dixero: Cuz re-
ﬁ?ofz/zb iffa difplicet ; quevat doftiores,
Jed cavear ne inveniat prafumptiores.

DE




	Seite 236
	Seite 237
	Seite 238
	Seite 239
	Seite 240
	Seite 241
	Seite 242

