UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Rev. Patr. Joannis Laurentii Berti, Ord. Eremit. S.
Augustini, Theologia Historico-Dogmatico-Scholastica,
Seu Libri, De Theologicis Disciplinis

Berti, Giovanni Lorenzo

1750

De Theologicis Disciplinis Liber Quintus In quo disseritur cur Dei voluntas
dicatur ab Apostolo bona, beneplacens & perfecta.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83620

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83620

Cor Dei Voe

luntas dica=

tir bona,
benepla-

'37:*3%\& (&) '3‘72';3;""
E AL W40 s Fiof °*§:*§f_f;;’§f- f“f:*yﬁ"‘ﬁ% &
w%ﬁﬁg%éﬁ% ﬁ'ﬁﬁ%%”’ L‘*ﬁ%%%’ & %‘%-%
&%ﬁﬁéﬁﬂiﬁiﬁg%{é%“ é@%vﬁf *ﬂw%%»%%'w%g

AL LD PN LWL T q?mv-;rw/u.f ;_fru_//‘ W* /

s nr%t%&?p%%%%ﬁ@%ﬁ%%ﬁ%c%ﬁﬁﬁ%%% kit ma'; % %
B £ -F*'%

P oo e R o SR e i S R e S

DE THEOLOGICIS

DISCIPLINIS
LIBER QUINTUS

In quo differitur cnr Dei voluntas dicatur ab dpofiolo bonsa
beneplacens €9 perfeita,

243

T

elt, non deleftetur morte peccatoriss
neque ulla {int opera manuum f'uqrum,
que delpiciat, & inquibus perpetipro-
vidoque regimine ordinem rectum
fisumque non fervet.  De perfetiione

'Rorositud eft

¥ hoe libro de Di-
vina  Voluntate
differere : de qua
pertratatis iis,

i, que ad predefi- quoque Voluntatis, que efi perfiltens
- nitiones E}Ecunda- cum immutabilitate libertas, agendum
e = pum caufarum erit.  Atque ita fiet, urp auus]iber {te
fpe&ant, & que potiffimum in hoc ar-  abfolvatur: nam deDivino erga electos
gumento ingenia exercent Scholaftico- beneplacito, inlibro, qui adi fim cone
TUm minus p:.olma ﬁlperL&dllputmo chuetm » paulo operofior infticuenda

Ergo videndum primo quomodo hzc erit differtatio.

Dei voluntas fit bowa ac beieplacens, id

CAPUT L

An Divinum beneplacitum erga fingulorum hominum
falutem verfetur?

SUMMARIUM

¥, Datur in Deo voluntas.

2. De objeéto D. voluntatis termmauvn, ac
motive, & de objedn \*]usdem terminative
materiali , & f{ecundario.

3. 4. 5. 6. 7. Ex diverfo refpe@n varia Divine
voluntatis partitio,

ARr1 in Deo Voluntatem conftat

Theologorum omnium confenfio-

ne: non enim hanc negare potefty
quisquis ceeleftem Patrem quotidie oraty
dicens : Fiatvoluntes tue: auteumdem
cum Plalmiftaadloguitar, PR 113.v. 10
Super mifericordic tua & veritate tuas
nequando dicant Gentes: Ubt eff Dens
eovume ¢ Deus qutens nofter in celo, osunin
quacungue voliit, Jecits  Confequitar

R. FP. Berti lbenﬁ Tom. L

1a
Datur in
Deo volun-
s,

8.9 10, 11..12 Deuns voluntare antecedentd
volt omnes homines, nemine pror{us ex-
cepto, falvari.

13: [4. 15. Hacvolonus falvandi omnes eft in
Deo vera, prupna, atqne fincera.

16. & feqq. Refuaiio objedtionum,

autem voluntas natura fua mrc»!c&im
nem: neque almd eft; quam in a liquod
objettum conjunéta cum  perceptione
propenfio. ~ Quisquis ergo [ubftantiam
absquc voluntatis DUELntm puhﬁt.n[em
excogitet, is non Deum percipiet, fed
rem corpoream fpiricu ac ratione ca-
rentem. Ex his vero, que diximusde
Divina fimplicitate, compercum eft Dei
[ubftantiam , intelligentiam, ac volun-

Hh 2 tatem




2.
Deobjedto
voluntatis,

VariaD.Vo+
luntatis par-
titio.

244

tatem nullatenus ab invicem difcrepare,
diverfamque cum nominum, tum idea-
rum {ortiri rationem, cumad plures teff
minos comparantur. Quod cnim de fa-
pientia dictum eft ﬁwpm , debemus af-
firmare , ut (cribit Aunguftinus in v. de
de Trinitate cap.x. De mr’"wm OIINIHO,
que de Dmyo It pranducioy
Quoniam ergo voluntas dicitur com-
arative ad bonum, atque ipfamet Dei
fubftantia bonum eft per {& f{ubfiftens,
& perfediligendum (JStL'A\”lO“tuml
bona funt qu':dd.n participatione ac de-
pvn-icnt]z- certum omnino eft folam
bonitatem Divinam eflc voluntatis Dei
obje&um tersminativim ac motivumr, &
bonitatem creaturarum objeftum, ut
vocant, ferminativum imateviale, at-
que fecundarium. Que cum fola vo-
cabuloram explicatione facillime intel-
ligantur ; fufficic prafatas dictiones
enunciavifie.
Ex diverfo quoque refpeftu varia
emerfit in Scholis Divine voluntatis

p: articio. Alia Lnim elt voluntas fgni,
alia beneplacit:: illa eft manifeftatio aut
de atio ext 0'.-, qua Deus nobis

fignificat fe aliquid v relles hec vero eft
1pi ymet interior m*‘ tio aliquid tanquat
{ibi gratum decernens, ~ Porro fi
luntatis Divine funt preeceptum aliquid
jubens, aut prohibens, confilium , per-
miflio, & operatio. Hancvoluntatem
improprie & metaphorice cm eft ma-
nifeftum: nam voluntas eft actus im-
manens, fignum vero externa manife-
ftatio.  Quemadmodum ergo exterior
pronunciatio verborum non eft intima
mentis contemplatio, {ed fignum ejus-
dem, ita preeceptum, divinumque con-
filium funt duntaxat interioris volunta-
tis fignificationes, ‘non ipfamet latens
atque interna volitio. Signavero, que
nobis Deusexhibet, cum falfa nequeant
efle, femp"r internam aliquam volun-
tatem fupponunt: at non {emper illam,
quam nos ex primo figni eontuitu pol-
fumus conjicere. - Ita cum’ Deus pre-
cepit Abrahamo immolationem THaac,
apparebat hoc figho velle Deum mor-
tem ipfius, fed intendebat {olummodo

. experiri fidem & obedientiam Abraha-

mi, & promifli Reparatoris atque Uni-
geniti {ui preefignare crucifixi Ita
pumllﬁonc_r, peccatorum latentis alicu-
jus confilii certiffima figna funt, fed
nunquam mortis atque interitis pecca-
toris, quum velit mifericordifimus pa-
ter, ut convertatur & vivat. Eapro-
per cum docent Theologi \olunmtun
Jfoni [epenumero non mml(.u s hocfen-
fil debent intelligi; quod non femper

De Theologicis Diftiplinis ;

ea complentur, quz nos arbitramur
hisce fignis fabefle: fed aliquando alia
eveniunt longe praeftantiora; quorum
caula Deus preefeius futurorum prace-
dentia figna premiferat. At(]\‘(,,hc._i, de
voluntate, omz‘ﬂ /m;u appellant.
At \olumnua Lupl i, de qua
r habenda eft di atio, di-
Theologi in anfece e 5 X
entie medie

.
lam dicunts

mentent.. Fautores
tem antecede ntem
que antecedit volunt: 1UmMAan® con-
fenflim, ejusque pralcientiam: conle-
quentem econtra, quz talem confen-
fum confequitur. At nos, quitotislas
certis contendimus dari abfolutam vo-
luntatem l,n]um [alvar :
merita, & independenter
humanz pT‘C\!honL, non
hoc :
que futurum uulu :
actum aliquem, ante Divinum libera-
liflimum beneplacitum, quo prepare-
tur ipla bona voluntas a Domino. lta-
¢ voluntatem antecedentem Thomi-
{denL. quz connotat homi-
1dum ckatos, utconditos
linem Dei; &
redemptos: &
1 1tem 1'Hm, quie
it creaturas ration: 11&5 in
I itutas circumitantii
bus { fpe s vult Deus, aliguid ,'?_up._--
citer & abfolure. Quemadmodum ergo
juftifiimus pl'i!lCC')' vult omnium Ci-
vium ac totius . Reipublice incolumi-
tatem ac vitam, & mercator merei-
meniorum fuorum confervationem; &
ille tamen furem & homicidam damnat
mortis,. is vero tempeltate jactatus ar-
cas me (_(,Slll.l pf l‘lnLFL l'l mare: lLri
Deus quemque ad (alutem invitat, &
tota die expandit manus firas ad popu-
lum contr adicentem; ut omnes ad il-
lum accedane, capiantq mh muu atem
falutis; fed quosda mtwu.
tos, propter gloriam j Jm'“_r
cit, upmbau]u:. Quibus ex

3 voluntatis
po{’-u*.“.;u in

br 1% luntatis

utitar D. Thomas 1. p. . ¥IX. ar
Nos, .GnlU)'lfh'lLl h ac Thon

rum dodl mm, cum fit heec duplex ho-
minum confideratio,
in genere, atque in certis quibusdam
circumllantiis, diftinctio racionis 1013;1‘
cumque vere ac proprie, & preci
ctiam confideratione i
Deus fincere voluntate antecedenti ve-
lit omnium ho% 1m {alutem, duo
connotata paululum diverfa {pectamus
unde fumitur duplicis volun tis; ante-
is & confequentisidiftinctio.  At-
tendendus eft ergo ordo 4 Deo impofi-
Ltus,

4.

De Vl_l]i

tate benepla.
cti,

fecundum fe, & vol




Liber Quintus, Cap. L. 245

tus, in quo . omnes homines tam jufti,
guam impii, donec \'ivuut, in via, qua
ad [alutem pervenire poflunt, collocan-
tur; omnes jus habent accedendi ad
Ecclefiam, petendiSacramenta, & ob-
tinendi gtatiam, quam hee efficiunt ;
omnibus pradicatum eft Evangelium,
exhibita mifericordia, preparata divi-
norum beneficiorum munera : pro omni-
bus Chriftus abunde comulateque fatis-
fecit, & pretium redemptionis exhi-
buity #on folum pro peccatoribus paffits,
(utait Catech. Rom. p. p.cap. 5. n. 11.)
Sed etiam pro ilis, qui penavun omniuin
quas pertulit, aubloves, & wmznifivi fue-
rupt.  Hujus ordinis impofitio eft ob-
jeftum voluntatis antecedentis; unde
Janfeniani, aliique heeretici, qui aftir-
mant neque Ecclefiam pro emnibus in-
ftitutam efi¢, neque pro omnibus ob-
latam paflionem Chrifii, neque pro
omnibus {atisfactum, nelarie impieque
negant Deum velle omnium {alutem
antecedenti voluntate. - Deinde atten-
dendum eft hujus impofiti ordinis com-
plementum & executio cluahominum
plurimi perducuntur ad falutis termi-
num, accipiunt donum perfeverantiz,
percipiuntque reapfe fructus paflionis
Chriftiz: de guibus prefatus Catechils
mus Rom. P. 2. cap. 4. n.24. inguit:
St wvere fructum, quem homines ex eo
perceperint cogitenmus, wnon, ad omicss
Jed ad multos tantumeant utilitatemn pev-
venive facile intelligemus.  Atque fe-
cundum hanc poftremam rationem non
pro univerfis, fed pro multis faum fu-
diffe fanguinem, &rogafle Chriftum Ca-
thechifmus ipfe declarat. - Igitur vo-
luntatem antecedentem illam dicimus
efle, que {pettat ad ordinis impofitio-
nem; & confequentemeam, qu® exe-
cutionem refpicit hujus ordinis : utram-
que vero efle voluntatem beneplaciti,
& effectum fortiri, ad quem primario
ordinatur.

& Pluribus vocabulis hanc duplicem vo-
Hane dupli- luntatem veteres defignarunt.  Tradi-
¢m volun- dit voluntatis utriusque difcrimen Da-
wem vete- mafe, lib. 11. de Fide Orchodox. cap.
IEs varis vo- % .
cabulis de. X%1%. his verbis : Fofuntas antecedens
fignarune, €2y quod quis d fezpfo vult. Confequens,

quod ex eovuIL G [iunt caufi projicifci-
tur.  WNam precedente voluntate vult
Deus omnes fafvos flevi, & ad agaitio-
nEIE VEVILALIS Perventies Vevuil nobis
peccantibus vult nos caffigavi prout con-
ducit, ~ Ibidem appellat Damafcenus yo-
luntatem antecedentem voluntatem Jo-
nitatis, conlequentem vero voluntatem
juffitie. Beatus Prolper in fine Relponf.
ad Ob. Vincent. priorem voluntatem

vocat anvitantent, alteram gudicanten:.
S. Anfelmus in cap. vi. Martth, primam
nomiaat voluntaten mifericordia &7 de
verum poffibilitate: lecundam volunta-
tem gujtitie , & deeffeibus rerum. lta-
que voluntas antecedens , bonitatis,
milericordie , & pofiibilicatis rerum efh-
citutomnes falvari poffint, & confticaan-
tur in via. falutis, eamque confequan-
tur, fi velint, Voluntas confequens,
juftiviee, & dererum effectibus preefiat,
ut omues reipla falventury; & ponantur
in termino [alutis. HaxcPatres: in qui=
bus animadvercendum eft, voluntatem
conlequentem dici voluntatem jufitie
comparate ad judicium ac retributio-
nem; nain quatenus electis fuis media
elargitur particularivin gratiarum, etiam
voluntas confequens & effecirix appel-
landa eft voluntas mifericordiz.

Quod nunc quaritur ¢t, num detur e
co voluntas antecedens falvandi Nom detur
omties, nam devoluntate fequenti ma- 1" Deovo-
nifeftum eft in ca fingulos non compre. (o5 &0te -
headi.  Videndum etiam, an hze vo- yongs &n
luntas anteceds in Deo fit vere ac oi::mﬂs,
proprie, anwero metaphorice tantum,
quemadmodum eft in Deo ira, peeni-
tade , commifcratio. Negant primum
Janfenius 4 Quenellus , Trickits, &
ejusmodi peftes, qui contendunt, omnes,
quos Deus vult (alvare per Chriftum,
falvari infallibiliter , quod damnatum
eft in Propofitione xxx, Palchafii Que-
nelli ¢ & conlcquenter docent, velle
Deum falvos fieri folos pradeftinatos,
atque pro iftorum falute tantum fuifle
Redemptorem fiffixum cruci. Negant
voluntatem antecedentem proprie in
Deo cife Thomiftz preclariffimi, Bans
nez, Zumel, Bancel; quibus fubfcri-
bunt Sylvius & Eftius, necnon ex ne-
firis Bafilius Legionenfis , ¥lorez, & alii
contra longe plures, quos tamen ego
arbitror pofle facili negotio fimul con-
ciliari

Prorositio 1. Deusveluntatean- 2.
tecedenti valt omnes homines , nemine Propofitio 1.
prorfus excepto, falyari.

Demonftratur hzc propofitio 1. Di- Probatur .
vinarum Scriprurarum auctoritate. Nam ¢* S8. Seri-
illam beneficam voluntatem Dei tefta- P™ -
tur Ezech.. xxxiiI. 32. his verbis:

Quare movieimini dowmnts {fvgel 2 dicit

Domznus. Fivoego. Nolo moricin inpit,
Jed ut vonvertatur, & vivat. Qubus
verbis. Deus non contentus dixuic fe
velle impiorum converfionem, idetiam
juramento confirmat. Iftud vero quan-
mm nosreddat de Divinavoluntate cer-
tiores colligitur ex Terrulliano lib. de
Peenit. cap, Lv. ex Hieronymo, Epilt. '

Hh 3 XLV].

in I




B
Refponfio
jJanfeniano-
rim,

Snlntio 1.

245

¥ivi. imo ¢x eodem Apoftolo ad He-
brzos caps vI. 16, dicente: Homines
enim pev majorem [ii jurant 1 & omines
contrvoverfiw eovum finis, ad conjivima-
tionem &ff juramentym. K quo abun-
dantius volens Deus offenderve pollicitatio-
sem bavedibus immobilitntem confilii [t
nterpofuit jusjuranduwin. In quo enim
poflumus propofitam fpem continere,
fi ‘neque firmam anchoram habecamus
verbum Dei, & immobile ipfius jusju-
randum ? Rurfis idem Apoftolus in 1.
ad Timoth. 1 1. ait: 04fcroigitur pri-
T oumIEHIE f1evE obfecvationess ovatio-
wesy poffulationes, gratiarum attiones
pro omiibus bominibus « . « « Hocenim
Lonum eft € acceptum. covam Salvatove
s10/tro Deo, quz omnes homines vnlt ful-
w08 fiere s € @ agnitionei vevitatis ve-
aive.  Unus enim Deus : unus & medin-
tor Dei & hominum bomo Chriftus Fe-
Susy qui dedit wedemptionems femrtipfum
pro omnibus.  Atqui pro omnibus oran-
dum eft, ac pro omnibus paffus eft
Chriftes, nemine prorfus excepto: Igi-
tur & omneshomines, nemineexclulo,
vult Deus falvos fieri: alias inepta fo-
ter, & mihus cohzreret Apoftolica ex-
hortatio.  Hinc S. Profper ad2. gbject.
Vincentianam , quz hujusmodi eft:
Quod Dens nolit vinnes falvare, etiamfi
omnes fulvavi velint: relponder: Re-
srota difevetione, quany Drving [cientin
intra fecretum juffitie fie continet , fin-
ceviffrime cvedendum atque profitendim eff,
Deum velle , ut omnes homines [alvi fiant :
Srguadem Apoftolus, cujus ifte [ententia
ety follicitiffime pracipit , quodin omni-
Dus Ecclefiis piiffime cuffoditur , ut Deo
pro omuibus hominibus fupplicetur 5 ex
gasi!:zzs guod muliz pereunt , peveuntinm
/2 merztum ; quvd wmults falvantuy 5 fol-
varntts eff donum.

Refpondent Janfeniani produtum
Pauli teftimonium referri ad homines
{tatus innocentiz , non vero ad illos,
quos originalis culpa devinxic. Quod
oftendi poteft etiam ex idea voluntatis
antecedentis,, quam fupra tradidimus
ex Thomiftis : hec ehim refpicit ratio-
nalem creaturam f{ecundum fe, & ab-
ftrahendo 4 fuperinductis circumftantiis
peceati.  Ubi ergo originalis culpa fup-
ponitur, voluntas antecedens hon ha-
bet locum.

At inanis profecto elufio. Nam in
primis Apoftolus de his loquitur, pro
quibus affitmat ovandum effe: At pre-
cepitut oremus pro omnibus, etiam re-
gibus improbis, quales tunc orbi ter-
rarum dominabaotur; & quos fpeciali-
ter ibi commemorat: ‘rgo ad omnes

De Theologicis Difciplinis

homines Apoftolica fpeftat fententia,
Imo quemadmodum prior ille ftatus in-
nocenti primi parentis peccato depe-
riit: ita nos bearus Apoftolus non hor-
tatury ut pro heminibus ftarus inno-
centize Deum exoremus: fed noftras
preferibic {applicationes pro iis, quo-
rum & vitiata eft natura, & facilis eft
interitus, poflibilis tamen Deo mife-
rante converfio.  Preterea Apoftolus
addic Chrifti mediationem, ac redems
ptionem. Omnesergo, quicunque Ae-
dempti funt, fub illa generali voluntate
certiffime comprehenduntur,  Neque
obftat, quod in hoc (tata fuperinducte
fint circumftantiz originalis peceatis
tum quia etiam originali culpa, imo &
aftuali quacunque pofita, [pectantvia-
tores omnes ad ordinis impofitionem fu-
perius declaratam: tum etiamquoniam
paflione Chrifti prioris damnationis chi-
rographum delerum eft, ac propterea
fabfifeic adhuc generalis #la voluntas
intuitn meritorum Chrifti: per quem
regenevati fmus in [pemvivan, quemad-
modum teftatur Apoftolus.

Hinc validiffime!probatur propofitio

12

ex quo Chriftus pro omnibus homini= Soludo &

bus mortem fubieric.  Id indibro de He-
refi Janfenianaadverfus quintam pro po-
fitionem fumus demonftraturi.  Nunc
[atis eft Janfenii dogma brevillime re-
futare. Acprimo opponitur allato Pauli
eltimonio: Unus e mediator Dei &7
bomizum , homwo Chyiffus Fefusy qui de-
dit vedemptionem [emetipfumn pro omii-
bus: quod de folis pradeftinatis non
non poteft intelligi; quumnos hortecur
Apoftelus s uc nuper diximus, ad oran-
dum pro omnibus, etiam reprobis ac
perditiffimis. Rurfus idem Apoftolus 2.
ad Corinth. cap. v. v. 14 87 wnus, ina
quit, pro ommibus movtuus eff, ergo
emipes moviui funt. Probatur hoc Pauli
teftimonio omnes Adx pofleros orjgina=
lem culpam contrahere, ut confiat cx
lib. vi. Auguftini contra Julianum eap. 4.
& ex xx. de civit. Dei cap. 6. Igitur
ficuti emnes in Adam mortui funt, ita
Chriftus pro omnibus mortuus eft. At
qui in Adam mortui funt émnes: Erge
pro omnibus omnino mortuus eft Chri-
ftus. Verumde hacgraviilimacontro=
yerfia citato loco accuratius.

Poffumus generalem illam voluntatem

Il

falvandi omnes au&oritate quoque Pa Probawr2

trum corroborate.
Hom. in Plalm. xx1x. Pena, inquic fe-
cundum Dei Judicium ;. vita vero eff
quam ille vult. Quid evgo dicit? nempe
wvelle boc Deym , fuw ut vite pavticipes
omings flaat. Macarius Hom, 26. Do-

IRINUS

DHS,

Nam Dv Bafilius ex 58 Latk




124

Probatur 3. ratio.

fatione,

18}

Liber Quintys, Cap. I

wainus i benignitaten & wiforicor diam
compo/itus unice defiderat guod foti prov-
Jfus ad eunr convertanumny ab omui con-
travictate nos eviprentes.  Chryfolios
mus in 1. ad Timotheum cap. 2. Jmz-
fare Dewin. tunm: fi enim ille ommnes
vult falvosfieri; mevito proomnibus opor-
tet ovave: fi ommes wle wult falvos fievis
velis & tus fi & tu vis, ova pro gis.
Ambrofius lib. 111, de Interpellat. Da-
vid. cap. 2. Lulehvedtogue Apo/tolus, ut
P @i fius , explanavit quia &8 omni-
bus bonus e/t Deus 5 qui vult omnes hos
wmipes falvos fieri ; €rc..  Prolperum
paulo fuperius laudavimus: S de S, P,
Auguftino dicendum et infia refponfe
ad 1. Adde Conciliam Arelatenfe ter-
tium, Moguntinum, Valentinum, &
Carifiacum : - Theologos quogue cele-
berrimos cujusque ordinis, atque =ca-
tis; quorum confenfio invitum fuppe-
ditat argumentums.

Ex difts eruitur quoque validiffima
Tenemur quippe omnes orare
pro fingulis , petere ac [perare regnum
celorum, ac Redemptorem noftrum ar-
dentiflima charitate diligere, propterea
quod nos i perditione per mortem fitam
atrociflimam liberavit : Acqui tanta {pei,
& charitatis motiva prorfus evanelce-
rent, {i nospullare poifet fufpicio; quod
Divinum beneplacicum non e exvende-
ret ad omnium hominum f{alutem : Er-
go, &c.

ProrosiTioIl. Hec voluntas fal-

Propofitio 2, vandi omnes eft in Deo vera, propria,

Probatur,

atque fincera.

Sequitur exdictis, & breviflime con-
firmatur. 1. Quidquid facre litere de
Deo affirmant, {i maxime deceatipfius
bonitatem, milericordiam, ae provi-
dentiam, qua rationales creaturas diri-
git in viam [alueis; id absque ulla hafi-
tatione eft afferendum de ipfo Deo: At
qui in facris libris legitur velle Deum,
ut omnes homines falvi fiant; id vero
magnopere decet infinicam ipfius chari-
tatem, & directionem creaturarum in
finem ultimum : Igitur absque ulla he-
ficatione afferendum eft, Deumpropric
ac finceriflime velle {alutem omnium.
1l. Voluntas antecedens dicitur com-
parative ad inflicutionem medioruin,
quibus omnes falvari poffunt: Hocau-
tem eft aliquod vere bonum, quod eft
objectum voluntatis fincereac proprie:
Ergo eft in Deo fincera ac propria vo-
luntas illa antecedens falvandi omnes.
1. Vere Deusomnes ad agnitionem ve-
ritatis invitat, omnibus, fi velint, Ecs
clefie Sacramenta difpenfat, proomni-

247

bus redemptionem dedic. ([nigenitum
fyum;  Hece [unc (igna beneficentiifims
Dei voluntatis, *-Acqui iftinsmodi fignis
oon-{ubelt certa, & abloluta voluntas
oinncs-efhicaciter perducendi ad conle-
cutionem falutis. . Subeft ergo faltem
voluntas generalisy, &antecedens , qua
verfavar cirea falutis poflibilicarem, in
qua. {inguli comprehendunsur.

Verum quidem eft, complures Theo-
logos affirmare voluntatem anteceden-
tem, non effe in Deo proprie, quod
S. Thomas [cribat efle voluntatem inef-
ficacem, conditionatam, acfifpenfims;
eamque 1. P. q. XIX. art, 6. ad 1. appel:
let welleitatem potius, quam volunta-
tem; quoniam non [emper im]i;letur:
cum econtra illud {emper compleatur,
quod Deus vule fpliciter. "Atquehine
eft, quod Paulus Irenzus, aliique Jans
feniani dogmatis fautores i celeberrimis
Theologis jattant fe minime difien-
tire,

At peflime nove herefeos patroni
aberrant.  Scholafticorum enigr difl3-
dium facile componitur, atque a Pleus
doaugudtiniznis illis  toro diftat calo.
Diftinguendus eft enim duplex Divina
voluntatis effe¢tus. Unus eftrationa«
lem ereaturam ad finem fupernatiralem
ordinare, eamque in via locare filuris,
neenon ei parare, exhibere, conferre
quoque, nifi ea detretet, auxilia gras
tize fufficienta.  Alter effectus eft crea-
turam rationalem ad falutem perducere,
illam in termino collocare, & preter
communia gratiatum dona, eidem fpe-
cialiflima & efficacia, etiam finalis per-
feverantize, largiri. Horum diverfita-
tem effetuum ex antiquioribus tradi-
derunt Aegidius Remanus in 1. dift. 46.
q- 1. & Scotus; acbeatus Bonaventura
eodem loco: ex recentioribus vero
Bernardus Defiranc lib. xxx. Aug. Vin-
dicati, & alii quamplurimi. Dum ergo
Theologi aliqui aflérunt voluntatem an-
tecedentem in Deo effe metaphorice,
id Catholico fenfu pronuntiant.  Ac
primoe , cum- nulla fic intrinfeca Peo di-
{tinttio, negant effe in'Deo anteceden-
tem voluntatem diftinétam 4 confequen=
te, quod totum difcrimen petendum fig
ex parte woliforym, ut inquit Duran-
dus Quel, 3. diftinét. 47, Deinde i com-
paretur: voluntas Dei antccedens, ad
aétualem glorix confecutionem, atque
ad feriem auxiliorum, quibus ad falu-
tis terininum perducuntur ele®i, ma-
nifeftum ¢ft hanc voluntatem in Deo
non efle propriamacveram, neque fem-
perimpleri; quoniam reap{e non omnes

eleld

14
Oblocuiog

15,
Refponiie,




16.

{dbjeftio I.

248

eledi fant, neque omnibus valt Deus
talia media impertiri, que certiffime
cboperante libero arbitrio ad falutem
p:‘r{‘iucant. Sed impletur tamen inali-
qué -ordine, & femper effietum pro-
prium & immediatum conflequitars pti-
inum feilicety ‘qui eft ordinare creatus
tam infbum finem, éamque in viacon-
fticuere {2lutis, Quz doctrina Catho~
lica eft, vera; & ab omnibus, fi Mo-
linianos excipias, fumma confenfione
defenditur.  Janfenius vero voluntatem
hanc generalem i ftatu nature lapfle
procul ablegat, nullam gratiam admit-
tit, cui liberum arbitrium refiftat, nul-
Yam finceram voluntatem falvandi nifi
predeftinatos; nullum praeter cleftos i
Chrifto Reparatore redemptum, & li-
cet aliquando ad palliandum dogma per-
verfitatis Veterumufurpet verba, longe
tamen ab eorum fenfu recedit. Travo-
Iuntatem Dei antecedentem; quam in-
culpate Veteres impiopriam ac meta-
Phoricam appellaverunt,propterea quod
illam comparaverint cum actuali confe-
cutione falutis: adverfus Janleniftarum
cavillationes nos. finceram veriflimam-
que efle contendimus, féd illam expli-
candam efle cenfemus connotative ad
generalem ordinem creéaturarum, non
ad qualescunque rerum circumf{tantias:
alioquin nullom foret difcrimen inter
duplicem Dei voluntatem, quod nemo
confentit.

EoRUM, QUZ OBJICIUNTUR, RE-
FUTATIO.

Opp. 1. Exponere Apoftolicam fen-
tentam Deus vult omnes homines falvos
Jeeri, de generali voluntate ‘anteceden-
tiy in qua finguli homines complettan-
tur, cft fulla interpretatic, quam S. P,
Auguftinus rejicic tanquam do@ringe
predeflinacionis & gratie hujus ftatus
apertiflime repughantem.  Erpo & re-
jicienda eft ab Auguftini difcipulis ejus-
modi commentatio. Prob. ant. Quadri-
fariam fan&ifflimus Antiftes fententiam
inrerpretacus eft Apoftolicam. Primum,
ut dicatur Deusvelle omries falvos fierd,
quia nullus fic falvus, nifi Deo volente
ac predeftinante , quemadmodum de
Ludimagiftro dicimus: Ommes pueros
literas docet, non quod gymnafium fre-
quententomnes omriino pueri} fed quia
illo uno Magiftro proficiunt quotquot
literisimpenduntoperam. ItaS.P. Epift-
ad Vitalem, in Enchirid. ad Laur, cap.
cil. lib. de Predeft. S5, cap. vir, de
Corrept. & Gratia cap. x1v, & lib. 1v.

De Theologicis Difeiplinis

contra Julianum cap. vi1r. Altera Au-
guftiniana interpretatio eft, ut ommes
accipiantur diftributive; & pro generi-
bus fingulovum, quomodo dicitur omne
animal fuiffe in arca Noe, id: eft, ani-
mal cujuscumque {peciei; itaut fenten-
tia fit, Deum velle falvos fieri nonnul-
los ‘ex omni genere & conditione, Ju-
deos, Grecos, puetos, adultos, di-
vites, pauperesy &c. {ta S.P. in En-
chirid. cap. cni. de Corrept. & Gratia
cap. x1v. necnon Fulgentius , Anfelmus,
Beda, aliique. Tertiaexpofitiocft, ut
afferatur velle Deum omnes falvari,
queniam #es facit velle: Nam ficut cla-
mantem Spiritum, ad Romanosvriz.
recte dixit Scriptura, A quo efficitur ue
clamemus; ita refte dicimus volentem
Deum,a quo efficitur e velimus. [ta §. P.
de Corept. & Gratiacap.xv. &lib. xx11.
de civit. Dei cap. 1. Neque folum effi-
cit Deus, ut clett velint {alvari, (&d
etiam ut pii homines magnepere defi-
derent omnium falutem , tamerfi non
omnes falvari velint, ur animadvertic
ex Auguftino Eftius dift. xrvi. § (v
& Sylvius queft. x1x. art. 6. Pofirema
expcii.tin cﬁ,'_ Deum contuliffe humano
generl in univerfum auxilia quamplu=
rima externa, quibus fuam proomnium
falute curam ac follicicudinem fignifi

: o . 1Ca=-
vit, nimirum legem omnium menti in-
feriptam,, exemplum ac redemptionem
=\ {}5 s rari a A

Lhn_fh » pradicationem Apoftolorum,
orationes Ecclefie, San@orumvi ordm
merita ac labores, &c. Quam incer-
pretationem aftert fideliffimus Auguﬂ}ni
Difcipulus Profper in Refp. ad 1. & 2.
Ob. Vincent. H'il’t omnia intcrprcta-
menta excludunt 2 Deo voluntatem an-
tecedentem falvandi omnes, & admit-
tunt duhtaxat voluntatem Cm!ﬁ'qucn..
tem pro eletis, pro cwterisaurem vo-
!unmtcmﬁ}gm, ac metaphoricam. Froo
juxta Auguftini do@rinam non videtur
generalis illa propria ac ‘vera voluntas
admittenda.

Refp. Valquefivs 1, p. difp, 83. cap. 2.
beatiflimum Patrem Tocum Pauli nullo
ex illis modis rede expofuifle, & no-
luiffe concedere voluntarem Dej ante-
cedentem citca omnium falugem. Sed
ftant adverfus  Vafquefium Theologi
preftantiffimi, qui praefaras e}(poﬁi:fn\’)-
nes fammopere commendant, & crte-
ris quoquepraferunt, S. Thonas q. x1x.
art. 6. Eftius dift. 46. §. 1v. Sylvius
Q- 3. ad precit, artie, beati Thom#, S.
Anfelmus & Beda apud Gerardum Vol
Humlib. vir. Hift. Pelag. parte 1. Thef 2,

&k

Solutio,




Liber Quintus.

ut preetermittam clariffimos Thomiftas,
& Augniltinianos univerfos. Itaque
refpendendum eft, allatas Auguftini in-
terpretationes, nequaguam cum Vo-
luntate antecedenti circa omnium f{alu-
tem pugnare. 3

Nam S. Pater de vo-
luntate confequenti, abfoluta, efficaci,
& que eft de rerum effeétibus, non de
antecedenti, qua {pectat homines in
univerfum, accipiendus eft.  Ac primo
id premonuitSanctus Thomas in 1. dift.
46.°q. 1. art. 1.  Deinde hzc eadem
Vafquefii impoftura poft obitum S. Pa-
tris in Galliis [pargl ccepit; eique oc-
currit beatus Profper in Prafat. Refp.
ad Objett. Vincent. dicens : Contex-
unt ineptiffimarum quavumdan: blafpbe-
LAV U prmfﬁg:qﬁ? mendacia , affeventes
talin in noftvo effé fenfu, qualia diabol:-
co continentur indiculo.  In illo vero
prodigioforum mendaciorum  indiculo,
fecunda contra Auguftinianam docri-
nam obje&io erat = Quod Deus nolit
omnes _falvare : & confequenter Valque-
fiusineptiflimas Semipelagianorum que-
rimonias ingeminat.  Praterea Augu-
ftinus acerrime in libris laudatis pro-
pugnabat pradeftinationem & gratiam,
necnon voluntatem Dei trahentem va-
lidiori gratize adjumento unum . pre a-
lio, quod Pelagiani negabant, ideoque
de voluntate efficiente & abfoluta erat
ei {pecialiter pertrattandum.  Rurfus
S. 1. voluntatem antecedentem falvan-
di omnes apertiflime admittic lib. de
Spiritu & lit. ad Marcellinum cap.
xxx111.ubi hane proponit quaftioneni:
St voluntate queriinus., de hoc gueritur
unde [it. Sinatura, cuv #on omnIvus,
cum [it idem Deus omnium creator. Si
dono Dei 5 etiam bhoc, quave non omini-
busy cum vmnes homines velit [alvos fievi,
& in aguitionem veritatis vemire? Ad
iftam vero quazftionem fic refpondet:
Fult Deus onines bomines fulvos fievi, &
21 aguitionem veritatis venire: non. fic
tamen ut eis adimat Lberum avbitvium,
quo wel bene vel male utentes juftiffime
Judicentur. * Quod cumyit, infideles guz-
dem contva voluntatem Dei faciunt.,
cunt ejus Evangelio mon credunt: wec
ideo tamen eam vincunt, vevum feipfos
Sraudont magno & fusnmo bopo, malis-
que penalibus. emplicant , experturi in
Jappliciis poteflatem , cugus in douis wmz-
Jevicovdium contempfevunt. | lte vo-
luntas Dei femper invidka eff 1 vinceres
tur autem, finon invenivet guzd de con-
temptoribus facevet, aut ulle modo pof-

Jent evadeve, quod de talibus ille confti-
tuit.  Qui emm dicit, v. g. volo ut bi

RIS fevvi mei opeventur i winsa, &

L L, Berts Theol Tom. 1,

Cap. L 249

poft labovem veguiefcentes epulentur, tta,
Ut quisquis eavuin boc nolwerit, i pifivie
7o femper molat ; videtur gquidem gids
cunque comtempferit , contra volunta
tem Domint fui jfacere: [ed tunc eant
vincet, fi & pifivinwm contemnens effi-
gevit: guod nullo modo fievi poteft fub
Bei voluntate. His verbis, exemplis
que [atis liquet non rejici 4 S. Proto-

arente Auguftino antecedentem vo-
Funt:ltem falvandi omnes, & interpreta-
tiones {upra recenfitas de voluntate ef-
ficaci, & abfoluta accipiendas effe, quam
prafertim nolebant admittere Pelagianis

Opp. 2. Antiquiores Auguftini Difcie
puli, & qui fideliores habentur. ejusdem
Affeclz , nullam in Deo voluntatem a-
gnofcunt, nifi Divinum erga pradefti-
natos beneplacitum. Fictitia eft ergo
voluntas antecedens falvandi omnes.
Prob. ant.. Autor Hypognoft. lib. vi:
cap. ult. Omue, inquit, guod Deus vult
Jaceve, poteft, wmec. provfiss bumann vo-
luntate prepeditur, guod vult. S, Ful-
gentius lib. de Incarnat. cap. xxXI.
Ompes ergo, quos Deus vult falvos fievz,
Jine dubitatione [atvantur : nec poffiuit
Jalvari y nifi guos Deus vult falvos frevi:
aec ¢ff guisquanmy quem Deus falvar: ve-
lity & nom [alvetur; quia Deus noffer
omnia, quecuirgue voluit, fecit. S. Pro-
fper Carmine de Ingr. cap. 16.

At wero ommipotens homenens cuin gy.a-

tia [alvat,

Iz fizim confummat opus; cuz temwis

pus agend;

Semper adef? que geffa wvelit; non

moribus illz

Fit mova; now caufis anceps fufpends-

tur uillis.

Quibus docet, nullam effe in Deo vo-
luntatem, qua fulpenta fit, neque adim.
pleatur; qualis eft antecedens, condi-
tionata, & inefficax, Patres denique
Africani in Sardiniam relegati Epiftola
Synodica cap. x1v. Ommes, inquiunt,
pradeftinati pfi funt, quos Dens vult
Jalvos fieri, & ad agnitzonem vevitatis
venive : qui proptevea omies dicumtiv,
quie i ﬂtro;]ue Sexu ex omuz hominun
genere, gradu 5 & conditione [aloantur.
Semper quippe voluntas' Dei omnipoten-
tis impletur, quinpotefias ejus nullatenus
vincitur.  Lideliores ergo Auguftini
difcipuli voluntatem falvandi omaes ad
{olos referunt pradefiinatos.

Relp. diff. ant. Fideliores Auguftinia.
ne doftrine lectatores nullam in Deo
voluntatem falvandi profitenturs nifi
relpectu predeltinatoram, & loguun-
tur de voluntate confequente, & qua
eft de rerwmn effectu, conc, de volunta-

li te

(Y

Objeé;fc &

Sol




I8
Objuétic 3a

Solutln.

250

te antecedente; & que'eft de reram
poffibilitate; nego:.  Preedictos Pacres
de voluntate confequente verba facere,
liquet primum ex corum {copo, & ex
argumento quod tractant: quum  toti
ilnt in vindicanda adve Pels l“l{lll():)
horumque reliquias difcretione rejici-
mdmum, atque eligendorum, prepara-
tionemque gratiarum, non qualiam-
cunque, fed quas Deus juxta p:cpou-
tum voluntatis {ue impertitur electis.
Id namque obtrectatores Anguftiniana

dodrine negabant pugnaciter. Pree-
terea horum Patr 1..1 fenfus haud ob=

feure ex recenfids libris, locisque de-
prehenditur.  Erenim Aultor Hypo-
gnoft. loguitur de voluntate falvandi

Jfnaliter, id eft perducendi reipfa pre-

deftinatos ad falutis conlécutionem, ac
terminum, ut ex fola lectone capitis
Ulliimi manifefte colligitur.  De hac

adem voluntate accipiendum efle bea-
tum Fulgendum, que fabfequuntur
verba hf]mdo manifeftant. Nam fcri-
bit: Ipfe prade fm.'mfn ﬁm];{zmhzﬂ

gmﬁ(e donunt, gui gratiam donan-
do  implet pra defiinationts  effectum.

S. Profperum loqui de voluntate abfo-
luta, que fuum confummat opus, & ex
his earminibus eruicur, & ex Refpon(; ad
2. Ob. Vincent. de qua fapra., Afros
quoque Patres de confecutione falutis,
non de¢ ejusdem initio difputare ex eo
conftac, quod in laudata Epiftola de
Przdeftinatione {ecundum Dei propo-
{fitum agere inflituant., Sed vide Defi-
rantium 1ib. Aug. Vindicat. x11.

Opp. 3. Omnis Dei voluntas imple-
tur; dicitur enim. in Pfal. 134. V. 6.
0;-:11:3;! quecungie volurt, fecit in'calo,
& antarra: & cap. 46, lhiz v. 1.
Oinnis voluntas mea fiet; Atqui volun-
tas anteccdens non imp oletur: Ergo vo-
luntas antecedens in Du} minime repe-
ritur.

Refp. 1. dift. min. Voluntas anteces
dens non impletur quanmim ad effe-
Ctum fibi propriu, qui eft omnes in via
conftituere falutis, ac fingulis praepard-
re & exhibere auxilia communia, qui-
bus confequi poflunt falutem, {i velint;
nego:non impletur quantum ad effe-
&tum voluntatis Lonfcquu tis, qui eft
pexducme ad terminum f{alutis, & lar-
girt {pecialifiima gratiarum dona, qui-
bus (alus certiflime comparetur, con-

cedo. Refp. 2. dift. majorem: Omnis
Dei voluntas impletur, ﬁ abfoluta fit,
& confequens; concedo; Si conditio-
natay & aritecedens, ﬁlbdlﬁlngjlm' non
impletur in amfmduo,& in fingulis ho-
minibus infpettis fecundum peccato-

De Theologicis Difeiplinis

rum circumftantias, zp[’omct Deo ita
volente ac difponente in gloriam gra-
tiz, & manifeftationem wf itice 111(_‘
concedo: non m)p]L ur comparate 2
creaturas rationalcs {pectatas wu,udum
fe in univerfum, & abftraétive 2 (uper-
inductis peccatdrum circumftantiis, vo-
lente Deo creaturarum (arum perdi-
tionem, nego. Uthuil.lc_ refponfio con-
flat ex d tw, {ed Pl.ul cum tradita 4
nobis notione voluntatis antecedentis
111,12,5‘;5 cohret.

Infiftes: Si voluntas antecedens di-
catur duntaxat connotac ad creatu-
ram rationalem abftractive ab individu-
is aliqua circumftanda affectis ; Ergo
Deus voluntate antecedenti dicendus
\..11‘ \‘(,,h{,. :LlL‘L\_l]l LU:{IT! dkllllll‘. orum
hominum, ac demondim, negue mino-
rem habebic curam n_pmlmu. n adhuc
permanentium in via, quam demonum
ac damnatorum.

Refp. wanfiniflo antec. nego . confe- |
quentiami ; quum enim effectus volune
tatis antecedentis fic locare rationales
creaturas in via falutis, eisque commu-
nia gratiarum dena parare, ut valeast
aternam {ibi promereri beatitudinem,
donec liberi arbittii faculcare ad bo-
num, malumve uti poffunt: non po eelt
ad hanc \olu]ntcm p(;umu quisquis
jam conflitutus in termino, neque me-
rendi PD”Lt bertate, neque
oratione ]umlm s neque ulla interiori
gratia mumtm, aeque 1luium experiri
poteft divini I)mei iciti beneficiu

Opp- 4. Non eit volunts
propria ac fincera , quee urjnn
cum voluntate con hqmmu illi oppoli-

piorum

1ite

ta: Voluntati falvandi omnes up;,. yi
tur volunras confequens  dampandi
qumtipiLu'vncJS' Igitur voluntas :

cedens falvandi omnes in Deo pI
ac fincera non eft. Prob. ma. Sieni
in poteftate effet mercatoris motos fu-~
&us comn nponere ac tempeitatem fedare
& nihilominus in marc merces  pre
ceret; hzc voluntas confequens & ¢
ficax qua projicit merces evidentiffime
oftenderet non fuiffe in eo finceram,
propriamque voluntatem merces con-
fervandi.  Cumergo Deus poflic omne
falvare ;; fi plures damnat ac 1cpm-
bat, manifefto ex hac damnandi, ac re
probandi. voluntate infer tur, =1L1m, qua
verfatur circa omnium falutem, in Deo
propriam finceramque non . effe.

Refp. dift. majorem: Siutraque vo-
Iuntas antecedens & confequens con-
notent eumdem finem , idemque obje-
&um, conc:  Sidiverfum, nego. Mei=
catpr; cum particularis perfena fic, uni-

eum

19.
Inftantia.

Refponfio,

20.

g . +
e Qbjedtio 4

Solutins




27T

(J:Jl:f'.*.ius'-

Solutio,

Libor Quintus:

cum fibi finem prefigit, nimhirum ne-
tiationem ac lucrum; & Comparate
ad finem unum; nen datur duplex vo-
luntas oppofitay fed unica.
univerfalis Tertin’ omnitm provifor, -ac
reGror non' foluini voluntate: fuaslocar
omnes in via falutis dum vivunt, &
vult illos ad impoficdm ordinem perti-
nere, verum etiam illud definit, quod
efflagitat particulatis fingularum’ rerum
conditio, & impoliti ordinis executio.
Refpicit esgo yoluntate antecedenti ra-
tionalem creaturam univerfim, eamque
vifceribus mifericordiz & charitatis
complectitur :~'confeguenti’ wero haec,
vel illa individua, que iéritorum mi-
lorum preefcientia dimnht ad oftenfio-
nem juftitie: Quum €rgd in Divina
vohintate duplex fit connotatioy a¢ du-
plex finis 5 non implicac volaititem
antecedentem & ‘confequentem invi-
cem cffe contrariasy (ive, ut loquar're-
¢tius , 'unam eamdemqué voluntatem,
fi ad diverfa referatur connotata, ali-
quam ‘dicére‘oppofition&n’s qua, cum
{it'ex parte terminerum, nullam ‘poteit
i Deo ‘evincere 'diferepantiam. c
Opp.y. Tdeo judex voluntate ante-
cedenti vl omnium’ civiam incolummi-
tatem, quoniam non ‘intuceur futuram
aliquorum fagitiofilliimans converfitio-
nem; quos de [pau'am [cel@re accufatos
voluntate ‘conlequente damnat ac "pu-
-um pellimam vitam fi ante-
cedenter noviflet,” nunguam de ipfo-
rum falute fuiffer follicituss Igitar De-
us, qui omnium rerum prafentiffimam
habet ‘cognitioniem, de illoram quos
voluntate-juftitizz teprobaty condem-
natque, non poteft habere voluntatem
finceram antecedentem ‘mifericordiz,

‘ac beneplaciti, ut falvi fiant.

Quidam I'refpondent allatum exem-
plum non effe ‘ad rem, nam fide im-
probo , ac peftifero cive loquamur,
quemadmodum & de peccatore finali-
ter impeenitente, comparatur voluntas
ad perfonam fin certis ‘circumftantiis
conftitutam’; & confequenter non re-
manet objectum voluntatis anteceden=~
tis , [ed in his Tocum habée fola volun-
tas -confequens: ‘qua relponfio ex tra-
dita definitione utriusque voluntatis in
fententia Thomiftarum, eft ‘manifefta.
Alii docent Judicem non efle genera-
lem proviforem, ficud Deus eft, idco-

At Deus

C:&;{). L.

que €x voluntate antecedente, qua vuls
homicidam vivere in quantum homo
.eft, nulla i preeparare media, ut poflit
capitis pcenam vitare: Deum vero finn-
gulis hominibus'y quantumvis feeléftif-
fimis,,cammunia faltem media prxbere:
unde in Judice voluntas antecedens eft
fierilis & otiofay in Deo autem wvera,
benefica, & alicujus effectus operatrix.
Sed Yefpondemus exemplo Jadicis no-
ftram confirmari {ententiam. Etenim
etiamfi Judex, previderer civis alicujus
meditatum flagitium, quo-patrato in
reum pceena mortis animadverterer,
fion tamen. civern il prorfus delere-

251

-T€6, ded-monitis minisquie /4 perpetrap- -

“do Heelere dererreret, fmpleretque o-
“mifiay que munus poftularec Retoris,
¢ Judicis. - Ita Deus, quamequam ob
amultotums, qoam previder, obdurario-
-nem furdramque impeenitentiam illos
+weprobet ac fuppliciis -addicat, eos ta-
men generalibus adjumentis non defe-
vit, fed mifevicordiflima charitate hou-
tatury adjavatque ne pereant.

©pps ult. Volantas “antecedens de
univerforum falute effugium erat Semi-
pelagianorum, quo Auguftinidnam de
Ele@ione aliquorum d{ecundum Dei
propofitam dottrinam repudiabant.

Refp. -Semipelagianos - admifliffe- in
Deo voluntatem antecedentem, que ex
prefientia humani conlenfus, fideique
fola naturali facultate elicite propri-
um confequeretur effetum, impugnak
{e penitus voluntatem fequentem,, qua
Deuns  certos 4 mafla, perditionis ante
mundi conflitutionem liberare decre-
vir: excogitafle quoque, ut falutis ini-
tium in nobis ftarucrent, tPriEviﬁOm:]n
meritoram, quz nunquam futura erunt,
in parvulis, qui -ante ufum rationis ra-
piuntur.  Quae omnia {equenti libro
funt refutanda. < Nos econtra dicimus
nunguam ab:humana Divinam prave-
niri voluntatém; hanc omnium meri-
torum noftrorum caufam efle ac prin-
cipium; &, quo ab inimicis gratie
Chrifti magis recedamus,/ etiam vo-
luntatem confequentem & abfolutam 4
divino propofito, non ab operum pre-
fcientia repetendam effes defendimus.
Diftat ergo toto ceelo voluntas antece=
dens in fenfi Pelagianorum ab ea,
quam hatenus propugnavimus.

HBESE () 0%

R P, Bevti Theol. Tom. &

12

22
objectio ul-
tima,

Solutiq.




252

De Theologieis Diftiplinis

CAPUT IL
Nullam effe in ordine univerforum Creaturam, quam De-

us fui ipfius caufa non amet, & cujus non habeat fedu-
Jam curam ac vigdantiflimam providentiam.

SUMMARITIU M

7. Dens ‘amat ‘créatiiras propter propriam i
ipfius bonitatem,

2. 3. 4. Satisfit objectionibus.

4. 6. 7. An, & qualiter amet Deus Creaturas
poflibiles 4

De amore, qRoxma eft quattio de Amore Dei
D';i e,éa erga creaturas fuas, & de prowvi-
Creaturas. dentia, quam tenet rerum unives-

farum.  Pro qua dirimenda illud tan-

‘quam Certam {upponimuis, in Deo re-
periri actum amoris, quo vult rebus 4
fe aut produttis, aut producendis ali-
quod bonum; etfi in eo non fit defide-
rium; neque odinm, faltem inimicitiz,
proprie tale. Defiderium enim eft de
bono tantum abfeate; quod nequit in
Bono incommutabili, ac fumma entss
plenitudine excogitari.  Odiom quo-
que eft velle alteri malum : qued re-
pugnat Deo femper ad benefaciendum

ropenfo. Nam & quandd punit, cu-
jusque malevolenti® expers eft; neque
movetur animi petturbatione, fed amo-
re juftitix, & propriz divinitatis, glo-
rizque motivo.  Quare odiffe dicitur
impios, translata ab hominhum indigna=
tione proprietate {ermonis.

X Prorositio L. Deus amat creatu=
Propofitio ¥.t4s fuas propter propriam fai ipfius bo-
nitatem.

Probatur [.
Pais.

Duas hzc thefis partes habet. Ac

prima probatur ex 1. Geneleos v.31-
Fidit Deus cuntta gue fecevat, & érant

valde bona: & Sap. x1. 25. Diligis o
mnia que funt, & nihil odifli eovum,
uw fectfft. Probatur quoque ratione,
f)eus namque creaturis {uis aliquod lar-
gitur bonum, exiftentiam, confervatio-
nem, & quidquid iplarum conditioni, &
rerum ordini maxime congrait. ~ At-
que, i nondum fiierunt produde, id
illis {empiterna fa voluntate conferre
decrevit. - Vult ergo creaturis univer-
fis aliquéd-bonum, ideoque vero illas
amore profequitur.

Altera pars -propofitionis; A{cilicet
quod Deus omnia diligat proprer [e-
metipf{ism, conftat pariter ex Scriptutis ;
legitur enim Proverbiorum xvi, 4. Unz
verfa proptér femétipfum opevatus eff
Dominus,  Cui & ratio manifeftiffima
dccedit; & quod fbla bonitas Divina fic
chavitatis Dei objectum j ut jinquiuns

probatur 2
Pars,

% 9. 10. Gubernat Deus Providentid fud o~
mnia abjeétitlima, & minima.

13, & feqg. Tolvuntur objedtiones,

Jpecificativum: & quod ita Deo con-

veniat ratio primi principii; quemad-
modum finis ultdmi. Quamobrem ut
operari non poteft, nifi ex fe iplo; ita
nequit, nifi propter fe, aligyid velle, aut
diligere.

Opp-. 1. Divinus amor eft indiftinttus 2.

3 Dei effentia: Deus non eft aliud, Oppofitor.
quam ens 4 fe: Ergo non amat aliud,
quam fe.

Refp. dift, maj. Divinus amor, & ef- Solutio,
fentia idem funt, fi fpetentur in fe,
conc. {i comparate ad terminum, atque
connetative, nego. Deo idem eft efle
ac velle , fen illnd dicitur ad e, iftud
relative; quemadmodum de {cientia,
caterisque atwibutis Dei alibi dictum
eft; unde nil mirum fi {Cientie a¢ vo-
luntatis Divine aflignari poffit exerin-

{ecurh connotatum , tametfi iftud ne-
quaquam Efféntie idea ac nomine com=
prehendatar. el 3

Opp. 2. Aliquem diligere propter [e gpofito 2,
efl- amor cencupiflcentiz; Talis amor
Deo Videur indignus: Igicur Deus ne-
minem diligit propter [e.

Refps aligui, non repugnare Deo amo-
rem concupilcentiz; non amorem il-
lum , quo concupifcimus quod non ha-
bemus, fed quo concupffcimus aliquod
bonutn el quem diligimus,  Sed relp.
dift. maj. eft amor concupifcentiz, fi
indg aliqua diligenti proveniat urilitas
ac deleétatio: conc. {ecus; nego.

Opp. 3. Deus in creaturis fuis vult g
fiepenumero mala : non ergo eas diligit. O[‘.P?Jm)g

Refp. dift. ant. mala culpz, nego. P
Mala naturz s id eft monfira ac portcn-=
ta, fubdiftinguo, vult divecte, nego; in-
diretey ac propeer juftitie ordinem, ac
regimen univer(i, concedo.

Quares quid afferendum fit de pol-
fibilibus.

Solutio.

Aligui di-
Relp. non convenire circa amotem f“;lmr?f:::
rerum ‘poflibilium Scholafticos. Te- yras poffe
nent quidam amari a Deo, atque hispiles,
momentis ducuficurs  Primo : Poflibi-
lia bona funt in fup geners, nempe non
actuy




6.

Liber Quintus, Cap. Il

aétu, fed poffibiliter: Quidquid autem
bonum eft, 2 Deo procul dubio diligi-
tur. Praterea : Poffibilia 4 Deo co-
gnoftuntur, ergo & amantur; fi enim
res poflibiles, que non funt, poflunt el
{c Divine cognitionis objedtum , pote-
runt quoque objeCtum effe Divini amo-
1is; nam qualem veritatem habent, ta-
lem etiam habent in f{e bonitatem.
Rurfus falus omnium eft poilibilis, ut
capite ditum eft praecedenti, & tamen
illam wvule Deus fincere animo. Mun-
dus ergo poffibilis, lieer nuliam habeat,
vel habere debeat exiftentiam, diligi
poteft a Deo,%amore {aleem fimplicis
complacentiz.

Quidam ex adverfo creaturas poffi-

Aliidicunt biles & Deo nulla ratione amari putant.
mullo meda Quod primo hac probant argumentatio-

amare,

v d

Duo certg
videntur,

ne¢: Nullam participant creature pofli-
biles rationem bonis non enim habent
exiftentiam, qua prima eft ceterarum
perfectionum , nifi objectivam dunta-
xat, & 4 Divina indiftinétam omnipo-
tentia : Atillud quod nullam in fe consi-
net bonitatem, nequit effe objectumdi-
le&ionis, aut complacentize. Ulterius:

Amor Dei effe&tivus eft, non affeti-.

vus, & [empef rebus impertitur quid-
quid dignum videtur amore: creaturis
autem poflibilibus nihil bonitatis aut
perfedtionis largicur Deus , & conle-
quenter minime ab eo diliguntur.  Ad
hzc: duo funt charitatis, & amoris
alus, ud, & frui, Utimur rebus,
quas ad confecutionem finis praeftantio-
ris ordinamus: fruimur veroiis, inqui-
bus anknus voluprate ac dileftione quie-
{cit. Hinc Magifter Sent. in principio
prioris libri docdt rebus creatis uten-
dum efle, Deoautemfummo bono, at-
que ultimo fine fruendum. At poffibi-
libus Deus nequeutitur, neque guitur.
Non utitur; quoniam non eliguntur in
ufum propeer aliquid obtinendum ; nec
fruitur, quia nulla re creata Deus tan-
quam ultimo fine delettatur.  Nullus
ergo actus amoris erga poffibilia exiftic
in voluntare Divina. Traditur hec ra-
tio a S. Patre Auguftino lib. 1. Doctrina
Chriftiana cap. xxx1. ubi poftquam o-
ftendic Deum nos diligere utendo, non
fruendo, ait: Nem/Znequefrustur , ne-
qgie utitur , pon invenio guemadmoduin
difigar.

In hac vero opinionum diverfitate,
duo nobis certa videntur; primum non
diligere Deum creaturas poflibiles amo-
re aliquo efficaci: quod probant argu-
menta nuper producta, Secundumve-
10, quod {icuti bonitatem & eifentiam
potitbilium conftat non efle 4 parte rei,

253
fed rantum in mente hominis abftrahen-
tis; ita amor ille Divinus erga poflibi-
lia, non eftin re; fed in noftra’folams-
modo cogitatione. Non enim diligi
poffunt, nifi quomodo funty quzcun-
que amore rettiflimo diliguntur.

Prorositio II. Gubernat Deus
providentia fua omnia etiam abjectifli-
ma, ac minima,

Adverfus Stoicos & Epicureos, qui
negaverunt {upremi Numinis regimen,
& Genethliacos, qui omnia fato & ine-
vitabili fiderum conftitutione arbitra-
bantur contingere, cap. 2. ac 3. primi
libri propofitionem’ firmavimus. Eam-
dem fequentibus momentis' communi-
mus. ' Principio enim Divinam hanc
providentiam’ facre teftantur litere.
O&avo Sap. cap. v. 1. legitur: Attin-
git @ fine ad finem s & difponit omnin
Junviter. Rurlus feq. cap. X1 13. Non
e/t altus Deus quam tu, cui cura eoff de
omnibus. Tum Matth. x. 20. Noune
duo paffeves qffe veneunt: & unus ex il-
lis non cadet fuper tevvam fine patve ve-
Soro} Feftvi autem capilli capitis amnes
numevati funt. Brcap. vi1-26. Refpi-
cite volatilia celi, quoniam non [erunt,
neque Mmetunt , neque congregant i hov-
vea: & pater vefter calefiis pafcit illa.
De malis quoque, fi ea fint poenarum,
ait Ifaias xvv.  Ego Dominus ficiens pa-
cem € cveans m‘zﬁm: nimirum ad pu-
nitionem impiorum, & commendatio-
nem juftitie fux. Si vero fint mala
culpae, ab eo permitti, utnotam facidt
potentiam {uam , & offendat divitias
glovie fuz in vafa mifevicordia, inguit
Apoftolus ad Rom. x, 23.

Hanc Dei praevidentiam Patres com-
muniter demonitrant. Joannes Damafec.
lib. 2. deFide cap. 29. eamdem probat
ex infinita Dei bonitate; nam & homi-
nes quoque ac beftiz propriorum feetud
providentiam habent naturali inftinétu:
& qm' 72072 jfr'u:;z'c'fct . 'vitfq'mvrﬂ folet.
Ucitur eadem ratione adver{us Adiman-
tum ManicheumS. P. Auguflinus. Am-
brofius in primo de Officiis cap. 13, idem
evincit, quod nullus operator negli-
gat operis {ui curam. Theodoretus ac
Salvianus de Divina Providentia elegan-
tiflima confcripfcrunt Opufcula.  Eam-
dem Paulinus, aliique mewo celebra-
verunt, Neque foli Ecclefie Patres,
etiam Gentiles Philolophi de fummi Nu-
minis providentia preclariffimas protu-
lere fententias. Eminet inter cateros
Hierocles , quifcripficin Stoicos de For-
tuna & ulu Deorum, Chalcidius ad
Timaum Platonis, Jamblicus fcgmento
viil. de Myfteriis Aegyptiornm, Alexan-

5 | der

8.

Propofitio 2.

Probatur 1.
ex Scriptura.

-
Roboratur 2,
ex S8, Pauis
bus




s e

i
Probatur 3.
ex rebus fin-
gulis:

254 De Theologicis Diftiplinis

der Aphrodifienis in libro de Fato 5 Gels
tius No&tium Atticarum libs v1. cap. ik
Diogenianus Peripateticus contra Ghry=
fippum , & alii. . Quorum unanimis
fenfus eft dari feriem & nexum caufa-
rum’ omnium, que confilio & voluns
tate univerfalis motoris in fuos queque
effectus diriguntar, falva femper cons
tingentia eorumy qua,in noftra funt
pozeftate. :

Eamdem providentiam res f{inguls
conteftantur. Primo certi ecelorum mo-
tus, ratique ordines aftrorum, quibus
anni, tempora; ac {zcula impermurbato
nexu pretereunty fingulpe mundiregio-
nesy mira animantiwn ae fateram pro-
pagatioy Regnorum, etiam Divinis ora-
culis prenunciata viciflitado, ur Gre-
corum, Chaldeorum, Medorum: ho-
ininum. prafertim, inter animalia pre-
ftantifiimi generis, artes , commercia,
confuetudines.  Quaz omnia, aliaque
permulta non dubitamusquin opera fint
rationis 3 -ut in altero libro de natura
Deorum difputat Marcus Ci
cundo apparet mirabilis hec providen-
tia, in his, qu® primo . afpeftu cafu
evenire creduntur , fed [pectatis circurm-
ftandis apparent mirabili dilpofitione
contingere. Explicant id inlibre ad Im-
peratores Aphrodifienfis exemplo Oedi-
pi, quem Lajus expofuit, & abubulco
edueatus obvius factus parenti ignarus
ignarum occidit. Quod fato non eve-
niffle conftat ex przcedent oraculo
Apollinis Pythii,

ero.  Se-

Te namqgue pevimet s fi gun ‘evit pro-
fes tibi,

sdtgue inde tota fanguine undabit ‘do-
7S,

Sed miffa fabula, quis non fortuito, &
fublata Numinis providentia accidifle
exiftithaflet, ut Moyfes in fiftella (tir-
pea ad fluinis alveum exponeretur,
Joleph ad Acgyptios duceretur capti.h
vus,~ David relicto pecore proficifcere-
tur ad urbem, & afinis deperditis Saul
ad Samuelis domum accederet? Er ta-
men hzc difponente Deo facta effe pro-
bavit eventus. Nam ex tam remotis
caufarum primordiis Jofeph in Princi-
Pem Aegypti, Moyfesin populi Duo-
rem, David ac Saul in Reges maximos
evaferunt.  Plura Salvianus in 1. de
Providentia, & Nemefiuscap. 42. con-
geflerunt.  Cum ergo etiam ca, que
temere natavidentur, adaliarum rerum
occafionem incidant opportune , dubi-
tare non poffumus quin contingant fu-
riore aliqua ratione moderante. Po-
firemo accedit & ratio: Sienim eft Deus,

is profecto fapientifiimus eft, refums
que univerfarum ideis repletus, tum
principium s ac finis emnium créatura-
tum, -Atqui nifi omnibus provideret,
& ad e omnia ordinatet, non effet ib
eo ratio incommutabilis univerforum,
neque fumma poteftas, & ultimi finis
dignitas ac praeftantia; vel, quod non
minus videtur abfurdum , productis
a le rebus inviderer, & illas in pugnam
ac diftractionem fineret abripi. Eltigi-
tur in Deo ratio, difpofitio, & regula
univerforum. . Arque hec eftproviden-
tia, quam Boetius lib. 1v. de Conlolat,
Philofoph. Profa fexta definit: Provi-
dentia eft ipfa illa Divina vatio in fummo
onmiupe principe conflituta, que cundla
difponit,

RESPONDETUR AD OBJECT LONES,

Opp: 1. In hac rerum univerficate
plura funt, qua 4 recto ordine de
¢unt ;, & cum fuarum cauf
nequaquam coh®rent, ut n
oftenta: cumpluraetiam, q
nullam affertunt pulchricudine aut
utilicatem , ut innumera infectilium,
ac "CI’TT\iCUlUIU]]\ geﬂtr:l. (‘1\:“1['\“‘ Cl"ﬁ.[)ii
hzc {altem non extatratio Divina, vel
providentia.

. Refp.nego ant. Quzcungue énim ca-
fualia & portentofa videntur, diftant
quidem ab intentione ac fine particula-
rium caufarum, fed non 3 diretione
ac regula caufz primee, &licer videan-
tur noxia &inordinata, {i comparentur
adcaufam proximam,{unt tamen magno=
pere utilia, & ordingtiflima fi referan
tur ad {empiternam rationem, & con-
ftituram 4 Deo rerum feriem. Quippe
& illud fapientiffime i Deo re
lege fancitum eft, ut caufe fc
dz natura {ua mutabiles quandoque
in rerum efficientia commucentur, ut
in ipfa contingentium varictate unius
fumme caufe immutata ratio perfiftat.
At vide Relp. noftram ad 3. Cap, 11,
lib. 1. Porro etiam minima & vilioraad
preordinatum providentiz finem maxi-
me conducunt, & licetinfipientibus fi-
perflua videantur , nonfunt tamen Con=
ditori, & artificifio, qui omnibusuti=
tur ad gubernationem univerfitatis, cui
fuma lege dominatur. Aptiflimo exem-
ploid planum facicS. P. Auguftinuslib.1.
de Genel. contra Manich. cap. xvr. S%
2 alicuyus opificis officinam (inquit) -
peritus intravevit, videt bt multa ‘in-
JSErumenta , quovum caufas igrovat: &
JZ multum eft infipiens, fuperflun putat.
Jam vero fiin fornacem incawtus ceide
7ty

8]
r
LCrna

11.

Ohjedio 1,

Solvitut,




12.

[nftaniia,

Solitio.

13.
!Jrgﬂur_

sbey Quintus. Cap, 11,

#it y aut fevvainento

aliguo aouto, cum
; averity
etiain [n,‘é','iil‘i..,-‘ it 108
effé multa: ngrm tamen ufin, Guo-
niain novit aviifex s infipientiam ejus
dvridet , &7 verba inepta non cuvans, of-
ficinam fitam conflanter exevcet.  Et ta-
amen tam ffulti funt bomines , ut apudar-
tificern bominem non audeant vituperare
qum ignorant i [ed cune ea viderint, cve-
dunt effé necelfaria. — In hoc anten mun-
do, cujus conditor , ;

&* adminifivator
preadicatur Deus , audent multe vepre-
bendeve, quovum caufasnonvident, &'c,

Infurges : hanc de rebus vilioribus
providentiam non habere Deum affir-
mat Apoftolus 1, ad Corinth. 1x. 9. di-
cens: Nunyuid de bobus cura eff Deo?
Confen beatus Hieronymus in Ca-
put 1. Abacuc. Videturquoque Divinae
indignum Majeftati fammum Deumre-
bus abjeftiflimis immifceri.

Refp. Significare Apoftolum, quod
Era‘ceptum Deut. xxv. 4. No# alliga-

15 os bovi trituvanii , [pecialiter darom
fuit caufa hominis; nempe ut merce-
dem & alimouniam, guam jumentislar-
gimur, magis in homines exerceamus.
Probat enim ibi Pauluslicitum fibi fuifle
vi€tum accipere 4 Corinthiis 5 tanquam
laborum fuorum juftum debitumque fii-
pendium: quoniam etiam qui plantat
vineam edit, bibitque de ipfius fuctu,
qui palcit gregem, de ladte ejus man-
ducat; & Mofaicum preceptum non al-
ligandi os bovi trituranti, propter Eccle-
{iz minifiros datum eft, quibus, dum
{feminant {piritualia, licet carnalia me-
tere, & dum in Sacrario operantur, ea
quee de Sacrario funt comedere. Hie-
ronymum aflcrere, quod non fiteadem
providentia , eademque cura de homi-
nibus, acde c@terisrebus, non vero ne-
gare quod Deus omnia immediate diri-
gat, & gubernet, diximus, & aper-
tiflime eftendimusiib. rv. cap. 1. Prop. 2.
ad 1. Id minime dedecet altilimam Dei

najeftatem. Ut enim ratiocinatur D.
Ambrofius: 87 injuria eft vegere; nonne
¢/t majorinpurviajeciffe ¢ cumaliguidnon
Jeciffe mullz imjuflitia [fits non cugare
quod fecerss fumma inclementie. od
S aut Dewin creatovem [ium abnegint,
ait feravum € beffzavum fe babers nu-
mevo cenfent , quid de lis dicamis, qui
bac [z condemnant injuriad lib. 1. de Of
ficiis cap. 13.

Dices: Atqui videtur congruum, ut
Altiflimus univerforum Dominater mi-
nifterio creaturarum utens, quemad-
modum Reges, terrenique principes,
nen immediate fubjetta gubernet.

255
Refi

ch_‘,f:s‘pcr contlitutos a & Viem
motas regant provincias, non tam do-
minii argumentumeft, quam poteftatis
coarftatio. Contra Deus qui omnipo-
tens eft, &ubique prafens, fingulisre-
bus tribuit cfhcaciam ; & emnia pro-
pria poteftate difponit. Non deeft illi
dominationis magnificentia, cum per
fubjeCtam creaturam innumera opera-
tar; neque dum communicat creaturis
dignitatem caufalitatis, {ue prodic in-
digentiam virtutis. Quanto caufis cor-
poreis, queinyicemfeparanturagendo,
nobilior eft anima qua per membra
omnia diffunditur, & opera yite per
corporis organa exercet; tanto, fi ali-
quam fas eft infinito addere compara-
tionem, reges & prepofitis fuis loci in-
tervallo ac viribus feparatos antecellit
Altiffimus; quiubique prafens nunquam
a creaturarum {harum operatione (ejun-
gitur.

Opp. 2. Dei providentia fi eflet, fo-

et 4 jufltia infeparabilis: quod falfum

eft de praefent! providentia. - Primo
enim cur Deus innmmera mala per-
mittit i juftus eft ? Deinde i homi-
nes mali funt propria voluntate; quarg
via impiorum profperatur, quare flo-
rent inqui? Cur econtrabonis accidunt
fepiflime mala? Cur non perdic Dens
improbos, &' beneficiis non cumulat
honeftiores?

Refp. Juftiffimamiefle prafentem Dei
providentiam. Permictic mala, -ut pes-
fectiora & magis defecata fiant bona:
funt enim fructus fuaviflimi, dum fo-
lia & cortex acrioris {unt fucci: meo-
dulatio vocis magis jucunda cum certa
interpofitione filentiis & umbra in pi-
&uris eminentiora queque diftinguit.
Vide has, aliasque elegantiffimas fimi~
litudines apud Auguit de Genef. ad lit.
Op. imperf. cap. y. Permittit quoque
Deus mala, ut eveniantbona, quémad-
modum dixi lib. 1. cap. vii. Nam &
peccatorum occafione manifeftatus eft
ordo juftitie, & opera exercentur -
fericordize.  Profperatur via peccato-
rum y utboni fele avertaneid cupiditite
temporalium: Nec bodda cupidius appe-

- tantur 5 que mali etia babere cevnun-

tur: giv §.P. lib. 1. de civite Dei cap.
vitt. Tum, utDeusjultus, faliquid
bonifecerunt, eis prefentis wite mer-
cedemirependat. - Non eft tamen feli-
citas impiorum, ut creditur, maxima
4c diuturnas fed interiori pace deftiruri
innumeris fele immifcent calamitatibus,
Preeterea Omnis malis aut ideo vivit
wt covrigatur, aut idea vivit, yt per

illum

0OS Te- tlr.

Lefp. Falfum effe ant. quippe quod Refponde-

T4

Objicitur 2.

W

olvitig




#llisn Doss exeyeeatay: hqai
guftinus in Plalmum z1ve Bo

fitates adveniant, ut terrenaipernant;

raomentaneum hec & leve tribulationis
iplorum #terium glovie pondus opes
retur. Non poffunius-denique injuftam
dicere providentiam, quein altero {a-
culo fempiterna fupplicia, & beatifl-
fham requiem paravit: nec femper in
hac vita coronat merita , utcum juftum
noverimuss fpe melioris hitantie nu=
ciias triantur fudia virtutum.
I e Dices: Saltem perditiffimorum ho-
nitantia, .. et g N Sl
mimum, quos finit in profundum pro-
labi peccatorum , rullam habet Deus
providentiam.

Refp. 1mpios, quamquam deillis non
‘habet Deus eamdem: curam, quam te-
net de Ele&tisy & Divina tamen provi-
dentia non deferi, 4 qua d 1t ne-
cefle foret, ut prorfus perirent atque
reducerentur innihilum. Relucet vero
in his providentiz Dei reétitudo, quod
ex moribus improboium apparet infir-
mitas ac libertas arbirrii, virtus mife-
ricordiz & grati® in his qui prefervan-
tur, fimma Dei poteftas ac beneplaci-
vum in difcernendis Eleéis, &indomo
magni patrisfamilias ad omnem ufum
vala tam aurea, quam fictilia videntur
difpofita. Ut infuper piorum exempla
nos ad imitationem hortantur; ita im-
piorum flagitia reddere debent tmidio-
res, nobisque pavorem fimul, ac fan-
&am incutere follicitudinem. Si vero
quaras qui fieri poffit, ut peceata Divi-
nz fubjiciantur providentiz ; relpon-
dendum eft, quod non eo fenfu provi-
det Deus peceatis, ut ea curet ac pree-
definiat; non enim caufam habere pol-
funt, nifl deficientem, cum fint priva-
tiones debite reGtitndinis. Sunt nihil-
ominus fubjeftum providentie quan-
tum ad ordinem , cum permittantur al-
tiflimo Dei confilio, ut inde majora bo-
na proveniant.  Quedanm evgo & facit
Deus € ovdinat: quedam vero tantum
ordinat; inquics S. P. Auguflinus cit.
lib. de Genel. cap. v.

Opp: ultimo. Videtur hec providen-
tia, quz fingulas res {uis nectit ordini-
bus, idem ac Fatum Steicorum, quod
ex Chryfippo .Gellius ita deferibit lib.
V1.cap. 2. Hutum ¢ff [empiteyna quedan,
& indeclinabilis fevies vevum , & cate-
na volvens femetipfa fefe, & dmplicans
per wterinos confequentiz ovdines, ex gui-
bus apta, conmexague eff.

Refp. Quefiionem de Fato, quam
Cicero vocat obfcuriffimam & implica-
tifimam, non debere mentem pulfare
Fideliwn: © Non enim datur Fatum,

Relponfio.

Obje&io ul-

tima,

Selutio.

55 De Theologicis Diftipiinis

quod fit anticipata neceflitas
ens ex certa fiderum difpoti
guo nonnihil me feripfific
perioti libro cap. 111. & vir.
tum inVexit Primus omnium Dem
ths, quietizm humanarum achio
caufam ftatuic'naturam @tern mate-
riz, & antecedentium caufarum col-
ligatienem, acfcribic lib. 1. de Placitis
Philofophoram cap. xxv. Plutarchus:
unde ex hoc Gentium fonte haulerunt
errorem Hermogenes, ac Marcion; ‘de
quo lib. v. Tercull. ait: Coflocans cum
Deo Creatore materiam de povticu Stoz
corum.  Ab hac materia efle mala ac
peccata afferebant; que tamen digna
preedicabant execratione, quemadino-
dum vittutes, tametfi ftellarum inclina-
tione & impulfu patratas, laudibus at«
gue amore. Quod apta comparatione
{ic exponit Manilius:

Nam neque movtifevas guisguatit ii-

mus odevit herbas,
Quod non arbitrio veniant , fed [einine

CevEn.,

Gratia nec levior tribuetuv dulcibus
efczs,

Quod natwra dedit fruges, wnou ulle
veluntas. ¥

Cum -ergo noverint hanc ma
materiz vim Uei bonitati repu
facile fuit etam cum Fato ®ternum
principium malortm inducere, & Ma=
nichzorum hatelim ex Perfarum, Ma-
gorumgque cineribus fulcitare. Hiné
Prifcillianus ex Mawicheornm & Grio=
Jcorum dogmate hzrefim nominis fui
condidit, inquit ad anoum Chri
Eufebius: ad fublequentem a
illam refere Sigebertus, propagationis
3, quam ortus rationem habens.
ifabatur in partibus Hifpaniarum,
ubi primum emerferat, ®tat que
iguftini' & Orofiis quin ibidem cxar-
fiffe etiam vivente Leone Magno, con=
flac ex cjus ad Turibium Epificla. o
Fatum fic acceptum nemo eft qui noh De ﬁS’ e
damnet.  Nam primo, ut facs liquée 4" -
ex hujus origine, & feribit S, Leo ele-
gantiflima Epiftola, quam auper lauda-
vi, quisquis fatum adftruit, zenebris fé
etian paganitaris inneygit : nimiram
conatur aflerere neceflariam ac fempi-
ternam maliti® vim, nature fummi Dei
optimz ac perfectiflima repug
Cultum quoque f{iderum per |
mentiam neceile eft inftaurari. De-
inde neque de bonis, néque de malis
actibus ullum poterit effe judicium, i
in utramque. pargem fatalis neceffitas
motum mentis impellit,, & quidquit ab
hominibus agitur, non eft hominum,

fed

206

T 350




Prohatuk
dari fatum
juxta men-
1¢m Boetil,

I,
De Plenitu -
fine liberta «
tis in Deo,

Liber Quintus.

{ed aftrorum jut atguunt citato loco S
Leo, hom. x. Gregorius Magnus , &in
1ib. ad Orofium S. P. Auguftinus. De
Fato fic accepto rettiflime eo loco Gre-
gorius? it @ jidelzum covdibus, ut
Fatum effé aliguad dicant.

At i accipiatur Fatum 4 ut illud defi-
nit Boetius, pro izbwrente vebus mobili-
bus difpofitione  per guam providentia
fuis quegue neftrt ordintbus ; dari facum

robatur iifdem argumentis, quibus Di-
vinam aflernimus providentiam. Qua-
propter S. Pater in v. de civit. Dei cap.
x. [cribit: Si propterea gquisquant jfato
tribuit, quia ipfam voluntatem vel pote-
Sflatem fati nomine appellat, fententiam
teneat , & linguam covvigat., Et jare=
merico monet 4 Fati nomine effe abfti-
nendum; quod fermonis confuetudine
videatur fignificare certam pofitionem
fiderum, ex qua calls eveniant inevita-
biles. Ceeterumprovidentia Dei rerum
non rolli contingentiam conitat ex quo
in cerra caufarum omnium difpofitio-
ne, etiam caufe contingentes ac libere

Cdp. 111,

contineantur 3 & prima caufa nedum
fingulos effeftus difponat, fed etiam
rationem ac modum. Quare ex Dei
providentia nulla confequi poteft abfo=
luta neceffitas; ut ditum elt praces
dentis libri cap. 3. ac poltremo.  Ar
que hinc ell, injuflas effe expoltulario-
nes & querelas mortalium, qui Deo tri-
buunt moleflias, & gritudines, qui-
bus plerumque inpcenam f(celerum fuo=
rum afficiuntur.  Quod non folum ex-
probrat Auguftinus Enarrat. in Plalm.
72, & liftro 22, adverfus Fauftum, ve-
rum etiam fapientiflimus, & antiquifli-
mus Poetarnm Homerus in hifce verfi-
bus_ latine wedditis, & a Hierocle, &
Gellio adverfus nocentes recitatis, ne
cum maleficio revich funt, ad Fati afy-
lum confugiant: 5

Diis faceve invidiam movitalis turbe

Jabovans
Clamnitat @ nobis nafeci wmala ; cum tas
men ipfi
Per [celus accerfant fupra fibi Fata

doloves.

257

C-APUT HE

Divinz voluntatt perfe&io?fem libertatis nequaquam
deefle.

SUMMARLU M

1. De plenitndine libertatis in Deo,

2. Declaratur ftaws qualtionis.

3. 4 Eftin Deo oppofita neceflitati libertas.

5. 6 Conlbicuitur Dei liberas per aftum fem-
piternum, ac necellasivm Divin® volun-

Estat tertia voluntatis tonditio,
quam diximus efle plenitudinem
liberzatis. Hanc reperiri in Deo

facile quisque conjicicr: fed ejus ratio-
nem exponere Theologi putant maxi-
me arduum atque operofum. © Nam
Cajeranus Dei libertatem conftituit in
perfe@ione aliqua f(ubftantiz Divine
fuperaddita, ac pro libitu variabilis
quz opinio videtur cum {implicitati’,
tum immutabilitati Divin® nature re-
pugnare.  Quamquam fi vatiationem
Ulam dixeris duntaxat refpeftu termi-
norum, ut tenent primores Thomifte,
& credibilius et voluiffe’ Cajetanum,
multos habet opinio illa, graviflimos-
que Afferrores. Sed funt, qui tenent
Dei libercatem non addere ad (ubltan-
tam Divinam neceflariam a¢ immuta-
bilem; nifi refpetum rationis, itautper
nullam - Deo intrinfecan perfeftionem
conftitnatur: quod poft Aureolum an-
tiguiotem Scholafticum nofter quoque
R. L. Barti Theol. Tomi ks

tatis a fubftantia indiftinét®, pront con-
notat objedtom creatum, & efeftum con=
tingentem - defectibilzm.

=, & feqq. refutantur objectiones,

Legionenfis, & Valquefius cum ‘ton-
nullis aliis docuernnt.  Alii econtra
Dei libertatem ftare pucant 'in intrinfe-
ca quadam entitate, variabili in fe vir-
tualiter, quatenus divine voluntatis a-
tus perinde fe habeat ac fi poflit non
exiftere, ut fats ambigue explicant
Herréra, aliique complures, Nos ve-
ro cohwzrenter ad ea, qua’diximus fe-
cando horum - Opufculorum libro s {ci-
licet, nihil effe in Deo aut mutabile,
aut adventitium, aut quoquo modo &
perfiftente natura diverfum, niff ratio-
ne connotatorum, dicimus confiftere
Dei libertaten * ejusque actum in ipfa-
met Dei fubftantia intelligente ac vo=
lente, quiatenus terminatur ad exterio=
ra objecta : quod non {olum docuit no=
fter Gregorius, verdm etiam Scotus,
& ex recentioribus Theologis, Tour=
nely s Habert, Fraflen, Du - Hamelius,

Jueniny aliique viri clariffimi. s
Pro hac autem refolvenda queftio=
Kk £




258

Declacatur
fiatus Quze
{tienis,

que eft poteftas agendi vel non agendi;
nam fi liberum accipias pro eo quod
neceflarium eft, & liberum tantum a
conttione, leu libertate lubentiz; cer-
tum eftyDeum effe liberum etiam com-
arate ad propriam bonitatent 3 quam
{icct neceflario, Iubentiflime tamen,
mazimaque diligit voluptate. At eft
hze libercas fola nature liberze & fui
juris haud completa proprietas : &
quotquotde libertate feripferunt,ad hanc
pertinere tradung, ut (ic pleniflima po-
teftas indifferens ad urrumlibet. Liber-
tatem quoque comtrarietutis, que eftad
bonum & malum, Deo non convenire,
liquet ex his, quee difputavimus lib. 171.
cap. vI. de potentia peccandi: quam
efle 2 Deo removendam demonftrat
idea fummi ac perfectiffimi entés, quod
nullatenus potelt five a bonitate, five &
recta agendi ratione defletere. Quam-
quam {i referas hunc libertatem con-
gravietofis non ad bonum & malum
patrandum a Deo, fed ad peenam vel
premiun rependendum hominibus ; af~
fentior ego Scotiftis, qui in ipfo Deo
ftatunnt etiam libercatem contvaviefatis,
quandoquidem unum eligit, alterum re-
probat, eamdemque perfonam deferic
peccantem 5 quam amplectitur peeni-
tentem. At in his, quemadmodum
diverfa invervenit connotatio ac termi-
norum affe@io, ita nulla oftenditur
contravietas relfpeftu Dei: de quo il-
lud in prefentiarum inquirimus, num
in rebus a fe produttis {efe gerat libe-
re ita ut unum fic eligat, ut alterum
valeat eligere, atque quidquid facit, eo
pacto faciat, ut potuerit non facere:
quam communiflime vocant Schole

libertatem coniradiétionis.
Prorositiol Eft in Deo opofi-

ta necefficati libertas.

Probawr 1. Oraculis Scripturarum contra Vor-
ex Sariptura. ftium , Wiclefum, aliosque hujus fari-
nz Refrattarios hzc roboramr affertio.
Pialmo enim 134. habetur : Omuie que-
cungue voluit, fecit. 1. ad Corinth. 12.
11, Hac omnia operatur idem ac nnus
Jpivitus, dividens fingulis prout vult,
Macth, xx. 4n non ficet mibi quod vo-
loy facere? &7c. Ad Rom. 1x. 18. Cu=
s vult mifevetur s & quem vult indu-
#aty &'c. Idem probatur ex PP. dican-
te Auguftino xx11, de civit. Dei cap. 3,
Non 1dea guie Deus peccare non poteft,
libevum arbitvium habere negandum cff.
Damafcenus ib. 11. de Fide cap. 22.ita
adverfus Arianos feribic.  Juz tantum
ocelfiftis impietatis, ut negetss quod
us Dei libere voluntatis fit. ~ Ac

Propofitio 1.

De Theologicis Diftiplinis

2. e, fupponimus agi nunc de libertate,

certe foletis etiam Spivitui Sanfo devo-
gare, & megare non poteftis Seriptum ef-
Jé: Spivitus ubi vult fpivat. Ergo fi
Spivitus ubi vult [prrat, Filius quod
vult non agit 2 Omnia operatur unus at-
que idem [pivitus, dividens [ingulis pro-
ut vult.  Prout vult, boc eff pro libere
voluitatis arbitvio , non pro weceffitatis
obfequio.  Ac S.Befnard. de Grat. &
lib, arbitrio: Libertas a meceffitate , air,
aeque & indifferenter Deo, uni verfaqie
tam male, gudm bone rationali conve-
uit creature, Vide & Bafilium Hom.
1. in Hexam. Ambrofll eodem loco lib.
I. cap. y. Hieronymum in Epift. ad Phi-
lemonem cap. 1. 14. &c. _

Probatur quoque ratione. Ac primo 43
libertatem exigit ratio fupremi dominij, Probaur 2
Deinde magnificentia ac' liberalitas , "
que, auttore Seneca libro de beara vi-
ta cap. 24. ita nominatur quia A4 libero
animo proficilcitur.  Praterea divinita-
tis perfectio; qua non exigna eft pofle
de rebus univerfis pro fuo arbicra dif2
ponere. Ulterius fumma ejus ratio ac
fapientia, que poftulat, ut omnia fiant
4 fuprema caufa cum eleétione & Con=
filio.  His apud Scriptores vulgatifli-
mis addo argumentum aliud apertiffi-
mum atque inviciflimum. Poflunt {in-
gule creatura a Divina {eparari opera-
tione ; neque ulla cum Dei poteftate
junguntur lege neceflitatis: Eft ergo
Deus in ordine ad creaturas eflentiali-
ter indifferens ac liberrimus. Antece-
dens probatur; fi enim res creare i vi
effectrice primacaufle feparari non pof=
{ent, confequeretur omnes creaturas
aternas cffe, quemadmodum zterna eft
Dei virtus ac fubftantia: effe infuper
Deum imperfetum, nifi operaretur ad
extra; neque aliquid effe creatum, fed
omnia {empiterna, & cum divinitate
eflentiali unitate connexa.

Prorositio IL Conflituitur Dei
libertas per actum fempiternum ac ne-
ceflarium Divin® voluntatis 4 fubftan-
tia indiftincte, prout connotat objedtum
creatum, & effetum contingentem &
defettibilem.

Hezc propofitio duas habet DALLES. n ocue 1.
Ac prima fic probatur.  Dei libertas g ,d;pas.
perfectio intrinfeca eft, ejusque atus
eft immanens & vitalis: In Deo autem
nihil intrinfecum ac immanens reperi-
tur preter neceflariam ac {empiternam
fubftantiam intelligentem & vol.ntem;
alias foret Deus compofitus atque im-
perfectus.  Eft ergo libertas Divina
idem ac neceflaria & perfiftens fubftan-
tia Dei intelligens ac volens,  Alrera
pars fic oftenditur : Requiritur ad liber-

tatem

.
Propofitio 2




s
(bjedtio 1.

Solutio,

Liber Quintus, Cap. 111,

tatem aliqua indifferentia; liberum e-
nim opponitur neceffario: Sed ackus
Pivine voluntatis non “eft indifferens
prout comparatur ad bonitatem divi-
nam, que perfefte cognita non poteft
cadere fub indifferentia judicii; quum
nullum fit bonum: quod cum fammo
Deo valeat ®quiparari: Ergo hec in-
differentia attendi debet penes conno-
tata, id eft exteriora objeta, qua con-
tingenter, & ¢x libera Dei voluntate
efficiuntar in tempore. Ex quibus fe-
quitur; libertatem Dei efle ex genere
illorum; que connotative, non abfo-
lute dicuntur ; {cilicet, unum fignificant,
& aliud , ut inquiunt dialectici, confi-
gnificant. - Primum eft ipfamet Dei na-
tura y que eft & fuum effe; & fua ope-
ratio; alterum vero quidquid in aliqua
remporis efficitur differentia: quod pro
folutione argumentorum eft apprime
obfervandum.  Lege que diximus de
Dei immutabilitate lib. 11. cap. 1w,
Prop. 111

REsPONDETUR OPPOSITIONIBUS.

Opp. 1. Libertas importat electio-
nem : eft enim deliberatio, fivedijudi-
catio animi, qua fe aliquid facere, vel
dimittere quisquam proponit: In Deo
non reperitur Ele&tio: Ergo in Deo non
exiftic E)ibertas. Ad hxc: Poftulac li-
bertas indifferentiam faltem attivam;
hzc autem repugnat Deo ; quandogui-
dem, ubi datur indifferentia ativa, da-
rar poteftas, qua efle poteft fine actu:
Atqui in Deo nulla extat potentia, qua
poflit efle fineattu : Ergo neque aliqua
indifferentia. - Rurfus = Non. confiftic
cura immutabilitate libertas: Deus eft
immutabilis: Igicur non eft liber.

Refp. ad primum nego minorem; li-
cet enim in Deo non fit eleftio cum
permixta confultatione, que mutatio-
nem importat intelligentie, animique
ancipitem. fufpenlionem; eft tamen e-
le€tioy quee eft unius optio pra alio,
abfque ulla animi hafitatione. Nam
illa voluntatis ante electionem indeli-
beratio ac fulpenfio, cum ex ignoran-
tiaproveniat, arbitrii defectus magis di-
cenda eft, quam perfectio. Ad fecun-
dum dico: efle quidem in Deo indiffe-
rentiam a&tivam ; fed cum hezc dicacur
connotative , indifferens Deus elt non
comparate: ad propriz entitatem {ub-
ftantie , fed ad mutabilitarem effetu-
um; quamquam poteftas etiam fine a-
&u non femper dicat imperfettionem ;
non enim homine, qui actu loquitur, cft

femper impgrfectior illey qui, cum los

. P, Bertd Theol. Tom. 4.

F 259

quendi habeat potcflatem, filentium
fervat. Verum in Deo nulla et po-
tentia ab adtu diftinéka, nifi prout attus
accipitur terminative; exigente fumma
Dei perfectione, ut idem fit ¢jus pote-
ftas & operatio. Ad tertium nego ma-
jorem; quippe falvatur Dei immutabi
litas eum indifferentia actus liberi,
dummodo ifte contingens {it, quatenus
connotat terminum, non pro eo , quod
dicit in recto.  Etenim creatio mundi
eft actus liber; & tamen ex quo Deus
in tempote mundum condiderit, non
eft intrinfece mutatas,  Libera fuit
quoque Verbo Divino humanz nature
affamptios non proinde aliquid Perfo-
na Verbi putandum eft accefliffic : ni-
mirum cum Deus {it actus purifiimus,
libere agit absque {ui mutationc; alias
foret in Deo potentia indeterminata ac
fufpenfa, & ejus libertas creaturarun
fubjicererur defectibus, quos de fum-
mo Deo diflerentes caute debemus ab
omni ejus proprictate {ecernere.

Opp- 2. Cam Nicolao L' Herminier.
A&us Dei liber conflituendus elt in a-
&tione voluntasis, qua petuerit non el
{e; & difcrimen aliquod aflignari de-
bet inter libertatem & actam. At dif
ctimen nullum eft; nifi qued libertas eft
quaedam faeultas pertinens ad Dei fub-
ftantiam , actus vero operatio ejusdem
facultatis, qui poffit non effe. Deinde
queericur quid fit Dei libertas forunliter
& in abftratto: atque huic quwflioni
non bene f{atisfit, dicendo, libertas Dei
eft ipfa Divina fabftantia terminative
accepta: ficuti querenti quid fit xrer
nitas, haud recte refponderut dicendo
efle Divinam fubftantiam principio a¢
fine carentem. - Rurfus etiam Dei f{ci-
entia eft Lntitas Divina connotans creas
tutas: Non ergo per hujusmodi con-
notationem propria ratio - liberratis pos
terit explicari. :

Refp. ad primum urique attum Det
liberum effe aftionem, que potelt non
eflc: at quoniam quidquid in Deo eft,
fi fpetetur fecundum id quod imporcat
in recto, eft neceflarium atque immuta-
bile; opus eft, ut hujus libera attionis
indifferentia verfetur toth penes extrin-
{fecum . connotatum.  Dilcrimen vero
inter facultatem & aétum in Deo paris
ter nullum eft; nifi hoc unum, guod
facultas connotat ferminum ut potelt
poni, actus illum relpicic ur pofitiny
vel ponendum  in aliqua temporis dif-
terentia: atque hoc pacto libera potes
ftas creandi connotat treaturam pollis
bilem , decretum liberum creaturam

_futaram, creatio & confervatio adualis

Kka Creas

S

Objedtio 2.

Solutia.




e
\'*5:}:(‘1103{
Solutio

1O,

knftantia,

26

U

0

creaturam aftu exiftentem.  Tta Deus
nulla ratione mutatus dicitur & po-
tens, & volens; quemadmodum idem
nummus appellatur pretium, & arrha,
Ad Iecundum nego hane non efle opti-
mam Aternitatis definitionem: Ater=
nitas ¢ff ipfa Det [fubffantia, pour cavet
fine ac principio. Nam aiv Auguflinus
in Plalinum primum & centefimumt
Noiz enim alind anni Deiy & alind ipfe
Des : fod auni Dei aternitas eff. Ater-
mitas ipfa De Fairtic efty quw nihil
babet i 3 Ha fimilia beatus
Anfelmus “in Monologio cap. 26. ubi
de Divina fubftantia ait © Lrerpitas
ejns nibil alind ¢ff, qudm ipfe. ~ Falfum
eft ergo quod cenfet I Herminier, &-
ternitatem Dei, aliaque Divina attribu-
ta definienda effe tanquam formus di-
vinitati inhzrentes: cum potius fimiles
definitiones repugnent Deo, qui {ub-
tantialiter eft {iia ®ternitas y fua volun-
tas, {ua libertas.  Ad tertinm' refpon-
deo {ticntiam pariter ac libertatem
fumptas}in recto effe uram Dei, cam-
demque fubftantiam ; diflingui autem
vicillim diverla connotatione s nam {ci-
entia terminatur ad creaturas;: ut veri-
tatem habent intelligibilem 5 libertas
vero easdem refpicit, quatenus exiften-
tiam habent contingentem, & prout
{funt medialibére ad ultimum finem or-
dinata.

Opp- 3. Adtus - liber Dei vitalis eft;
Ergo eft illi prorfus inminfecus

Refp, dift. ant. Eft actus vitalis con=
notans ¢xtrinlecum objeftum, conecedo.
In eo tantvim, non in perfectione in-
trinfeca, que cft ipfametDei fubftantia;
confiftens ; nego, Multa funt Dei in-
trinfeca, que tamen ad objectum crea-
tum comparantur, ut pralcientia, vir-
tus creaerix, pradeftinatio, & cetera
iftiusmodis  Arque etiam ab tntva per-
fonz Patris inwinfeca eft generatio ac
patcmir::s, que tamen absque ordine
ad Filium 2 perfona Patris diftinctum
nequeunt comprehendi.

Infurges : Hujusmodi connotatio vel
intrinfeca eft; vel extrinfeca: Si iftud
dixeris, conftituetar Dei libertas per
aliquid “externtim, atque adventitium;
Si primum, etit Deo intrinfecus ac ne-
ceffarius refpectus ad res creatas. Rur-
fus fitali connotatione Divina conftat
ftbettas; erit imperfettiot libertate cre-
ata, quz fine iftusmiodi terminatione
confittic.  Infuper nulla Divina perfe-
¢tio etiam inadequate’ confticui poteft
per aliquid exwinfecim, & creaturi:
Htiusmodi’ connotatio exwindeea eft; &

De Theologicis Diftiplinis

creata: lgitur nequitetiam inadequate
Divinam conflituere libertatem.

Refp. ad 1. Talem® connotationem
{peftatam ex parte actus, atque fecun-
duin id quod fupposit inrecto intrin-
{ecam effe, neceilariam quoque,; & fem-
piternam’s contingentem autém cfle,
extrinfecam, ac variabilem ratione ter-
mini & objeéti.  Quod explicari poteft
exemplo relationis Dei Creatoris ad res
creatss , aliisque {upra produdtis, Eft
enim Deus in {e revera Creator, &
quaEcunque ipfius operatio ®terna eft,
neque'd divinitate fejungitur 5 & tamen
liberrima eft ipfius omnipotentia : ad-
venitque ei nova Creatoris denomina-
tio per folam rerum creatarum con-
notationem.  Hoc ferme pacto nulla
tatta in funddamento, ut inquiung, muta-
tioneynova illi exacceflione termini ve-
niv aut  fimilitudinis, aut wequalicatis,
aut coexiftentie, relatio. Iud vero
quod de libercate creata di¢tum eft, no-
ftram confirmat aflertionem.  Enime
vero in liberrate creata & indetermina-
tio, & volubilitas, & diverforum aétu-
um variatio fiiccedit, neque opus eft,
ut exterius contingentiam fham mu-
tuetar. At Dei libertas, cum non fic
fulpenta ac mutabilis, neque in (e actus
habere poflit diverfos, & terminis dun-
taxat {am accipit indifferentiam. Qua=
propter qui a€tum Dei liberum in ordi-
ne ad connotata nobiftum exponunt,
nihil Divinz derogant perfettioni; fed
logui videnmir de Divina fimplicitate ,
atque immutabilitate decentius.  Sed
& illud negari potefty voluntatem no-
ftram nullatenus per extrinfecum obje-
Gum conflitutic.  Conflituitur enim,
non quidem accepta fecundum forzmam,
pro qua fupponit, fed comparate ad
ad terminum, quem confignificat. Hoc
patto cenftitui quoqiie Divinam perfe-
ctionem, fi ea fit de genere earum; quee
connotative dicuntur, non eft indevens,
{ed per quam miaxime congruum. Nam
hac ratione, ut diximus, omnia fere at-
tributa explicantur; quee, tametfi con-
notent ‘credturas, non appellantur tae
men Deo extrinfeca, fed ab ejus natura
ac fubftantia funt penitus indiftinéta.

Opp. 4. Si idem effet actus Dei liber,
ejusque fubftantia, quemadmodum ifta,
ita illie zternus foret, & neceffarius.
Przeterea eadem Dei perfectio effer fi-
mul immutabilis & contingens s immu-
tabilis, quoniam talis eft Dei natura;
contingens veros quoniain talis debet
effe actus liber.” ‘At hmc valde repug-
tdnt fan®y refteque rationi.” Male er«

. go

Refponfio,

=
1L
Whjedtio 4




Solutio,

-
By
Objetio ule

ima.

solunio;

Liber Quintus. Cap. 111,

go & nobis Dei libertas; ejusque exer-
citium cxponitur.

Refp. urique aftum Dei libetum ster-
num ac neceflarium eflfe, i (pecteturin
eo,y quod importat 7z reffo, ut nuper
diximus de hujus actus connotatione.
At cum tali neceflitate ftat contingen-
tia ratione termini & objedti,. Neque
pugnat eumdem actum immutabilem,
& contingentem cffe refpettu diverfo-
rum, quomodo eadem creatio xterna
eft {i compareturad Decum, temporanea
{i referatur ad creaturas: eadem volun-
tas abloluta relpectu predeftinationis
San&orum, conditionata relative ad me-
ritorum retributioném : eademdenique
{cientia praética comparative ad abje-
&Gum operabile , fpeculatrix in ordine ad
ea quz ab artifice univerforum non
fuant.

Quod fi infiftis:: AGtus Dei liber fuit
ab wterno, neque tamen ab ®terno ex-
titit aliqua creaturaj occurrit femper
eadem refponfio, {cilicer, Adtum Dei
liberum fuiffe ab @terno fecundum, (ub-
ftantiam fham, non quoad terminum.
Ec fi rurfus objicias, quod i ab ®terne
nuila erat res creata, neque etiam po-
tuic efle connotatio , qudm requirimus
ad libertatem s refpodemus ab mterno
talem connotationem. fuifle ad termi-
num futurum, qae productis jam crea-
turis tranfiic ad terminum exiltentem,
quomodo ipfa creatio ac virtus omni-
potentie {pectabar ab =ternitate mun-
dumn. producibilem 5 quem nunc con-
notat jam productumy; & {cientia, que
erat futurorum, faa eft [cientia pre-
fentium , nulla accedente ex parte
Dei mutatione.

Opp. ultimo: Quelibet creatura de-
pendet & libera Dei voluntate, & eft
effetus liberee determinationis ipfius;
ergo refpectus ad -creaturas non con-
ftituit 5 fed fupponit actum liberum vo-
luntatis Divine.

Refp. dift. ant. Creatura eft effectus
voluntatis Dei liber®, inadequate ac-
cepte & pro attu in Deo permanente,

26

proquo fipponit 5 concedo: adequare,
& aceeptz etiam pro terinineg quem
comnotat, nego. Non fequitar, crea-
tura dependet a libera Dei voluntate,
& efteffectus determinationisiplius; igi-
tur non conftituic ullaratione aCtum Dei
liberom. Conftitutiva enim per mo-
dum termini & connotati poffunt 4 re
quam conflithunt vere ac proprie pro-
duci; & fac eft, {i hac prafupponatur
ablolute & in (eipla confiderata vel tem-
pore, vel natura, vel origine fola pre-
cedens.  Nam Paterconfticwitur in effe
patris per relationem ad Filium, & ta-
men Filius 4 Patre procedit & genera-
tur. Secus dicendum eft de conflitati-
vis per modum formeinhZrentis. Ve-
rum iftud in Deo conftitutivam nullum
elt prater incommutabilem ejus fubftan-
tiam.

Ex quibus plura fas eft ad rem Theo-
logicam conjicere.

minationems quge cum fitirrefolatiapi-
mi fluctuatio, & quedamfulpenfio nk-
feientis quid fic eligendum, neque sl
cilgnciam libereatis requiritur; neque
potelt cum . perfe@iffima Dei fGientia
componi. Infercur fecundo nullam effe
caufam Voluntatis Divinz, nifi prout
caufa accipicur lata'quadam fignifica-
tione pro-{uo termino , “atquie obieto ;
ficutnulla datur caufa nullumque pria-
cipium divinitatis. ; Sequitar tertio non
dari in Deo libertatem contradidion:s
in fenfu, quo i]lnmexplicanccomplurcs
Scholaftici, idelt voluntatem intrinfece
fufpenfam abomni acta wolitzonis, aug
nolitionis, quorum neuter poceft de no-
vo incommucabili Deo contingere 3 dari
tamen contvradickionis libertatem 4 utelt
poteftas indifferens ad-agendum vel non
agendum, indifferentia [pectata ex parte
connotatorum; quz cum exdidis fatis
comprobari polic videantur, perfequar
deinceps Librum de: EleGione Sancto-
rum, que Divine Libertatis ac Provi-
dentiee actus-eft ingularis, atque prae
ftantifimus.

; DE

14.

‘ Primum quidem, Tres fequ
nuallam effe in Deo intrinfecam indeter- fatauntu




	Seite 243
	Caput I. An Divinum beneplacitum erga singulorum hominum salutem versetur?
	Seite 243
	Seite 244
	Seite 245
	Seite 246
	Seite 247
	Seite 248
	Seite 249
	Seite 250
	Seite 251

	Caput II. Nullam esse in ordine universorum Creaturam, quam Deus sui ipsius causa non amet, & cujus non habeat sedulam curam ac vigilantissimam providentiam.
	Seite 252
	Seite 253
	Seite 254
	Seite 255
	Seite 256
	Seite 257

	Caput III. Divinæ voluntati perfectionem libertatis nequaquam deesse.
	Seite 257
	Seite 258
	Seite 259
	Seite 260
	Seite 261


