UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Rev. Patr. Joannis Laurentii Berti, Ord. Eremit. S.
Augustini, Theologia Historico-Dogmatico-Scholastica,
Seu Libri, De Theologicis Disciplinis

Berti, Giovanni Lorenzo

1750

Caput Il. Nullam esse in ordine universorum Creaturam, quam Deus sui
ipsius causa non amet, & cujus non habeat sedulam curam ac
vigilantissimam providentiam.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83620

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83620

252

De Theologieis Diftiplinis

CAPUT IL
Nullam effe in ordine univerforum Creaturam, quam De-

us fui ipfius caufa non amet, & cujus non habeat fedu-
Jam curam ac vigdantiflimam providentiam.

SUMMARITIU M

7. Dens ‘amat ‘créatiiras propter propriam i
ipfius bonitatem,

2. 3. 4. Satisfit objectionibus.

4. 6. 7. An, & qualiter amet Deus Creaturas
poflibiles 4

De amore, qRoxma eft quattio de Amore Dei
D';i e,éa erga creaturas fuas, & de prowvi-
Creaturas. dentia, quam tenet rerum unives-

farum.  Pro qua dirimenda illud tan-

‘quam Certam {upponimuis, in Deo re-
periri actum amoris, quo vult rebus 4
fe aut produttis, aut producendis ali-
quod bonum; etfi in eo non fit defide-
rium; neque odinm, faltem inimicitiz,
proprie tale. Defiderium enim eft de
bono tantum abfeate; quod nequit in
Bono incommutabili, ac fumma entss
plenitudine excogitari.  Odiom quo-
que eft velle alteri malum : qued re-
pugnat Deo femper ad benefaciendum

ropenfo. Nam & quandd punit, cu-
jusque malevolenti® expers eft; neque
movetur animi petturbatione, fed amo-
re juftitix, & propriz divinitatis, glo-
rizque motivo.  Quare odiffe dicitur
impios, translata ab hominhum indigna=
tione proprietate {ermonis.

X Prorositio L. Deus amat creatu=
Propofitio ¥.t4s fuas propter propriam fai ipfius bo-
nitatem.

Probatur [.
Pais.

Duas hzc thefis partes habet. Ac

prima probatur ex 1. Geneleos v.31-
Fidit Deus cuntta gue fecevat, & érant

valde bona: & Sap. x1. 25. Diligis o
mnia que funt, & nihil odifli eovum,
uw fectfft. Probatur quoque ratione,
f)eus namque creaturis {uis aliquod lar-
gitur bonum, exiftentiam, confervatio-
nem, & quidquid iplarum conditioni, &
rerum ordini maxime congrait. ~ At-
que, i nondum fiierunt produde, id
illis {empiterna fa voluntate conferre
decrevit. - Vult ergo creaturis univer-
fis aliquéd-bonum, ideoque vero illas
amore profequitur.

Altera pars -propofitionis; A{cilicet
quod Deus omnia diligat proprer [e-
metipf{ism, conftat pariter ex Scriptutis ;
legitur enim Proverbiorum xvi, 4. Unz
verfa proptér femétipfum opevatus eff
Dominus,  Cui & ratio manifeftiffima
dccedit; & quod fbla bonitas Divina fic
chavitatis Dei objectum j ut jinquiuns

probatur 2
Pars,

% 9. 10. Gubernat Deus Providentid fud o~
mnia abjeétitlima, & minima.

13, & feqg. Tolvuntur objedtiones,

Jpecificativum: & quod ita Deo con-

veniat ratio primi principii; quemad-
modum finis ultdmi. Quamobrem ut
operari non poteft, nifi ex fe iplo; ita
nequit, nifi propter fe, aligyid velle, aut
diligere.

Opp-. 1. Divinus amor eft indiftinttus 2.

3 Dei effentia: Deus non eft aliud, Oppofitor.
quam ens 4 fe: Ergo non amat aliud,
quam fe.

Refp. dift, maj. Divinus amor, & ef- Solutio,
fentia idem funt, fi fpetentur in fe,
conc. {i comparate ad terminum, atque
connetative, nego. Deo idem eft efle
ac velle , fen illnd dicitur ad e, iftud
relative; quemadmodum de {cientia,
caterisque atwibutis Dei alibi dictum
eft; unde nil mirum fi {Cientie a¢ vo-
luntatis Divine aflignari poffit exerin-

{ecurh connotatum , tametfi iftud ne-
quaquam Efféntie idea ac nomine com=
prehendatar. el 3

Opp. 2. Aliquem diligere propter [e gpofito 2,
efl- amor cencupiflcentiz; Talis amor
Deo Videur indignus: Igicur Deus ne-
minem diligit propter [e.

Refps aligui, non repugnare Deo amo-
rem concupilcentiz; non amorem il-
lum , quo concupifcimus quod non ha-
bemus, fed quo concupffcimus aliquod
bonutn el quem diligimus,  Sed relp.
dift. maj. eft amor concupifcentiz, fi
indg aliqua diligenti proveniat urilitas
ac deleétatio: conc. {ecus; nego.

Opp. 3. Deus in creaturis fuis vult g
fiepenumero mala : non ergo eas diligit. O[‘.P?Jm)g

Refp. dift. ant. mala culpz, nego. P
Mala naturz s id eft monfira ac portcn-=
ta, fubdiftinguo, vult divecte, nego; in-
diretey ac propeer juftitie ordinem, ac
regimen univer(i, concedo.

Quares quid afferendum fit de pol-
fibilibus.

Solutio.

Aligui di-
Relp. non convenire circa amotem f“;lmr?f:::
rerum ‘poflibilium Scholafticos. Te- yras poffe
nent quidam amari a Deo, atque hispiles,
momentis ducuficurs  Primo : Poflibi-
lia bona funt in fup geners, nempe non
actuy




6.

Liber Quintus, Cap. Il

aétu, fed poffibiliter: Quidquid autem
bonum eft, 2 Deo procul dubio diligi-
tur. Praterea : Poffibilia 4 Deo co-
gnoftuntur, ergo & amantur; fi enim
res poflibiles, que non funt, poflunt el
{c Divine cognitionis objedtum , pote-
runt quoque objeCtum effe Divini amo-
1is; nam qualem veritatem habent, ta-
lem etiam habent in f{e bonitatem.
Rurfus falus omnium eft poilibilis, ut
capite ditum eft praecedenti, & tamen
illam wvule Deus fincere animo. Mun-
dus ergo poffibilis, lieer nuliam habeat,
vel habere debeat exiftentiam, diligi
poteft a Deo,%amore {aleem fimplicis
complacentiz.

Quidam ex adverfo creaturas poffi-

Aliidicunt biles & Deo nulla ratione amari putant.
mullo meda Quod primo hac probant argumentatio-

amare,

v d

Duo certg
videntur,

ne¢: Nullam participant creature pofli-
biles rationem bonis non enim habent
exiftentiam, qua prima eft ceterarum
perfectionum , nifi objectivam dunta-
xat, & 4 Divina indiftinétam omnipo-
tentia : Atillud quod nullam in fe consi-
net bonitatem, nequit effe objectumdi-
le&ionis, aut complacentize. Ulterius:

Amor Dei effe&tivus eft, non affeti-.

vus, & [empef rebus impertitur quid-
quid dignum videtur amore: creaturis
autem poflibilibus nihil bonitatis aut
perfedtionis largicur Deus , & conle-
quenter minime ab eo diliguntur.  Ad
hzc: duo funt charitatis, & amoris
alus, ud, & frui, Utimur rebus,
quas ad confecutionem finis praeftantio-
ris ordinamus: fruimur veroiis, inqui-
bus anknus voluprate ac dileftione quie-
{cit. Hinc Magifter Sent. in principio
prioris libri docdt rebus creatis uten-
dum efle, Deoautemfummo bono, at-
que ultimo fine fruendum. At poffibi-
libus Deus nequeutitur, neque guitur.
Non utitur; quoniam non eliguntur in
ufum propeer aliquid obtinendum ; nec
fruitur, quia nulla re creata Deus tan-
quam ultimo fine delettatur.  Nullus
ergo actus amoris erga poffibilia exiftic
in voluntare Divina. Traditur hec ra-
tio a S. Patre Auguftino lib. 1. Doctrina
Chriftiana cap. xxx1. ubi poftquam o-
ftendic Deum nos diligere utendo, non
fruendo, ait: Nem/Znequefrustur , ne-
qgie utitur , pon invenio guemadmoduin
difigar.

In hac vero opinionum diverfitate,
duo nobis certa videntur; primum non
diligere Deum creaturas poflibiles amo-
re aliquo efficaci: quod probant argu-
menta nuper producta, Secundumve-
10, quod {icuti bonitatem & eifentiam
potitbilium conftat non efle 4 parte rei,

253
fed rantum in mente hominis abftrahen-
tis; ita amor ille Divinus erga poflibi-
lia, non eftin re; fed in noftra’folams-
modo cogitatione. Non enim diligi
poffunt, nifi quomodo funty quzcun-
que amore rettiflimo diliguntur.

Prorositio II. Gubernat Deus
providentia fua omnia etiam abjectifli-
ma, ac minima,

Adverfus Stoicos & Epicureos, qui
negaverunt {upremi Numinis regimen,
& Genethliacos, qui omnia fato & ine-
vitabili fiderum conftitutione arbitra-
bantur contingere, cap. 2. ac 3. primi
libri propofitionem’ firmavimus. Eam-
dem fequentibus momentis' communi-
mus. ' Principio enim Divinam hanc
providentiam’ facre teftantur litere.
O&avo Sap. cap. v. 1. legitur: Attin-
git @ fine ad finem s & difponit omnin
Junviter. Rurlus feq. cap. X1 13. Non
e/t altus Deus quam tu, cui cura eoff de
omnibus. Tum Matth. x. 20. Noune
duo paffeves qffe veneunt: & unus ex il-
lis non cadet fuper tevvam fine patve ve-
Soro} Feftvi autem capilli capitis amnes
numevati funt. Brcap. vi1-26. Refpi-
cite volatilia celi, quoniam non [erunt,
neque Mmetunt , neque congregant i hov-
vea: & pater vefter calefiis pafcit illa.
De malis quoque, fi ea fint poenarum,
ait Ifaias xvv.  Ego Dominus ficiens pa-
cem € cveans m‘zﬁm: nimirum ad pu-
nitionem impiorum, & commendatio-
nem juftitie fux. Si vero fint mala
culpae, ab eo permitti, utnotam facidt
potentiam {uam , & offendat divitias
glovie fuz in vafa mifevicordia, inguit
Apoftolus ad Rom. x, 23.

Hanc Dei praevidentiam Patres com-
muniter demonitrant. Joannes Damafec.
lib. 2. deFide cap. 29. eamdem probat
ex infinita Dei bonitate; nam & homi-
nes quoque ac beftiz propriorum feetud
providentiam habent naturali inftinétu:
& qm' 72072 jfr'u:;z'c'fct . 'vitfq'mvrﬂ folet.
Ucitur eadem ratione adver{us Adiman-
tum ManicheumS. P. Auguflinus. Am-
brofius in primo de Officiis cap. 13, idem
evincit, quod nullus operator negli-
gat operis {ui curam. Theodoretus ac
Salvianus de Divina Providentia elegan-
tiflima confcripfcrunt Opufcula.  Eam-
dem Paulinus, aliique mewo celebra-
verunt, Neque foli Ecclefie Patres,
etiam Gentiles Philolophi de fummi Nu-
minis providentia preclariffimas protu-
lere fententias. Eminet inter cateros
Hierocles , quifcripficin Stoicos de For-
tuna & ulu Deorum, Chalcidius ad
Timaum Platonis, Jamblicus fcgmento
viil. de Myfteriis Aegyptiornm, Alexan-

5 | der

8.

Propofitio 2.

Probatur 1.
ex Scriptura.

-
Roboratur 2,
ex S8, Pauis
bus




s e

i
Probatur 3.
ex rebus fin-
gulis:

254 De Theologicis Diftiplinis

der Aphrodifienis in libro de Fato 5 Gels
tius No&tium Atticarum libs v1. cap. ik
Diogenianus Peripateticus contra Ghry=
fippum , & alii. . Quorum unanimis
fenfus eft dari feriem & nexum caufa-
rum’ omnium, que confilio & voluns
tate univerfalis motoris in fuos queque
effectus diriguntar, falva femper cons
tingentia eorumy qua,in noftra funt
pozeftate. :

Eamdem providentiam res f{inguls
conteftantur. Primo certi ecelorum mo-
tus, ratique ordines aftrorum, quibus
anni, tempora; ac {zcula impermurbato
nexu pretereunty fingulpe mundiregio-
nesy mira animantiwn ae fateram pro-
pagatioy Regnorum, etiam Divinis ora-
culis prenunciata viciflitado, ur Gre-
corum, Chaldeorum, Medorum: ho-
ininum. prafertim, inter animalia pre-
ftantifiimi generis, artes , commercia,
confuetudines.  Quaz omnia, aliaque
permulta non dubitamusquin opera fint
rationis 3 -ut in altero libro de natura
Deorum difputat Marcus Ci
cundo apparet mirabilis hec providen-
tia, in his, qu® primo . afpeftu cafu
evenire creduntur , fed [pectatis circurm-
ftandis apparent mirabili dilpofitione
contingere. Explicant id inlibre ad Im-
peratores Aphrodifienfis exemplo Oedi-
pi, quem Lajus expofuit, & abubulco
edueatus obvius factus parenti ignarus
ignarum occidit. Quod fato non eve-
niffle conftat ex przcedent oraculo
Apollinis Pythii,

ero.  Se-

Te namqgue pevimet s fi gun ‘evit pro-
fes tibi,

sdtgue inde tota fanguine undabit ‘do-
7S,

Sed miffa fabula, quis non fortuito, &
fublata Numinis providentia accidifle
exiftithaflet, ut Moyfes in fiftella (tir-
pea ad fluinis alveum exponeretur,
Joleph ad Acgyptios duceretur capti.h
vus,~ David relicto pecore proficifcere-
tur ad urbem, & afinis deperditis Saul
ad Samuelis domum accederet? Er ta-
men hzc difponente Deo facta effe pro-
bavit eventus. Nam ex tam remotis
caufarum primordiis Jofeph in Princi-
Pem Aegypti, Moyfesin populi Duo-
rem, David ac Saul in Reges maximos
evaferunt.  Plura Salvianus in 1. de
Providentia, & Nemefiuscap. 42. con-
geflerunt.  Cum ergo etiam ca, que
temere natavidentur, adaliarum rerum
occafionem incidant opportune , dubi-
tare non poffumus quin contingant fu-
riore aliqua ratione moderante. Po-
firemo accedit & ratio: Sienim eft Deus,

is profecto fapientifiimus eft, refums
que univerfarum ideis repletus, tum
principium s ac finis emnium créatura-
tum, -Atqui nifi omnibus provideret,
& ad e omnia ordinatet, non effet ib
eo ratio incommutabilis univerforum,
neque fumma poteftas, & ultimi finis
dignitas ac praeftantia; vel, quod non
minus videtur abfurdum , productis
a le rebus inviderer, & illas in pugnam
ac diftractionem fineret abripi. Eltigi-
tur in Deo ratio, difpofitio, & regula
univerforum. . Arque hec eftproviden-
tia, quam Boetius lib. 1v. de Conlolat,
Philofoph. Profa fexta definit: Provi-
dentia eft ipfa illa Divina vatio in fummo
onmiupe principe conflituta, que cundla
difponit,

RESPONDETUR AD OBJECT LONES,

Opp: 1. In hac rerum univerficate
plura funt, qua 4 recto ordine de
¢unt ;, & cum fuarum cauf
nequaquam coh®rent, ut n
oftenta: cumpluraetiam, q
nullam affertunt pulchricudine aut
utilicatem , ut innumera infectilium,
ac "CI’TT\iCUlUIU]]\ geﬂtr:l. (‘1\:“1['\“‘ Cl"ﬁ.[)ii
hzc {altem non extatratio Divina, vel
providentia.

. Refp.nego ant. Quzcungue énim ca-
fualia & portentofa videntur, diftant
quidem ab intentione ac fine particula-
rium caufarum, fed non 3 diretione
ac regula caufz primee, &licer videan-
tur noxia &inordinata, {i comparentur
adcaufam proximam,{unt tamen magno=
pere utilia, & ordingtiflima fi referan
tur ad {empiternam rationem, & con-
ftituram 4 Deo rerum feriem. Quippe
& illud fapientiffime i Deo re
lege fancitum eft, ut caufe fc
dz natura {ua mutabiles quandoque
in rerum efficientia commucentur, ut
in ipfa contingentium varictate unius
fumme caufe immutata ratio perfiftat.
At vide Relp. noftram ad 3. Cap, 11,
lib. 1. Porro etiam minima & vilioraad
preordinatum providentiz finem maxi-
me conducunt, & licetinfipientibus fi-
perflua videantur , nonfunt tamen Con=
ditori, & artificifio, qui omnibusuti=
tur ad gubernationem univerfitatis, cui
fuma lege dominatur. Aptiflimo exem-
ploid planum facicS. P. Auguftinuslib.1.
de Genel. contra Manich. cap. xvr. S%
2 alicuyus opificis officinam (inquit) -
peritus intravevit, videt bt multa ‘in-
JSErumenta , quovum caufas igrovat: &
JZ multum eft infipiens, fuperflun putat.
Jam vero fiin fornacem incawtus ceide
7ty

8]
r
LCrna

11.

Ohjedio 1,

Solvitut,




12.

[nftaniia,

Solitio.

13.
!Jrgﬂur_

sbey Quintus. Cap, 11,

#it y aut fevvainento

aliguo aouto, cum
; averity
etiain [n,‘é','iil‘i..,-‘ it 108
effé multa: ngrm tamen ufin, Guo-
niain novit aviifex s infipientiam ejus
dvridet , &7 verba inepta non cuvans, of-
ficinam fitam conflanter exevcet.  Et ta-
amen tam ffulti funt bomines , ut apudar-
tificern bominem non audeant vituperare
qum ignorant i [ed cune ea viderint, cve-
dunt effé necelfaria. — In hoc anten mun-
do, cujus conditor , ;

&* adminifivator
preadicatur Deus , audent multe vepre-
bendeve, quovum caufasnonvident, &'c,

Infurges : hanc de rebus vilioribus
providentiam non habere Deum affir-
mat Apoftolus 1, ad Corinth. 1x. 9. di-
cens: Nunyuid de bobus cura eff Deo?
Confen beatus Hieronymus in Ca-
put 1. Abacuc. Videturquoque Divinae
indignum Majeftati fammum Deumre-
bus abjeftiflimis immifceri.

Refp. Significare Apoftolum, quod
Era‘ceptum Deut. xxv. 4. No# alliga-

15 os bovi trituvanii , [pecialiter darom
fuit caufa hominis; nempe ut merce-
dem & alimouniam, guam jumentislar-
gimur, magis in homines exerceamus.
Probat enim ibi Pauluslicitum fibi fuifle
vi€tum accipere 4 Corinthiis 5 tanquam
laborum fuorum juftum debitumque fii-
pendium: quoniam etiam qui plantat
vineam edit, bibitque de ipfius fuctu,
qui palcit gregem, de ladte ejus man-
ducat; & Mofaicum preceptum non al-
ligandi os bovi trituranti, propter Eccle-
{iz minifiros datum eft, quibus, dum
{feminant {piritualia, licet carnalia me-
tere, & dum in Sacrario operantur, ea
quee de Sacrario funt comedere. Hie-
ronymum aflcrere, quod non fiteadem
providentia , eademque cura de homi-
nibus, acde c@terisrebus, non vero ne-
gare quod Deus omnia immediate diri-
gat, & gubernet, diximus, & aper-
tiflime eftendimusiib. rv. cap. 1. Prop. 2.
ad 1. Id minime dedecet altilimam Dei

najeftatem. Ut enim ratiocinatur D.
Ambrofius: 87 injuria eft vegere; nonne
¢/t majorinpurviajeciffe ¢ cumaliguidnon
Jeciffe mullz imjuflitia [fits non cugare
quod fecerss fumma inclementie. od
S aut Dewin creatovem [ium abnegint,
ait feravum € beffzavum fe babers nu-
mevo cenfent , quid de lis dicamis, qui
bac [z condemnant injuriad lib. 1. de Of
ficiis cap. 13.

Dices: Atqui videtur congruum, ut
Altiflimus univerforum Dominater mi-
nifterio creaturarum utens, quemad-
modum Reges, terrenique principes,
nen immediate fubjetta gubernet.

255
Refi

ch_‘,f:s‘pcr contlitutos a & Viem
motas regant provincias, non tam do-
minii argumentumeft, quam poteftatis
coarftatio. Contra Deus qui omnipo-
tens eft, &ubique prafens, fingulisre-
bus tribuit cfhcaciam ; & emnia pro-
pria poteftate difponit. Non deeft illi
dominationis magnificentia, cum per
fubjeCtam creaturam innumera opera-
tar; neque dum communicat creaturis
dignitatem caufalitatis, {ue prodic in-
digentiam virtutis. Quanto caufis cor-
poreis, queinyicemfeparanturagendo,
nobilior eft anima qua per membra
omnia diffunditur, & opera yite per
corporis organa exercet; tanto, fi ali-
quam fas eft infinito addere compara-
tionem, reges & prepofitis fuis loci in-
tervallo ac viribus feparatos antecellit
Altiffimus; quiubique prafens nunquam
a creaturarum {harum operatione (ejun-
gitur.

Opp. 2. Dei providentia fi eflet, fo-

et 4 jufltia infeparabilis: quod falfum

eft de praefent! providentia. - Primo
enim cur Deus innmmera mala per-
mittit i juftus eft ? Deinde i homi-
nes mali funt propria voluntate; quarg
via impiorum profperatur, quare flo-
rent inqui? Cur econtrabonis accidunt
fepiflime mala? Cur non perdic Dens
improbos, &' beneficiis non cumulat
honeftiores?

Refp. Juftiffimamiefle prafentem Dei
providentiam. Permictic mala, -ut pes-
fectiora & magis defecata fiant bona:
funt enim fructus fuaviflimi, dum fo-
lia & cortex acrioris {unt fucci: meo-
dulatio vocis magis jucunda cum certa
interpofitione filentiis & umbra in pi-
&uris eminentiora queque diftinguit.
Vide has, aliasque elegantiffimas fimi~
litudines apud Auguit de Genef. ad lit.
Op. imperf. cap. y. Permittit quoque
Deus mala, ut eveniantbona, quémad-
modum dixi lib. 1. cap. vii. Nam &
peccatorum occafione manifeftatus eft
ordo juftitie, & opera exercentur -
fericordize.  Profperatur via peccato-
rum y utboni fele avertaneid cupiditite
temporalium: Nec bodda cupidius appe-

- tantur 5 que mali etia babere cevnun-

tur: giv §.P. lib. 1. de civite Dei cap.
vitt. Tum, utDeusjultus, faliquid
bonifecerunt, eis prefentis wite mer-
cedemirependat. - Non eft tamen feli-
citas impiorum, ut creditur, maxima
4c diuturnas fed interiori pace deftiruri
innumeris fele immifcent calamitatibus,
Preeterea Omnis malis aut ideo vivit
wt covrigatur, aut idea vivit, yt per

illum

0OS Te- tlr.

Lefp. Falfum effe ant. quippe quod Refponde-

T4

Objicitur 2.

W

olvitig




#llisn Doss exeyeeatay: hqai
guftinus in Plalmum z1ve Bo

fitates adveniant, ut terrenaipernant;

raomentaneum hec & leve tribulationis
iplorum #terium glovie pondus opes
retur. Non poffunius-denique injuftam
dicere providentiam, quein altero {a-
culo fempiterna fupplicia, & beatifl-
fham requiem paravit: nec femper in
hac vita coronat merita , utcum juftum
noverimuss fpe melioris hitantie nu=
ciias triantur fudia virtutum.
I e Dices: Saltem perditiffimorum ho-
nitantia, .. et g N Sl
mimum, quos finit in profundum pro-
labi peccatorum , rullam habet Deus
providentiam.

Refp. 1mpios, quamquam deillis non
‘habet Deus eamdem: curam, quam te-
net de Ele&tisy & Divina tamen provi-
dentia non deferi, 4 qua d 1t ne-
cefle foret, ut prorfus perirent atque
reducerentur innihilum. Relucet vero
in his providentiz Dei reétitudo, quod
ex moribus improboium apparet infir-
mitas ac libertas arbirrii, virtus mife-
ricordiz & grati® in his qui prefervan-
tur, fimma Dei poteftas ac beneplaci-
vum in difcernendis Eleéis, &indomo
magni patrisfamilias ad omnem ufum
vala tam aurea, quam fictilia videntur
difpofita. Ut infuper piorum exempla
nos ad imitationem hortantur; ita im-
piorum flagitia reddere debent tmidio-
res, nobisque pavorem fimul, ac fan-
&am incutere follicitudinem. Si vero
quaras qui fieri poffit, ut peceata Divi-
nz fubjiciantur providentiz ; relpon-
dendum eft, quod non eo fenfu provi-
det Deus peceatis, ut ea curet ac pree-
definiat; non enim caufam habere pol-
funt, nifl deficientem, cum fint priva-
tiones debite reGtitndinis. Sunt nihil-
ominus fubjeftum providentie quan-
tum ad ordinem , cum permittantur al-
tiflimo Dei confilio, ut inde majora bo-
na proveniant.  Quedanm evgo & facit
Deus € ovdinat: quedam vero tantum
ordinat; inquics S. P. Auguflinus cit.
lib. de Genel. cap. v.

Opp: ultimo. Videtur hec providen-
tia, quz fingulas res {uis nectit ordini-
bus, idem ac Fatum Steicorum, quod
ex Chryfippo .Gellius ita deferibit lib.
V1.cap. 2. Hutum ¢ff [empiteyna quedan,
& indeclinabilis fevies vevum , & cate-
na volvens femetipfa fefe, & dmplicans
per wterinos confequentiz ovdines, ex gui-
bus apta, conmexague eff.

Refp. Quefiionem de Fato, quam
Cicero vocat obfcuriffimam & implica-
tifimam, non debere mentem pulfare
Fideliwn: © Non enim datur Fatum,

Relponfio.

Obje&io ul-

tima,

Selutio.

55 De Theologicis Diftipiinis

quod fit anticipata neceflitas
ens ex certa fiderum difpoti
guo nonnihil me feripfific
perioti libro cap. 111. & vir.
tum inVexit Primus omnium Dem
ths, quietizm humanarum achio
caufam ftatuic'naturam @tern mate-
riz, & antecedentium caufarum col-
ligatienem, acfcribic lib. 1. de Placitis
Philofophoram cap. xxv. Plutarchus:
unde ex hoc Gentium fonte haulerunt
errorem Hermogenes, ac Marcion; ‘de
quo lib. v. Tercull. ait: Coflocans cum
Deo Creatore materiam de povticu Stoz
corum.  Ab hac materia efle mala ac
peccata afferebant; que tamen digna
preedicabant execratione, quemadino-
dum vittutes, tametfi ftellarum inclina-
tione & impulfu patratas, laudibus at«
gue amore. Quod apta comparatione
{ic exponit Manilius:

Nam neque movtifevas guisguatit ii-

mus odevit herbas,
Quod non arbitrio veniant , fed [einine

CevEn.,

Gratia nec levior tribuetuv dulcibus
efczs,

Quod natwra dedit fruges, wnou ulle
veluntas. ¥

Cum -ergo noverint hanc ma
materiz vim Uei bonitati repu
facile fuit etam cum Fato ®ternum
principium malortm inducere, & Ma=
nichzorum hatelim ex Perfarum, Ma-
gorumgque cineribus fulcitare. Hiné
Prifcillianus ex Mawicheornm & Grio=
Jcorum dogmate hzrefim nominis fui
condidit, inquit ad anoum Chri
Eufebius: ad fublequentem a
illam refere Sigebertus, propagationis
3, quam ortus rationem habens.
ifabatur in partibus Hifpaniarum,
ubi primum emerferat, ®tat que
iguftini' & Orofiis quin ibidem cxar-
fiffe etiam vivente Leone Magno, con=
flac ex cjus ad Turibium Epificla. o
Fatum fic acceptum nemo eft qui noh De ﬁS’ e
damnet.  Nam primo, ut facs liquée 4" -
ex hujus origine, & feribit S, Leo ele-
gantiflima Epiftola, quam auper lauda-
vi, quisquis fatum adftruit, zenebris fé
etian paganitaris inneygit : nimiram
conatur aflerere neceflariam ac fempi-
ternam maliti® vim, nature fummi Dei
optimz ac perfectiflima repug
Cultum quoque f{iderum per |
mentiam neceile eft inftaurari. De-
inde neque de bonis, néque de malis
actibus ullum poterit effe judicium, i
in utramque. pargem fatalis neceffitas
motum mentis impellit,, & quidquit ab
hominibus agitur, non eft hominum,

fed

206

T 350




Prohatuk
dari fatum
juxta men-
1¢m Boetil,

I,
De Plenitu -
fine liberta «
tis in Deo,

Liber Quintus.

{ed aftrorum jut atguunt citato loco S
Leo, hom. x. Gregorius Magnus , &in
1ib. ad Orofium S. P. Auguftinus. De
Fato fic accepto rettiflime eo loco Gre-
gorius? it @ jidelzum covdibus, ut
Fatum effé aliguad dicant.

At i accipiatur Fatum 4 ut illud defi-
nit Boetius, pro izbwrente vebus mobili-
bus difpofitione  per guam providentia
fuis quegue neftrt ordintbus ; dari facum

robatur iifdem argumentis, quibus Di-
vinam aflernimus providentiam. Qua-
propter S. Pater in v. de civit. Dei cap.
x. [cribit: Si propterea gquisquant jfato
tribuit, quia ipfam voluntatem vel pote-
Sflatem fati nomine appellat, fententiam
teneat , & linguam covvigat., Et jare=
merico monet 4 Fati nomine effe abfti-
nendum; quod fermonis confuetudine
videatur fignificare certam pofitionem
fiderum, ex qua calls eveniant inevita-
biles. Ceeterumprovidentia Dei rerum
non rolli contingentiam conitat ex quo
in cerra caufarum omnium difpofitio-
ne, etiam caufe contingentes ac libere

Cdp. 111,

contineantur 3 & prima caufa nedum
fingulos effeftus difponat, fed etiam
rationem ac modum. Quare ex Dei
providentia nulla confequi poteft abfo=
luta neceffitas; ut ditum elt praces
dentis libri cap. 3. ac poltremo.  Ar
que hinc ell, injuflas effe expoltulario-
nes & querelas mortalium, qui Deo tri-
buunt moleflias, & gritudines, qui-
bus plerumque inpcenam f(celerum fuo=
rum afficiuntur.  Quod non folum ex-
probrat Auguftinus Enarrat. in Plalm.
72, & liftro 22, adverfus Fauftum, ve-
rum etiam fapientiflimus, & antiquifli-
mus Poetarnm Homerus in hifce verfi-
bus_ latine wedditis, & a Hierocle, &
Gellio adverfus nocentes recitatis, ne
cum maleficio revich funt, ad Fati afy-
lum confugiant: 5

Diis faceve invidiam movitalis turbe

Jabovans
Clamnitat @ nobis nafeci wmala ; cum tas
men ipfi
Per [celus accerfant fupra fibi Fata

doloves.

257

C-APUT HE

Divinz voluntatt perfe&io?fem libertatis nequaquam
deefle.

SUMMARLU M

1. De plenitndine libertatis in Deo,

2. Declaratur ftaws qualtionis.

3. 4 Eftin Deo oppofita neceflitati libertas.

5. 6 Conlbicuitur Dei liberas per aftum fem-
piternum, ac necellasivm Divin® volun-

Estat tertia voluntatis tonditio,
quam diximus efle plenitudinem
liberzatis. Hanc reperiri in Deo

facile quisque conjicicr: fed ejus ratio-
nem exponere Theologi putant maxi-
me arduum atque operofum. © Nam
Cajeranus Dei libertatem conftituit in
perfe@ione aliqua f(ubftantiz Divine
fuperaddita, ac pro libitu variabilis
quz opinio videtur cum {implicitati’,
tum immutabilitati Divin® nature re-
pugnare.  Quamquam fi vatiationem
Ulam dixeris duntaxat refpeftu termi-
norum, ut tenent primores Thomifte,
& credibilius et voluiffe’ Cajetanum,
multos habet opinio illa, graviflimos-
que Afferrores. Sed funt, qui tenent
Dei libercatem non addere ad (ubltan-
tam Divinam neceflariam a¢ immuta-
bilem; nifi refpetum rationis, itautper
nullam - Deo intrinfecan perfeftionem
conftitnatur: quod poft Aureolum an-
tiguiotem Scholafticum nofter quoque
R. L. Barti Theol. Tomi ks

tatis a fubftantia indiftinét®, pront con-
notat objedtom creatum, & efeftum con=
tingentem - defectibilzm.

=, & feqq. refutantur objectiones,

Legionenfis, & Valquefius cum ‘ton-
nullis aliis docuernnt.  Alii econtra
Dei libertatem ftare pucant 'in intrinfe-
ca quadam entitate, variabili in fe vir-
tualiter, quatenus divine voluntatis a-
tus perinde fe habeat ac fi poflit non
exiftere, ut fats ambigue explicant
Herréra, aliique complures, Nos ve-
ro cohwzrenter ad ea, qua’diximus fe-
cando horum - Opufculorum libro s {ci-
licet, nihil effe in Deo aut mutabile,
aut adventitium, aut quoquo modo &
perfiftente natura diverfum, niff ratio-
ne connotatorum, dicimus confiftere
Dei libertaten * ejusque actum in ipfa-
met Dei fubftantia intelligente ac vo=
lente, quiatenus terminatur ad exterio=
ra objecta : quod non {olum docuit no=
fter Gregorius, verdm etiam Scotus,
& ex recentioribus Theologis, Tour=
nely s Habert, Fraflen, Du - Hamelius,

Jueniny aliique viri clariffimi. s
Pro hac autem refolvenda queftio=
Kk £




	Seite 252
	Seite 253
	Seite 254
	Seite 255
	Seite 256
	Seite 257

