UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

Tractatus Tertius. De Angelis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

TRACTATUS TERTIUS

bE AN

BTV VUL ITLLSEES
DISPUTATIO PRIMA.

DE EXISTENTIA ET ESSENTIA
ANGELORUM.

ARTICULUS PRIMUS,
Utram exiftant Angeli,

IINGELGS exiftere, cx Ethnicis fapienti-
bus plures agnovere, utOrpheus apud
Clementem Alexandrinum, 1ib. 5. Stro.
ubi leguntur hac illius carmina :
Candenrique tue [edi permulta la-
Aﬂrtlﬂ‘.i'
Adffar Angelicus pepulis s gueis maxima cuwra
Mandara eft hominsm .
Et Plato in Timeo, & alibi, Angelos Demonas ap
Pe!l:ms. Negaverunt autem Sadducmi, ut teftacur Lu-
cas Evangelifta , Ak c. 23, Sadducai , inquic , di-
cnne non effe refurrettionem o neque Angelum , neque
Spirvitare. Sed conrra illos fic

R ®sroxNsitas

Exiftunt Angeli.

Eft de fide , & prob. 1. ex Scriprura, que Ange-
los exiftere, claré docet innumeris locis. Sic ynusad
inflar omnium , Hebr, ¢, 1. ubi Apoftolus fic logqui-
a2 Ad quem Angelorsm dixit aliguando : Sede 4
dextris meiss quoad nfque popam inimicos tuos feabel-
bunz pedum twornm? Nonne omnes fant adminfiratorii
Spiritus, in minifterium miffi proper eos, gui heredi-
tatem capient falutis,

Prob. 2. Ex unanimt confenfu Pattum . Pro om-
nibus fic 5. Auguflinus, enarratione in Plal. 103. ubi
fic ait;: Quamvis non videamus apparitionem Angelo-
Yam . . . tamen effe dngelos novimus ex fide, & mul
#is appartiffe (tripium legimus & tenemus 5 nec inde
dubitare fas nobis eff . Spiritus antem Angeli funt ; &
citm (piritus funr, non Sunt Angeli : ciom wery mittun-
tur s fiunt Angeli: Angelus enim officii nomen eff y non
HALHYE I qUaris nomen ejus nature., Spiritus eff : qrice-
vis officiums Angelus eff . Ex o guodeft, Spiritus eff:
ex- eo guod agit , Angelus eff .

A RTETEGY L -G8 It
Usrismn Angels fint fubfFantie camplee , infenfibiles 5

intelleltnales , €7 libera arbitrio pradite.

Re

Ngeli {unt fubftantiz completz, infenfibiles.
A Prob. Angeli {unt fpiricus . Sed nomine fpi-
rirus , intelligitur fubfantia completa , invifibilis &
infenfibilis. Ergo, 8cc. Minor 4 nemine non admit-
titur . Major verd prob. 1. ex Apoftolo Hebr. c. 1.
ubi de Angelis loquens, ait : Nowne omnes funt ad-
miniffraroriy S piritus? 2. Ex S. Auguftino, enatr. in
Pial. 103, Spirirs, inquic, Angeli fumr .. . Oueris
nomen ejus ( Angeli, ) Spinitus eff .. ex eo qhod
eft> Spiritus eff. Idem plané fentiung alii Patres,

SPONSTO I

B s o s o Ik

Angeli funt fubflantiz intelleCtuales.

Eft de fide, & prob. 1. ex Scriptura , qua miani
fefte areribuit Angelis proprietates & actiones , quz
non nifi creature intellectuali convenire poflunt o

Simonnet T'beol, Tom, F. ;

G E-kl-5

quales func laudare Deum : Bam Plal. 148, dicitur :
Landate eum omnes Angeli ejus, Adorate Deum : nam
Pfal. 96. dicitur: Adorate enwm omnes Aﬁgc[i ejus Et
Hebr, c. 1. Cum iterem introducit primogenithin in
orbem terray dicit: Et adorent euns omues Angeli efus.
Videre inmitivé divinam effentiam - nam Matth. c. 18.
dicicur : *dugeli eorum in calis femper vident faciem
Patris mes, qui in celis eff . Cuftodire homines: nam
dicicur Plal. 90. Augelis fiis mandavit de te , ur cu-
ftodiant te in omnibus viis tuis. Hominesalloqui, eol-
que inftruere : nam dicitur Zachariz c. 1. Dixir ad
e Angelus, qui loguebatur in me: Ego oftendamtibis
guid fint hec.

" Prob. 2, authoritate Patrum . Pro omnibus fit S.
Anguftinus, lib, 22. de Civ. cap, 1. ubi fic aic: /e
( Deus ) eft; qui in principio condidit mumdum , ple-
7 bonis omnibus vifibilibus, atque intelligibslibus re-
buss in quo nikil meling inflituit , quans S piritis s gui-
bus intelligentiam dedit , & [ue contemplationis habi-
les capacefque fui praftitit 5 atque una focietate devin-
xits quam fantlam & [fupernam dicimus civitatem, in
qua refideant , in qua fuftententur L'Pm?f([m’ fimt . Tux-
xtaS. Doctorem, Angeli capaces funt ineundz focie-
taris cum Deo, & enm intnitive contemplandi ; eum-
que intuitivé contemplando, cadem, quaipfe fruirur,
beatitudine fruendi, Ergo, 8&c.

tr

ReEsponsio HL

Avgeli funt fubftantiz libero arbitrio pradite.

Eft de fide, & prob. 1. Capaces funt culpz mora<
lis, & demeriti apud Deum. Nam Job cap. 4. dici-
tur : Jn Angelis fuis veperit pravitatem . Ec 2. Petri
C. 2. Deus Augelis peccantibus non pepercit 5 fed ra-
dentibus infermi detraclos in tartaram tradidit crucian-
dos . 2. Capaces (unt fanétitatis , jullicie , & meriti apud
Deum : nam fi mali Angeli ®rernam beatitudinem
peccando demeriti funt, cam bonos Angelos , mandas
ta divina liberé fervando, meritos effe, cxtracontro-
verfiam eft,

2 Ange'los liberos effe libertate arbitrii , unanimi
conlenfu docent Patres. Pro omnibus hic fing S. Au-
guftinus foco proximé citato, ubi poft verbajar
data, fic prolequirur: Liberum arbitrinm ciden i
leltuali nature rribuit tale, ut fi veller defevere Devm,
beatitudinems feilices fuam, continmg miferia effer fecu-
tura . Onicim prafviver Angelos quofdam per elatio-
nert 5 qua ipfi fibi ad beatam witam [ufficere wellent o
tanti bowi dﬁﬁ'i‘twn _ﬁdm:r'a.r, non eis ademit s ha po-
teffarem s porentins & melins eff ¢ judicans ctiam de ma-
lis benefacere, qunam mala effe non finere . Et S. Ful-
gentius lib. de fide ad Petrum Diaconum c. 4. ubi hec
habet: Owos (Angelos) ira creavit ( Deus ) ut etiam
pre fe ipfes illum diligevent . . . . Ut autem bee dileétio
haberet juftam & congruam Landem , valuntatis quogue
eis tribwit libertarem : wr effler eis poffibile, [iveadenm
qui [Bpra cos eft , intentionem fantte dileltionis erige-
res Jive ad fe s vel ad e que infra eas funt  prave
onpiditaris [emetipfos pondere declinare. 3

Accedit etiam ratio convincens . Nam omnis, ficur
& fola, fubftancia intelledtnalis eft libera libertate ag-
biteii, Arqui Angeli, ut probatum eft, funt fubftan-
tiz intelleckuales . Ergo , &c. Sic argnmentatur S.
Thomas 1. p. g. 59. ar. 3. in O. Solum , in(iui( , id
quod habet intellebum s poteft agere judicio libero, in
quantun cognofcit 'miiw;ﬁzicm_nm'a,zc'm bos ": ex qus
porefijudicare bac vel iilyd effe bonum . Unde ubicum-
que ¢ft invellectus, ibi eft liberam arbitvivm. Ei fic pa-
tet liberum arbitvium effe in Angelis eriam sxcellen-
tiksy quans in bominibusy fienr & intelleibum.

ARTI-

Xoig




312

ARTICULUS IIL

Utriem. Angeli [int fubffantia natura [uperioves
hominibus

Ngelos non cffe natura fuperiores hominibus ,
A. docuit S. Auguftinus pluribus locis, nempelib.
de quantitace animz , €. 34. ubi fic loquitur ; A;{d.i-
[P quanta vis fit anime & potentia o quod ur brevirer
colligam quemadmadum fatendum eft animam huma-
sram non effe quod Deus ¢ff : ita prefumendum  nikil
nfer omNia que creavit 3 Dee effe prap;‘»qm’u.r ( naru-
1a, ) ideoque divine ac fingularirer in Ecclefia Catho-
lica traditur ; nullam creaturam colendam effe anima,
vor 64 ipfum santummodo verum o que funt 5 omnivm
Creatorem.. . .|, Quidquid enim anima colit ut Deum
necefle ¢ff ue melits effe quam feipfam putet ., . Eorum
autem gue Deps,creavit, quiddam ¢ff deterins anima,
guiddam par ; deterins 5 ut anima pecoris 5 par » #t
Angels; melius antem nihil .

Lib, 3, de lib. arb. c. 11, fic ait: Tales fune optims
O fantte & (wblimes creature caleffium wel [uperce-
leftium poteftatum, quibus folus Deus imperat, wniver-
Sus auterm mundus fubjectus eff . . . Anime cram funt
ratignales, O illis [uperioribus officioguidem impares,
[ed nasura pares. Lib. 83. qu. 54. hzc haber : Quod
¢/t amni anima meliys . id Deum dicimus., ., nec quide
quam eft melins vationali anima, nifi Dens, Denique
fic laquitur lib. 3. contra Maximinum c.25. Natura
hominis, que mente vationali & intelleltuali crearuras
cateras antecedity Deus [olus major eff .

S. Auguftinum fequitur S, Bernardus lib. 5. cap. 3.
de confides. Tui portio, inquit, [piritus eff; quo [
perius quidpiam fruftra queris, quod non fit [piritus |
Porro (piritus eff Deus, funt & Angels faniti , & bi
fupra te . Sed Deus natura , Angeli gratia fuperiores
funt . Unum fiquidem i & Angeli opiimum 5 ratio
eff . Deus vere non [ui aliquid aptimum hebet o wnnin
) R

REsronsio.

Angeli funt fubflantiz natura fuperiores hominibus.

Prob. 1. ex Script. Nam dicitur Job ¢, 41. Non eff
Juper terram poreffasy que comparetur ei ( Satanz. )
Er 2. Petri ¢, 2. dngeli (mali) fortitudine & virtute
com [int majores, nen portant adversum [e execrabile
judicizm . Unde fic argumentor . Ille natura fuperiox
eft » qui fuperior eft paturali potentia , fortitudine,
& virtate : ubi enim proprietates naturales excellen-
riores funt, ibi naturam excellentiorem effe necefie
eft, Arqui Angeli naturali potentia , fortitudine, &
vircute fuperiores fung hominibus. Ergo, &c. Major
probara eft . Minor negati non potelt ; cnm enim
Scripruia logis laudatis' loquarur de malis Angelis ,
quibus polt peccarum fuperfuerunt fola naruralia ,
cam de napurali potentia, forcitudine, & virtute lo-
qui dubium effe non poteft , Textibus laudatis addi
poflunt hzc Plalmi 8. verba: Minuiffi enm paulsmi-
s ab Angelis. Quibus verbis oftendit Apoftolus He-
br. 2. Chriftum fecundiim naturam humanam Ange-
lis inferiorem effe.

Prob, 3. ex S. Auguftino wad. 110. in Jean. in
finc ubi fic ait: Camw noverimns bonorum omninm crea-
torem reparandis Angelis malis nibil gratie contuliffe;
cur sron potiss ntelligimns 5 quod tanto damnabilior
eorum judicata [it culpa, quanto erat natura fublimior:
T anto enim minis » qz:é‘m nos 5 peccare debuerunt
quantg meliores nobis fuerunt . o « . Hoc itague nobis
wagnum bonum confert » qui dilexit nos fiour dilexit
Chriftum , ut propeer ipfum s cujus membra noseffe vo-
Iuit 5 aequales ( adoptione divina ) dngelis [anitis
[mus y qui & parura inferioves conditi fumns y Ge
Etlib, 11. de Civ. ¢, 15. ubi hac haber : Awgelica
Creatura omuia cerera, que Deus condidit, narvre di-
%h"m:e pracedit . S. Auguftino adjungo Angelicum

octorem loco proximé citato, ubi exprefse dicitin
Angclo intelleétum & voluntatem excellentiores efic
quam in homine. At excellentiores intelicctus & vo-

Tra&atus I111. De Angelis,

lnneas non poffunt effe nifi in exeellenriore natura .
E.rgf), juxra Angelicom Do&torem Ange]us excellen.
tioris cft nature, quim homo,

Dices. 5. Augultinus lib. 3. corlera Maxim, ¢, 25.
illnd Plal. 8. Minuift; cum paslo minits ab Angelis
docer dictum efle de Chrifto , non propter naturam hu-
nam a Verbo affumptam , fed proprer paffionem .
Propter quid ditlum [ir  inquit , Minorafti enms mo-
dico minss 5 quam Angelos s aperuir Scriprura o wbi
legitur : Cum aytem modico minsts | quam Angelos
menoratum vidimus Jefum Eruprcr Paffionens mortis ;
von exgo. proprer naruyans ‘am;‘m}', fed propter paf-
Jronems mortis . Natura vero bominis . . . Deus Jolys
eff major.

Refp, breviter , dicendum effe proprer texrus in
Prob, 2. allegatos, S. Doctorem mutafie tandem fen-
tentiam; & randem excellentiorem in Angelo , quim
in homine , naturam agnoviffe . Quod confirmari
potelt ex eo quod lib. 1. Retradk c. 26. corrigit id,
quod dixerar lib. 83. qu. 54. non fcilicet id Deum
dicere; quod omni anima melius eft., Uki, inquit ,
quod dixi , quod antem ¢ff omni anima melius 5 id
Deum dicimns ; magis dici debuit 5 emni erearo [pi-
ritn melins,

ARTEICITLEUS 1V.
Utrism Angeli fint fubftantia incorporee , €& expertes
omnis compofitionis ex materia & forma .,

NOH{ - Corporeum dupliciter accipi poteft , pro-
prie {cilicet , & impropric . Corporeum pro-
pri¢ dicitur illud, quod haber molem, hoceft, quod
habet partes extra: pattes , correlpondentes diverfis
partibus loci . Corporeum improprié dicitur illud ,
quod non eft nihil , {ed veram & realem enritatem
haber, five in fe iplo, five in alio fubfiftar; quo fen-
fu omnis {ubflantia , five complera five incompleta ,
omneque accidens phyficam eft aliquid corporeum ,
nequidem iplo Deo excepra. Poteft eriam improprié
dici corporeum , quod loco determinato & finito
citcumfcribitur , & murationi obnoxium eft , guo
fenfu omnes omnind creaturz corporez funt 5 lolus
vero Deus incorporens eft : eum folus fic immenfus,
& fummeé incommutabilis,

Hanc¢ doctrinam rradic S. Auguftinus epift. 28. ad
Hironymum, ubi hzc haber: 8 corpus eff omnis fub-
Jrantia, vel effentia, wel fi quid aptins nuncupatar id
qued. aliguo modo eff in [eipfo, corpas eff anima . Irem
Ji eam folam incorpoream placet appellare naturam ,
que [umime incommutabilis & whigne tota eff , corpus
eft anima, quoniam tale aliguid ipfa non eff, Porra fe
gorpas uon efty nifi quod per laci [parium aligualongi-
tudine, latitudine, altirpdine fiffirur vel woversr 5 ut
wajore [ui parte majorem locum occupet , & breviore
brevigrem  minyfque [it in parte y quam in toto 5 gon
eff corpus anima,

Ecce preter corporeum proprié & frické dickum,
diftingnit 5. Doctor duplicem féafum, in quo laré &
impropﬂé dici poreft aliquid corporeum, & in quo-
rum primo Deus iple corporeus e¢f. Faterur autem,
quiod fané verum eft, in hoc utroque fenfu corpo-
team effle animam rationalem ; f(ed negat efie ,_ﬁ
corporeumn proprié & ftricke f_u_mitul:, pro eo fcili-
cér quod haber molem . Similiter Angelos laté &
improprié utroque fenlu corporeos effe, extra con-
rroverliam eft ; fed queritur utrim etiam corporer
finc propri¢ & firickc loquendo: quod eft querere
urrim  habeant molem , fen uerum corum fubflan-
tia habear partes exera partes, diverffs loci partibus
correlpondentes? Pro quo : : ]

Duplex hic diftinguenda eft fententia , 3 nobis
impuganda. Prima docer Angelos efic omnino cot-
POI‘EDS . ‘

" 1. Pro hac fententia citari poteft Tergullianus »
qui corpus effe animam credidit, utreferr S. Aogulti-
nus lib. 10, de Civ. cap. 25. Prarerea lib, 2. copira
Marcionem ¢. 8. docet animam hominis conf.;r:am
cffe




Difputatio I. Articulus IV, 213

lefle ex fubtiliori materia , quim Angelos . Jmago

inquit , & fimilitudo Dei 5 nempe anima bumana,
fartior Angelos fed afflatus Dei, exquo anima huma-
‘na conftat, gmcroﬁar [pirity materiali , guo Angel;
conffirerunt « Qui facit, inquit, [piritas Angelos, ap-
paritores flamman ignis. TP

2. Macarius fenior, S.Aatomidilcipulus, hom, 4.
ubi fic loquitur: Corpus induir . . . Dews « . . . utcum
adfpettabilibns [his creaturis conjangi poffet o ue puta
Santtorum animabus , & Angelorwm. . . Naw unnuwm
quodque pra (na narura corpus ¢ft 5 Angelis 5 anima,
demon, Quoniam etfi [ubtilia fint, ninilominnsin [ube

[iffentia , @ fignra » & imagine, [ecundum tennita-
tem nature [ue, corpora funt [ubrilia: quemadmodnm
[ubfiftentia corpus zfgfd craffum eff . .

3. Caffianus collat. 7. ¢. 13, Licet pronuntiemus
inquit, #onmmulias effe [pirituales naruras, ue funt An-
geliy Archangeli, caterague virtutes, ipfa quoque ani-
ma noffra , vel certe aer iffe (ubtilis 3 tamen incorpo-
vea nullatenits affimanda funt; habent enim [ecundwm
[ corpus; licet wmnlto tensjus, quan nos.

4. Arncbius in dilfputatione cum Serapione de Deo
trino uno , Ouidquid , inquit, menfuram babet cor-
pas ¢ffy non bumaniss fed divinis oculis patens ... in-
corporens Dens folus eft . . quomode uon corporeacffe
dignefcitar anima?

*5. Joannes Theflalonicenfis, in dialogo, qui leftus
eltin feprima Synodo Ack. 5. Selummads , inquit , Dens
SHCQF POTERS - o .imrz’!{giéélw anten: creature ri.et}mqun“m
ex toto funt HCOTPOTEE « o + _O\rm:ﬁ(fmfm antem non [(nnt
ut nos corporei ( Angeli, ) ntpore ex quatnor elementis
& craffa illa materia , nemo tamen vel _A:rgeia.r s vel
demones , wvel animas dixerit incor poreas -

6. Denigue pro hac fententia citari poffunt ii om-
nes , qui non folim Angelos, fed etiam animas effe
corporeas {entiune, Nam vel volunt Angelos effe (ub-
frantialicer fimplices, leu expertes omnis compofitio-
nis ex maceria & forma (ubftantiali 3 vel volunc cos
compofitas effe ex corpore 8 anima. At urrtmvis ve-
lint, ab eis Angelos cenferi omninG corporeos, ma-
nifeffum eft: quod enim ex corpore & anima corpo-
rea conftar, manifeftum eft omnino efle corporeum.

Secunda fententia docet Angelos ex parte corporeos
efle, hac eft, ex corpore & fpiritu, vel faltem anima
incarporea cffe compofitos , Pro hac fententia cita-
mus, I. Juftinum Martyrem in dialogo cum Tripho-
ne, ubi ait Angelas in ceelo nutriri, & velci cibo no-
bis ignota & inufitato; unde manifefté colligicur cum
Angelos tencre faltem ex parce corporeos.

2. Origenem lib. 1. de Principiis c. 6, ubiigaloqui-
wui: Nullo omning genere intelletiui meo occarrere po-
teff , quomedo tor & tante fubffantic viram agere
Subjiftere fine corporibus poffunt, cum [olins Dei v.. id
proprivm fir 5 ut fine materiali fubflantia y & abfque
ulla corporee adjettionis focictate intelligatnr fubfiffere.

3. S. Ambrofium in lib, 3. de Abraham c. &. ubi
hac habet : Nos antem nibil materialis compofitionis
smmune arque aliensm putamus s pracer illam folam
wenerande Trinitatis [ubflantiam, que vere pura &
Jimplex [incere impermixtague nature eff. Quod an-
tem nibilomints animam tencat incorpoream efle ,
patet cx lib, 5. Epift. 21, ad Horontianum, ubi fic
ait: Anime neque taltu aliquo comprebenduntur , ne-
gue vifu corporeo videntur y @ ides pht:femm silins
sncorporee O invifibilis wature fimilitedinem , & [u-
pergredigunr [ubffantia fun corpoream & fenfibilem
qualitatem .

4. 8. Bafilium in lib. de Spiritu fancto cap. 16. ubi
agens de ceeleftibus vireutibus, hoc eft, Angelis, fic

ait: Subftantia earum puta (piritus eff aevius, aut ignis
immaterialis » juxta id quod fcriptam eff : Qui facit
Angelas fuos (piritus o & miniftros [fhos ignem wren-
tem. Eaproprer & in loco funt, & fiunt vifibiles, dum
iis qui digni funt, apparent in [pecie propriovum cor-
perwm . Quanquam hac in re {ibi non confat: nam
in_hom. Quédd-Beus non fit author malorum , lo-
quens de demone, hec habet : Narwra z'pﬁ'm incor-
pores ¢ff s fecnndism Apoffolum dicentem s Non ¢ff no-

bis colluilatio adversits carnem & [anguinem , fed ad-
wersis [piritalia ?zeqtfifi.z.

: 5._5. Augl}ﬂinum lib. 2. de Trin. c. 7. An Angeli,
mnquit, zjm' jam antea erant ita mﬁtren’;aﬂmr s HE ex
perfona Dei loquerentur, affumentes corporalem foeciem
de creatura covporea in wfwm minifteris fui 5 [iout cui-
que opys effer: ant ipfum corpus [unm, cui non fubdun-
tur o fed [ubditum regunt , in fpedw quas vellent ac-
commodatas, arque aptas attionibus [nis, mutantesat-
gue vertentes fecunditm attributam [ibi a Creatore po-
tentiam: Et enarr. in Plal. 85, Adbue haber, inquits
vitam utique Corpus noffrars y € tamen comparatum
corpori a'Z!{, quyyd futurum f‘ﬂ’, qualia. funt Angelorum
COYfiora s sRueHitnr Corpus hominis mortunm , GHAIRUIS
adbue babens vitam.,

6, Claudianum Mamertum lib. 3. de ftatu animz
¢, 7. Eff igitur, inquit, in Gabriele & incorporeum 5
qguo incommutabiliter Desm videar, & corpus quod wel
Maria viderit, vel per quod Maria videretur, quod-
i”e Sbditum (biritui localiter gereret ... [atis, ut ar-

itrors paret beatos Angelos utrinfque fubfRantia & in-
corporeas effe in ea parte, [ub qua ipfis vifihilis Deus
eff ; & in ea itidem parte carporeas 5 qua hominibus
[une wifibiles: quoniam nec Dexs ab Angelo per corpus,
nec Angelus ab homine fine corpore videri poteft .

Dix1 aurem fuperiys , (piritu vel faltem anima in-
corporea : nam ex iis , qui tenent Angelos ex parte
corporeos, non defunt qui yelinr fubflantiam incor-
poream , qua ex parte conftant , non cjuidem cum
anima rationali, fed excellentioris effe nature, quam
{piritum vocant. De his loquirar S. Fulgentiushb. de
Trin. c.8. ubi fic ait: Plane ex duplici eas ( Angelos)
effe [ubftantia adferunt md‘gm' & dofti wiri, id eft,
ex [pirity im‘o?‘pa.i_‘w, quo a Dei contemplatione nun-
quan recedunt; G ex corpores per quod ex tempore
hominibus apparent.

Ita fenfic Claudianus: nam poftquam dixig lib. 1.
de ftaca anime c. 13. Duplex ergo eff angelica, ficut
eff bumana, [ubffantia, habens corpus torius facilita-
tis maximaque pulchritudinis 5 quod hominibys 5 ciom
jubetnr 5 apparear 3 habens incorporewm 5 que Deum
Jemper videar; capite fequenti, poft allqua fic pro-
fequitur : Zurelligere nos oportet conffare bominem ex
corporee 7 mcorporen 5 wirogue in melins reforman-
do : conftare Angelum ex corpore & (pivitn 5 praci-
pra inter creaturas dignitate formato . Spivitus ille
samque ¢ff omni [piritu creato poteutior: corpus illud
de porentiffimo omnium elemento [ublimins.

Idem etiam tandem aliquando fenfiffe S. Augpfii-
pum; colligo ex trad. 110. in Joan, ubi dicit natu-
ram angelicam f{ublimiorem ede natura humana, &
homines natura inferiores Angelis conditos effe, Ex
lib. 11. de Civ. c. 15. obi air creataram angelicam
naturz dignitate pracedere catera omnia, qua Deus
condidic. Ec exjlib. 1, Rerratat. c. 11. ubi fe iplum
teprehendit, quod in lib. 6. de Mufica ¢. 17. Ange-
los animarum peatarum & f{anctarum nomine vocis
taffes . Spiritus Angelicos , inquit, fanfta Scriptura
nomine animarum [ignificare non folet ... non wvideo
qucmaffmadum vocabulum animarwm ( de Angelis )
Jecundum Scvipturas [anikas forfican poffic offendi. ..
( Angelos ) habere animas nnfquam we legiffe in di-
winis eloguiis canonicifque recolo., 5

Ex his autem argumentor fic. Vel fenfic §, Au-
guftinus, cum libros Rerractationnm fcriberer, An-
gelos non habere corpus , vel fenfit cos effe cor-
pus tantim, vel denique fenfic eos conftarc ex du-
plici{ubftantia , corporea fcilicer & incorporea, qua
naturz fic excellentioris , quam rationalis anima ,
Non primum, ut pater ex lib. 2, de Trin. cap. 7.
verbis proximé n. 5. laudatis , ex quibus recractac
nihil lib. 2. Retract. ¢, 15, quo agit de libris de Tii-
nitate, tellaturque fe emendafle ¢os, quantum emen-
dandos putavic. Nom fecundum: nam i Angelus ef-
fer corpus rancim, effet faltem narurainferior anime:
uc enim dicit ipl'e Auguftinus Enarr. 1a Plal. 141.5].
Semper corpus, guoniam corpus eff, infra animan efts
& quavis anitia wilis excellentiffima corpore M‘&_ﬂ'i'f?f'

rior




314 Tractatus 11, De Angelis.

tioy invenitur <. Vills anitia queliber peccatrix welior
eft quoliber magno & jireffantiffimo corpores nonmelior
eff meritis, fed natnra . A['qui quod r‘mgt‘]lls natura
inferior fit anime humanz, ¢ diamerro pugnat cum
doctrina S. Auguftini. Ergo terrium dici debet. His
przelhppoﬁtis', ad quaftionem propofitam fip

R o5 PO Ws ko]

Angeli non funt omnind corporei.

Ef plané cetta, & prob. Nam i Angelus omning
corporeus eft , vel et rantim corpus fimplex , fen
conftans ex patribus integrantibus tantum , vel eft
compofitum fubftantiale ex corpore & aninia materiali
feu corporea. Neutrum dici poreft. Ergo, &c.

Prab, min. Nam uprumvis dixeris, 1. Angelusnon
erit fubflantia intellectnalis, & libertate arbitrii pra-
dita; quod cft contra fidem . 2. Angelus erit narura
¢ animz hominis, ut facilé oftenditur: homi-
nis enim animg (piricualis eft, ur dicit S. Auguftinus
Enarr, in Plal, 145. Natura anime, inquit, prefan-
zior eft 5 quam natura corporis 5 excellit multum , rer
fpiritalis eft , ves incarporea eff s vicina eff fubftantic
Dei. Et definitc Conc, Later. 1V. ¢ Firmiter 5 ubi
dicitur; Firmiter credimus, & fimplicuter confiremnr 5
gzmd wnzns folns gft verns Dens o o« Pater o Filinsy &
Spirviens fanttus... Crearor omninm invifibilinm & vi-
Sibilim 5 [pivitnalinvm & corporalizm 5 qui fha om-
aipotenti wirtute, fimul ab initio temporis s wtramque
de uihilo condidit creaturam 5 [pirvitualem G corpo-
veam 5 angelicam videlicer & mundanam; ac deinde
bumanam quafi communem ex [pivitu @ corpore con-
Jritwram. Arqui anima fpiritualis natura preftantior
¢ft corpore quolibets ut ait S. Auguftinus Enarr. in
Pial. 145. verbis fuprd relats , 8 per fe clarum eft .
Irem narura preftantior eft qualibet forma feu anima
materiali & corporea: quidquid enim corporeum C_ﬁ ’
ejuldem ordinis eft cum corpore, adeoque ordinisin-
ferioris eft ad id omne , quod eft fpiritale . Ergo fi
Angelus omnind corporeus eft, five dicatur effe fim-
plex corpus , five dicatur efle fubfi:uui:: cm‘npc[‘]m
ex corpore & anima corporea, erit natura ioferior
animz hominis. Quod cft falfum & abfurdum , ut
patet ex dictis Arr, 4

Resrpawnsto IL

Angeli nequidem ex parre corporei funt, five non
conftant ex duplici fubftantia, una fcilicer corporea,
& altera incorporea , ficut homines conftant ; fed
funt fubftanue fimplices & incorporee .

Prob. 1, ex Script. Nam in Scripturis facris Ange-
1i paflim vocantar Spiritus , Sic Hebr, c. 1. dicitur :
Omnes funt adminifivarorii Spiritus . Apocalip, c.1.
Afeprerr; Spa'rit![nu s qui in confpeltu throni efus
fune . Bt ©. 4. Seprem lampades ardemes ante thro-
numy qui funt feprem Spivitus Dei. Luc. . 10. Spi-
vitus vobis fubficiumur, &e. Arqui vox Spiritus in
propria acceptione fobftantiam fimplicem & incor-
poream fignificar, ur patet ex Joan. c. 4. ubi dici
tur, Spirites off Deus; & ex 1, Cor. c. 2. ubi dici-
tur @ Quis bominum feit que Sfunt bhominis , iff [pi=
rirus hominis, qui in ipfo-¢ff? Neque et aliqua ra-
tio fufficiens vocem hanc in alienum fenfum detor-
quendi pro Angelis. Ergo Angeli {unt fubftantiz im-
plices & immareriales.” :

Prob. 2. ex Conc. Larter. IV. ¢ Firmiser, ubi de
Creatore Deo dicit fimul ab initio temporis urram-
que de nihilo conditam ab co effe creataram, fpiricua-
lem & corporalem, angelicam videlicer & humanam,
& deinde humanam, quafi communem ex fpir'sm &
corpore conftitutam . Sic autem loquendo, Synodus

1. manifefté opponit creaturam fpiritualem creaturz
corporali, Atqui per creaturam corporalem intelligie
{gbﬁfmtias puté corporeas . Ergo per creaturam ipi-
ricualem intelligie fubflantias puré incorporeas, aded-
gque dicit vel fapponic fubftantiam angelicam effe {ub-
ftantiam purc incorpoream . 2. Dicir crearuram hu-
manam medium tenere inger creattiram {piritualem 8¢
corporalemi 5 inter angelicam naturam & naturam

muadanam, fea puré corpoream 3 quia non ex Ipi-
Iith antum , aut ex corpore tantlim , fed cx fpiri-
ta & corpore conftirnirur. Ergo aperté fupponic &
fignificat ‘creaturam fpiritualem & angelicam {pirita
tantum , corporalem verd & mundanam corpore
rantum conftare.

Diges .. -3‘1 ita effer, jam effet de fide, quod Angeli
ﬁpr oemnino incorporel « Arqui hoc negant commu-
nicer Scholaftici,” qui poft Lateranen(em Synodum
feripferunc , & docent , Synodum hoc loco nihil
al_lud definire voluifie , qudm Deum effe rerum om-
nium authorem & creatorem ; carera verd adjecere
fecundiim communiorem fenrenriam s nihil terminan-
do cix;ca FHESS Refp, 81, quod Angeli fint fubftantiz
puré incorporez, nondum cft de fide ; faltem negari
non potelt fine temeritate , ur docent communicer
Scholaftici, 3 quibus quari poffec unde habeant , quod
verba Concilii vim definitionis non obtineant , quod
Concilium controverfiam de incorporeitatc Angclo-
rum noluerit definire , nec fideles docere intenderit
non folim quod Deus fic author rerum omnium , fed
griam quod  Angeli fint fubftantia pura fpiritales 5
cium hec definitio {ufficiens habere” videatur funda-
mentum in Scriptura & traditione? Nam

Prob. 3. ex Patribus , qui magno numero docent
Angelos effe incorporeos , ut Gregorius Thaumatur-
gus in fexm. de 8. Theophania. Rex celeffis, inquir,
ad foannem pracurfores fusm accurrit y mon Angelo-
rum monens caffra 5 neque precurfores [ibi pramittens
;f,;.,_a;'pore;u porej? TEs,

Eulcbius Czfarienfis lib. 4. Demonfirationis Evan-
gelice ¢. 1. Cum Deus...effet jamjam omnem rationds
lem creaturam in lucem pradnﬁﬂru.r, Enquit, incorpo-
reas videlices quafdam atque intelligentes & divinas
poreftates, Angelofque arque Archangelos materieque
gxpertes, @ b omni parte puros [pivitus, &c.

S. Athanafius in colleétione teftimomiorum facrze
Scriprurz de narurali, &c. Angelns i_r\quil‘, animal
¢ft rationale , expers materia , Bymnis dicendil apeni,
immortale .

Didymus Alexandrinus in lib. 1. de Spir. Sanék,
Manifeftum eft 5 inquit 5 non & corporibus tawrm o
[ed & ab incorporalibus crearuris ( fupple, étiam fan-
ctificationis capacibus ) extranenm effe Spiritnm [an-
{tum . Per incorporales autem crearuras, fanckifica-
tionis capaces, non nifi Angelos ab eo poffe intel-
ligi clarum eit,

S. Gregorius Nyffenus hoim. 4. de oratione domi-
nica . Omwnis 5 inquit 5 Creatyra rarionalis partim in
corpoream , partim in incorpoream naturam divifa
eff : eff autem Angelica gnidem incorporea i altera
wero [Pecies, nes bomines [umms.

S. Chryloftomus hom. 22. in ¢. 6. Genefis . Ouo-
wado 5 \NQUIL 5 Fationi confonurm ¢ff s Angelum incar=
poresms « o o howini invidere corpore circumamicto 3
+ o Quanta non dementia plenums fuerit s dicere An-
gelos dejetos o wr com malieribus vem babeant , &
incorporea illa natura capuletur f‘a?‘parif’m 3 Proprer
eandem rarionem , nempe quia Angeli incorporei
funr, eos concupiviffe ninlieres negar Cyrillus Ale-
xandrinus lib. 2."in Genefim.

Theodoretns queft. 20. in Genefim. Si invifibile
anime , inquit, wmage Dei r_lﬁﬁr!, multo m:rg;'.r.ﬁiigeli,
Archangelis & univerfe natura [antte-& incor pores ,
upote a f‘a-‘Pw’iﬁm provsus liberate 5 invifibilen &
impermixtam narsram poffidentes o vocaremtur ima-
gines De: .

S. Damalcenus lib. 2. orth. fidei ¢. 3. ubi fic ait:
Ipfe s Deus, Angelorum opifex ac procreator eft 5 ut
qui eos ex nikilo in ortnm produxerit s arque ad fuan
z'm:rgimm f‘ffi’f(?‘f[, naturam corporis expertems , velut
fp.’mzum gueﬁd:zm, ant igm‘m MLALEVIA VACANIENS o« 4 » »
Angelus porro eft effentia inteliigens 5 perperno motys
arque arbitri libertate Predita, corporis expers, (G

Ex Latinis , Marius Victorinus Afer lib, 4. adver-
siis Arium , ubi dicit Angelos, Archangelos, Thro-
nos incorporeos effe . Lactantius lib 7. @it divin,
G, 21, Dicimus rantaw efje Dei potefiaten 5 ur etinth

incor-




Difputatio I.

incorporalis somprebendats & quemadmodym ?;al‘ueri_z
afficiat « Nam & Angeli Dewm metyunt 5 quia cafti-
gari ab eo poffant inenarrabili quodam modo 5 & de-
mones re_farmiddm Dewm 5 quis forquentur abeoy ac
puninntar . Quid ergo mirum 5 fi cum fint immorrales
anime 5 tamgn patibiles fint Deg? Nam cum in fe ni-
bil habeant folidum & contrectabile 5 @ folidis @ cor-
pard.v’:.'[;;u nallam vim pati poffunt s [ed quiainolis [pis
vitibus vivants a folo Deo rraitabiles funt s cui virtns
ac (ubffantia (piritalis eff,

Leo Magnus in epift. ad Turbium c. 6. contra al-
ferentes diabolum nunquam fuiffe bonum, dicit, fi-
dems weram 5 que eff catholica 5 omninm creaturdrum
five (piritnalivm. [ive corporalinm bonam confiteri fib-
flantiam @ mali nullam effe paturam . Hic creatu-
ras [piricuales contradiftinguit S. Leo d corporalibus,
& demones efle crearuras (piricuales 5 manifefté fup-
ponit. 3 ¢ AT :

Gregorius Magnus lib. 4. dialogi ad hanc quaftio-
nem, ucram apoftatz Spiritus, i ceelefti gloria dejes
£k, corporei fincan incorporei ;- inducic Perrum fic
refpondepnrem : Oyis fmmmﬁspi:_m, effe Spiritus cor-
poreos dixerit @ Juxta S. Gregorium , Angeli mali,
adeoque & boni, fpiritus funt, ac proinde incorpo-
reos ¢fle manifeftum eft; quia efle {piritus corporeos,
evidenter repugnat,

Idem lib, 2. Mor. c. 4. docet aliter nos, & Ange-
los alicer logui , - quia nos ex anima & corpore con-
ftamus; Angeli verd, urporé fpiritus , expertes fung
corporis . Caum manifeffare nofmetinfos capimus 5 in-
quit, quafi per lingne jannam egredimur, ut , quales
Jumas intrinfecnss oftendamas, 8 piritalis antem naty-
ra non ita eff , quz ex mente & corpore mmpoﬁm due
pliciter non eff . Sed mr‘{k.rﬁ.‘im.'mm et s quia ipfa
eziam natura incorporea cum lagui dicitur 5 ejuslocurio
nequaguam sna atque eadem qualitate formatar.

rcermiccendus non eft 8. Hilarius: nam in tract.
in Pfal, 137. ad hac verba , Er in confpecty Adugelo-
vum pfatiam tibis fic de Davide loquitur: Non. ergo
que videntdr ip corpore 5 cerpi defiderat fed ea que
[pivitaliter nature (piritales contuentur o gereve feffi-
nat. Et inferitis bec habet : Oratia ejus ( Elifei ) 2d
Dominumsy vifum incorporalinm ( Angelorum ). etiam
puero [uo meruit . In horum igitur affiftentinm bumanis
auxiliis Angelorum confpeétu pfatier Propheta 5 [piri-
ralibus (pivialium operum contemplatione plagiturus .
Juxra §. Hilarium , Angeli {unt naturz {piritales & in-
corporales, adedque non corporaliter, fed {piritaliter
contuentes opera Dely quanquam humano, hoceft,
fenfibili modo hominibus poflunt affiftere , affumep-
do fcilicer corpora aereq, vel aliter in fenfus noRiog
imprimendo .

Cam autem ait c. 5. Comment, in Macth. n. 8. i
bil eft quod non in fubffantia fia 5 creatione corpoream
fit: & omnium., [ive in calo, five in terras frvevifi-
bilinm s [fve invifibilinm , elemenra formata funt . N
& animarum [pecies 5 five obtinentinm corpara , five
corparibus exulantivm 5 corfloream tamen nature Suz
[ubffantian: fortiuntur : quia omne quod creatum eff
an aliquo fit nece(lz ¢ff 5 corporeum fumit , non pro-

ri¢, pro co feilicer, quod molem habet; fed impro-

ri¢, pro eo quod finitam & limitatam exrenfionem
ﬁabc: » five formalem habeat, ut habent naturz cor-

orales , iive virtualem tantum , ut habent narture
};iriza]es , adeoque pro co qued eft in loco circum-
feriprivé, vel faltem definitivé . Bonitas hujus inter-
pretationis patet ex his 5. Hilatii verbis : | Quiz omne
grtod crearum eff , in aligno fit necefle eff ; & confir-
mari poteft ex eo quod exprefs¢ doceat ~animam _ho-
niipis'ir;cOL'porealll effe : nam fic loquitur track. in
Phal, 118. litt. 10. Eff ergo in hac rationals @ incor po-
rali anima noffre fibffantia privum 5 quod ad imagi-
nem Dei falkupe fir, Er in tract. in Pl 130. Anima
bumana in hac [enfus fuis mobilitare ad imaginem opi-
Sicis [ui falta eff .., nibil in [e habet corporale . Quod
fineque Angelum, neque animam dicic efle (piritum,
ratio e , quia nomine Spivitus , proprié fignificari
non vult, nifi ensincommutabile & immenlum, Spi-

Articulus 1V. 315

vitus 5 inquirs lib, 2. de Trin. n. 3, e civcumoribis
Y o 7EC RENELWT 5 QUi PEr HAture [ue virtutem ubigue
eff s nmec ufquam abeft 5 in omnibus omnis excaberans .
Juxta S. Hilarium igitur ,  Angelus eit natura {pirita
lis, quia incorporalis eft; non eft tamen propri¢ fpi-
fitus, quia ubique non eft,

Denique Richardus a S. Viét. lib. 4. de Trin.c.ule,
ex profeflo probat incorporeitatem Angelorum . Pa.
trum teftimonio unanimem Scholafticorum Doorum
cqnfenfum adjungimus: omnes enim, uno autaltero
excepto, tenent Angelos omnind incorporeos effe ,
duce S. Thoma 1. p. q. 50, 2. 1.

Obj. 1. Genel, c. 6. dicitur: Poftquam ingreffi funt
Filis Dei ad filias hominam 5 illeque genuerunt 5 ifki
Sunt porenres a faculo viri famoff, giganres fcilicer, 3
filiabus hominum geniti poft inicam cum Filiis Dei
matrimonium . Atqui per Filios Deiincelliguntur An-
geli . Ergo ex Seriptura virturem habent generandi ,
adeoque corporei funt. R.n. min, Nam fi per Filios
Dei intelligendi funt Angeli , vel boni, vel mali in-
relligendi funt. Neutrum dici poteft, Non primum :
nam co tempore , de quo loquittir Scriptura , boni
Angeli jam fruebantur ceelefti beatitudine, ficur mali
jam erant @rerno fupplicioaddicti . At dicere quodd
Angeli beati uxores duxerine, nimis abfurdum eft, &
repugnat verbis Chrifti, dicentis Matth. c. 22. /» ve-
Jurrectione neque nubents neque nubentur, [ed erunt fi-
cur Angeli Dei in'ceelo . Non eriam fecundum : non
enim mints abfurdum eft dicere qnod per Filios Dei
intelligendi funt demones, nec uiquam alibi in Scri-
pruta dzmoaes Filios Dei nominari reperies.

Iraque per Filios Dei hic intelligi debent homines,
imd intelligi debere Scriprura ipfa fine ulla ambigui-
tate declarat, ciym poft verba landarta fubjicic: Pidens
autem Dens quod multa malitia hominum effer in rer-
4 5 O cunita cogitatio cordis intenta effer ad malum
omni tempore o punituit exm qiod hominem feciffet in
rerra, uc oblervar 8. Auguftious lib. 15. de Giv.c.23.
ubi etiam homines illos, quos Filios Dei nominat
Setiprura, dicir fuiffe filios Sech; ficur & filias homi-
num, quas accepgrunt uxores , fuifle filias Cain ., Quam
interpretationem fequuntur alii Pacres communiter .

©bj. 2. Seprima Synodus approbavit verba Joannis
Thelfalonicenfis , i nobis fupgrilis recitara , quibus
aperté docet Joadnes ille Angelos effe corporeos, aut
omnind, aut faltem ex parte. R. negando: Synodus
enim ?pl‘oblvit tantim id quod ex verbis illis colle-
gerat Tharafius Patriarcha , ‘videlicet qudd Joannes
Thefl. cenfuerit Angelos effe pingendos . Patet ex
acti Synodi: poftquam enim verba Joannis Theflalo-
ninenfis recitaca fuerunt , Tharafius dixit ¢ Offendir
Parer quod G Angelos pingere aporreat , quando cir-
cumfLribi poffunt , & ut homines apparvernnt: tum fa-
cra Synqdu: dixit: Etiam, Domine. Snpplc , often-
dic qudd & Angelos pingere oporteat.

Aol G L § V.
Utriem Angeli fint immortales .

ANge]os' te ipfa nunquam. interituros , fed in @ter-
num duraturos effe , fide certum eft : nam fides
docet bonos Angelos fruituros effe zterna beatitudine
malos vero zterna paena plectendos, juxtaillud Chri-
fti, Mauth. ¢. 25. Difcedite d me maleditlis in ignem
aternum s qui paratns eft diabole, @ angelis ejus. Fi-
de igitur conftat, quod Angeli fine aliquo mo_d_olr_n-
mortales . Controverfia itaque effe non poteft , nifi
de modo, quo, immortales {ant & incurrupribilc; An-
geli. Hic ergo queritur rantim » lgu'ﬁm Angeli finc
immortales ;Scincormpribilcsnamrahrer, annon? Pro
quo fic
Regsrpronsio I

Angeli fuot naturalier immortales & incorruptibis
les in aliquo vero, fenfu.

Prov. llud in vero fen(u naruraliterimmorcale eff &
incorruptibile quod a nullo agente creato corrumpi
poteft : ficur € contra illud naturalicer mortale eft &
: cor-




316 Tradatus 111. De Angelis.

corruptibile, quod ab agenite creato corrnmpi poteft,
ut fatentur emnes, Arqui Angelus i nullo agente cre
to poteft corrumpi, Ergo , &vc. Prob. min. Illud i
nulle agente creato corrunpi poteft , quad non eft
in partes diffolubile: agentia eninl creatafieccorrum-
punc , nec corrumpere poffunt fubjectum ahqnod )
nifi diffolyendo illnd in partes. Arqui {ubftantia fm-
gcti nen eft diffolubilis inpartes 5 cum fimplex fic ,
& careat parribus: nam fi conftaret partibus, molem
haberet, adeoque effet , non {pirirualis, fed corporea;
guod eft falfum. Ergo, &c. ;

Confirm. Illud in vero fenfy naturaliter incorrupri-
bile eft , quad non haber in fe principium naturalis
€OITUPLioNnIs , uC Pater ex terminis , Arqui Angelus
non habep in [¢ principium naturalis corruptionis ,
Ergo , &c. Prob. min. Principium naturalis gorru-
ptionis eft parrium diffolubilicas . Arqui hee diffolu-
bilitas nen haber locum in Angelo , cujus (ubftantia
{piritpalis eft, adeoque fimplex , ne¢ habens partes,
qua poflint diffelvi, Ergo, &e,

Eadem rationg animam effe naturaliterimmortalern
probat Maximus Martyr in opufeulo de animnl, apud
Peravium lib. 1, de Angelis ¢. 5. Confequens, inquin,
arbityor 5 effe immortale aliqnid ex e 5 quod eff fi-
plex . .. omwne quod carrumpirnr s diffolubste ¢ff, Ouod
avtemn diffolubile eft, plures babet partes . . - quam ob
vem anima > cim it [implex . .. won ¢ff compofita s
weque diffolubilic; ideague corrnptionis erit sxpersy G
smimortalis.

REsrponstio Il

In aliquo etiam vero fenfu Angeli nen funt natura-
liter immoreales,

Prob. llud in vero fenfu non eft naruraliterimmor-
tale , %uod non cft ex fe tale, ur exigar infruftabili-
ter exiftere . Atqui Angeli non fune tales ex fe, ut
exigant infrultabiliter exiftere, Ergo, &c. Prob.min.
Nam i Angeli tales fung ex fe, ur infruftabilicer exi-
gant cxifterc , certé tales fiine ex fe , vel quia ex fe
habenr fufficientiam ad exiftendum, vel quia ex fe ha-
bent aliquid, quo Deus neceflitatur ad eorum produ-
¢tionem & confervationem , Neugrum dici poreft.
Ergo, &c,

Prb, min. Non primum: aliequin Angelifunt en-
tia d fe, & exiftunt independenter abomni canla pro-
duccnte & conlervante; quod eft conira fidem: nam
fides docet folum Deum effe ens 4 fe, & independen-
ter ab omni caula producente & confervante exiftere.
Non eriam fecundam: nam fide certum eft Deum -
berum effe arbigrii libertate circa ea omnia 5 que ad
extra producit & confervar, juxtaillud Apoftoli Ephel.
€ap, 1. Operatur omuia fecundim canfilinm veluntatis
Jia, Etillud Davidis Plal. 148. ubi loguens etiam de
Angelis, fic git: Ipfe dixir, € faltafins: ipfe man-

davits O creata funt . Statust ea in eternsm ... Pro-.

cepsum pafuits € non preteribit . Ex quibus verbis
bhabemus, Angelos not: effe, nifi quia Deus liberé di-
xit & mandayit ut effent ; nec in effe perpetud per-
manfuros , nifi quia Deus liberg flaruic & pracepit,
ur perpetuo in effe permanerent . Praterea Angeli ,
ficut & alia omnia enria creata , non ‘habeng bonita-
tem feu perfectionem effentialem, nifi finicam & li-
mitatam : bonitas autem feu perfectio finita non ha-
bet, unde Deum ad fui productionem & confervatio-
nem neceflitet. Ergo, &c.

In hog {enfu, naturaliter immortates effe Angelos
negarune Parres muld , e Hilarius in Pfal, 148.n. 5.
ubi loquens de creationibus feu de creaturis , que in
aternitatis [unt fubffantia conftitare , adedque de An-
geliss hac haber : Ac ne forté, quod i aternum wa-
nevent.s naturale illis effe ex fubfiantic beatitudine
gredeveturs fubjecit + Praceptsm pofuit , & non pre
teribit 3 wt her quad, fint 5 id e[t 5" wi maneant in ater-
7ATE 3 BOn. ntature [ue effe intelligant 5. fed precepti
¢j45 Jttn Qs potens fic rebus ex mibilo (ubffitutis na
furam atesnitatic afferre .

Cysillus Alex, in affertione 30, Quidguid, inquit,
Jecundary [ubflantiam fuam fattwm off 5 poreff etiam

wolente Creatore s in nibilum vedigss .o Etfi- Angelus
immortale quiddam fir, idque ex voluntate & beme-

Jicio Creatoris ; cum tamen exiffendi principivm has

beat 5 poreft etiam finem [ortivi ., . Quemadmodsm
igitar ignis wrendi vim baber fed non Deo 'y ita &
Angelus immarmh:; quidem eff , Jfed non Deo-, Ipfe
enim folus proprie eff immortalis , naturaliter s non
per gratiam ficut creatura, firmiratems illam €& per-
persitaten: in fe habens.,

Sophronius in fua ad Sergium epiftola , relara in
A 11. Synadi fexcz: Jnelleftualia, inquit, & in-
vifibiline + , « mullatenits moriuntur, neque corrumpuns
BUE « oy 7OR tamien [unt . immortalia per naturam s
neque in effentiam incorvapeibilem tranfeunt , fed gra-
siam eis largims ¢ff ( Deus) & corruprione ea & &
maorte cotrcentem . Sic hominum anime permanent in-
corrupres fic Augeli immortales perfeverants non nas
TUPAM o o « inCorTUPLams 5 Proprieve immortalem haben-
tes effentiam ; [ed gratiam a Deo fortiti funt , que im-
waortalitatem: f:n‘gitur, @ ii:'{ar}‘u}‘,l:ia)zcm €rr praz;jdct.

Damalcenus lib. 2. orth. fidei cap. 3, ubi fic aits
Angelus eff . .. naura immortalisaterms divinitis confe-
uta. Et inferius: dmmoertalis item's non qm‘dem nati-
ras fed Gratia off Angelus, Ira enim natura compards
v off 5wt quidguid ertum habuit 5 finem quogne alé-
guanda fit habitarwm, fupple, nifi divinitus confecu-
tum- fueric. immortalitatent . Salus enim Denus femper
eff, neceffarid [cilicer & effentialiter, quia nimirtin
folus ‘haber ex fe plenam ad exif’ccndum?ufﬁcicnriam,
adeoque fummam exiftendi necefficatem .

Ex dictis bactentis liquet Patres in prafenti contro-
verfia inter {e non diffentire, nifi apparenter, dum
Angcios natura alit, alii verd non natura, fed gra-
tia immortales effe afferunt: nam qui dicunt Ange-
los 1mmortales effe natura, non aliud volunt, quim
eos defincre non poffe per diffolutionem pattium
quia partibus carent , 8¢ fimplicem habent fubftan-
tiams, adeaque a nullo agente crearo corrumpi pol-
funt. Qui verd dicunt Angelos ‘immortales effe non
natura; fed gratia tantim, non aliud volunt, quim
gos etigin ex hypothefi quod exiflant , nihil habere
in fe,iquo infrultabilicer exigant permancre in cfic;
fed ficut liberé 2 Deo producti funt, ita & liberé ab
illo confervari, adeoque ab illo poffe deftrui, & an-
nihilari per {ubfiractionem influxus illius 5 quo liberé
cos veluti manu tener in effe. Primi afferentes An-
gelos effe narura igmortales, non negant eos a Deo
itbere productos effe, & liberé conlervari, eisa Deo
exiltendi terminum poruiffe conflitui , eos 4 Deo
pofie in nibilam redigi, eolque in @ternum extituros:
quia Deus libex€ vult cos in @rernum exiftere. Se-
cundi vero negantes Angelos immorrales effe naru-
ra , non aflerunt eos conftare partibus , quz nawm-
raliter diffolvi poflint, adedque cos ab aliquo agen-
fe creato pofle corrumpi.

Obj. Angeli in nullo vero fenfu immortales fune
natura : nam Apoftolus 1. ad Timoth. ¢, 6. dicie
de Deo: (ui folus habet immorsalitatem., Ergo, &¢,
R. o, ant. Ad prob. R. Apoftolum hic per immor-
talitatem intelligere omnimodam immotalitatem fen
indeftructibilicatem. Solus autem Deus habet immor:
ralitatem in hoc fenfu : f(olus enim fummam habet
neceflitatem exiftendi, folus effentialicer caret prin-
cipio & fine, folus haber ex proprio fundo fuffici-
entiam ad exiftendam , folus non indiger extrinfeca
agente , ipfum producente , & pradudtum confer-
vanre.

Amplits, Deus nullo pacto deftruétibilis eft : nam
fi poteft aliquo pacto deftrui, vel quia poteft cor-
rumpi per partium diffolutionem; ac hoc non: fub-
tantia enim divina fimpliciflima eft, adeoque carec
pattibus: vel quia poteft annihilari per fubtractionem
influxus agcn[is exurinfeci ,.lpium i effe tenentis 3
ar hoc non: nam Deus exiftic 4 fe, adedque inde-

cndenter ab omni agente extrinfeco , in ipfum in-

Euenrc. Angelus verd non poteft quidem corrumpr

per ditfolutionem partium, quia implex eft, 8¢ par-

tium expers ¢ unde aliquo modo indeftruckibilis oft
" patura-




Difputatio L

naryraliter, relaté {cilicer ad quodliberagens creatum;
I

ar{poteft ann i per [ubﬂra}&lone_‘m' ir}ﬁrux.as divini,
quo tenetur in offe ; noa eaim exiftic 4 fe , fed de-
pendenter & Deo’s 2 quo liberé produdtus cft , &
liber¢ productus liberé coniervarur: unde relaré ad
Deum non et indeftruibilis fimpliciter & antece-
denter, fed fecundum quid rantim , & conlequen-
rer ad actum liberam , quo Deus immobilirer de-
crevir cum copfervare jn zternum ; adedque rclat_é
ad Deum non eft indeftructibilis narura, led gratia
tantlim , ut dicunt Parres in Reip. 11, citati y &
cum illis §. Ambrofius lib, 3. de fide cap. 2. Nec
Angelus 5 inquir 5 immortalis cft naturgliter s cujus
smmoralitas in woluntate ¢ff Creatoris . . . Alia im-
mortalitas, que donarur ( qualis et immor_ralimsv An-
gelorum, ) ‘alia que fine capavitate mum_l'a[!i\mm eft
Sfemper ( qualis eft immorralitas Dei ) qui cium fum-
mam habeat ex proprio fundo exiftendi neceflicatem,
non prccmb, fed per (:ﬁ'cmiamjpam i_mmo_rmh_s elt,
adedque omnimodé indeftructibilis & invariabilis.

=HE

A'RTICUIVS VL

Utram Angeli produfti fuerint; a §ao, quandoy ybiy
@ it quanto nwmero producti fuerine.

REsProNsTo L

Ngeli non funt improduéti.

El de fide, & prob. breviter , Unicum eft

ens impraductum, Ergo, &e, Prob. ant. Ensimpro-
ductum clt ens 3 fe exiftens. Arqui unicum eft ens
a fe exiftens. Ergo, 8. Prob. min. Ens i fe exiftens
eflt eps illimiratum in omni genere perfectionis: non
enim haber unde limiterur. Ergo eft ens 5 quo nihil
mclins effe vel etiam cogitari. poteft . Atqui ens
quo nihil melins effe vel cogitart poteft , unicum
eft: nam de talis entis ravione eft , quod fic fupre-
mum . Supremum autem unicum eft, uc patet ex
terminis, Ergo, &c. 3

Res'ronsro IL

Angeli omnes produéti fuerunt 4 Deo per crea-
tionem.

Eft de fide, & prob. 1. ex Scriptura . Nam Pfal,
148, regius Plaltes, creaturis multis, inter quas An-
gelos 1‘9501'11'0{ » ad laudandum Deum invigatis , fic
profequituc - JIpfe dixit, & falta funt: ipfe manda-
vity @ creata funr. Er Apoftolus ad Colofl. c. 1. lo-
quens de Chrifto, fic aic: 2z ip/o condita funt univer-
fay in colis & in terra, vifibilia O invifihilia, five
T hroni s five Dominationes , [ive Principatus, ftve Po-
seftates ;. omnia per ipfum & in ipfo creata funt 5 O
$pfe eff ante omnes, & omnia in iffo confiant.

Prob. 2. ex Conciliis ., Nam Conc. Nicenum in
Symbolo dicit : Credimus in umum Deum , Patrem
amnipotentens , fattorem coli & terre, vifibilinm om-
nium & invifibilism » Et Conc, Later. . Firmiter,
de Deo dicit, quod fit creazor ommnium i fibilénm &
snvifibilinm 5 [piritnalivm & corporalinm 5 qui fua
omnipotent virtute fimul ab initio temporis HEv amque
de nihilo condidit creaturanz, [piritnalem & corpora-
lem, angelicam videlices & mundanam .,

Prob, 3. Ex unanimi confenfu Patrum, pro qui-

bus omnibus '8 Auguftinus lib, 11. de Civ. c. g,
in verba Plalmi 148, 3 nobis laudata fic dilferic :
Etiam bic_apertiffime a Deo fatkos effe .dngelos, di-
winitits diftum ¢ft 5 com eis intercatera valeffiacomme-
moraris, infertur ad omnia: Ipfe dixit, & falta fune,

Prob, 4. ratione , Quia vel Angc!&pmdu&i fung ,
vel fung improducti, & entia 4 fe. Non fecundum ,
ut patet ex Relp.I. Ergo primum. Rursis, cim fint
complerz (ubffantiz, vel produdi func per generatio-
nem, vel per creationem . Non primum: nam An-
geli fune (ubftanriz fimplices , & fubftantia fimplex
generari non pateft: quod enim generatur, firex fub-
jecka praexiftente & inexiftente , adedque non fim-
plex, fed ex partibus compoficumett, Erge fecundum,
Atqui quod producitur per creationem , 4 folo Deoa

Articulus VI 317

producitur; folus enim Deus creare poteft ; quiarem
tam ex nihilo fubjecti, quam ex nihilo fui producere
folivs omniporentis eft. Ergo omnes Angeli per crea-
tionem produdti funt; & quia per creationem prodil.
¢i fune, 4 folo Deo produdti funt. Ergoomnes An.
geli producti funt 4 Deo per ereationem.

Addo omnes fimul creatos fuiffie . Nam 1. omnes
uno & codem inftanti creari poruerunt 4 Deo ; alio-
qui Deus non effet omniporens. 2. Qudd fucceflive
tantim creari fuerine, nulla ratione fuaderi poreft. 3.
Simul omnes creatos fuiffe , Pattes vel aperté figni-
ficanr , vel exprelsé docent, ut Theodoretus lib, 3
adversts Grecos, ubi fic ait: Naturam eorum Spizi-
tuuts 5 qui videri non poffunt nequaguan: ex duobus
vonflituits fed wniverfam fimul (emelque creavit . Quot
enim millia eorum Spivisuum ab inirio effe fanxir 5 tor
repente fimul produxit.

Ex dictis apparet abfurdicas fententiz nonnullo-
fom vererum , qui docuerunt non ommnes Angclos
a Deo procreatos fuiffe, fed alios ab aliis propaga-
tos & genitos. Hanc opinjonem fecurus effe vide-
tur Gregorius Nyff. in libro de opificio hominis ,
ubi dicic homings in faru innocentiz ab homini-
bus fuiffe propagandos fine ufu conjugii, ficur abf-
que ufy conjugii inter Angelos alii ab aliis propa-
gati fuerune, Apziffime, inquit, refpondebimus rogan-
12 s.quomodo fine conjugio effe homo potuiffer ; fi dica-
muss hoc in nobis perinde fieri pornife » atque in Awe
gelisy qui & ipfi expertes funt conjugii.

ReEsronNsio IIL

Angeli non fuerunt 2 Deo creati ab zterno,

Eft de fide, & prab. 1. ex Scripr. Namdiciturde
Filio Dei Prov. c. 8. Dominus poffedit me in initio via-
rum [udrim amequém quidgwqm facerer 4 principio,
Et Eccl, c. 24. Ego ex ore Alriffimi prodivi primoge-
pita ante omnem creaturam. Et Colofl, ¢, 1. Qui eff
amago Dei inviffhilis 5 primogenitus omnis creature .
Unde fic argumentor breviter . Si Angeli fuerunt 3
Deo creati ab zterno, Filius in divinis non fuit 3
Patre genitus, antequam exifterer ulla crracura , uc
pacet ex rerminis . Conf, evidenter repugnac Scri-
prurz. Ergo, &ec.

Prob. 2. ex Cone. Later, IV, c, Firmiter, ubi di-
cituc: Firmiter credimus . . . quod unus folus eff ve-
vus Deus atcrnps o, o Oreator omninm invifihilinm &
wifibilinm . ., qui fua omniporenti virtute , fimul ab
initio temporis utramqie de nibile condidit creaturam.
Quibus verbis aperté definitur, folum Deum ab -
rerno extitiffe, cetera verd omnia entia, tam invi-
fibilia, quales funt Angeli, quam vifibilia , qualia
funt ceelum & rerra, aliquando ceepiffe.

Conftar igitur Angelos non fuiffe creatos ab z-
terno; fed quaritur utrdm ante mundum corporeum,
an cum iplo mundo corporeo creati fuerync: Ante
mundum corpareum creatos fuille docuerunt & Gra-
cis Parribus , Bafilius hom. 1. in hexaemeron, ubific
ait < Erat fanc [fatus quidam mundi generatione fupe-
vior 5 abffraftis illis g concretione materie potentiis
wmundo preffantioribus pro decor accommodatas, rem-
pm’: eriam Conditiene amterior , @ternusac perpess hoc
eft, perpecud duraturus. Per potenrias aurem illas 3
coneretione materiz abftractas, fen incorporeas, ma-
nifefté ingelligic Angelos ; guos proinde ante hunc
afpectabilem mundum vule effe conditos. :

Gregorius Nazian, orar. in nativitacem Chriftis ubi
fic loquitur ; Quoniam [fummo illi bono nequaguam
fatis evar fua ipfus folum contemplatione moveri, [ed
bonum illud diffundi ac propagari 0P9rf¢éﬁt\, ut pla-
ra effenr que beneficio afficerentar . . . primum Ange-
los & celeftes Spiritns cogitavic . . . Sic igitur ar-
que ob has canfas intellettslis mundus ab eo crearus
eff . . . Poffeaguam aurem primas crearionis partes
praclare conffisuras vidit, alterum mundum cogiravit
materia conffantem & afpeftabilem , .

Damaleenus lib, 2. orthod. fid. c. 3. ubi hec habet:
Nonmullé 5 inquit 5 eos ( Angelos ) ante alias omnes
res conditas procreatos fusffe cenfent : quemadpeodins

FE3




318 Traftatus 111, De Angelis.

bis werbis reflatur Theologhs Gregorins » Pl'i}i'll‘lf"ﬂ an-
gelicas & ceplefies Virrutes cogirat, ac cogitatio ,1“5‘
©pus extitit . . , . Theologi Gregorii [ententie calcu-
lum menm  adde . Decebar emim Primum naturam
eat 5 que [ub intelligentiam cadit 5 creari s deinde
eam s qgue fenfibus percipitne 5 argue ita demum ho-
ghinems ‘cx utrague confantens .

Ex Larinis, Ambrofius in lib. 1. ad hexaemeron
cap. 5. Angeli, inquic, Damiﬁmioms_ lod pa;eﬂme:,
€tfi aliquando caperunt, evant tamen jam quando hic
smundus eff fallus. Hilarius lib. 12, de Trm. n. 37.

uid magmm eff, inquit, ur ante terram Deus Do-
minum Chriffum gennerit, cum Angelorum origo ter-
xe creatione veperiatnr antiquior ¥ Hieronymus ad ca-
puc 1. Epift. ad Tie. &c.

Angelos cum mundo corporeo creatos fuiffe do-
cuerunt ¢ Grecis, Epiphanius her. 65. /ilud, inquit,
evidenter divinus fermo declarat o neque poft fidera
produtios Angelos , neque ante celum terramqie,
conflitutos . Ef} enim certa illa & immutabilis fen-
sentia 5 anie celum ac terram nibil omnino rerum
conditarum extitiffe 3 quoniam in principio creavit
Deus calum & terram : ut illud fit creandi princis
peumy ante quod creatis ex: vebus omning nulla fueric.

Theodoretus q. 3. in Genefim: Certum eff , 1nquits
Angelos determinate effe fubftantia, Osod fi vervmefd
iffud 5 ficut profelta eff 5 laca wtigue opus habebun:
Nam. fola divinitas, velnti minimé circumfcripta, lo-
0 non eff obnoxia. At fi guod civeumfiriptum effs in

doco eff 5 qui fir ut dAngelos ante calym & rerram ex-
vare arbitventur: Nam [i non fit in revumnatara quod
compreendat 5 quomado effe poffic quippiem 5 quod
comprebendatsr @ Addit aurem inferius 5* eos qui An-

clos dicunt canditos effe ante mundum corporeum,
contra fidemnon errare. Siguis, inquit, Angelorum
tyrbas ante calum & tervam conditaseffe dixerit, non
offendet verbum pieraris, @c.

E Latinis , Novarianus lib. de Trin, ¢. 1. ut vule
Petavius lib. 1. de Angelis c. 15. Sed utrim author
ille Angelos non cecelo & terra, fed folo firmamen-
to faciat priores, fatis obfcurum; unde verba illius
pratermittimus .

Augultinus ferm, 251. de tempore, ubiloquensde
Dominico die  fic ait : Apparet antem bunc in Scri-
pravis (andlis effe folemnems . Ipfe enim eff primus dies
Jaculiy in ipfa formata funt elementa mundi 5 in ipfe
creati funt Angeli. Ec lib. 11, de Civ. c. 9. Ubi, io-
quit s de mundi conffistione facre littere loquuntur 5
sion evidenter dicitur 5 urrism vel quo ordine creats fint
Angeli. Sed fi pratermiffi non funt, wel coli nomine,
ubi diftum eft 5 In principio Dens fecit caelum & tervam,
vel potins Incis bujus, de qua lagnor., fignificati funt.
WNon. aniews pratermiffos effe hine exiftimo , quod [eri-
prum efty vequicviffe Desm: in [eptimo die ab omnibus
operibus fuis, que fecits cam liber ipfe iva fit exorfus:
In principio fecit Deus calum & revram ; & ante co-
bum & sexram nibil alind feciffe videarnr. . . . .. Ouis
porro andebit opinari poff omnia iffa , qua fex: dickus
crumerata funt s Angelos fattos? Sed & fi quifquam ita
defipit, redarguit iftam vanitatem illaScriprara paris

stharitatiss wei Dens dicit: Quando faa funt [ide
¥a, landaverunt me voce magna omnes Angeli mei. ..
Nil mirum ergo fi ad ifforwm dieram opera Dei perti-
went Angeli 5 ipfi funt lux illa 5 que diei nomen acce:
pit. Pertinere autem {uperitis probavic.

" Hanc POI‘[EJ fententiam non ue cercam, fed ur fibi
verifimiliorem defendit S. Doctor: nam codem libro
€.32. permitric ur defendatur fencentia oppofita. qua
tenet Angelos ante mundum corporeum fadtos cffe;
dummodo cos @ Deo creatos fuiffe, & zternim efle
duraturos, nullatentis ambigatur. A guis autem cons
tendat, , inquit s @ dicat non fanttos Angelos effe ﬁ-
gnificatos in ea, qued feriptam eff Fiat lux, & fas
cta eB lux ; fed quamliber lncem tunc primiom factam
effe corporeans aut apinetsr, wt docear: Angelos antem
privs effz fattoss nontantiom antem firmamentsm , quod
inter aquas & aquas faltum , appellaram eft calum ,
Jed ante iliwd qhod dictm eff 4 In principio fecis

Deus eelum & terrams atgue illud quod diftum effs
In priacipio , #non ita ditfum tanguan: primum hoe
factwm firs cim ante fecerit Angelos 5 [ed quia om-
aia in [apientia fecits guod eff verbym ejuss & ipfum
Scripeura principinm dominavit . . . . non ¢ contrario
referam comtentionem . . ., ut volet wnn{quifque acci-
piary quod ita profundum eff 5 ue ad excitavionem le-
gentium & fidei regula non aberrantes plures poffic ge-
nerare fenventias s dum tamen Angelos fanétos in fubli-
mibys cali fedibus non quiden: Deo cocternos 5 fed ta-
men de faa fempiterna O vera fulicitate frenros O
certos effe, nemo ambigar,

Gennadins Maffilienfis in lib. de Eccl. dog. c. 10.
In principio, inquit, creavit Dens calvm & terram
G aguam ex m%;!o . Et cum adhuc tenebre ipfam
verram occultavents & agua terram abfconderet s fa-
éti funt Angeli , & omnes' caleffes wvirtnres s wt no
gffer otiofa Dei bonitas, Oc.

Gregorius Magnus lib. Mor. 28. ¢. 7. Qnia prima
in rempore, iNquIt, condita natura rationabilinm Spi-
vituum creditur s nen immerito matwting aftra Angels
wocantur . At fi Angeli conditi fynt in rempore, non
ante ceelum & terram conditi fung; cim ange ceglum
& terram non fuerit rempus ,

Beda in hexacmeron :  Non erge, inquit, [uperius
illud celum , quod mortalinm emuivm eft innaccefibi-
le confpectibng, inane creatum eff & vacunm . .. quia
nimirum [uis incalis mox creatuns s hocefts beatiffinis
Angelorum agminibus impletum eff s quos in principio
cuw: coelo & terra condires effe , av mox conditionem
fuam fimul & totius creature primordialis ad landem
creatoris reiuliffe refbarnr ipfe conditor, qui loguens ad,
Sanitum famulum fuum Job dicit: Ubi eras quando
ponebam fundamenta terrz @ Et lanlo poff : Cam me
laudarent fimul aftra maturina, &c. -

Hugo Victor. lib, 1. de Sacramentis fidei, par. 5. c.4<
Hoc snterim commodius 5 inquit , & veritati viviniug
‘uraﬁwmur, quod fimuk in tempore une @ in principio
renmzporis , (ju,wa‘o rempora ipfacaperuant faé?:e rﬂﬁv&
creata pariter rerums omniwn vifipilism materia 5 &
snvifibilium in creatura angelica @ [piritnali natura 3
nec fuiffe in rempore, nec capiffe alteram fine alteray
nec prises unam , quam alreram.

His addimus Magiftrum Sent. lib. 2. diff, 2. & S.
Thomam hic g. 61, art. 3. ubl qued Angeli fimul
Cum. Creatura corporea [funt creati , defendi’ ur pro-
babiliorem fententiam. Er in O. fic argumentatur:
Angeli funt quadam pars wniverfi: non enin: confFi-
suunt per [e untm smverfam 5 fed tam ipfi qudan
creatura corporea in conffitutione wnius wnmi verfi® con-
veniunt « o . Nulla autem pars perfetka eft 4 fuo to-
ta feparata. Non ¢ff sgitur probabile ut Deus, cujus
perfecta funt opera . ., creaturam angelicam [eor[ums
ante alias credturas eveaverit : {]mmw'.r COntr arium
non fit reputandum erronewms &'t,

Hzc ratio non convincic. Aliam fumit in Sed con-
tra ex Gen. c. 1. ubi dicitur: fn principio Dews crea-
wit coelum & terram . Ex his autéem verbis fic fic ar-
gumentum. SiAngeli ante mundum corporeun crea-
ti fuerunt , verum non eft, qudd Deuscreaverit cee-
lam & terram in principio 5 %{Jc cft , ciim antea ni-
hil prorfus creavifler, Confequens admittinon poteft,
Eigo, &o. Prob. fequela maj. authorirate S. EPipI:a-
nii & S. Auguftini . Hanc enim texeus laudau inter-
pretacionem ‘ut cerram & indubitaram tradit Epipha-
nius verbis fupra relatis 5 ut probabilierem vero Au:
guftinus lib. 11. de Civ. ¢.6. ubi fic loquitur: Porra
JE littere facre maximeque veraces ita dicunt in prive
eipio fecifle Deums calum ' terram, ue nihik antéafe
ciffe intelligatur , quia hoc potins in principiofecife di-
cererur 5 [i quid feciffer ante carera cunita qua fecit 3
Procaldubio , e,

Sed nec hoc argumentum plané convincit 5 quia
textus Scriprure duplicem aliath interprecationem, li-
cét mintis probabilem, admitcere poteft, ur docee Se
Thomas art. laudatoad 3. ubidicitillud, & principio,
exponi pofle vel in principio temporis, hoc eft, an-
tequam pibil fier¢t in genere corporalipm ereatpras

: ; [uMy




Difputatio L. Articulus VII. 319

ram 5 vel in Filia, feu per Filium ; quam expofitio-
nem non improbat 8. Auguftinus, fed eam ¢ contra
confirmar lib. 11. de Civ. c. 32.

His rationibus terria additur ex Conc. Larter. 1V,
c. Firmiter, ubl de Deo dicitur : Qui fuz omnipoten-
ti wirtute, [imul ab initio temporis ntramque de nibilo
condidir creaturam , (piritualens O corpoream , ange-
Licam videlicet O mundanam : ac deinde hwmanam
quafi communems ex fpiritu & corpore conftitatam . Er-
go Deus nec ante , nec polt mundum corporalem ,
fed umd cum co condidic Angelos ab initio temporis,
& ciim primum coepic aliquid extra fe producere in
quovis creaturatum genere .. Simile argumentum f(u-
mitur ex verbis Ecclefiattici c. 18. ubi de Deo dicigur:
Oui wivit in aternum, CTeavit omiia Sfemul.

Relpondent nonnulli i Scriprura & Synodo to
fimul fumi non pro fimuleare durationis, fed pro com-
munitate & paritate in dependentia 4 Deo ut Creato-
te. Quod, inquiung , ex Scriptura manifeftum eft:
Deus enim non uno & eodem momento, fed fex die-
bus fecit omnia . Senfus igicur Ecclefiaftici eft ; Qui
vivip in @rernum, creavit omnia pariter ; & ommnia,
qua funt 5 ex axquo dependent a Deo ur creatore &
confervatore. Eundem autem effe Synodi fenfum , non
nifi gratis negabitur. : ! :

Sed contra eft , quia pratermiffo rextu Ecclefiafti-
ci , dilpar elt ratio pro Lareranenfi Synodo . Nam
ctim dicit , fimul ab initio temporis angelicam &
mundanam creaturam , ac deinde humanam i Deo
conditam effe , viderur opponere particylam femul
particule desnde, cui @quivaler particulapoffea . Prz-
terea omnind viderur tempus fumere in propria figni-
ficatione © tempus autem propri¢ fignificar duratio-
nem, vel i vis, menfuram durationis rerum corpora-
lium. Ergo omnind videtur hic effe Lateranenfis Sy-
nodi (enfus: Deus angelicam 8 mundanam creatucan
une & codem illo puncte , quo ceepit elle tempus 5
feu menfura dyrationis rerum corporearum , ac po-
ftea humanam naturam condidit. Sit.igicur

R s PoNs1T 0 ‘IV.

Angc!i cum mundo corporen, Non ante, vel paﬁ>
a Deo creari funt.

Hanc refponfionem, ut patet ex dictis, fufficienter
probac authoritas Scripture, SynodiLateranenfis, &
Patrum pro eo allegatorum, quos fequuntur Magifter,
§. Thomas, & Scholaftici communiter, quorum ali-
qui eam ut perrinentem ad fidem , & ab Ecclefia de-
finitam , alit ut certam, nec fine temeritatis notane-
gabilem poft Lateranen(em Synodum, alii denique fal-
tem ut probabiliorem defendunt. ;

Resronsio V.

Quoinloco creati fuerint Angeli, non (aris conftar *

Prob. Nam circa hoc nihil habemus exprefs¢ reve-
latum, aut ab Ecclefia definitum , auc communi Pa-
rrum confenfu fancitum, & variz funt Scholaticorum
fentenciz . Angelos in caclo empyreo 5, quod fupre-
mum eft, conditos fuiffe, docet S. Thomas hic q. 61.
31.4. in O, & ratio cjus eft, quia conveniens fuir quod
A‘ngehi in ﬁlprema Corpore CYeareuiur 5 tanquam tofi
nature corpores prefidentes. Sed hoc non convincic.
Conditos fuiffe extra ceelum empyreum, docent alii,
Ppropret teltimonium illud Ifajae c. 14, fz calum con-
feendanz, [uper aftra Dei exaltabo Solinm meum . Sed
dici poteft Prophetam tropice exprimere Luciferi fu-
petbiam. Relponder S. Thomas Prophictam loquinon
de ceelo aliquo corporeo, fed de cajlo fan&a Trini-
1L, Resronsio VI

Numerus Angelornm maximus eft, fed quantus fic
eft omnind incertum.

Prob. 1. pars ex Daniclis c. 7. ubi de Angelis di-
ciwur: Millia millium winiftrabant ei, & decies mil-
lies centena millia affiftebant ei.

Prab. 2. pars, Quia hoc {ciri non poteft nifi per
revelationem . At nulla ejulfmodi extar revelatio,
Ergo, &c. : '

ARTICULUS VIL

Utrsim [pecie, an numero tantum 5 inter fe diffe-
rant Angeli.

Ngelos folo numero inter fedifferre, docuere Pa.
tres non pauci. Bafilius lib. 3. contra Eunomi-
um, ubi fic aiv: Angeli omnes, ut appellationis uni-
usy fic cjufdem etiam funt nature inter fe . Gregorius
Nyfl: orat. 6. contra eundem Eunomium in fine, ubi
loquensde Ange]_is hachaber: Quidicit naruraram d;fl
ferentias in illis & Panlo colleftis nominibus ( clumair ;
Principatus, & Throni, & Dominationes, &¢c. Co-
lofl. 1.) fignificari s (eipfum [educit ... quia aperte no-
minum fignificantiademonflrat 5 quod poftolus per hac
aamina quarsmdam dignitatum differentias in intelle-
Ctualibus virentibns novit , non effentiarum proprietates
offend;t . Gregorius Naziaz. in carmine de virgimira-
te: Namra, inquit, eff ommibus ( Angelis) ana. Cy-
rillus Alex. dialogo 1. de Trinitate , ubi ad hanc in-
tetrogationem ; An non (imilis eft fecundim naturam
Angelus Angelo, & homa alteri homini 2 refpondet :
dta plane’. Alibi tamen videtur congrarium afferere .
Maximus Mareyr in dialogo 1. de Trinitate, quiex-
tat inter Achanalii opera : Coeffentiale 5 inquic , ¢ff,
quod eandem effentia rationem recepits ut homo abho-
mine nibil differe, quatensus homo eft, & Angelus ab
Angelo s quatenses Angelus eft » & Deus & Deo nibil
differss quatensts Deus eff, Gre. Sit tamen

REsroxNso.

~ Uim Angeli folo numero, an eriam fpecie dife
ferant, fatis compertum non eft,

Prob. 1. Ex 8. Augullino, qui ingenué faterur hoc
fe ignorare, lib. contra Origeniftas. Ejus verbanota-
tu digna funt. Clamar divina Scripnra, inquic: Al-
tiora te ne quafieris 5 & fortiora te ne feruratus fue-
ris: fed que tibi praecepit Dominus, illa cogita fem-
per i ut'magis in iftis temeraria prafumptio 5 quam
canta ignoratio culpanda videatnr . Certe ait A pg]},;_
fus = Stve Sedes 5 five Dominariones , five Principa-
tus?, five Poreftates = effe itague Sedes, Deminatio-
nes, Principaris, Poteftares in cwleflibns apparatibus,
frmiffime credo, @ differre inter fe aliquidindubitata
fide teneo. Sed quo me contemnas, quem magnum pu-
tas effe Doltorem , quanam ifta finty & quid inter fe
differant 5 neftio.

2. Ex 8. Damalcena lib, 2. orth, fid. c. 3. ubi fic
loquitur = A de effentia quidem s aqualefne inter fe,
an difpares fins ( Angeli ) haud quanqguans compertuns
babemus : folus ille feits qui eos creavit Dens 5 quigue
amnia perfpefta & explorata haber.

3. Ratione : quia Deus potuit Angelos numero tan-
tim, potuit etiam fpecie differentes creare . Utrum
autem fecerit, neque exScriprura, nequeex Traditio-
ne, neque naturall difcurfu fatis comperiri poteft,

ARTICULUS VIIL
De locay moru localiy, & duratione Angelorum.

Responsio L

Ngeli funt in loco.

Prob. Tllud eft in loco, quod eft alicubi. Ar-
qui Angeli funr alicubi: Ergo, &c, Prob. min. Nam
vel fantalicubi, vel funt ubique. Non fecundum :nam
folus Deus ubique effe poteft, quia folus immentus
eft. Ergo primum. Amplins. Illud eft in loco, quod
ita occupat fpatium aliquod ﬁqlrum, ut exrra illud
nec fit, nec effe poflit naturalicer. Atqui Angelus
quilibet fic occupar fpatium aliquod finitum, urex-
tra illud nec fic , nec poffic efle naturalicer ; quili-
bet enim Angelus finitam & limitatam habec exten
fionem virtualem, guia foli' Deo competic extenfio
virtualis illimitara. Ergo, &c. Dixi victualem, quia
cim Arngeli fint incorpotei , non habent extenfio-
nem formalem : & fi corporei effent , adeoque ex-

‘ tenfio-




320

tenfionem formalem haberene , multd magis habe-
rent finitam & limitatam. Ergo Angelos eife in lo-
co ambigi non poteft , :

Hanc do&rinam cradunt Patres, ut Theodot. g. 3.
in Genefim, ubi fic ait: Certum eff Augelos dererminate
effe fubftantia . Quod [i verum efF iftud 5 ficuti prafe-
&to eft, loco utigue opus habebwnr. Er Damafcenuslib.
2. orth, fid. ¢. 3. ubide Angelis fic loquitur: Atque
circamferipis quidem illi funt ( hoc eft, limiratam ha-
bentes extenflionem virtualem , ) wec enim in ferra
werfantur, cam in celo funt: nec, cium 4 Deo ad ter-
ram WERURIY s in cwlo remanent .

Resrponsio 11,

Angeli non funt in loco citcumferiptive, fed de-
finirive.

Ad prab. weta . Duplex eft modus exiftendi in lo-
co, circunferiptivé (cilicer, & definitive. lud dici-
cur cfle in loco circumferiptivé , quod habet exten-
fionem formalem , & cujus proinde diverfz partes di-
verfis partibus laci correlpondent: hoe modo omnia
& Iola corpora funt in loco . Illud dicitur eflfe & cft
in loco definitivé tantim , quod ita finitum fpatinm
occupat, ut extra illud nec fit , nec effe poflic natu-
ralirer; & quia non habet extenfionem formalem, fec
virtualem rancim, non haber partes diltinckas, extra
{e invicem pofitas , quibus diftinétis parribus fpﬂrii
correfpondeac: unde dicitur effe tocum in toto fpatio,
& totum in qualiber parte fparit ; torum quidem in
tote fpatio, quia exra Ipa,rium, quod occupat, nul-
libi eft; totum verd in qualibet parte fpatii, quia per
fimplicem entitatem, adedque virrualiter tantim ex-
tenfam, omnibus & fingulis partibus fparii correfpon-
der per intimam prefentiam: feu indiftantiam . Hoc
modo omnes & [ole incorporex creaturz (unt in lo-
co faltem naturaliter. Hine

Prab. Refp. Creaturz incorporea funt in loco defi-
nitivé tantam. Atqui Angeli funt incorporei. Ergo,
8¢, Hanc dodtrinam tradit Damalcenus, cum ait lo-
co prcurmé citato : Caterum nec manibus, nec portis,
nec repagulis, nee figillis ciresmferibuntnr (ad modum
COIPOIWIN , ) #on enime terminis wllis inclsdunrur ( fi-
CHL corpora ) ... nam alioqui Eaf‘foium natura ac pro-
pric rrrm_iﬁa caret quod minime creatun: eft. Omm:.:
emitn candita res & Conditere Deo tevminatur 5 ( acci-
piendo fcilicet ab eo dererminatam extenfionem, five
formalem , five virtualem tantim ) ... Jam: vero cim
renies fint 5 in ejufimodi quague locis Sunt 5 g mente
ac vatione intelliguatur ¢ non quod corporeo modo cir-
cumfcribantur : neque enimz corfloreo modo guantums
Ad naturam artinet, figuranturs nec tribus dimenfioni-
bus conftant : verum Guiat ubi J:mpf?‘rf!hmfkt‘f‘ff s #lic
[Pivitalirer adfunt atqae aperantsr . non eodem tempa-
re bic argue silic effe atgue operari poffisnt

111

Plures Angeli poffunt efft in eodem loco naturalicer

Prob. Nam illa taneim nacuraliter fefe excludune
ab ecodem loco, qua habenr extenfionem formalem
impencual:ilcm, ut duo corporea, Unde anima na-
turaliter eft in codem loco cum corpore. AtquiAn-
gcl: non habent extenfionem formalem , & multé
minus impenetrabilem habent , cuam fint l'Pil'itus 5
Ergo, &ec. :

Queres. Per quid Angelus determinetur ad hoc ,
ut fic in hoc loco potiﬁs » quam in alio. R.brevirer,
determinari quafi efficienter per potenriam motticem,
formaliter vero per fubftantiam {uam ut indiftantem ;
non autem five per modum nbicationis fapervenien-
tem , quia hic'modus fuperfluus eft; & {ufficit indi-
ftantia lubfantize; five per OPL’I‘HIiOIlClH » quia prits
eft Angelum huic loco per fubftantiam fuam praefens
tem elfe, quam in eo operari poffe.

REeEsronNsio

ReEsronsio IV,

Angeli moveri poffunt localiter.
Prob. 1. ex Scripr. Nam Luc. c. 1. dicitur: Afiffus
eff Angelus Gabriel @ Dea ..o ad Firginem .o Et in-

'Tradtatus 11I. De Angelis.

greffus dngelus ad eam, dixie .., & difeeffic ab illa
Angelus . (lmz verba in propria fignificatione accipi
debenr, cum nulla fic ratio ea alicer accipiendi. Un-
de aflertio noftra eft de fide . Nec dic verba illa tam
imprnpri_& accipienda effe, quim illud, quod in {fym-
bolis dicicur de Verbo, feu de Filio : Qgideﬁmdir de
celis, & incarnatas eff 5 accipiendum eff. Nam difpa-
ritas eft, quia cim Verbum fir Deus, habet extenfio-
nem vircualem interminatam, & vi immenficatis fuz
ubique locorum eft: quod aucem eft ubique , move-
11 non poteft localiter. Unde cim defcendere de coe-
lo dicicur de Verbo, non nifi improprié dici manife-
_ﬁum eft , ad fignificandum fcilicer novum quendam
in terra exiftendi modum.

Prob. 2. Ex Patribus, Ambrofio [cilicer lib. 1. de
Spir. . c. 10. ubi fic ait ¢ Serapbinm de locs in locum
tranfit : non enim compler ommia ... Seraphin defcen-
dit cum_aliquo fechndum naturam fuams tranfits, Gre-
gorio Naziaz. orar. 2. de Theologia fub finem , ubi
hac haber - Hi ( Angeli ) divine voluntaris miniffrs
Sune o lova omnia peragrant, &c. Damalceno verbis
{upra laudatis ; 8 Chrifoftomo hom. 3. in Epift. ad
Hebrzos, ubi fic ait de Angelis: H; vero & loca mu
tants & priovibus relickis , in quibus [unts itaadalia
pergant y in quibus non erant.

Prob. 3. ratione. Quia quod non eft ubique, fed
eft in loco determinato, locum mutare, feu de lo-
co ia locum tranfire, quod eft moveri localiter , nil
repugnat. Arqui Angeli non funt ubique, fed in lo-
€0 dererminato . Ergo, &ec.

Obj. S. Bernardum ferm., §, in Cantica, ubi fic lo-
quitur: Non eff difcurrere, nee de loco ad locum tran-
Sfire s wiff corporum , quod frequenter Angelos facere
tam indubitata quam nota probar awthoritas, Scriptu-
rz lcilicer. R. S. Doctorem affertionem noftram pros
bare , cum ait , notum & indubitatum effe ex Scri-
prura, quod Angeli de loco ad locum tranfeant. Ad
1d quad dicit proprium effe corporum tranfire de lo-
co ad locum, unde concludit Angelos habere corpo-
1a, quia de loco ad locum cranfeunt , R. dift. Pro-
prium eft corporum tranfire de loco ad locum per
contadtum quantitativum f{eu fucceflivé contingen—
do commenlurabilirer diftinckas partes fpatii intexja-
cenris, C. Tranfire de loco ad locum quovis mode,
N. Unde N. conclufionem §. Do&oris.

Traque Angeli non poffuat quidem tranfire deloco
ad locum per contactum gnantitativam , quia non
habent extenfionem formalem, adedque non habent
pavtes extra partes, quibus poflint fueceflivé correl-
pondete & commenfurari diltinétis parcibus fpatii .
At poffunt v. g. de loco fibi adzquato ad alium locum
fibi adequatum & eontignum tranfire motu continuo:
poflunt enim continué , feu ablque ulla per quictem
interrupeione, [pacium fibi adzequatum, qued occu-
pant , per partes deferere , eadem proportione fpatii
conugui partes occupando; vel, fivis, poffunt, nul-
la interpofita morula , pritis minorem fpatii , quod
occupant, partem, quam majorem, relinquere, ca-
dem proportione pritis minorem fpatii eontigui par-
tem, quim majorem, acquirendos ad quod aliquid
temporis requiritur .

Poffunt igitur Angeli in tempore motu continuo
de loco fibi adequato ad alinm locum fibi adequarum
& contiguum reanfire: imod de uno ad alm tranfire
poffunt m inftanti : ciim cnim Angelus totus fit in
fingulis partibus loci , quem occupat » totis eft in
contadtu hujus loci cum alio connguo : unde nihil
vetat, quominis in eodem punéto unum defera to-
taliter, & alterym rotaliter acquirac.

Hinc Angelus de loco , quem occupat, tranfire po-
teft ad alium locum diffitum, non folum moru con-
tinuo , quod difficultarem non habet, fed eriam mo-
tu difcreto ; poteft enim in inftanti totum locum »
quem occupat, delereres & ton{m_con:igs.mx}'l nqm!
tere; deinde interpofita motula, ininftant relinquere
totum hunc fecundum locum, & fimul acquirere to-
tim tertium conriguum, arque ita deinceps.

Dizxi, interpofita morula : nam alioquin Anggeltis

pofict




Difputatio II. Articulus I. 321

poffetin codem puncto _eﬂ'c ubic_lne, quod eft fzﬂlhm &
abfurdum: quamquam ira fentic Tertullianus in apolo-
getico cap.22. Omnis, inquity [piritus ales eff . Hoc
Angeli @ demones. Igitar momenta nbique funr. To-
tus orbis illis locus nnus efto. Quid whigue geratur
taws facile [ciunts guam emunciant. Velocitas, divinie
ras creditur ; quia fubffantia ignovatsr . Nifi tamen
cum exaggeratione loqui dicarur, ad exprimendam
incredibilem Angelorum velocitarem, quam fic expri-
mit Gregorius Nazianz, orat.2. de Theol. Ommnibus ubi-
Gue impigrs adfunt ... natare levitase .

ReEsronstio V.

Angeli durant, formaliter per fuam fubftantiam ,
efficienter vero per omnipotentiam divinam.

Prob. T. pars. Illud durar, quod permanet in effe.
8ed Angeli permanent in (_‘ﬁ'r:. E:'go > C. Probu 2.
pars. Perid Angeli formaliter durant, per quod for-
maliter permanencin effe. Sed per fuam fubflantiam
formaliter permancot in effe , ficut per fuam fub-
flantiam formaliter fanc. El'go, 8c. Praob. 3. pare .
er illud Angeli durant efficienter , 4 quo in effe
conifervantur . Sed confervanturin effe ab emnipo-
rentia divina. Ergo, 8. Sed ;

Nota. Duratio triplex diftinguitur, zrerniras feili-
cet, xvam, & tempus. Arernitas eft duratio rei fim-
plicis, carentis principio & fine . Lvum eft duratio
rei fimplicis, babentis principinm, fed carentis fine.
Tempus eft duratio rei habentis partes, principinm ,
& finem. Tempus fubdividitur in permanens & fuc-
ceflivam. Tempus permanens eft duratio rei haben-
tis principium, finem, & omnes partes fiir Tem-
pus fuccelfivam cft duratio rei habentis principium ,
finem , & fuds paites fucceffivé raneim. Hincdura-
tio Dei eft zternitas, duratio Angcli zvam, dutacio
hominis tempus permanens , duratio cujulcumgue
motus localis tempus fucceffivam . Tempus tamen
fimplicirer dicicur duratio illa fuccefliva, quz ab ho-
minibus ad menfurandas alias durationes, calque inter
fe compatandas affumpta eft , & exerinfecé divifa in
varias partes, in horas, dies, menfes, annos, &c.

SO N N N NS R N e RS LR YR
| G R Yol VR Bt G

De gognitione , locutione , & wolitione
Angelorum .
8
v ) R (ot o 18 ok 0 8, SR
Etriem Angeli coguofvant fecvera cordinm .
REsroNsio.

Ngelinon poffunt nacuraliter certd cognofcere
A, fecreta cordium, hoceft, aus liberos alrerius,
five hominis , five Angeli, fine ejus conlenfin. Eftde
fide, vel falcem proxima fidei.

Prob. 1. Tllud non competir naruraliter Angelis ,
quod foli Deo ateribuune {acra Scriprurz . Atquicer-
to cognolcere fecreta cordium, foli Deo artribuune
facre Scriprurz. Ergo., &c. Majorpatet: quod enim
foli Deo attribuitur, vel frigidé & falsd fic actribui-
tur, vel nullatenis poteft, aucfaltemnacuraliter non
poteft competere ulli creaturz.

Prob. erge min, Nam dicitur lib.3. Reg. cap.8. Tn
wafti folus cor emnium filiorsm hominsm . Quod iif
dem verbis repetitur lib.2. Paralipp. cap.6. Lib. 1. Pa-
ralipp. cap. 28, Omuia corda feratapwr Dominns 5 &
umiverfas mentivm  cogitationes intelligir . Phal. 43,
Nonne Dominus requiret iffa? ipfe enim novit abfcon-
dita cordis . Jer. cap.17. Pravwm cft cor omnium
& inferuabile : quis cognofvet illud : Ego Dominus
[erutans ¢ovs & probans venes. Ev Hebr. cap. 4. Vi
wus et [ermo Dej & cfficax . . . diferetor cogitation
i intentionum. cordis: & won eff wlla creatura
anvifibilis in confpeltn ejus : omnia antem mpda &
aperea funt oculis efus.

Scripc_uris {uffragantur Patres , ut Origenes hom. 7
in Genelim: Deo foli, inquic , cognitym eft prapafis
t Theol. Tom. 4,

C iy

tum ‘mentis . 5. Hieronymus in verba Jeremiz 3 no-
bis laudata: Adelins off, inquit , ut fimpliciter acei-
piamns 5 quod nullus cognitionum fecreta cognofcar ,
#ift folus Dens. Et inferilis: Per que difeimus, folun:
Deum: noffe cogitationes eorum. S.Chryloftomus hom.
24. 10 Joan. Humanorum inquic s cordium cognitio
Sfoliss Dei efts qui ea formavit. S. Anguftinus ferm,6.
de diverfis: Cogirariones , inquit, quas modo non vi-
det wifi Deus , omnes invicems videbwnt in illa fo-
cietate [anttorum ... Cor wvidere Dei ¢ff. S.Cyrillus
Alex. lib. 2. in Joan. cap. 1. de Nathanaele loquens ,
ficaic: Norar probe Dewm ferutarorem effe cordivm,
nec wlli alteri mentem hominis patere , illud , opi-
nor 5 Pfalmifte animo revolvens : Scrutans corda &
remes Dens .,

Prob. 2. Tlud faltem naturalicer competere non
poteft Angelis, quod invidilimum eft divinitatis ar-
gumentum. Atquicerto cognofcere fecrera cordium,
cft inviciffimum divinitatis argumentum . Ergo ,
dec. Major pacet. Probumin. llud eft invidtiflinum
divinitatis argumentum, quo Chriftus demonftravic
fe effe Deum. Sed Chriftus oftendendo fe certd co-
gnofcere fecreta cordium, demonftravic fe effe Denm.
Ergo, &c.

Prob. min.ex Patribus. Nam fic loquitur S, Ambro-
fius lib.s. inLuc. Dominns falvos wolens fucere pec-
catores s occultorum cognitione Dewm [e effe demon-
fErat . Et S, Hieronymus loco fupra laudato : S de
Salvatore dicitur @ Videns antem cogitationes eorpwm

lnfque poreft videre cogitationes eornm, nifi
Deis: ergo Chriftus Deus eft, qui ferutatur cor-
aas & probat renes. EtS. Cyrillus Alex.loco item fu-
prd laudato : Quenam igitur eff illa vatio , que ad
Jidem (divinitatis Cheifti ) adducit? Cognitio Deo con-
veniens . Omuia-enim noffe uni Deo convenit . Excipje
ergo (Jelus) Nathanaelem non affentatianculis enps
[ibE concilians, fed expofitis #is quornm confeins erat,
haminune corda qud Deus et fe noffe confirmans. Fr
S. Perrns Chryfologus fetm. 50. Cape ejus divinita-
tis infignia : audi enms pelloris tui penetraffe fecre-
tumr 5 afpice ewm ad cogitationum taarmm latebras
perwveniffe: intellige evm cordis tui tacita nudareeon-
filiz. S.denique Fulgentius lib, 2. ad Tranfimundum
cap. 16, Filius igitur wbique prafens eff 5 idem omnes
andit &' videts & mafeftaris fug plenitidine in abdi-
ta quoque & occalta penetrat , uec clamoribus admo
nendus eff 5 qui Gogirationes vider 3 adedque vers
Deus cft.

Prab. 3. ratione: quia dignitari & excellentiznaru-
re incellecknalis cujusliber connaturaliter deberur per-
fectum in actus liberos dominium , vi cujus de illis
perfecic pollic dilponere, non foldm quantumad co-
rum produckionem , vel permanentiam in effe , fed
ctiam quantum ad eorum manifeftationem, ira ut non
nifi ea confentiente , alteri nature rationali patere
poffint. Ergo neceffariusad certam actunm ejus libe-
rorum notitiam concutfus non nifi ea confentiente
connaturaliter a Deo exhiberi potett alteri narure in-
sellectuali. Ergo actus cjus liberi, ea non confentien-
te, ab altera nacura intellectuali cognofci non paf
funt, nifi dependenter 4 concurflu fupernaturali » vel
faltem prerernaturali. Atqui quod non poteft alicer
cognolci, non poteft cognolci naturaliter 5 ut patet
ex terminis. Ergo, &e,

Confirm, Ex 5. Thoma hic Q- 57. a 4. in o, ubi fic
ait: Solus Deus cognofCit cogitationes cordium s © affe-
iones voluntatum cognafCere poreff . Cujas vatio ef} >
quia voluntas rationalis creatura foli Deo ﬁréf@fe’r » &
spfe folus in eam operari poteff . Exquibus verbis fic ar-
gumentor, Dommium quod habet creatura rationalis
in ackus fuos liberos, fubordinatur dominio Dei, qui
eft fupremus rerum omnium Dominus. Ergo crearnra
rationalis jus non haber, ut actus ¢jus liberi non in-
notefcant Deo ue funt in fe, nifi ¢a confentiente. E
contra dominium quod haber creatura racionalis in
actus fuos liberos, non fubordinatur dominio alterius
creaturz rationalis. Ergo jus haber, uractus ejds li-
beri alteri creatur rationali non innorefcant uc{{un:

e, .




z

322 Traltatus IL
in le ; nifi ipfa confentiat. Ergo exigit, ut non nifi
ipfa conlenuente, neceffarius ad cerram actupm ejus
hberorrr -t funt in [e potitiam concurfus exhibeacur
alreri crearure rationali. Ergo actus libericreamre ra
tionalis foli Deo ut funt in fe innotefcunt natura-
liter , quia crearura ratipnalis foli Df_:o I'ub]ace:', lﬁve
quia crearure ragionalis in actus [uos liberos dominium
dominio folius Dei fubordinarur,

Porrd diximus Angelos non pofle natnraliter cer-
+o coonofcere fecrera cordium : dublum enim non
eft , quod ea cognolcere: polling conjlec’tura!itcr ex
qui[:m'[iam ﬁgnis fen effectibus , quibulcum necc_;"fa-
riam non habeant connexionem . Hoc dicit S. Tho-
mas loco citato . Cogitatio cordis, inquit, 4’;; ,‘h -
poreff cognafci . Uno modo in fuo effeity ; O fic non
Joinm ap Angelo , j?d etiam ab homine cognofti per
tefts & tamto fabtilins, quanto effeltus bujufmods fue-
rit magis oecalvus . Cognofeirur ensm cogitatio interdumn
non folum per allums exterioremss [ed etiam per i
mytationens viltus: & etiam Medici aliquas affectio
nes animi per pulfumcognoftere poffynts @ mylte ma-
gis Angeli » vel etiam ddmones, quanto fubeiliis -
wmodi immiutariones aconltas cnrporales perpendunr, De
hac auctem conje¢turali Angrzlomm cognitione inrc\llr
gendus ef} §. Auguftious lib, de divjnarione ¢. 5. cum
ait: Angeli hominwm diffiofitiones non folsm voce pro:
latas, verim etiqm cogitatione concepras, cwnm figna
quedam ex animo exprimmniur in corpore, tota facili-
rate perdifcunt; ur obfervar S, Thomag. 3

ART LWL S 1,
Utrisms Angeli cognofcant furara fhricke contingentia,
Risroxnsio. L

Ng:li non poflunt n.ltlgm{i:cr csl_‘r.b cngnofcsrc

futura firické cca]ariltgmtia. Eft de fide.
-ob. Furura &rike conringentia funt ea, qua im-
mediaté vel mediacd dependent 4 caufis liberis. Arqui
gjnfmodi futnrg non poffuntnaturaliter certd cognofci
s. Ergo, &c. Prob. min.Nam i pollent na-
ruraliter ab Angelis certd cognofci , pofient naura-
liter ab illis cercd pradici . Conlequens evidenter re.
ugoar Scriprura facre, -8 Patribus. Ergo, &ec.

Prob. min. Nam Scriprura facra & Parres certam
fucurornm frické contingentium pradictionem Deo
propriam effe, evidenter docent. Sic 1faie c. 41. di-
citnt: Accedant ( Gentium idola ) @& muncienr nobis
qracimie ventara it ... Que vontura funt indicate
#obis . Anmunciate que ventura funt in futuram , €&
Jfeiemus quia Dis effis wos, Et c.q6. Ego fum Beus ,
& now eff wlira Deus 5 nec eff [imilis mei s annuns
cians. ab exordio novifimum , @ ab initio que nec-
dum fakta funt dicens,

S'uﬁ':'a_gnncur Patres , ut Tertullianus in- Apol. c.
20. ubl fic ait: Jdouenm 5 opinor , tefFimonium divie
nitatis 5 veritas divinationis . Et S.Chryloftomus ho-
mil. 18. in Joan, Jn miraculis, inquit, fape fub wve.
i umbra decipi- poffumus: certa auem predickio
s immortalis Dei dumtaxat opus eff. Quod
JE quango damones aliquid predixerant 5 [fuleum &
Fncantum ynlgus Aecopernnt: eorum namqie vAticinia
paffim falfa deprebenduntar,

Confirns. Dlud non poteflt natnraliter Angelis coms
petere , quod foli Deo narualiter convenit . Atqui
certd cognolcere furura fAricke congingentia , foli
Dea naturaliter convenir. Ergo, 8c. Prob. min. ex
Pacribus. Nam ficloguicur S. Hilarius lib.g, de Trin.
7. 61. Proprinm aurers Deo quid alind ( magis )quanz
cogritio fururorwm eff 2 Et S, Cyrillus lib.4. in Joan. c.
4 NUlli aliiy quim wai ac foli naryrali Deo, futura
#noffe convenit y de quo & [eriptum off + Ow novit
omnia antequam fiant . Addi poteft confenfus mor-
ralium omnium , etiam Echnicorum , quibus aded
perfuafum fuir verum divinitaiis characterem effe
prenotionem fuegrorum , ur eorum predictionem
nomine divinationis nuncuparint, 8 homines, qui
futura pradicebant, divinos, hoc eft, homines divi-

[hit

J

5

De Angelis.

nitys infpiratos appellavering, Quam ob rem da-
mon ur fe Genrilibus probaret Deun, in variis or-
bis partibus olim fundebar oracula, quibus prenun-
ciabatr eventus futyros.

Pyob. 3.tatione. Nam fi Angeli pofunt paturaliter
certd cognolcere furura ftricke contingentia, vel pof
funt ea certd cognolcere immediaté in fe ipfis 5 vel
faltem mediaré in complexione caufarnm , 2 quibus
dependent. Neurrum dici poteft. Non primpm;: cum
enim furura, quandin furura funt, nonalind habeant
in fe, quim veritatem objectivam, non poffunt im-
mediaré in fe ipfis cognoici, nifi abineelleétn increa-
[0, qui ob fummam fizam perfectionem fumme com-
plerus 8 determinatuscft ad cognofcendom omne co-
gnofcibile , hoc ipfo precife quod cognofcibile eft ,
adeaque ad immédjatan cognirionem obje&ti nihil
alind ‘prevequiritex parce illins, quam meram incelli-
gibilitatem, feu, qued idemeft, qu&_m veritarem ob-
jectivam, hoc ¢ft . poffe aliquid de co veré enuncia-
ri. Non eriam fecundum: nam fucura certo cognolei
non poffunt in complexione cauflarum 4 quibus depen-
dent, nili cumilla neceffariam habeant connexionem .
Sed futura fricté contipgentia non habent neceffa-
riam conpexionem cum éampicxionr caufarnym {ua-
rum; ciim ex his caylis falrem aliqua fir hibera, & ad
oppofira adtivé indifferens, gua proinde nonnifi con-
ringencem habere potelt connexionem cum gventu fu-
turo, ab ea dependente . Ergn, &c.

Dices . Potelt naturaliter Angelus certd cognolce-
re futurumope (pecici (ibi concreatz, futnrum illud
reprafentancis. Ergo poteft nawuraliter Angelus cer-
s cognofcere fururum immediacd in fe iplo : obje-
¢tum enim quod per fpeciem cognofcirur , dicitur
immediaté in fe iplo cognoici . R. Efto ant. Neg.
confeq- Dato enim quod fpecies eyuimodi fic poffi-
bilis, fequitar rantiim quad Angelns: poflic fuperna-
ruraliter aut pracernaturalirer cerco cognofcere futu-
rum immediaté in fe ipfo. Racio gft', quia fpecies
ejufmodi nulli intellectui creato connaturalis eife po=
reft; alioquiScriprure & Patres gratis & falsd dicerent
furirorum  certam prenotionem cffe characterem di-
yinitatis . Atqui cogmciu certa , qua fine medio fu-
pernaturali vel faltem prerernaturali haberi non po-
reft, non eff naruralis, fed fupernaturalis, velfaleem
preternaturalis cognitio . Ergo, &c.

Non poffunt igitur nacurdliter Angeli futura firi-
&¢ contingentia certd cognolcere, cercitudine fcili-
cet, cui faltem de lege ardinaria fubeile falfum non
poteft , que phyfica cerritudo dicitur : nam de hac
eriam certituding 5 & non folim de meraphyfica ,
refponfio noftra intelligenda eft. At ex hominis tem-
peramento , habitibus, vivendi & agendi ratione ,
confilits exterius manifeftatis , oceafionibus, & aliis
gjufmodi indiciis, poffunt futuram ¢jus decerminatio-
nem conjicere verifimiliter , 1Mo & inrerdum cered
certicudine morali, modd majore, modd minore.

Dices. Boni Angeli certd prenunciant furura li-
bera. R.dift. Certd prenunciant futura libera, cet-
td cognita naryraliter , N. Certd cognita per re-
velationem eis factam 4 Deo , cujus ‘miniftri func
& organa, & cujus nomine furura illa pl':eﬁuﬁcia_nt.
C. Audiamps Sanétum Damaicenum lib, 2, oreh. fid.
cap.4. ubi ita loquitur : Ae futara quidem  tamer-

i ea nec Dei Angeli 5 nec demones porint ( Datura-
J g

liter ) utvique tamen pradicunt 5 fed difpari modo .
Angeli enim furwros eventus non aliter prodicunt 5
quam Deo ipfis que futura funt detegente 5 ac pra-
dicere imperante . Ouo fit s ut ea omnia eveniant 4
que ab'ipfis predicantwr . Demones awiem ipfi quo-
que predicunt interdum videlicer 5 quia ea , qua
procul geruntur 5 cernunt : snterdum fola conjeltura
duiti o~ Ex qua etiam efficitur s ut pleramgue men-
tiantuy . :

Ouares , urrtim [alrem furura laté conringentia cet-
td cognofcant naturalirer Angeli? 5

R. li:umn_lm laré contingens dicitur illud , quod
depender 4 caufis neceffariis, & ex fe ad unym deter-
minatis ; fed quz ab aliis caufis naturalibus impE}iin

pﬂ -




Difputatio IL

poffunt. Jam v_et'b caulz il_lg, :‘quuibus dependet fu-
turum laté contingens, velimpediuncar utin pluribus,
vel urin paucioribus tantiim. Si primum, Angelinon
poffunc habere nifi levem conjecturam de fucuro laté
contingenti . Sifecundum poffunt Angeli naturalicer
de futuro laré contingenti moralem habere certitudi-
nem, & quidem €d majorem, quo caufas, i quibus
futurum illud depender, raris eontingit impediri.

Hincargue Angelos nequidem cirea _ﬂlmll‘n laté con-
tingentia habere poffe naturalicer certitudinem, qua
nunquam fallac: inoralis enim certitudo quzliber ali-
quando fallic , Hinc furura laté contingentia ccrtE!
& abfque omni erroris periculo pracognolcere, foli
Deo, ut aliquid ipii prc:prium 4 fit(tribuit facra Scri-
prura. Sap. c. 8. uoi dicim‘r de divina Sapientia: Si-
gna & manflra feit antequam: fiant 5 & eventas tempo-
7um & feculoram . Hinc, utaitS. Auguftinusinlib. de
divinarione c. 6. Jn fuis pmd!c’f;’am’bm damones pie-
rumHe falluntar s com caufis nararalibys aligua fecnr
gmedici, ant naute, aut agricole , fed longe acarins
longéque preffantins « .. prenofcunt.

Quares, unrim Angeli poflint naruraliter cogno-
fcere mylteria gratie futura?

R. Non poffunt . Nam myferia gratiz furura depen-
dent i folo diving voluntaris decrero . Sed actus liberi
divinz voluptatisnon peffuntnaruraliter cognofci ab
Angelis, juxta illud Apoftoli 1.Cor. c. 2. Ouis homi-
wum. [vit o que funt hominis o niff (Piritus bominis o
oqui wn ipfo effr Ira & que Dei funt, nemo cognovit o
#iff Spiritus Dei: Bigo , 8.

Queres, utcam laltem Angeli pofline naturaliter cos
gnolcere myfteria gratiz poftquam faéta func:

R. Myfteria illagrarie vel {upernaturalia funt fecun-
dum (e, velfupernaruraliafunt fecundim modum pro-
ductionis tantim . Si primum, non poffunt naturali-
ter cognofci ab Angelo. Ratio eft, quia funcin fupe-
riori ordine relaré ad res paturales , & ita fuperant
captum intelle@us nararalis, quatiseft intellectos an-
gelicus. i fecundum , naturalicer cognolcunturab An.
gc}ln, quia funt o_rr.linis naturalis, & ira captum, in-
telledbus angelici {uperare non PDHliﬂt‘, quamguami
modus quo?.::cla {unt, quiafupranaturamedt, faliem
claré ab eo non poflit attingi.

Hinc Angelus non poteft naturaliter cognofcere
hominem effe juftificatumi, quia non poteflt narura-
liter cognolcere gratiam (anchificantem, cujus infu-
fione juthificarur homo. Ar poteft narurahrer cogno
fcere hominem reflurrexille , videns hominem antea
mortyum , punc vivere : quamvis naturaliter non
fumt faltem clare awingere modum , quo fata eft
iz refurpectio 2

ARG E U S T
Ouomodo Angelus res naturales coguofcat .

R Efponfio £ Angelus cum folo concurfu fibi conna-
ruraliter debito cognofeic satuicive, 1. propriam
fubltantiam, 8 omnesaétus (aos naturales. 2. Omne
alias fubftantias, ram mareriales quam [piricuales ine
difiantes, feu quibus intimé prafens eft , 3. Omnes
alias fubflantias, tam materiales quam fpirituales, in-
tra iphzram cjus vifibilitatis poficas .

Rario eft, quia hxc omnia objecta fune intelligibi-
lia, proportionata intellectniangelico, cique fuffcien-
ter applicata ad cogniriom‘m intuicivam , ad quam
proinde preter activitatem intellectus angelici, & con-
curfum ci connaturalem , aliquid ulterits fruftra requi-
reregur, Iraque intelleckus angelicus ex intrinfeca pes-
fedtione dercrminatus eft ad claram horum objecto-
fum ue exiftentium & prafentinm perceprionem , ip-
fum de eorum exiftentia & pr.‘fcnrin in eo. modo ,
qui ad inuitionem requiritur , certificantem 5 unde
folo concurlu, quem connaturalicer exigit, exhibito,
non poteft hzc objecta non fic percipere, adedque
ca non intuitivé cognofcere.

Refponfio 1. Angelus non poteft cum concurfu fibi
connaturaliter debito, & aliis, fiquz funt, ad intuis

Simonnet Theols Tam. 1. -

Articulys IIL 323

tivam cognirionem naturaliter requifiris, incuirive co-
gnofcere res exiftentes, extra certum f{patium poficas:
potelt tamen eas quantumliber diftantes , abficative
cognolcere, ficur & res prareritas.

Ratio primz partis cft, quia Angelus quilibee ha-
ber {phzram vifibilitatis , tantd quidem majotem ,
quantdrexcellentioris eft nature , fed limicatam ;
adedque cujusliber Angeli porentia videndi non ex-
tendicur nacuralicer nifi ufque ad determinatam ali-
quam diftantiam, ultra quam objecta exiftentia incueri
non poteft , nifi per aliquid fibi indebitum, ad in-
tuendum conforcerur.

Ratio fecunda partis cft, quia homo porteft natn-
raliter res exiftentes, quantumliber ditances , abitracti-
vé cognolcere. Ergo fortiori poteft Angelus , Er verd
poteft Angelus meminiffe objecti abfentis, quod alids
vidit; poteft & objectum abfens, quod nunguam vi-
dit , noffe per relationem alterius Angeli, &e.

Ratio tertie partis eft, quia Angeli naturaliter re-
minifcuntur actuum quos elicuerant , eorum qua
gellerunt , pactorum quz cum hominibus inicrunc ,
&c. Quid autem ad hanc prateritorum vel abfen-
tinm recordationem in Angelis, prater naturalem in-
telligendi vim & concurfum connaturaliter debitum ,
requiratur, aliis quibus per otiumlicer, difputandum
relinquimus .

Ouares , urrum Angeli Denm cognofcant na-
turaliter .

R.1. Angelus naturaliter cognofcic Deum exiftere,
Nam naturalicer comprehendit fubftantiam fuam. Er-
go naturaliter cognolcit evidenter effentialem depen-
dentiam fubftantix fux i Deo creatore & confervato-
re, adedque effentig'em exiftentiz fur cum exiflen-
tia Dei creatoris & conlervatoris connexionem. Non
potelt autem hanc connexionem evidenter cogno-
feere, quin fimul & indivifibiliter cognofcar eviden-
ter, non quidem intuitive , fed abftractivé, actualem
8 exercitam Dei exiftentiam, Erge, &c.

R. 2. Angelus nunquam ceflare potelt ab evidenti
cognitione, quamvis abftractiva rantim, Dei ut exi-
ftentis & przlenris. Ratio eft, quia nunquam ceffare
poteft & cognitione comprehenfiva fui, adedque nun-
quam ceffare poteft ab evidenti cognitione effentialis
connexionis exiftentie fuz cum exiftentia Dei crea-
toris & conlervatoris,

R.3. Angelus patnralicer cognofcic evidenter, li-
cér abftractivé rantum, pleralque perfectiones divi-
nas, Nawi naturalicer cognolicit evidenter , liccr ab-
ftractive tantiimy, Deum effe ens a fe , ens quo ni-
bil melinseffe vel cogirari porett, ensillimitatumin
omni genere petfectionis, adedbqueens @rernum, im-
murabile , immenium, immateriale, omnipotens, &c.
Hzc emim omnia evidentem habent connexionem
cum afeitate.

R. 4. Angelus non porelt nacuraliter cognofcere
Deum intuicive . Nam cognitio intuiriva Dei foli
Deo connaruralis eft. Preterea creatura incelleckua-
lis Deam intuitivé videre non poteft fine lumine
gloriz. At nulli crearure intellectuali connarurale ef-
fe poteft lumen gloriz: alioqui cteatura intelleétua-
hiseffer nacuralicer beata, impeccabilis, &c. qu® funt
inconvenientia,

AR TI1CWLELES LY
Uiram Angeli inter fe colloquantur, cﬁ'qwmada.
Rrsronsia L

Ngeli colloguuntur inter fe.
Prob, 1. ex Script. Nam Zachariz ¢, 2. dicirur :
Et ecce Angeilus qui loguebatnr in me, fgre_d;eé,q{;,r s
& Angelus alins egredichatur in accurfum ejus, & di-
&it ad ewm: Curre, loguere ad puersm iffam . Er A-
pocal. c. 7. Et vidi adterune Angelwms afcendentem ab
ortn folis .uu & tlamavis voce magna quatnor Angelis
quibus datum ¢ff; e Er 1. Eoric.i .85 Linguis ha-
winum loguar, @ Angeloram 5 O
Prob. 2, ex Parribus. S.Bafilius hom, in verba illa
2 * Joan-




324 Tradtatus II. De Angelis.

Joavnis, Jn principis erat Vervum, fic ait: Dnnsere
nobis Apoffols widetnr, Angelos propriam habere lin-
Loz, dicensy Si lLinguis loguar hominum O Angelo-
7um . EtS.Chryfoflomus hom, 32. in 1. Cor. Lingnam
Angelorum dicit, non qui [piritibus corpus affingar :
Jed fi ea logear linguas quia utanfur agter fe apfi »
s tamen fuero z’;.’(j:*.i.', fing charitate . Et Theo-
doretus comment. in eand. Epitt, Angelorum linguas
digir, non que fenfu, fed que intelligentia percipinn-
tury per quas G uniperforum Deum lewdant o € inter
fe differwnr . Et Theophylactus comment. in eandem
Epilt, Angelis lingna eff intelleltualis , vis nimivim
illas qua fibi mutuo divinarsm reruws intellectum ac
divinas cogitationes impertinnt.

.3, ratione ; quia Angeli conftituunt inter fe
remn moralem , & fpiritualem quandam rempu-
blicam. Arqui ad hoc neceflario requiricur  ut Pm’-
fint inter fe colloqui, & quidem locutione fibi li-
bera ; aliorum excitativa ad audiendum, & fecreta,
ira ur non percipiatur , nifi ab iis, ad quos dirigi-
tur . Etgo, &c.

REsroNsio IL

Angelus alteri Angelo loquitur , manifeftando illi
adtum 1ncellectus (ui, vel fnz voluntatis.,

Drob. Nam Angelus alteri Angela loquirur, dicen-
do illi vel id quod isrelligir, vel 1d quod vult. Arqui
dicicilliid quod intclligir, manifeftando eiintellechia-
nem, qua ntelligic: item diciz 1lli id qued vult, ma-
nifetando ei voﬁtiﬂnem, qua valr, Alrer enin An-
gelus cognolcendo inguirivé inteileftionem ejus, fimul
& jndivifibiliter cognolcit abfirackiveé objeftum ab co
intelledtum : fimiliter cognofcendo intuitivé volirio-
pem ejus, fimul & indivifibiliter cognofcir abftracti-
¥¢ abjectum abeo volitum, Ergo, &c,

Angelus aptem aleeri Angelo manifeftar intelledtio-
nem vel volitionem fuam , intelledtionem vel volis
tionem fuam liber¢ ordinando feu dirigendo ad alte-
:umr\_ﬂgd:lm per actum, quo liberé vule, ur illipa-
rea intelle@io vel volitio fua: hoc iplo enjm intelle-
¢tio vel volitio Angeli loquentis definit efle naturali-
ter fecreta relaté ad alternum Angelums, cui loguitur ,
& ita hoc ipfo alter Angelus , ‘cni loguitur , excita-
tur ad audiendum illum, fen determinatur ad intui-
givam cognitionem inrellectionis vel volitionis illius,
adedque ad cognitionem abftraétivam objecti » quod
intelligit, aut quod yulr. :

Angelus igitar alteri Angelo loquitar, intellectio-
nem vel volitionem fuagn liberé ordinando ad il-
lum, volendoque ur illi pateat : hoc iplo enimma-
nifeftac il inrelleCtionem ‘vel volivionem fuam, & in
intellectione vel volitione (ua objeétum quod intelli-
git, aut vule, Quod eff 5 objedtum, quodintelligic
guc vule , 1lli dicere.

ReEsroxnsio IIL

Verbum Ange'i loquentis eft ejus intelleétio vel vo-
lirio, quamad alterum Angelum liberé ordinat.
Frop. Nam yerbum Angeliloquentis eft id , quo al-
sci1 Angelo, cutloguitur, dicitobjectum quodintelli-
git, aur vule. Sed id_qllc alteri Angelo, cui loquitur 5
dicit abjectum quod intelligic, eRineelleétio , quain-
telligit objectum, & quamliberé ordinar ad alterum
Angelum: itemid quo alteri Angelo, cui loquitur, di-
cit objectum quod vult , eft volitio , qua vult obje-
ctum', & quam dirigirad alcerum Angelum.. Ergo, &c.
Prob.min, Nam per id Angelus loquens dicit obje-
€tum, quod intelligicaut vale, quo objectumabeo in-
telleCtum aut volitum innorefcir aleeri Angelo, cui lo-
quitat. Arquiid quo objectum ab eo intelleftumin-
natefcit alteri Angelo, cui loquitur, elt 1ntellectio ,
qua objectum incelligic, 8¢ quam ad eum dirigic: fi-
milicer id quo objectum ab eo volitum innotefcir al-
tert Angelo, cui loguitur, eft volitio, qua objectum
vult, &quam ad eum ordinat . Ergo, &c.
{inc locutio Angeli elt productio intelleionis aut
volirionis, quam liberd dirigit ‘ad alrerum Angelom,
Nam locutio ¢ft productio ™ verbi » Verbum  autem

Angeli eft intellectio vel volitio, qtam ad alterum
liber¢ dirigit ,

Hinc lingua feu potentia locutiva Angelimodo eft
intellectus , modo voluntas; inrellectus quidem, clm
dicit alteri Angelo idquod cogirar, five ciim aliquam
fuam intellectionem dirigir ad alrerum Angelum: vo-
luntas verd, clim dicit alteri Angelo id quod vult, fi-
ve ciim aliquam fuam volitionem ad alrerum Ange-
Jum dirigit, Nam lingua {eu porentia locurtiva elt po-
tenria productiva verbi. In primo autem cafu verbum
Angeli elt intelle€tio, in fecundo verd volitios ad
alternm Angelum liberé directa.

Hinc libera volunatis ordinatio, qua unus Ange-
lus ad alrerum Angelum dirigic inte!lcgﬁnnem vel vo-
litionem {uam, eft rantum conditio fine qua non; &
in Angela libere ordinare intellectionem aut volitio-
nem fuam ad alterum Angelum, non eft aliud, quim
poncre meram conditionem, finequa intellectio aut
voliri Angelinon effer vcrbum,adcbquc fine qua pro-
ductio intelle@Gionis aut volirionis non effet locurio
nec proinde Angelus loqueretur producendo intelle-
ctionem aut volitionem fuam ; unde intelleftus &
voluntas Angeli qud potentie locutive, pendent tan-
quam i condjtjone fine qua non , a libera volun-
tatis ordinarione, qua Angelus ad alrerum Angelum
incellectionem vel yolitionem fuam dirigit .

Angelus igitur loguituraltero Angelo, volendo aut
meelligendo aliquid cum libera actus, quo yule aut
intelligit , ordinationc ad alterum Angelum : hoc
ipfo enim dicit alteri Angelo id quod vaulc aut in-
telligic, & hac ordinatione precise fuppofira, alter
Angelus flatim excitatur ad audiendum , feu fRatim
determinatur ad aGtum, quo vult aut intelligit, in-
tuitivé cognofcendum , & in eo intuitivé cognito
abftractive cognofcendum id , quod vult aut intel-
ligit, ur jam dictum eft, T

Hinc in Angelo audire , eft aétum, quo yult aut in-
telligit aliquid alter Angelus, liberé direum inruitivé
cognolcere , & in o intuitivé cognito abftractivé
cognofcere objectum ab altero Angelo valitumaut in-
rellectum . Hine in Angelo anditio cft intellectio, qua
Angelus actum aleerius Angeli, ab eo ad fe liberé di-
rectum, percipit; & auditus, feu potentia audiendi,
eft incellectus, qud vim habet actum alterius Angeli ,
ab ep ad fc liberé directum, percipiendi.

Oueres 1. urrum Angelus poflic logui alteri Ange-
lo quantumlibet diftanci?

K. Angelus non poreft loqui alteri Angelo , nifiine
tra {pharam vifibilitatis cjus. Nam Angelus non po-
telt loqui alteri Angelo, nifi ab eo pofit audiri . At-
qui Angelus non poteft audire, nifi intra fpheram vi-
{ibilitatis fnx: careniis enim audire poteft alterum An-
gelum, quatentis poteft intelleGtioneém aur volitionerm
ab eo ad [e directam intnitivé cognofcerc : nihil au-
tem poteli-intuitive cognofcere ,  nifi incra {phzeram
vifibilitaris fuz. Ergo, &c.

Oueres 2. uttim Angelus poffit fimul.loqui pluti-
bus Angelis 2 :

R. Angelus poreft fimul logui pluribus Angelis » fibi
prafentibus. Nam poreft Angelus fimul ad plutes An-
gelos {ibi prazfentes intelleékionem aut yolitionem fuam
dirigere, atque ita plures Angeli poffunt fimul exci-
tari ad audiendum, feu fimul determinari adintuen-
dam intelleCtionem aut volitionem ad (¢ dire¢tam, &
in incelletione aut volitione, quamincuetur, abftra-
tivé cognofcendum id ,quod vult ancintelligic Ange-
lus, qui loquirur,

Quares 3, urrum Angelus poffir ex pluribus Angelis
fibi pra(enribus, unitantumloqui, ira ut ab uno tan-
wim , & non ab aliis audiatur?

R. Poteft : nam poteft ad unum tantim incellectio-
nem aut volirionem {uam dirigere, & ita poteft unus
tantim excirariad audiendum, feu ad intnendam An-
geli loquenus intelle¢tionem aut volitionem , qua ni-
hilominis naturaliter fecrera eft relaté ad reliquos ,
qui adfunt, quique proinde ad audiendum excirati,
five ad illam intpendam determinari non pofiunt.

Quares , uertim Angelus illuminer alterum Angc}qm!

R, af-

s
l
|




Difputatio II,

R. affirm. Nam Angelumilluminare alterum Ange-
luni, eft Angelum alteri Angelo dicere veritatem ali-
quam ﬁilnc-rnzmlmlem-. & ad Deum ordinaram, fibi &
Deo . fivein Vetbo, five exera Verbum revelatam. At-
qui Angel: fuperiores inferioribps dicunt vcritatmhq~
jufimodi, ucdocerS. Thomas hic q.106. a.1.in O, Di-
cunt -autem veritates hujufmodi , naturalem de illis
formando conceptum , illumque dirigendo ad alios
Angelos , quos inftruere volunt : hi enim hoc ipfo
determinantur ad intgitivam cognitionem conceprus
illius, &in eo intnitivé cognito abftradtivé cogno-
fcunt veritates, quas exprimit,

ARR ST 1 €U bl 8V

Utryme volpntas Angeli , electione faila, objelta (_]:;agi
elegir adhereat immobiliter .

REsronNsIaq,

QGlunras Angeli , cletione facta, objeto quod
clegit, non adhzrer immobiliter ex narure fuz
conditione .

Prob. ex Patribus, Nams§. Aunguftinus fic logquitur
lib.22.de Civ. c. 1. Cafim Angelornm voluntarinm ju-
Jiffima pena fempiterna infelicitatis (Deus ) obftrin-
&ur: atque in eo fummo permancutibus cereris, wutde
fua fime fine permanfione certi effent , tanquam pre-
minm ipfius permanfionis dedit. Et lib.3. contra Ma-
XIM. €. 12, Cuickmque crearure vavionals praffatnr we
peccare nan poffit 5 non eff hoc nature proprie , fed
Dei gratie ; ac per boc folus Dens haber immortali-
tem 5 qui non cujufquam gratia, fed narura fua nee
pa::u’:, nec pauj} 4!;((1;,,1 cenverione mutari, nec po-
#nit, nec p.orfrit {é.";.(];f.é Tt atione peccare.

5. Profper lib.1. de vira contemplativa cap. 3. fic
ait : Poluntatis eorum ( bonorum ) Angelorum fuir 5
quod malis fponte cadentibus , ipff in fua dignitate
manferunt @ & divine fuffoque judicio album eft 5 ur
qua fuis cum Deqg fuo manendi voluntas 5 fieret per-
mandi voluntaria felivgue neceffitas ... . artque meri-
to fuz [Rabilitatis in atermum fulices effelti , de fua
permanfione fecuri funt

S.Fulgentius lib. de fide ad Petrum cap.3. Angelicas
Spiritus quis non vidcat 101 uRins nature effe curm Deo,
fed fattos ex nibilo s quorure naturalis murabilisas in
eo L'Oghﬁﬁ‘imr, quia ejufden: natnre pars eff in deterins
permutatar Deinde quod ii qui depravati non Sunts li-
cet illins dono 5 4 guo citm non effent falli funt ...
won ab eo natwrali conditione deficiant . . . quia col-
lato fibi ¢rerne COYYHpLionis atque incormutabilitas
¥is munere, nibil in fe [fentinnt smmurationis,

Et c.25. Firmiffime tene ... omnem creaturam na
suralitver mutabilem s a Deo incommnutabili fattam ,
nec tamen pofle quemliber fanilorum Angelorum in
dererins musani 1 guia fio acceperunt aternam beati-
tudinem , qia Deo fabiliter pexfraunturs ur ea caree
re non poffint . Sed boc ipfum s qusd ab illa ~Fasu
beatitudinis 5 in qua_funt s mwutars in deterins nullare-
nits poffunts non off eis natwralizer infium, fed poff-
quam creati funt, divina largitate collatum . S enim
Angeli naturaliter incommutabiles fierent , nunguam
de eorum confortio diabolus @ ejus angeli cecidiffenr,

5. Gregorius lib.s. Mor. ¢c.28. Natara angelica erfi
contemplarione anthori inhavendo 5 in flars fuo im-
wntabiliter permanet, eo ipfo tamen qua creaturact,
in femetiffa viciffirudinem mutabilitatis baber ...
Sola natura irncomprebenfibilis a ffarn fuo nefeir mo-
veri, que ab eo quod [emper idem efts nefeir immu-
tavi . Nam fi Angelorum [ubffantia & wutabilitaris
motu fuifler aliena, bene ab anthore condita, nequa-
quans in veprobis (piritibus & beatitudinis fue arce
cecidiffer. Miré aurem omnipotens Deus naturam fyum-
morm Spiritaum bonam , fed mutabilem condidie: we
&' qui permanere nollent , ruerents € qui in conditio.
we perfifiercnty tants in ea jam dignins, quanto ex
arbitrio flavent: & ep majoris apud Deume meriti fie-
rent 5 quo mntabilitatis fue wotum voluntatis fRatione

Samonnet T heol, Tom. /.

Articulus V. 325

ﬁx;‘jem. _Q:izz ergo ipj.'q: quoque natura angelica eff ir
Jemeripfa murabilis s quam videlicet mﬁ:ﬂfi!itﬂ!ﬁm -
it per hoc, quod ei, qui femper idem eff | winenl;
amoris alligatur, refte nunc dicitnr 5 Gre.

S.1fidorus Hifp. L 1, Sent. c. 12. Natura Angeloyun:
mutabilis eff ... [ed facit eos incorrupros chavitas fem-
piterna. Gratia dicimus,non natura, effe incommuta-
biles Angelos: nam fi natwra incommutabiles effeat.,
diabolus non wtique cecidiffer +... Dum funt mutabiles
natira, nontamen [init eos contemplatiomutars divina.

S.Damalcenus lib.2. orth, fid. c.3. EFf igitur Ange-
lus natwra fua. . arbitrii libersate predias , wolunta-
te @ [ententia mutabilis, hoc eff, liberam in utram-
que partem voluntatem habens. Quidquid enim crea-
tum eff, murationi guogue (ubfir ueceffe off. Id enim
unum. extra mutationis aleam ¢ff 5 quod nikil haber,
a quo it creatums ., A::gefm itague, ut rationis g
intelligenrie particeps 5 liberi avbitrii eff : ur autem
creatus, in ea tonditione evat 5 ut mutationem recipe-
re poffer 5 liberumaue ei effee wel in bano manere ac
progreffum facere, wel in walwm inflefti.

Cum autem addic Angelos malos, poftiquam lapfi
{nnt, peenitentia capaces non fuiffe, nihil aliud vulr,
quam cos nullam plané peccari fui excufationem ha-
buiffe, adecque Deum iliis jure merito nullum reli-
quiffe agenda peenitentiz locum, quem tamen con-
ceflic homini, qui poftea ex infirmitare carnis lap-
fus elt . Penitentic porro, inquit, ea ratione mini-
me capax effs quia corpore vacat. Nam quid homo
¢ vitiorum cezno emergere 5 atque ad meliorem fru-
gem [e convertere quear 5 id ob corparis imbecillita-
tem confecutus eff.

Itaque fecundim Patres, immobilitas eft propri
tas nature increat® ; adedque folus Deus ex condi-
tione nature bono immobiliter adheret . E contra
omuis creatura rationalis , hoc iplo qubd creatura
eft, mutationi effentialiter obnoxia eft ; adedquenul-
la creatura rationalis ex conditione nacurz bona ad-
haxrere poteft immobiliter ; fed poteft pro arbitrio
modo bonum, malo rejedto , mdda malum , repu-
diato bono, eligere,

Secundtm Patres, quéd Angeli fandi viatores in
bono propofito fteterint, non fuit nature propriz ,
fed Dei grauiz , illos feilicer illuftrantis , quomodo
eis aprum erat ut ftarenr: non ex conditione natu-
1z, fed per liberum arbitrium, divine gratix auxi-
lio adjutum , fteterunt : flando meriti funt , quia
non ex neceflit.te, fed liberé, & expropria, quam
mutate potuerunt, determinatione, afpirante divina
graria, ftecerunc. Secundim Patres igitur, potuerunc
Angeli fancti viatores 3 bono propofito ad malum
deficétere 5 adedque & mali , poftquam laphi funt ,
potucrunt , Deo illos adjuvante & expectante , 3
malo propofico ad bonum refurgere.

Secundiim Patres , quod Angeli comprehenlores
fanctum adharendi Deo propofirum nunquam mu-
raturi fint , non eft conditio nature , inflexibilicer
feilicer volentis , quod femel deliberaté veluit ; fed
merces meriti, proprer quoad Deus fefeillis zrernim
daturus cft intuitive videndum & amandum : pro-
pofirum illud nunquam mutaguri {unt , nunquam
mutare poterunt, quia femper Deum inguitivé con-
templaturi funt, adeoque illum femper Deum necel-
fario fuper omnia amaturi.

Secundiim Patres , Angeli etiam reprobi in pri-
ma fui creatione, vel faltem paulo poft , habuerunc
amorem Dei fuper omnia , & quidem ut authoris
gratie & gloriz , ac proinde efficax ferviendi 1){_“?
propofitum,. Ergo non potuerunt peccare s nifi fal-
rem natura prids defererent cfficax propoficum fer-
viendi Deo : pam peccare 1n fenfu Cr_JﬂllPOﬁto talis
propofiti , evidenter m:lpllca_t _cpm‘ti'adléhqnmn. Ar-
qui fi natura angehcg inflexibilicer vule id , quod
femel deliberaté voluir, non potucrunt propofitum
illud deferre: Ergo fi natura angelica, &c. non po-
tuerunc peccare, adedque non peccarunt : quod eft
contra fidem. Hinc

Sic adhue argwmentor « §i voluntas Angeli veller

A =3 imno-




A TR

P

1!
1l
vl
:
:

e, g

R e T T

-

326 Tradtatus I1I. De Angelis.

fmmobiliterid , quod femeldeliberaté voluir, Angelus
non effet mutabilis eo fenfu, quo Patresdicunt om-
nem crearuram rarionalem, adedque angelicam, ef-
fe murabilem , Con.&‘qucns_ non debet admi[t_l + E¥-
g0 5 &c. Prob. feq. maj. Si voluntas Angeli veller
iminobiliter id, quod lem:‘-i'dcllbemrc voluir, Ange-
i rcpmbi non p::cc:\ETcnlr, .tmb nec peccarg po[_ui(-
fent, ut pater ex fuperiori argumento . Atqui fi
fon pcccnﬁ'cﬁr, nec peccare pccmﬂent, Angclus non
effer murabilis ex natura fua eo fenfu , quo Patres
dicunt omnem creaturam. rationalem effe mutabi-
lem: Patres enim Angelum effe mutabilem ex na-
rara fua, probanr ex peccato reproborum Angela-
rum. Ergo fi voluntas Angeli veller, &c.

Patres igitur cum afferuncangelicam voluntatem
effe naturalicer mutabilem, excludunr ab ea omnem
naturalem inflexibilitatem , five ante, five puﬂ ele-
¢tionem fadkam , voluntque eam Plcné & integré
liberam effe libertate arbitrii circa bonym & ma-
lum; ita ut pofiic pro arbitrio, pafitis ponendis , id,
guod deliberaté elegit, perfeveranter velle vel non
velle 5 ficur potniv pro atbitrio, pofitis ponendis ,
illud primum velle vel ‘non velle , illud eligere vel
non eligere 3 arque ita 5 ficut poteﬂ pro arbitrio
pofitis ponendis, bonum prg male, vel malum pra
bono deliberaté velle , fic poflit quoque pro atbi-
rrio, pefitis ponendis, bonum pre malo, vel ma-
lum pre bono deliberaté volitum velle vel non vel-
le petfeveranter.

0bj. Voluntaris electio mutari non poreft; nifi mu-
tato judicio intelleGtus : nam voluntas intelleCtum
fequitur . Atqui intelleSus angelicus immutabilig
eft in judicando. Ergo voluntas angelica ¢ft etiam
immurabilis in eligenda . Preb. min, Nam quid-
quid intelledtus judicar per fimplicern apprehenfio-
nem feu intuitum, & abique difcurfu, illud immu-
gabiliter judicat : ur apparer in nobis , guj murare
non poflumus judicium noftrum circa prima prin-
cipia, quia de illis judicamus per fimplicem intui-
tam , & fine difcurfu. Arqui intellectus angelicus
judicar omaia fine difcurfu, -8 fimpliciter intuendo .
Ergo, &c.

R.1. neg. min, Porelt enim Angelus mutare ju-
dicium in duobus cafibus. 1. §i murerar objetum :
nam fi res, que antea utilis erat ad confequendum
finem aliquem, fiat poftea ad id inutilis, Angelus
qui antea judicabar rem illam efle uulem , poftea
judicabir inugilem effe. 3. Si judicer non adverten-
do ad omnes circumftantias : nam poftea re melits
confiderata , poterit judicare non -apperendam efle
fem , guam antea judicabat apperendam . Sic da-
mon, qui mortem Chrifti procurandam effe judica-
verat, poftea, re melis perpen{a, impediendam cf
fe judicavic.

R. 2. neg. maj. judicium enim indifferens , hoc
¢ft, proponens objectum partim ut eligibile , par-
sim ut non eligibile, ficut non neceflitar volunta-
tem angelicam "ad eligendum objectum , ita nec ,
eriamfi idem permaneat, ¢am , poftquam objectum
elegit, ad perfeverandum in hac cleftione neceffitat ¢
fed volunras angelica femper maner libera ad reji-
giendum objectum , ficut ad hoc libera fuit prima
inftanti; quo judicium indifferens elicitum et . Et
ficut voluntas angelica primo inftanti , quo judi-
cium indifferens clicitum eft , potuir pro atbitrio
objectum cligere vel non eligere, quia tunc habuit
quidquid ad alterutrum requirebatyr ex parte intel-
le@us & objecti ; ita deinceps , perleverante il-
1o judicio, poteft pro arbitrio, poftquam ebjectum
glegit, in hac eleCtione perfeverare vel non petfe-
verare , quia , perfeverante illo judicio , habet
quidquid ad alterugrum ex parte intellectus & ob-
iecti requiriruy, '

DS PH T ATl

De via Angelorum,

ARTICULYUSYE
Urrnm dngeli creati fuerine cums gratia
Resrpoxsio L

ANchi omnes, tam reprobi quim pradeftinati ,
grariam fanctificantem acgeperune in primo in-
ftanti creationis fuz.

Tra docet S. Thomas hic q.62. a,3.in O. & cum
eo alii Scholaftici communiter contra Hugonem Vict.
tract. 2. Summe Sententiarum c. 2. de Angelis fic lo-
quentem: Eos fiffe bonos in primo exordia creationis
conffare debet 5 ideft , fine witin. Non enim Creator op-
rimisy author mali paterar effe, Sednec juffi nec inju-
[t tunc fuerunty nec aliguam vivtutem tanc babacrant
Er Perrum Lombardum lib. 3. Sent, dift. 3. lite. F. ubi
fic aic de Angelis: T ales erant, qui flave paterant
ideft, non cadere per bonacreationis , & cadere per li-
berum arbitrivms . Poterant enim peccare, & non pre-
care :fed non porerant pr::ﬁvere ad meritum wvite 5
nift gratia fuperadderetnr o que addita eff quilr;fafam
in confirmatione, Sed contra illos

Prob. refp. noffra: 1.ex Script. Nam Ezechielis ¢
28, de Lucifero fub pomine Regis Tyri dicitur: 7
[fignacalums fimilitudinis plenus (apientia, @ perfeclus
Aecore oo o AL lapis pretiofus opersmentum. tuum yu.
perfetas in viis tuis a die conditionis tue 5 donec ine
wenta eff iniquitas inte. Quibus verbis Scriprura fatis
aperté fignificac Luciferum 2 primo inftanti creationis
non foliim donis amunibus {ibi connaturaliter debitis ,
{ed eriam indebitis & aruralibus 5 difque pre-
ftantilimis, qualts ¢f g ficans , fuiffed Deo
creatore exornarii &e concluditur idem
de alils omnibus ; reprobis, & 4 fortiori de
omnibus predeftinacis .

2. Authoritate $S. Patrum, pro quibus omnibus fie
S. Augnftinus lib. de corr. & grat. ¢, 10. ubi hee ha
bet: Diabolus vero & angels epus s etfi beati erant an-
requam caderent , & e in miferiam cafuros effe nefcie-
bant 5 crat tamen adhuc quod eoram adderetur beati-
tudini 5 [i per libernm arbitvinm in veritate fRecif-
fent 5 donec iftam fumma beatitndinis plevitndinem
tamqiam pramism ipfius pexmanfionis aceiperent s id
ety ut magna per Spiritam fanibum data abundan-
tia charitatis Dei 5 cadere wlterits omning non poffents
" hoc de fe certiffime noffent.

Itaque juxta S, Doctorem, Angeli eriam reprobi 5
an[m_uﬁm caderent, beatifuerunt , non quidfm cabea-
titudine , qua perfruuntur Ange]iComprchcnforas, &
quam amittere non poflunt propter abundantiam cha-
tiraris Dei, perSpivitum fanctum eis datam gamquam
premium liberes corum in debita Dei obfequio per-
manfionis; fed qualis primus homo, antequam cade-
rer, fruitus eft in paradifo veluptatis; quam beatitu-
dinem veram , nendum tamen confummatam, con-
ftitucbatr donorum naturalium & fupernaruralium com-
plexio cum carentia omnis mali . Ergo juxta S. Do-
ctorem, Angeli eriam reprobi , nnrcqu&m caderent,
adedque & primo creatiomis inflanti, pracer carentiam
omnis malts & dona nacuralis ordinis eis connatura-
licer debita, habuerunt etiam {upernaryralia, in qui-
bus primum locum obtinet graria fanékificans.

3. Ratione. Quia Angeliomnes, etiam reprobi, &
primo creationis {ux inftanti perfecke ordinatt .fuemnt
ad fupernauralem beatitudinem per bona merita pro-
merendam: quidni enim fuernne? Ergo dprimo crea-
tionis {uz inftanti habuerunr infufos fidet, {pei, & cha-
ritatis habitus, quibus creaturarationalis intrin{ecé or-
dinatur ad beatitudinem fupernacuralem , & ad adlus
meritorios illius exercendos habilicaturintrinfecé. At-
qui gratia fanctificans vel confiftit in complexione
horuim habituum , vel et pracipuus ex illis , nempe
gharitatis, habitus; vel denique {e habet per modum

waturz, cujus hi habitus fiine veluti potentie, B fine
x qua




Difputatio III. Articulus L 327

qua de lege ordinatia omhes fimul effe non poflunt in
eodem fubjecto. Ergo, &c.

Resrowsit 1l

Angeli omnes ram reprobi quam pradeftinati, ha-
buerunt in primo inftanti creationis fuz charitatem
actualem , adeoque actualis gratiz auxiliym.

Prob, authoritate S. Auguftini lib. 12. de Civ. c.9,
ubi fic loquitur : Simuluc falli funt{ Augeli, )eizquo
falti fane, amare cum quo falti funt , adbafernnt . Eoque
Sune §fii ab illovam facietare difereti, quod bi (boni ) in
ecadens voluntare bona manfersnt illi (mali) ab eadefi-
ciendo mntati funs ,mala feilicet voluntare oo, 8§ boni
Angeli faerunt prins fine bona volantate  hoc eft, actuali
charicate) eamque in e ipfis; Deo non operante , fecernne :
ergomeliores 4 [eipfis quam abillo falli funer Abfie, .,
Eos( bonos angelas ) cum bona waluntate , id eft, com
amore caftas qua illi adbarent , creavit, fimulineis o
condens naturam, & largiens gratiam. Unde finebona
wolumeate, boccffs Deiamore, aunquam fanttes Ange-
los fuiffe credendumeff . Ifti antem (maliangeli) qui crim
boni ( urpoté cum Dei amore calto )credss effent » ra-
wncn mali funt mala propriavoluntare ( qua feilicer 4 bo-
no [ponte defecerunt, ) .. . aue minovem ACCEPERHE AMIa
visdivini gratiam , quan illi, quiin eadem perfliterunt :
aue [iwrigue boni agualiter creari fimt ( hoc eft , cum -
quali amoris divini gratia ) iffis mala voluntate cadenti-
kuis 5 illi amplins adjuti, ad eam beatitudinis plenitudi-
wem , wide fe aunquams cafuros certiffimi fievent, per
UEHEYHHE «

Juxra§. Doétorem itaque, 1. Angeliomnes, etiam
it qui mali peccando effeéti funt, creaii fuerunt cum
bona voluntate. 2. Hxc bona voluntas fuit amor Dei
caftus, quo in Deum converfi funt, eique liberé adhe-
ferunt 4 primo creationis fuz inftanti , Amor autem
Dei caftus, juxta S. Doctorem, eftille, quo Deus dili-
gitur ut author bonoram fupernaturalium. 3. Hanc
bonam volunrarem inprimo inftanticreationis, non
ex lolisarbitrii viribus, fed dependenter 3 Deo in eis
operante , habuernnt Angeli. 4. Deus in Angelis in
primo inftanticreationis corum operatus eft hanc bo-
nam volunratem, largiendo gratiam codem inftanri,
quo condidit naturam, hoceft, codem inftanti , quo
de nihilo condidit Angelos, non folim eis infundendo
habitus , quibus intrinfece habilitarentur ad exercendos
actus divini ordinis, fed etiam per prevenientem gra-
tiam congruam, eos excitando, quomodo ei aprum
erat ut vellent ipfumamare, &amarent ut bonorum
fupernaturalium authorem. 5.Ex Angelis ahi ab hac
bona voluntate fenabhoc amore Dejcafto, quia vo-
luerunc, defecerunt, & in rebellicnem prolapfi funt,
atque in peznam defectionis fuz addiéti func zterno
fupplicio: alii vero in hac bona voluntate feninhoc
amore Dei cafto liberé permanferunt , & per meri-
ewn permanfionis{uzs ad confummatam & mrernum
duraturam beatitudinem pervenerunc. 6. Hi aurem,
aliis propria voluntate mala cadentibus , feterunt 3
Do in eis operante ut ftarenc: non enim per [olas
arbitrii vives fteterunt, fed vel quiaDeum in primo
inftanti dilexerunt incenfins quam alii , quoh non
nifi operante Deo fecerunc; vel quia ad ftandum po-
tentiori adtualis gratz auxilio adjut fant, fi u:cfu:.\-
liter omnes tum quod apprerationem , tum quoad
intenfionem, Deum dilexerunt in primo inftanti,

Igirur , juxta S. Auguftinum, Angeli omnes in pri=
mo nftanti creationis {ua habuerunt amorem Dej ca-
ftum, quo converfi funt inDeum, &ad quem natu-
ra vires fufficere non potuerunt, adedque fupernatu-
ralem, cui proinde neceffarid praluxic actus fidei di-
vinz , que cum ejufdem ordinis cum illo amore ca-
fto fueric, fuir quoque fupernaturalis, nec ex{olisna-
ture viribus clici potuit. Igitur Angeli in primo in-
ftanti creationis fuz habuerunt aGtualem gratiam exci-
tantem, qua Deus in eis operatus. cft; quomodo eis
congrucbat, ur erederent , diligerent , 1md & fpera-
rent (neque enim in illis fuic amor Dei caftus fine fpei
motu ) ficut oportebat ad falutem. Unde uleeriifs fe-
quitur €os in primo inflanti creationis fuz habitus fie

Simouner Thesl, Tom. 7,

pernaturales fidei, {pei , & charitatis accepiffe , vel na-
tura priis, quam crederent, fperarent, & diligerent:
& fichabicus illos fine pravia difpofitione acceperant,
fed de ‘condigno meriti funt non foltm gloriz, fed etiam
gratiz augmentum, vel namua pofterits, quim cre-
derent, &c. & fic habitus illes receperunt ex previa
difpofitionc » fed folum glorie augmentam de condi
gno meritn lung.

Qubd autem non hoc fecundo modo , fed primo -An-
gc!i habitus infufos acceperint, putamus cffe magis
confentancuim do&rina S.Aunguftini . Sed utrovis modo
acceperint, perinde fequitur cosin ptimo inftanti crea-
tiontsfuz gratia (anctificante exornatos fuilfe, arque
ita in primo inftanti crearionis fux fuiffe amicos Dei,
filios cjus adoptivos ; & regoi celeftis haredes; quod
jam fuperiori Refponfione probatum eft,

ReEsronNnsio IIIL

Angeliacceperunt gratiam independenter 4 meritis
Chrift1. ;

Prop, Graria fuit ab arerno praeparata Angelisinde-
pendenter d meritis Chrifti. Ergo & dara illis fuit inde-
pendenter a metitis Chrifti. Confeq. patet. Prob, anr.
Merita Chrifti non fuerunt abfoluté furura pto o ratie
nis inftanti,, quo Angelis preparara fuit gratia. Ergo
illis nec praparara fuit, nec praparari potuit proprer
merita Chrifti. Confeq. patet: non enim potuir Ange-
lis praparari gratia proprer merita Chrifti, nifi prepa-
pararetur ratione pofteritis , quam abfoluré previde-
rentur illa merita, adedque nifi prapararetur ratione
pofteritis ; ‘quam merira illa effent abioluté futura.

Prob. ant. Merita Chrifti non fuerunt abfoluce furu-
ra, nifi poft decretum Incarnationis. Incarnatio non
fuir decrera, nifi poft abfolutam preyifionem peccati
primi parentis , ue fuo loco oftenderur ex Scripturis
& Patribus. Peccatum primi parentis non fuie ablo-
lucé pravifum, nifi poft abfolutam pravifionem pec-
cati malorum Angelotum : nam hoc peccatnm fuic
aliquo modo caufa alterius , & caufa pritis abfoluré
previfa fuit, quam effectus. Peccatum malorum Ans
gelorumnon fuie abfolueé praevifum , nifi poft decretum
illud permittendi . Deus non decrevit illud permitte-
re, nifi pofiquam decrevit dare gratiam Angelis ; vel
ad fummum , pro eodem figno rationis , & dectes
vit dare gratiam omnibus Angelis, & decrevit pec-
catum malorum Ange}omm permictere. Ergo a pri-
mo ad uldmum, gratia rparata fuit Angelis rario-
ne prits, quam merita Chrifli effent abfolucé furura.
Ergo, &c.

Confirm. T, Angeli accepruri fuerunt gratiam , licée
primus homo peccaturus non fuiffer: alioquin acce-

perunt gratiam dependenter 4 peccato Adami abfoli-
té futuro, quod eft abfurdum . Ea’go accepruri fue-
runt gratiam , licér Chril_%us non fuifler venrurus :
nam fi primus homo non fuiffer peccaturus, Chriftug
venturus non fuiffer . Ergo accepruri fuerunt gra-
tiam, licét nulla furura fuiffenc Chri®ti merica. Ergo
re ipfa acceperunt gratiam independenter i meritis
Chrafti. 2. Homo in ftatu innocentiz habuit gratiam
independenter 4 meritis Chrifti, juxea illud S. Augu-
ftini, lib. de corr. & grat. c. 11. Zle ( Adamus ) iz
#llis bonis Chrifti morte non eguit . Ergo i fortiori
Angc!i habunerunt, &zc.

Obj. Chriftus eft caput Ecclefiz, juxra illud Apo-
foli ad Ephel. c. 1. Et iplum dedit caput fupra om-
nem Eccleftam . Ergo Chriftus eft caput non folim
hominum, fed etiam Angelorum: nam Angeli con-
ftitnunt unam Ecclefiam cum hominibus , adedque
cum hominibus confticuunt upum corpus myfticum ,
cujus caput myfticum eft Chriﬂus.rErgo ficut homi-
nes , ira & Angeli & Chrifto gratiz influxum acci-
piunt. Ergo, &c.

&. 1. Inter (cholafticos Doctores non deefle, qui
negent Chriftum cffe Angcloljum caput fecundim
humanitarem , & dicant Chriftum {ecundim  bu-
manitatem effe caput hominum , Angelorum ve-

rd fecundiim divinitatem tanwim . Unde fequi-
gur tantam Chriftam , uc Deam , f{eu(Vierbi perfo-
p. nam,




328 Tractatus III,

nam , cum aliis duabus perfonis phyficé producere
gratiam in Angelis, quod verum eft,

R. 2. libenter concedendo Angelos fandtos cum
hominibus conflitnere unum corpus myfticum, cu-
jus capur myfticum et Chriftus ur- homo , adeo-
que Chriftum fecundtim humanitatem effe myfticum
capyr non folan hominum , fed etiam Angt!orum i
Sed addo Chriftum, ut hominem, non eodem mo-
do effe caput hominum & Angelorum; eff enim ho-
minum caput non folim quoad excellentiam & guber-
nationem externam;, [ed eriam_quoad internum gra-
tiz influxum : Angelorym vero tanrum quoad ex-
cellentiam & externam gubernationem capur eft .
Ratio difparicatis elt, quia Chriftus, uc homo, ho-
mioum , non Angelorum efl falvator . Unde Chri-
ftus, ut homo, meritys eft gratiam hominibus , non
Angelis: quare ut hamo ; in homines , non in An.
gelos, gratiam meritorié influit ,

As ReeFodol Sl A8 i I

Utrizm Angelis viatoribus revelatum fuerst
Incarnationis myfterinm.,

E myfterio Trinitatis quzftionem non proponi-
3 mus 5 hoc enim myfterium Angelis viatoribus
revelarum fpiffe , extra controverfiam. eft ; dubitari
eoim non poteft , cos per fidem cognoviffe finem
fupernaturalem , ad quem erantordinaci & creati, &
ad quem proinde actiones {uas referre debebant, Hic
autem finsdn incoitiva Dei unios ip fubftantia , &
trini in perfonis, vifione confiftit. Tantimigiturde
Incarnationis myfierio difficulras effe poreft.

ReEsroNsio.

Nullum videtureffe fundamentum fufficiens afferen-
di, qudd Angelis viatoribus revelatum fuerit myfte-
rivm Incarnationis ,

Prob,Nam, revelatum fuiffe , neque ex Scriprura, ne-
que cx traditione, feuex Patrum teflimoniis , probabi-
liter colligi poreft: imo videtut Scriprum pluribus lo-
cis repugnare: nam Ephef, c.3. dicic Apoftolus: Aibi
omninm  fanctorum minimo data eff gratia bec 5 in
Gentibus covangelizare inveftigabiles divitias Chrifti
& illuminare omnes 5 que fit difpenfatia facraments
abfvonditi-a faculis in Dea s qui omnia creavit , #f
innotefcat principaribus & patefbatibus in celeffibus per
Ecvlefiam multiformis fapientia Dei . Et 1. ad Ti-
moth. cap. 3. Manifefte magnum eff pietatis facra-
menturn 5 quod manifefatum eff in carne 5 jufifica-
tumi eff in [Piritn, apparuit Angelis, predicatym eff
Geneibus y &,

Dixi autem, Videtur repugnare, quia primus lo-
cus intelligi poreft de circumftantiis , vel fructibug
& effetibus Incarnationis , cum eriam fuperiorum
ordinum Angeli fanéti ignaraverint ante Chrifti ad
ceelos alcenfum, & quos poftea fucceflive per Apo-
ftolorum pradicationem, & infticutionem , ac pro-
azarionem Ecelefiz didicerint . Secundus verd de
] ‘nationg , non facienda, fed facta, quam feilicet
ut factam non cognoverun fancti Angeli 5 nifi poft-
guam revera facta eft,

Porrd , quod obiter obfervamus , aliquos faleem
ex bearis Angelis myfterium Incarnationis, antequam
implererur, cognovifle , five illud 3 prime inftantj
bearitudinis, five poftea tantlim COgNOVErint , con-
ftat ex Gabricle, qui illud annunriavic B. Virgini , &
aliis Angelis, qui illud antea Prophetis revelaverant ,

Dixi, Saltem , quia non omnes beatos Angelos
myRerium Incarnationis , etiam quead fubftantiam
confideratum , anre ejus adimplerionem cognovifle
collignnt nonnulli ex his Plalmi 23. verbis : Quis
¢/t iffe Rex glorie? Eu his Ifaie c.63. Quis ¢ff iffe 5
qui venit de Edom 5 tinitis veftibns de Bofra? Sed
his textibus fatis fir , {i dicantur ex beatis Angelis
aliqui, etiam tanc cim Chriftus in cazlos alcendit,
ignotaile aliquas bujus myfterii circumftantias , pu-
td quid Chriltus pro falute hominum moriturus fue-

De Angelis.

rat, & poftea refurrecturus. Hoe dicit S. Hicronys
mus » locum Ifaiz citarum interpretans . fiterrogane
igirar Angeli s INQuit 5 rei novitate perterriti. My-

erium enim paffionis & vefurreftionis Chrifti 5 fecun-
ditm_Apoffolum Paulum  cunilis rewrs generationi-
bus fuerat ignoratum., i

Demus igitur omnes Angelos beatos eriam 4 princi-
pio beatitudinis Cogl‘mviilc‘myﬁcrium Incarnationis
faltem quantum ad fubfantiam , quod certum non
elt . At inde concludi non poteft, qubd ctiam illud

cr fidem cognoverint , cim adhuc effent in via .
K’lmc omnia quidem , que per fidem cognofcuntur
in yia , claré per vifionem beatificam cognofcuntur
in patria, juxta illud Apoﬂo]i 1. Cor. cap. 13, #ide-
wus nunc per fpeculum 7 anigmare 5 thAc autem fa-
cie ad faciem, Sed pon omnia quz cognofcunturin
patria , prils cognita fuerunt in via. Multa enim
beatis in ceelo revelantur, qua viaroribus nunquam
fuerunt revelara .

Obj, Incarnatio revelara fuir Adamo in ftarn inno-
centiz., Ergo fuir etdam revelara Angelis viatoribus .
Prob, ant. Nam Adamus in ftatu innocentiz cogno-
vie funm cum Eva matrimonjum figuram effe furu-
1z conjunctionis Chrifti cum Ecclelia. Prob, confeq.
Quia par cft ratio pro Angelis viatoribus, & homine
innocente. &, Pratermiffo antecedente ; quod negant
aligui, & dicunt, non Adamo, fed D. Paulo reve-
latum fuiffe, quod per Adami cum Eva matrimonium
conjunctio Chrifti cum Ecelefia prefigurata fueri ,
neg. conleq, Nam pro Adamo , non pro Angelis ,
fuic {pecialis ratio; nam Chriftus non proprer Ange-
los, fed propter homines venturus erac, & per A-
dami cum Eva matrimonium prafigurabatur Chrifti
cum Ecclefia copjunctio, ; 2

Obj. Chriftus pradeftinatus erat, ue effer caput ho-
minum & Angelorum. Atqui conveniens fuir ut An-
gcli viatores per fidem capur {unm cognofcerent o
Eigo, &c, R, Chriftum pradeftinatum fuifle, ur el
fer capur hominum, non foltim quoad exccllentiam
& gubernationem externam, fed eriam quoad influ-
xum grariz; unde Incarnatio eft medium ordinatum
ad [alurem hominum; adeoque debuit revelari homi-
nibus viatoribus : debuerunt enim hominibus viato-
pbus revelari media illis ad - falugemn confequendam
neceffaria . At Chrftus pradeftinarus foic ; ut effee
caput Angelorum quoad excellentiam & externam gu-
bernationem taneim : unde Incarnatio non fuit me-
dium ordinatum ad (alutem Angelorum, adeoque ne-
ceffarium non fuit, uc revelaretur Angelis viatoribus .

Praterea Incarnatio non fuit decreta, & fic Chri-
ftus non fuic pradeftinatus, ut effer capur hominum
& Angelorum, nifi pot abfolutam pravifionem la-
plus Adami 5, & decrerum rcp:w:mdi genus humas
num, Ergo, quod Incarnatio effer decrera, & Chri-
ftus pradeftinatus capuc hominum & Angelotum ,
convenienter Deus non revelavic Angelis , nifi poft
lapfum Adami; quo tempore jam erant Angeli in ter-
mino. Quod i Deus Adamo revelavic ante lapfum
ejus, IPeci:Lmn ad hoc habuit rationem , qualem non
habuit” pro Angelis viatoribus, ur jam di¢tum eft.

Obj, S.Avguftinus lib, 5. deGenefi ad litt.c. 19. &
cum eo S. Thomas hic q.64. a. 1. ad 4. docent my-
fterium Incarnationis innorniffe Angelis & principio .
Nam fic loquicur S. Auguftinus : Nuncii grace An-
geli dicuntur 5 quo nomine Zenerali unjuerfa illa fu-
perna Civitas nancupatury quem primunm diem con-
ditum exiftimamus . Nam nec illud ecos latmt myfFe-
vinm vegni calorum , quod opportunc tempors revelarum
e pro falute noffra ...« Sic ergo fuit hop { myfte-
¥ium ) abfconditume & faculis in Dea s ut tamen nno-
tefteret prmn'pz'é:u & pmﬂa:i&m weee Jllis ergo 4
[ecalis innotuir 5 quia omnis Creatura non ante Jacu-
oy fed & feculis : ab ipfa enim exorta [une fecuias
g ;'P_ﬂ; a Jecnlis o gumiam initinm. ejus initinm fe-
culorum eff.

Et S. Thomas: Myfferium regni Dei y quod eff ii'{-
pletum per Chriftum, omnes q.ui;'rm Angeli a privci-
_p:'u alique modo COTROVETHIE 5 mAXImE €x quo beati-

ficati




Difputatio III.

fieati fung vifiore Verbi s quan: demones nunqguam ba-
buerunt, Non ramen omnes Angeli cognoveran: per-
feitt , neque: equaliter. Unde damones wmulto minws s
Chrifto exiftente in mundo , perfete myferinm. In-
carnationis cognovErunt. X

Re/p. Utrumque loqui rantiim de fanélis Ange-
lis, adedque utrique farisfieri, fi dicantur fancki An-
geli i principio beatitudinis, quod brevi mora {ub-
fecutum eft principium creationis, myfterinm Incar-
nationis cognoviffe in Vetbo ; quamvis , ue ait S,
Thomas , fon omnes @qualicer cognoverint ; fed
alii_perfectiis , alii mints perfecté , prout Deus eis
revelavir

AR P G E B L I

Utriom via Angelovum aliquandin, & quandis
dwraverit.

RespoNsiao I

1A Angelorum aliquandiu duravic.

Prob.1. Ex Scripr. Nam Ezechiclis c.28. Lue
cifero dicitur : Perfeitus in wiis tuis 4 die condse
tionis tus, done inventa eff iniquitas in re. Ex qui-
bus verbis aperté colligitur Luciferum , ac proinde
omnes alios Angelos repiobos ( non enim ante Lu-
ciferam peccaverunt ) in ftatu gratie, in quo con-
diti fueranty aliquandin perfeveraffe. Atqui Lucifer
& alii Angeli reprobi randiy fuerunt in ftatu viz ,
quandin fuerunt in ftaru gratiz: runc enim rantim
defietunt effe in via, clim ceeperunt effe in termi-
no damnationis ; & ceeperunt cffe in termino da-
mnationis, ciun peccarunt, & peccando exciderunt
& flatu grariz. Ergo, &,

Prob, 2. Ex Pauribus . Secundiim Patres , Angeli
fan&i gloriam coniecuri funt ob meritum perfeve-
rantiz , {ive quia in fatu gratiz , in quo condiri
fuerant , liberc_permanferunt . Ergo fecundim Pa-
tres, Angeli fancki gloriam confecuti non funt , nifi

oftquam in ftatu gratiz , in quo conditi fuerane ,
ﬁberé permanferunt : nam mercedis collatio fuppo-
nit meritum in re. Ergo fecundum Patres , Angeli
fanéti aliquandin fuerunt, antequam glortam confe-
querentur : nam permanere , dicit cflentialiter ali-
quam durarionein. Ergo fecundum Patres , Angeli
fancti aliguandin fuerunt in via: non enim defierunt
effc in via, nifi clim gloriz terminum affecuti fune,

Prob. ant. Ex ‘8. Auguftino lib. 22, de Civit. c.1,
In eo fummo permmxemz'ﬁ:u cateris ( bonis Angc!is)
ut de [ua fine fine permanfione certi effent , tanquam
pramium ipfins permanfionis dedir, Lib. 12, ejuldem
operis ¢ap.9. Eo funt iffi ab illovum focietate difere-
ti s qaod bi (‘boni) in cadem woluntate “bona wan-
ferunt s dlli (mali) ab ea deficiends mutati funt, ma-
la feilicer wolunrare, Et inferits : Jffis ( malis') ma~
la voluntate cadentibuss illi ( boni ) ampliis adjutis
4d_eam beatitudinis plenitudinem , wnde fe nunquans
cafuros certiffimi fievent ( liberg feilicer permanendo )
pervenerunt. Lib. de bono' perfever. cap. 7. Diabplo
cum [uis cadente , in veritate [Fererunt ( boni Ange-
i, ) & ad fecuritatem perpetuam non cadends , in
qua nunc eos ¢ffe certiffmi Sumus 5 pervenive merue-
runt . Et lib. de corr. & grat. cap. 11. Angeli fan-
& onnn cadentibus aliis per liberam arbitrium | per
idem liberum arbitrium (Feternnt ipfi s & hujus man-
fronis debitam mercedem recipere merierunts tantam
[eilicet beatitudinis plenitudinem 5 qua eis certiffimum
fits femper fe in illa effe manfuros.

Ex §. Profpero lib. 1. de vita contemplat. cap.3.
Merito fue flabilitatis (boni Angeli) in eternum fe-
lices effettiy de fun permanflone fecurs fint.

Er ex Gregorio Magno lib. 5. Moral. c. 28. Az
8 amnipatens Dews nauram [wmmorum Spirituune bo-
#ams , fed musabilem condidit : wt @ qui permancre
wollents ruerents O qui in conditione perfifferent....
ea majoris apud Dewin meriti fierent  quo mutabili-
taris fua mouwam flatione fixijfant .

Articulus IV, 329

Prob.3. Ratione. Vel Angeli (anci in primo in:
ftanti creacionis fuz glorificari fuerunt, vel tanpim
poftea. Non primum ; alioquin aut nunquam fye
runt in via, aot fimul in via & termino fuerune,
Utrumque antem falfum eft & ablurdum. Ergofecun-
dum. Ergo aliqua mora inrerceflic inter corum crea:
tionem & glorificationem. Ergo aliquandiu duravit
€orum via : tandiu enim dotavic eorum via, quan-
din non fuerunt in glorificarionis termino.

Similiter vel Angeli mali peccarunt in primo in-
ﬁa'mi creationis, vel poftea rantim peccarunt. Non
primum: Angeli enim mali creati fuerunt cum amo-
re cafto, quo proinde in primo inftanti creationis
fuz converfi {unt in Deum, eique adhaferunt. Eos
autem peccaffe mortaliter in fenfu: compofito hujus
’fnnoxis, manifefté repugnat. Ergo fecundum ; Ergo
inter corum creationem & eorum peccatum, adeo-
que & eorum damnationem, aliqua interceflic mo-
ra . Ergo aliquandiu fuerunt in faru vie : randin
enim fucrunt, quandiu non fuerunt in termino da-
mnationis .

Responsio IL

Via Angelorum non diu duravic.

Prob. Angeli omnes cum mundo corporeo creati
fuerunt, & jam erant in termino, quando Adamus
lapfus eft ; nam mali Angeli jam peccaverant ; &
ob peccatum erant damnati, adeoque jam boni An-
gelt ob perfeverantiam gloriam confecuri erant : De-
um enim codem inftanti & Angelos deficientes da-
mnafle, & permanentes glorificafle , quis neget 2
Atqui Adamus non longo poft mundi corporei crea-
tionem tempore lapfus eft . Ergo non din duravic
via Angelorum. Quandiu autem pracisé duraverit,
quis cercd definier?

AR L LGU LU S IV
Ouis ex reprobis Angelis primus peccaverir .

Ora 1. Multos ex Angelis , 3 Deo cum amore

cafto creatis , poftea peccafle conftat 5 1. ex
Scriptura . Nam Job cap. 4. dicitur : Ecce qui fer-
wiunt eiy non funt fFabiles, & in Angelis fus repe-
vit pravitatems . Ev 2. B. Petri cap, 2. Deus Angelis
peceantibus non pepercit. 2. Ex wraditione, cujus cer-
tiflimum monumentum ef unanimis Patrum om-
nium confenfus.

Notaz. Unum, qui Diabolus, Saran, & Lucifer
pominatur , inter Angelos, qui peccarune, primum
peccafle ; & deinde cateros ad peccandum induxif-
{e, communis eft Patrum, & Scholafticorum fenten-
tia, & colligitur ex Apocalyp. cap. 12, ubi dicitur :
Michael & Angeli ejus preliabantur cum dracone 5
¢ draco pnghzizr s & angeli ejus = O non walue-
runt 5 meque locus inventius ¢t eorum ampliss in ce-
lo. Et projeitus eff draco ille magnus ; ferpens antie
quus 5 qui wocatur Diabolus & Satanas , qui- feducir
univerfem Orbem: & projeltus ¢ft in terram, & ans
gels ejus cum illo mifi funt.

Hic Angeli, qui peccarunt, vocantur Angeli Sa-
tanz, quia illo {uadente: peccarunc, & Saranas illos
ad defectionem fuam pertrabendo. fecit (uos, illofque
Dens, & quidem julté, ipfi voluit effe fubjectos in
peenam confenfus mali : 4 gue enim quis fuperatus
effs bujus & jure merito ferous ¢f . Hinc de Sata-
na dicitur lib. Job cap.41. Jpfe eff rex fuper univer-
fos filios fuperbie. Ex Matth. cap. 12. vocatur Prin-
ceps dzmonum , fen malorum angelorum :  Hie
(Chriftus ) won eficit demones nifi in Beelzebub prin-
cipe demsoriorsm . Hinc homines » qui peccanc, vo-
cantur filii diaboli, quia cum primus omnium pec-
caverit ; & exemplum peccandi dederic , eft velutd
primus peccantium parens . Sic 1. Joan. cap. 3. di-
citur = Qui facit peccatsm ex diabolo eft: quoniam
ab initio diabolus peccar . Et Joan, cap. 8. Chuiftus
ait Pharifeis : Fos ex parre diabolo efdis o & defide-
via patris veffri vultis facere. dlle homicida eras ab

e




330

initio s & in weritate won flerir, His prafuppofitis ,
quETItUE utrgm Angelus ille, qui primus peccavir,
& alios ad peccandum induxie, fueric omnium Ag-
gelorum fupremus? Pro quo fic

R'EsPonNstrq.

Qui primus intec reprobos Angelos peccavit, &
alios ad peccandum induxic, fuic in perfc&;onc na-
turalt fupmuus inter omnes Angclos.

Prab. Ex Scriptura. Nam 1. de diabole dicitur ,
Job cap.qa. Zpfe eff principinm viarnm Dei. Dici-
tur autem diabolus principium viarum Dei, vel quia
folus creacus eft ante omnes alias creaturas , vel
fquia amnium creaturarum quoad naturalem perfe-
¢tionem praftantiflima eft. Non primum: quiaDeus
omaes Angelas codem inftanti cum mundo corpo-
zeo de nihilo condidit. Ergo fecundum . Sic verba
landata interpretarur 8, Gregotius lib. 32. Mor. . 18,
Principinm s inquit, vigram Dei Bebemoth dicitur ;
Guia nimirem cim cunfa creans ( Deuns ) agere: ,
f.umc‘ primuns condidit , guem veliquis Angelis emi-
nentiorem fecir.

2. llaiz cap. 14. de eodem diabolo dicitur, fub
nomine Regis Babyloniotum : Quemoda cecidifti de
cxls , Lucifer 5 qui mane: oriebaris? Quibus verbis
Propheta fgnificar Luciferum Angelum tantum: ce-
teris Angelis excelluiffe, quanrim Lucifer ftella fellis
cztetis excellic. Hune lpcum fic intellexic 8. Bernar-
dus lerm. 1. de advencu Domini , cim ait: Jritinne
enis peccapi (uperbiay que tam velociter ipfum quo-
que fideribus cunitis clavins micantews , arerna cali-
gine chrenebravit Luciferum: que non moda angelum ,

Sed angelovum princifiem in jiaba!um COmMBLAvIt.

3. Ezechicl cap. 28. fic alloguitur eundem diabo-
lum fub nomine Regis Tyri + Ta fignacalums fimi.
fitudinis ( Dei ) plenns [apientia , é‘ perfectus de-
core, in deliciis Pavadiff Dei fuifti : omnis lapis pre-
tiofus operimentum tawm : fardins, tofiaz. 7
pis, chryfolitus .65 onyx, & berillus , f; )
carbuncalus @‘fm:zrﬂgd‘:: o Tu cherub extentus
G protegens. ... ..« in medio bapidum. ignitarum am-
é.{!ﬂﬁt .

Quem locum fic interpretatur S.Gregorius ¢. pro-
xime laudato : Quid bomi won habuir , f§ fignaculum
Dei fimpilitadinis Fait? 1. Infum fignacelum Dei fi-
milstudinis ( Propheta’) dicit = ut qio fibtilior ¢ff in
napyra s eo in ille fimilisdo Dei plenists  credatar
exprefla .. .. Novem dicit ( Propheta ) genera lapi-
dusp s quia nimirim sovems Sunt_grdines’ Angelorum
evers qHibas Behemoth offe apertus fuifle deferibirur :
quia cos quafi veffem ad ornamentum fusm habuir ,
quoram dum claritatem tranfeenderee, ex corums com-
paratione clarier o « Cherub plenitndo fapientie
anterpretatur o G ideirco iffe Chernb dicitur's quia
tranfcendiffe cantlos (tientia non dubitatur oo.v.e. Ez

#id comparationz clariratis [ue ceterarum clavitatem
obumbraffe treditur , ipfe extentus & prategens fuiffe
perhibernr, Reliquos enim: quafi obunibrands aperuit 5
qui earapz magnitndingm excellentia majore tranfcendit

4. Idem Ezechiel ¢, 31. naturalem diaboli fub no-
mine Affyriorum Regis excellentiam allegorice deferi-
bit his verbis : Cedri non fuernnt altioves ille in pa-
radifo Dei , abieres won adequaverunt fummiratem,
ejus s O platani non fuerunt eque frondibus illius :
amne lignum pavadifi Dei non eff affimilatum illi o
& pulchritudini ejus .

Quz verba fic exponit S. Gregorius loco landato 3
Hyjus primarus ( diaboli ) eminentiam confpicit Pro-
Pheta s cim dicit : Cedri non fuerunt ., . qui nam-
qug Accipi in cedris, abiesibns & platanis poffunt s nif
e wirtunss caleffiam procere celfitudinis agmina
sevoe QU Quamvis excelfa fine condita , buic tamen
nee pralata funt, wec aquata ..., Hfa arbor in pas
vadifo Dei tor quaft condenfus frondes habuir gt
b fe pofitas Supernorurs [piritunm legiones artendit
LQui ideirco peccans fine ‘wenin damnarus eff quia
magnus. fing comparatione faerar creatus.

Prob.2, Ex Patr\um teftimonia, Terculliani fciliceg

fu.

Tractatus II. De Angelis.

lib. 2. contra Marcionem cap. . ubi hoe Ezechiclist
Tu fignaculum , &c. de diabolo ait effe dictum .
eminentiffimo Angelorum , ue Archangelo 5 ut fapien-
viffimo omninm . Gregorii Nazianz. in carm. Princeps
Lucifer in [ublime elatus. ... amifer [plendorens . Cy-
rilli Hier. catech. 2. Archangelys- ( hoc eft , Angelo-
tum omaium princeps ) cam effer banus , diabolus po-
fea ... diflus ¢ff . Palchafii Diaconi lib. 2. de Spiri-
tu fancto cap.3. Hic ergo ( diabolus) #uilum in crea-
auris [uperiovems [e, ut veor s habuie 3 wullum medinme
inter (e & Deum widit 5 in cujns amulatione [uperbie
Jimulo concitatns affurgeret , & idev nullum ante e
Sare in ordine militia caleftis afpiciens 5 ipff verum
Domino fe aquare prafumpfic.

5. Gregorium & S. Bernardum jam citavimus, qui-
bus confentit Hugo Vict. Summ. Sent. tract. 2. c. 4.
Non defunt ramen etiam ex Parribus aoriquis » qui
negent Luciferum fuiffe {upremum omnium Angelo-
rum. Magifter Sent. lib. 2. dift. 6. feribic Luciferum
omnijbns aliis cadenribus excellentiorgm , nec inter
fiantes aliquem eo digniorem fuiffe. Denique fanctus
Thomas in 2. diftinct. 6. quaf. 1. are. 1. in'O, & hic
queft. 63, art. 7. in O. fenrentiam noftram ut proba-
biliorem defendit.

AR L TE L ST
Quednam fuerit primum Luciferi peccarwm.

"R ESrOoN®1q L

I)Rimum Lucifert peccatum fair peceatum fuper-
L bize.

Prob. 1. Ex Scriptura, Nam Ifaias cap, 14. fic dia-
bolum fub nomine Regis Babylonis alloguitur ; De-
tratla eff ad inferos fuperbia tua ... Quomodo cevie
diffi de Cerla 5 Lucifer , qui mane oriebarisd.. .. Ou
@icebas in corde o ¢ Fn Corlum confeendam 5 [uper.
aftva Dei exaltaba folivm mewm . ... Afcendam fus

Per altisndinems wubinm ., fimilis ero Alriffimo. EtEze
chiel. cap. 28. fub nomine Regis Tyri : Elevatum eff

cor tunms iz decore tho ¢ perdidifti fapientiam tuam in
decore tnoy in terram frejecs te.

Prob. 2. Ex unanimi omnium fermé Patrum con-
fenfu , poft rerium fzculum. Paucos pro omnibus
bic allegamus, Athanafinm fcilicer in orat. de virgis
nitate , ubi fic ait : Zugens remedium eft ad falutcms
aninci bumilitas; cim Satanas nan ob [eartatianem 5
aut adislterivm 5 ast fuveuw dejellus fit ¢ Calo , fed
Superbia illum inde precipivarit infra ipfam abyffim
cujus hat verba fuere : Afoendam , & ponan: folinm
¢ regione Deis & ero agualis Altiffimo .

Gregorium Nazianzenum orat. in Chrifti nativira-
tem, ubi dicit : LZaciferum propter [uperbians caligi-
nem effectum effe. Idem reperit orat. 2. in Pafcha. Na-
zianzene adjungo Chryloftomum homil. 1, in a. Epi-
ftol. ad Thels. Nullum ¢ff, inquit, malum quod cons
ferri poffie cum fuperbia : bominem efficit demonem »
hac eft, fimilem dzmoni , qui demon & caligo ef-
fectus eft per fupecbiam,

Cyrillum Alexandr. lib. 5. in Joan. cap. 4. ubi hac
habet » Quid ..... diabolum ex corleftibus aulis expa-
lit @ an quod honovem experierit y creata quidem naru-
¥ convenientemy [ed conditione [wa potiorem ac-ajo-
remi «.o. An vero quod anfus [it dicere i Ero fimilis
Aleiffima 2 Imaginatus enim eff vem creatam ad Crea-
toris naturam afcendere poffe, & cum wniverfe reflore
Deo in codem throno confeffurdn: .

Auguftinum lib. 11, de Genef. ad litt. cap, 13, ubi
aity faltum effe ur rationalis creatwre fpiritus fua po-
seffate proprer cxcellentiams deleftatns 5 rumefceres [
perbia, per quam. caderer @ beatitadine [piritalis pas
radifis & invidentia comabefcerer . Er cap. 16. Quan-
da, inquit , dejecerit fuperbia didbolum ; w naruram
fuam bonam Prava voluntate perverteret , Scriptura
won dicir: ante tamen fatbom fuille ( quam hominem
ad peccandam induceret, ) & ex bac ewm bomini inwi-
diffe; ratiamanifefta declarar, Et lib,22. contf{aFalt

um




Difputatio III. Articulus V. 331

ftum cap. 87. ubi eriam ait de diabolo : 4 lu_ce [ua
Supernas quam & Deo habebat s fuperbic merito ab-
[ciffus eff. : ; :

Fulgentium lib. 7. ad Monimum cap. 17. ubi haze
feribit : Tunc initium fumpfie (fuperbia) cwm Ange-
lus adversiis Denm elatus, € ipfa elatione proftratus,
per concupsfcentian . .. volens wfurpare 5 qrod illi da-
tum 2 Deo non fuity @ Deo difeeffit, & cecidit,

Magnum denique Gregorium lib. 34. Moral. c.17.
ubi de Lucifero ita loquitur : Eo ipfo [fimilizudinem
( Dei ) perdidit, que effe e [uperbe fimilis in celfitu-
dine concupivit, Oui enim charitatem ejus imitars de-
buit, fubdstus ambist ejus celfitndinem , & hoc quod
imitars poterar, amifie elatus ... dum privatam cel-
[fieudinems fuperbe appetiit s jure perdidit participatam .

Confentiunt Hugo Vit. Summ. Sententiar. track. 2.
cap. 4. Magifter Sent. lib. 2. diftinét. 6. litr. A. & S,
Thomas hic quelk 63 artic. 3. in O. Ditendum 5 in-
quit , qxbzi Angelus abfqze omani dubio peccavit 5 ap-
petendo offe wt Dens.

Resronsio: IL

Lucifer ex confideratione naturalis petfectionis ac
pulchricudinis fuz elatus appetivit fupremam guan-
dam & creaturz indebiram celfirudinem.

Prob.1. Ex Scriptura, qua hoc aperté viderur fi-
gnificare; ciym apud Ezechiclem cap, 28. Lucifero di-
citur ; Elevatum ¢ff cor tnum in decore two ; & ipfe
apud Ifaiam cap, 14. dicit - Jn calum confeendam o
fuper aftra Dei exaltaba folinm meum .. .. Afcendam
[aper altitudinems nubinm , fimilis ero Altiffima 3

Prob. 2. Ratione .. Quia , ut probatumeft, Lucifer
péccavit peccato |i1pexbi:c . Ergo peccavit , ex inor-
dinato fut amare, & propriz excellenriz affectu ap-
petendo indebitam aliguam celficudinem : nam ug aic
5, Augultinus lib: 14, de Civ. cap. 13. Quid ¢ff fuper-
bia, nifi perverfe celfitudinis appetitus? Perverfa cel-
[fituda ¢ff, deferto co\cui debet animus inberere prin-
€ipio 5 fibi quodammodo fiers atque effe principinm .
Hoc firy cism fibi nimis placet. Sibi vero ita placer,
st ab illo bono incommutabili deficiz 5 quod ei magis
Placere debuit 5 quanm ipfe [ibi.

Lucifer igitur peccavir peccaro fuperbiz » quia fibi
nimis placuir ; & fibi nimis placendo , ex perfectio-
nis {cilicee & pulchrirudinis confideratione, fe ipfum
inordinaté amavit ; & inordinaté {¢ amando , pro-
priam excellentiam inordinat¢ appetivip. Atqui non
appetivit inordinaré propriam excellentiam , nifi quia
appetivit indebiram celficudinem. Ergo pcccav’ir s quia
ex inordinato {ui amore , & propriz excellentiz affe-
&un, indebitam celficndinem appetivit, & quidem ali-
quo mode (upremam , & omni creaturx indebitam ;
galem enim celfitudinem manifefté fignificant hac
verba : i Ceelum confeendam 5 G'c.

Hanc docrinam tradunt Patres , vt Cyrillus Ale-
xandrinus lib. 2. commentarior, in ¥aiam, ciim ait ¢
Diabolus weluti inter affra Luzifer cecidit, & commi-
wutus eff tumida & mrgida cogitans 5 & hanorem ac
glovians foli_ fumme natsire congruentems. rapere cu-
gjcm, quantun molimine & vi &7 animo poterat. Ut

alchafins Diaconus verbis fupra citatis art. IV. Ut
Gregorius Magnus veebis jam laudatis hoc are. 8 mo-
da laudandis. Ut Bernardus ferm. 1. de Adventuy Do-
mini : Lacifery inquit, ille qui mane oriebatnr. 5 pro
eo.quod Altifimi fimilitudinews wfurpare tentavit , &
rapinam arbiratus eff effe (e equalem Deo.... praci-
pitarus sllico corrnit, Et Hugo Victor. cum Magiftro
Sent. locis citatis fupra.

Ciim autem dicunt diabolum affeckafic zqualitatem
cum Deo, comimodé intelliguntur de (pecialiffima
quadam cum Deo fimilitudine: perfetam enim cum
Deo zqualitatem , quam evidenter norar Eucifer fibi
impoflibilem effe, f(erio affectare non potuic. Er i
Dottores cirati, faltem plerique, neceffario intelligen-
di effent de perfeda zqualitate, adhuc pro nobis pof-
fent allegari : nam eatenus dici porelt disbolus pec-
calle affectando perfedtam cum Deo xqualitatem

quatenus ex vehementi defiderio affequendz, fi feri
poffer, perfete cum Deo @qualitaris, abfoluré & effi-
caciter, quantum erat ex {e, alpiravit ad fupremam
illam & omni creature indebitam celfitudinem , qua
fimilis fieret Deo , fic ut tanquam Deus haberi pofice.

Responsio IIL

Lucifer ex confideratione naturalis perfectionis &
puicr_imdinis fue elatns, appetivie fummam & ablolu-
ram in res omnes creatas dominarionem , hoc fenfin
qudd voluerit rebus omnibus creatis defporicé prae-
effe ablque omni fubjectione ad Deum, quoad impe-
rium & minifteria adtyalia,

Prob. Nam Lucifer , ut probatum eft , appetivic
fupremam quandam & omni creaturz indebiram cel-
firudinem. Arqui hac celfitudo aliud effe non poreft,
quam dominatio in res omnes creatas (umma & ab-
{olura in fenfu explicato. Ergo, &c.

Confirm. Quia hanc dominationem affequendo ,
Lucifer in Ceelum confcendiffet 5 fuper aftra Dei ex~
altaffet lolinm fuum, afcendiffer fuper altitudinem nu-
bium, & Altiflimo, cujus eft fupremum & ab omni
omnind fubjectione folurum in res omnes creatas do-
mininm habere, fimillimus evafiffer, ur perfe clarum
eft. Arqui hec omnia apperivit Lucifer, ut conftar
ex Scripruris. Ergo., &ec. Amplius: Lucifer hanc do-
minationem affecutus , haberi potuiffer tanquam, in-
ferioris licér ordinis , Dens. Arqui, uc dicie S. Tho~
mas hic qu. 63. arr. 3. Lucifer abfque omni dubio pege
cavit appetendo effe ut Dews. Ergo, &c.

Confirm, adbuc . Cerré cum Lucifer graviflimé pee-
caverit , peccavit appetendo abfoluté & efficaciter ,
quantum erar ex fe , excellentiam aliquam creatu
indebitam. Ergo peccavic, vel guia, uc dicic S. The-
mas loco citato, apperi;r ( abfoluré & cfficaciter) sz
finens witimum beatitudinis, id ad quod wvirtute fue na-
ture poterat pervenive » averrens [(usm apperitum 4
beatitudine fupcrnaturali, que eff ex gratia Dei : aug
JF appetiie ue ultivonms finem illam Dei fimilitudiness
qua datur ex gratia, voluit hoc habere per virtutens
JHe nature, non ex diving anxilio, fecundwm Dei dif=
pofitianem : vel quia appetiit abloluté & efficacirer
petfectam cum Deo @qualitatem : vel quia appetivic
abfoluré & efficaciter unionem hypoftaticam, eamque
invidit Chrifti humanicati , cui noluerit fe fubmitte-
r¢ : vel denique guia abloluré & efficaciter appetivig
Prxﬁ“ﬂiﬂ dOIﬂinﬂ[iOnClﬂ.

Non primum : Nam hze §.Doctoris fententia ne-
que in Scriptara, neque in Patribus rcpm’itur habere
{ufficiens fundamentum : imo Pacribus non fatis con-
gruere videtur.

Non fecundum ¢ Nam ut dicie S. Thomas loco ¢i-
tato, Lucifer non potuirabfoluté & efficaciter appere-
re effeuc Deus per equiparantism, quia feivit boc ¢ffe
impofibile narwrali cognitione i nec privum  aclum
peccandi in ipfo preceffir vel habitus ,vel paffio ligans
cpg:;qﬁ“im:t;m ,"bﬂsu wirtutem 5 ut in p,;‘ri'{mf,gri a'cﬁ~
ciens eligeret impoffibile , ficur in nobis incerdpm acci-
dit. Et date quod effer paffibile » hoc effer contra nati-
vale defiderivm ; eft enim wnicuigue naturale defide-
vium ad confervandum [uum ¢fle , quod mon conferva-
vetur , [¢ tranfmutaretur in alteram natwram. Unde
mubla res s gus eff in infeviori gradw natwre , poreff
appetere [uperioris nature graduwm ... Manifeffum eff
autem , quod Deus excedst Angelwm . .. fecnndum gra-
dum nature; & etiam wnns Angelus aliwm . Unde im-
poffibile eff , quvd wnns Angelus inferior apperar effe
equalis [uperioris nodum quod apperar effe equalis Deo,
nifi fub hac chimerica conditione, fi hoc fieri poffe
fine PrgPrim natuiz deftructione; ﬁdel:)q}lt i!‘l‘lpoﬁ‘lbi-
le fuit, quod Lucifer abfolure & cfficaciter appereret
effe Deo zqualis. :

Non ecrrium : quia hec fententia fupponic aliqua,
qua dubia , vel falfa funt , nempe quod Incarnatio
decreta fuerit ante abfolutam pravifionem lapius A-
dami, & qudd Angelis viatoribus revelata fucri_: A
Preterea, eft plané nova,utpore inventa reggnno-

ribus




A . e di

Rt

o

| 4
11
i
¥
¢

323 Tractatus [II. De Angelis.

ribus Scholafticis , & veteribus Schole Doctoribus ,
ficut & Patribus ignota. Neque hanc il?n_tcn_tiam jue
vant verba Apofloli, Hebr. cap. I. dicentis : Et cum
sterum introduci primogenitum in Orbem verrarum o
dicit ¢ Et adorent ewm omnes Angeli Dei. Nam (up-
pofito qudd hac verba fignificent duplicem Verbi in
mundum introduétionem, dicimus primam factam efie
in inftanti Incarnationis Verbi , fecundam in inftanti
temporalis nativitatis Verbi incarnari.

Superelt igituz ue quarcum dicatur , nempe quod

Lucifer apperiveric fummam & abfolutam dominatio-
nem, &e. Hanc fententiam diflerris verbis tradit Gre-
gorius Magnus lib. 34. Moral. cap. 17. £i, inquic,
& quo Conditns fuerar, fube/fe aefpexit. Jta enine Deus
[uper omnia eff, ur ipfe fub nullo fir. Lsviathan vero
sffe ejus celfitadinis culmen afpiciens , jus perverfe fi-
bertatis appetiit 5 st & pracffer careris s & nulli fub-
effety dicens . Afvendam fuper altiradinem nubinm o
& [imilis ero Altiffima. Cuns eo ipfo fimilitndinen
perdidit 1\?#0 effe ei fuperbe fimilis in celfitudine con-
cupivit, Nec multim ab hoc abludit id quod de Lu-
citero ait 5. Thomas laco citato : Apperiit, inquic ,
aliquem principarum fuper alia babere: in gao ezian:
perverse woluit Deo affimilari .
" Obj. Primum peccatuma diaboli fuit peccatum invi-
diz. R.neg. Prob. Authoritate S. Cyprianiita loquen-
tis lib. de zelo & livore : Diabolus inter initia [Fatim
mundi O periit priwus & perdidiz o dlle dudim an-
gelica majeftate fubnizus, ille Deo acceptus &' charus,
peftquam hominems ad inaginem Dei faitum confpexits
#n zelum malevalo livare provupisy non priws alterum
dejiciens inflinftu zeli's quam spfe zelo anre dejettus.

R. opponenda S.Cypriano alios Patres, fuprd ma-
gno numero allegatos , & imprimis 8. Auguftinum ,
qui ctiam difertis verbis §. Cypriani fenteniiam refellic
Iib. 1. de Geny ad lice. cap. 14, Nonaulli, inquit, di-
cunt ipfum e ( diabolo ) fuiffe cafum a fupernis fedi-
buss quod inviderit homini fatto ad imaginem Dei.
Porro hec invidia fequitnr [uperbiam y non precedit.
Non enin: canfa fuperbiendi eff invidentia, fed caufa
invidends [uperbia. Cum igitur (uperbia fit amar ex-
cellentia proprie , invidentia vero fir odium felicita-
tis aliene , quid inde nafearur, faris in prompts ofF .
Amando enim quifque excellentiam fuam , wvel pari-
bus invidet s quod ei coaquantur ; vel inferioribus-, ne
[obi cozguentar ; wvel [uperiaribus, guod eis non coeque-
tur. Superbiendo igitur. invidus, nan invidendo quif-
que faperbus ¢ff . Tum fic profequitur c. 15. Merita
anitinm. Omnis peccati (uperbiam Seriprura definivit o
dicens : Initinm omnis’ peccat [uperbia.

Innocenti igitur homini eam , qua in paradifo vo-
lupratis fruebatur , feelicitatem invidit quidem diabo-
lus,l & invidendo peccavit. At jam antea peccaverat,
& peccando, ex illa beatitudine, in qua ipfe condi-
tus fuerat, ceciderar; qua bearitudine fi non excidif
fet, nullam habuiffer caufam invidendi homini, quod
ad imaginem Dei conditus fuiffer ; cim iple quoque
ad imaginem Dei , & quidemn mado longé excellen-
viori condicas fuerit, Unde Ezech, cap. 28. dicitur {i-
gnaculum (militudinis Dei: Licer howo, inguit Gre-
gorius Magnus , lib.32. Moral, cap.18. ud fimilitu-
dinems Dei creatns fit, Angelo tamen quafi majus ali-
qusd. tribyens ( Propheta ) non ewm ad [imilitadinem
Dei conditam, fed ipfum fignacalam Dei fimilitudinis
dicit : ut quo. [ubtilior eff in natura, eo in illo fimilie
tudo Dei Pleniss credaswr expreffa.

Itaque cum Lucifer effer creaturarum omnium 3
Deo conditarum excellentiffima, donis tum natura-
libus tum fupernaruralibus & Deo liberaliffime pre
ceteris amaibus crearuris exornata, quandiu in illa
beato ftacu, in quo fuerat conditus , ftetic, non
fuic quod invidere poffer homini. Sed poftquam ex
perfectionis & puichricudinis fuz contemplatione
clatus , fommam & abloluram in res omnes pore-
ftatem Deo mvidic , & propter hanc invidentiam
miferrimus effetus eft , habuit quod inviderer ho-
mini innocenti . Innocentis igitur hominis feglicira-
tem confpicatus miler iple; in zelum malevelo ki

vore protupit , & inflin@u zelis quo fe iple antd
dejecerat 5 hominem dejecic .

ART I €U LUSEYE

Quodnam fuerit primum. peccarum aliorum Angelorum ,
qui owm Lucifero damnati fune,

EX Scriproribus Ecclefialticis non pauci tribus

prioribus Ecclefiz fzculis fenfere Angelos pec-
caffe fornicando cum mulieribus, quarum fpecic ca-
pri fuerant, Ita autem fenlere proprer hzc verba
Genefeos cap. 6. Fidentes filis Dei filias bominum
Znéd effent pulchre , acceperuns fibi wxores ex omui=
Hs 3 quas elegerant,

In hac fententia fuit in prima Apologia Jultinus
Mart_vr s Angeli, inquit » cure wulierum , concubitns
canfa s amoribus fum vidliy et filios procrearunt ¢os,
qui daemones funt difki.

Irem Athenagoras Philofophus Chriftianus, in le-
gatione pro Chriftianis : 4 fatu fuo , inquit, defe-
cernnt ( Angceli mali) alii quidem amoribas capti vir-
ginums & libidine carnis accenfi; ipfe vero princeps
( Lucifer) zam negligentia, sum improbitate circa pro-
eurationes [ibi concreditas. Ex amatoribus igitur vir-
Zinum Gigantes, ut wocant s nati fant.

Irem Tercullianus lib. de Idololatria cap. 9. Usmnms
proposie 5 inquit , Angeles effe illos defortores Deiy
amatires faminarum 5 proditoves etiam hujus curiofi-
tatis ( hoc ¢ft, homines Altrologiam docuiffe ) pro-
pterea guogue damnatos @ Deo,

Item Clemens Alexandrinus lib. 3, Pzdagogi c. 2.
Harum , inquit , rerum tibi fant indicia Augeli , qui
Dei veliquerunt pulchritndinens o proprer pulchritudi
nem , qua flacceffit o atque adep & calis in serram ces
ciderunr .

Trern Lactantius [ib. 2. Inflicut. divin, cap.14. Hlos
( Angelos ) cum  hominibus commorantes dominator
ille terre fallacifimus ( diabolus ) confuetndine ipfu
paulatim ad wvitia pellexit , & mulierum congreffibus
anquinavit. Tum in Calwr ob peccata, quibus fe im=
miferant , non vecepti, ceciderunt in terram. Sic eos
diabolus ex Angelis Dei fuos feciz farellites 5 ac mi-
niftros,

Hos fequitur Eufebius Cefar, lib. 5. de preparatio-
ne Evangelica, cap. 4. ubi afferit ex textu Genefeos
landato , Gigantes ex Angelorum cum mulieribus
concubitu procreatos fuife ; & fanctus Ambrafis
lib. 1. de virginibus ; ubi fic ait : Caffitar Angelos
fecit . Qui eam fervavit, Angelus off; qui perdidit,
déabolus, Hane tamen fententiam inter hzrefes nnme-
rav Philaftrius Brixienfis cap. 59. Alia , inquit , ¢
herefis, que de Gigantibns afferit,quod Angeli mifee-
vint [ cum feminis ante dilwvinm, & inde effe na-
tos Gigantes fufpicantuwr, Nos faltem e falfam & ob-
foletam repudiamuys. Sit iraque

Resronsia, L

Primum peccatum Angelorum » qui cum Lucifero
apoftatarunt, fuic peccatum fuperbiz .

Prob. 1, Ex Scriprura. Nam Job c. 41. dicitur de
Lucifero : fp/e of Rex fuper univerfos filios luperbie,
hoc eft , fuper omnes angelos malos , qui cum eo
contra Deum rebellaranr. Non autem vocantur filit
fuperbiz, nifi quia per elationem i Deo defecerunt 5
ut ad Luciferi caftra tranfirent.

Prob. 2. Ex Parribus. Pro omnibus fitr Theodoret.
in epitome divinorum decretorum cap. 8. quod eft de
diabolo & damonibus, ubi fic loquitur: Diabolus &
Aamonum caterva, qui erant cum aliis iﬂ:uxpurei.r( fan-
Cis [cilicer angelis ) illorum in Denm benevolensiam
nan funt imitats ; fuperbie avtem & arrogantie morbo
correptiy ad id quod off detevius converfs funt, €& 4
priori forre excidernnt. Et fanctus Auguftinus lib.22-
de Civitate cap. 1. ubi hazc haber : Cim prefeires
{ Deus ) dngelos guofdam per elationem , gua ipfe
Jibi ad beatam vitam fufficere vellent 5 tanti bons de
' [errores




Difputatio IIL Articulus VI. 333

[ertores futuros, non eis ademit hans poteftatem 5 po-
tentins 07 melins effe judicans etiame de malis bene~
facere, quam mala effe non ﬁrzer‘c.

Prob. 3. Rarione, Nam Angeli apoftate peccave-
runt , vel quia Luciferi exemplum fecun , experie-
runt finguli (wmmam & abfoluram in res omnes do-
minationem i fenf fuperius explicaro ; vel quia
{altem experierunt {ingull anarchiam, nulli, ne qui-
dem Dro, quoad imperinm & minifteria :_ufhmllﬂ P
{ubelle volendo 5 vel guia natyrali fua perfectione,
ac pulchrirudine capti & contenti, refpuerunt feeli-
ciratis ftatum 5 ad quem fine indebipo’ graue auxi-
lic , & mifi per opera natuta vires fuperantia per-
fepire non paﬁ’cnr; vel quia inviderunt luummz_a-
ti Chrifli unionem hypoftaticam , eique fe [ubm{t—
tere recularunt ; vel ‘denique quia ex affectu conle-
quendi excellentiam aliquam [ub dominatione Luci-
feri , illum ve fummuom & ablolutum principem ha-
bere przoprarunc. Arqui quovis ex iftis modis pec-
caverint , cos ex fuperbia peccaffe manifeffum cft,
Ergo , &ec.

Resronsio IL

Angeli apoftatz ad peccandum indu&i fune fug-
geftione & folliciratione Luciferi, P

Ira fentiunt exprefsé Hugo Vict, & Magifter Sen-
tentiatum, quorum hic lib. 2. dift, 6. lite, B. ille ve-
£o tradt. 2. Summa Sentenriarum cap. 4. dicit An-
gelos, qui cum Lucifero ceciderunt, "cum illo ceci-
diffe, quia ei in malitia confenferunt, Ira etiam fen-
tit S, Thomas hic quaft.63. are, 8. in O. ubi fic al-
fertionem noftram probat: Dicendum quod peccarnm
primé Angeli fiur aliis caufa peccandi 5 non quidem
cogens, [ed quadam quafi exhortatione inancens. Cu-
jus fignum ex hoc apparets quod omues demones illi
Suprems ﬁ(ﬁ.f{.‘mmr . Ht mam‘ﬁﬁ;" apparet per illud
quod dicit Dominys » Macth, 25, Jte maleditti in
sgriem. aternum o qui paratas cft diabolo & angelis
ejus « Haber enim hoc ordo divine juffitiz o e cujus
ﬁtggeﬂiaﬂi aliguis confentit in culpa 5 ejus porefiars
[ubdatar in pend,

Resronsio IIL

Angeli apoftatz peccaverunt , volendo foli Luci=
fero quoad imperium & minifteria actualia fubeffe,
& hoc fenfu confentiendo in Luciferum , ut fum-
mum & zblolufum rerum omaiwn creatarum prin-
cipem ,

ER proculdubio S.Thoma hic queft.63. art. 18,
ad 2. & prob. Quia Angeli apoftarz peccaverunt
ex luggeltione & follicitatione Luciferi , Ergo. pec-
caverunt id volendo vel agendo, ad quod volendum
vel agendum follicitavit cos Lucifer . Arqui fuper-
bus ille, qui fummum & ablolutum ‘in res onnes
imperium aﬁ'géjtabat, non ad aliud verifimiliter dici
poteft eos follicitalle, quam utin ejus fupremum prin-
cipatum confentirent , eique foli quoad imperium
8 minifteria adualia fubeffe yellent, Ergo, &c.

Obj. Si Angeli apoﬂat: peccaverunt , volendo po-
vitis fubefe Lucifero, quim Deo, peccatum corum
non fuit fuperbia. Fallum confeq. Ergo, &c. Nego
feq. maj. Prob. Peccare ex fuperbia, eft peccare ex
inordinara amote propriz excellentie. Arqui Ange-
li apoftare volendo pctil‘ls {ubefle _Lucif_cro s quam
Deo, non potuerunc peccare ex inordinato amore
propriz cxcellentia : Afugis enim, ut aic S. Tho-
mas are, citato in 2. ubi hanc ob;e&mncm propo-
nit 5 excellentic repugaat 5 quod aliquis inferiors fub-
daturs quam [uperiori. Ergo, &c.

R. neg. min, Nam Angeli apoftate potuerunt vel-
le potits fubeffe Lucifere , quim Deo, vel ur fub
principacy Luciferi {uam ultimam beatitudinem folis
viribus naturalibus confequi poffent, & fic poffent
in fe ipfis, non in Deo , gioriarir; vel ne regeren-
tur per obfcuras revelationes , & in omnibus minj-
fteriis actualibus cogerenrur intellectum f{uum capri-
vare, & fubmitrere fidei jugo. At utrovis ex mori-
vo voluerint patits fubele Lucifero , quim Deo ,

non voluerunt nifi ex jnordinato amore propriz ex-
cellentiz : guod a forriori verum elt, i, ur potue-
tunt , Lucifero porits fubefle , quam Deo , volue-
funr ex urrogue morivo. Ergo, &c.

Ad prob. min. Re/p. Inde tantim fequi, ur aic
S. Thomas ad 2. Ouod  [uperbus ceseris paribus ma-
gis wult fubefle [uperiori, quam inferiori. Sed fi ali-
quam excellentiom copfequarar [fub inferiorsi , quam
Sub fuperiori confequi nor poffies magis eligit inferio-
7i [ubeffes quam fuperiori. Sic igitur non fust contra
Superbiam demonun » quod fubeffe inferiors voluerant,
in ejus principatum confenticntes ; ad hoc éum prin-
cipem & ducem habere wolentes , ut wirtute naturali
[uam ultimam beatitudinem con, [uerentur ; vel , uc
fupra dickum eft , ne regerentur, &c. vel denique
proprer utrumgque, hoc'eft , ur & virtute naturali,
&c. & ne regerentur, &c.

Portd ex primo motivo Angelos apoftaras voluif
fe porius Lucifero fubeffe , quam Deo, & fic in fu-
premum Luciferi principatum confenfific , viderur
ante S. Thomam tenuiffe S. Auguftinus lib. 22. de
Civit, cap. 1. ubi dicit Deum pra(civiffe; qudd An-
geli illi per elarionem ipfi fibi ad beatam vyiram
fufficere volituri effent : nam velle conlequi ultimam
fuam beaticydinem vircute matorali, & velle fibi ipfi
ad beatam vicam fufficere, funt unum & idem. Be-
ne autem addidit 8. Auguftinus, per elavionens : cum
enim fibi ad beaticudinem fufficere, fic aliquid pro-
prium Dei ; Angeli mali volendo fibi ad beatitudi-
nem fufficere , atfectarunt aliquid quod Dei proprinm
elt. Ac aliquid, quod eft Dei proprium, affetare ,
fuperbia eff, ;

Obj, Si Angeli apoftate lapfi funt , quia malue-
runt Lucifero fubeffe, quim Deo, gravills peccave-
runt , quam Lucifer . Falfum . conieq. Ergo , &c.
Prob. feq. maj. Quia ut apud S. Thomam articulo
gcitato dicitur in 3. Majus peccarnm eff wvelle fubeffe
alteri contra Dewri s quam contra Denm alteri velle
precffe : quia minus haber de motive ad peccandum,
adedque majorem voluntais arguit pravitatem.

R. neg. feq. maj. Ad prob. R. Majus effe pecca-
tum velle fubefle alteri contra Deum, quim contra
Deam alteri velle praefle, i cetera fint paria ; fe-
ciis verd non efle majus peccarum . Lucifer igitur
graviliis peccavit , quam alit Angeli apoftarz , pro-
pter longeé majorem ingratitudinem , quia lungé plu-
ra & majora & Deo acceperat beneficia , propiek
longé periectiorem divinz majefacis , adedque ma-
litiz peccati cognitionem, quia longé preftanuorem
acceperac intelleGtum , & propter longé majorem
voluntatis conatum, & actus intenfionem: quia, ue
dicit S. Thomas in refp. ad 3. Angelus non haber
aliguid retardans, fed fecundum [sam totam virtn-
tem movessr in illud s ad quod movetwr, five in bo-
RN ﬁ'b'e in malnin . _Q_gm igitar fnprcmu.r Arngelus
majorem babuit paturalem virtwem , quim infcrio-
res, [ﬁrmﬁvri ot i peccatum pra!zzpfuj rﬂ.

Qugres 1. Urrim ex Angelis tor lapfi fint, quot
ftererunc?

Refp. S, Thomas hic quef. 63, art. 9. in O. do-
cet plures fterffe, quam laplos efle, Ratio ejus efts
quia peccatum ¢ff contra navuralem inclipationem . Ea
VEre qua Contra matwram [unt » wt in pawcioribus ac-
cidunt : natwra enim confequitur fusm effcctum wvel
femper, wel ur in pluribus. Snaderi eiam potelt hzc
affertio ex Scriprura : nam dicitur Apocal. cap. 12.
Ecce draco magnis ... & casda cjus trahebat ter-
tiam partem [tellarsm Celi . Dracopis enim nomi-
ne Lucifer ingelligicar, & confequenter nomine ftel-
larum Ceeli, Angeli, qui cam Lucifero ceciderunt,
videntur effe incelligendi. :

ueres 2. Utrim aliqui ex omnibus ordinibus
lapfi fing 2 2 e ;

Refp. Confequenter ad id quod {uperitis de Luci
fero docuimus, eum feilicer fuiffe omnium Angelo-
rum fupremum , ex omaibus ordinibus aliques ce-
cidiffe ; quod probamus anthoritate S, Thomz l_u'c
queft. 63, art.9. ad 3. ubi fic loquitur : é'c';‘!fl‘ﬁf’dﬂm

#ios




334 Tr:
silos qui ponnnt majorem diabolume de [upremo f.':i;?él
ordine ; probabile eff quid de quoliber ordine aliqui
ceciderant o ficnr in qiemliber ordinens homines affu-
muntur in ﬁfpp!cmﬁ;t';.m rine angelice .ouov In fa-
cra Scriptura tamen #oming dqwr:gmdﬂm ordinum ,
ur Seraphim & Thronoram , demonibus non artriby-
withr s quia bec nomina fumuntur ab avdove charita-
tis s O ab inhabitatione Dei s que non poffunt effe
enm peccato mortali ( adeoque nec in demonibus. )
Artribsuntar antem eis nomina Chernbin, Poteffatum
& Principatunm s quia beg nomina fumuntur 4 [cien-
tia (' potentia, que bonis malifque poffunt effe com-
minnia, 8 in demonibus poft lapfum remanent.

A SR GTHE € WTE WS VR

Usrriem aligui ex Angelis , qui cum Lugifera
Peccaverunty cgevint pamirentian.

REsronsia.

Ul egerunt peenitentiam, & fic omfies angeli,
ui peccaverunt, fuerunt 2 Deo damnati.

Prob. Ex Scriprur. Nam 1. Apocal. c¢.12. dicitur -
Michael & angeli ejus preliabantsr cum dracone, &
draco pugnabar, & angeli ejus, & non valuerunt, ne-

ue locus “inventus eff eoram amplins in Calo. 2. 2.
g‘:rri c. 2. Deus angelis pescantibus non pepercir 5 [ed
vudentibus inferni derrattos in vavsarum tradidit ern-
ciandos, in judicium vefervari. 3. In epift. Jude: An-
geloss quinon fevvayverunt funm principatum, [ed de-
reliquernnt fnm domicilinm , in judicinm wagn diei,
winculis arevnis fub caligine refervavit. Ecce Scriptu-
fa de condemnatione malorum angelorum loquitur
fine exceptione, quz i nobis apponi non pofler fine
temeritate ; cam illius apponendz nullum fir funda-
mentnm fufficiens.

Ratio autem cur nulli exangelis lapfis peenitentiam
egerint, non fuit voluntatis eornm inflexibilitas 3 fi-
cur enim a bono ad malum prolabi, ita iterim a ma-
lo ad bonum cum gratiz adjutorio refurgere potuit,
ut fuo loco probatum eft; fed feveritas divinz juftitia,
que nullis tempus; & grarie auxilium ad agendam
paenitentiam neceffarium conceflit ; quod aperté fi-
gnificat Scriprura 2. Petri ¢, 2. verbis modd laudatis.

Ulterior vero tantz feveritatis ratio eft , quia an-
geli peccaverunt ex malitia , non ex carnis fragilica-
te; cum fint incorporei , adedque paffionum expei-
tes , & infirmitatis, que cum corpare conjuncta eft.
Hoc dicir S. Gregotins lib.9. Moral. cap.28. Angelo-
rume (piritus s inQuit , idcirco irremiffibiliter peccave-
THnt 5 guin tanto robuftins flave porerant qranto eos
carnis commixtio non tenebar. Homo vero ideirco poff
culpans weniam merust gaia per carnale corpus ali-
quids quo fe ipfo minor effer  accepit, Unde & apud
rejffﬁé}um judicis argamentum piciatis eff hac eaders
enfirmitas carnis,

Sfacfacds nmaddaddiadiaadandandacnianda

DI1SPHESSATLO 1V
De prafenti demonum faty,
AR ToE o et Sl

Y quems logum amandati fucring damones pofp
peccatum funm .

NOn pauci inter antiquos Patres docuerunt dz-
N moncs in hoc noftro aere degere ufque ad ulti-
a1 Judicii diem , quo dicunr ¢os in infernum detru-
dendos , ibique in wmternum detinendos effe. Unum
pro ommibus profero Anguftinum, dicentem lib.8. de
Civ. c. 22. Demones effe [pivirus nocendi cupidiffimes
vev quiin boo quidens aere habitant : quin de Cels fi-
periovis [ublimirate dejeili , merita irregreffibilis tran-
gre(fionis in hoc (ihi congruo welur carcere predamnati
JSont . Et Eparratione in Pfal. 148. 4d iffam caliging-
S, ideft ; ad hune agrem FANGUAND A0 CATOSLEM GATe

étatus 1IL

De Angelis.

natus eff diabuius 5 de apparate fuperiovums angelovim,
Lapfus cum angelis fuis : nam dApoffolus hoc de illo di-
cit ( clin ait ¢ ) Secundsm principem poteflatis aeris
bafus o oov o G alins Apoftolus dicit - 8i enim Angelis
peccantibus won pepercit 5 [fed carceribus caliginis in-
ferni vetrudens, tradidit in judicio puniendos [ervari:
infernam hoc appellans, quod inferior pavs mandi fit.
Nihilominus fir

ReEsponwsio.

Dzmones plerique in inferni carcerem deturbaci
funt, reliqui degurit in hoc nofiro aere.

Drob. 1. pars, Ex Epift. 6, Judz, ubi dicitur : 4n-
geloss qui non fervaverunt fuism principatur, fed de-
reliquerant fuum domicilinm , in judicium magni diei,
wvinculis eternis ﬁi& caligine refervavir . Et ex 2. B.
Petri cap. 2. ubi legitur : Rudensibus inferni detradlos
{ demones) in tartarwm tradidit cruciandos, in judi-
cium referyari. Quibus textibus fatisfieri non poteft,
nifi dicantur demones, aur omnes, aut faltem quo-
ad majorem partem, effe detrufi in inferni carcerem,
unde fi excunt idenridem , pon nifi'ad breve tempus
exeunt; ur fic in vero fenfu damnati ad xternum cat-
eerem dici pofiine.

Porrd . Augultini interpretatio non videtur hic los
cum habere poffe , Nam he voces , rartarns , infer-
n4s> fi fumantur in fenfu proprio , uti hic debent fu-
mi, carcerem lubterraneum ﬁgruﬁcnnt-, & vox caligo
non hunc noftrum aerem, fed fureerranei carceris te-
ncbras propri¢ fignificac. Adde qudd loea Scriprurz,
quibus utitur 8. Doétor , non plus probant , quim
aliquos demanes in hoc noftro aere degere,

Prob. 2. pars . Ex Script. Nam Apoftolus Ephef.
<. 2. diabolum vocar Principem poreftatis aeris bujus,
Spiritum qui munc operarar in fitios diffidentia. Et c.6.
fic loquittr : Non' ¢ff nobis cellufFatio aduversiis car-
nem & fanguinem, [ed adversus principes & porefias
zesy adversus munds vetkores tenebrarum barum s COM=
tra [piritualia nequitia in coleffibus ( hoc eft , in ae
re, quem hic Ceelum Apoftolus nominar, degenti-
bus.) Quem locum exponens Hieronymus ai¢ : Hec
omuium Dottorum opinio eff s quod aer ifte , qui calum
@ terram medius devidens o inane appeltarar 5 plenus
eff comtrariis furtiendinibug, i ‘

" Confirmatur utraqgue parss 1. Authoritate Eufebii o
haec fcribentis lib, 7. prapar. Evangel. cap.16. Suf iffe
( Lucifero ) inmumerabilis quadam atioram & infinita
natio ¢ff , frmilium criminum rea , que proprer i pice
tatem forte piorum exclufa, [plendidum ilind divisnsms-
que domicilsum 5 eamque qua in Regia fruebatwr digni-
tatem s ac folicem angelicorum cataum [ocielaten ,cum
tartaros (celexaris omnibus admodum conveniense loco b
aquiffiea Dei prapotentis fententia judiciogue damna-
4 5 COmmutavit : quem: locum divine littere abyffum
ac tenebras appellare folent ..... quo ex numero pars
guadam exigua (relaté feilicee ad eos, qui in inferno
detnentur icluli ) que pieratic Athletis materia fe-
gefque virtuiis eflets tirca terras rnmgue z'fzﬁ'réurfm
aerss vegionem: & Deo velitka 5 feduwm illam ouivs de
multitudine Deorum errorem fabricavit.

2. Authoritate §. Thoma hic qu.é4. art. 4. in O,
Demonibaus 5 inguic , duplex locus pwnalis debetur. .
Unus quidens vacione fue culpg @ bic et infernus :
alins antem ratione exercitationis humane, O fic de-
berur eis caliginafus aer. Procuratio awem. [alntis hu
mane protenditur wfque ad diem judicii. Unde & yfe
que tune durat m:‘mﬂcrium Angelorum, & exercita-
#io demonwm . Unde & ufque tunc @ bani Angeli ad
7os buc mittuntur, & demones in hoc aere caliginofo
Junt ad nofbrum exercirium. Licer corwm aliqui etiam
mune in inferno fint ad torguendum eos, quos ad ma-
lwm induxerunts ficnt & aliqui boni Angeli funs cun
animabus fanikis in €alo, Sed pq/f diem judicii om-
nes maly tam hominés ; quam Angeli 5 in inferss
grunt 5 boni vere e Calos '




Difputatio 1V.
AR T 1, Co bt S 1L

Utritm: demones ab igne torgueantur .

Ora. Duplex potiffimnm damnarorum peena dis
flinguitur . Prima confiftic in privatione vilio-
nis bearifice, & dicitur peena damni, hoc eft , pee-
na quafi confticuens effenriam damnarionis. Secunda
confiftir in ignis cruciaru, & dicin!r paena fenfu.s %
quia ignis natoralirer vim habet cruciandi, & cruciat
animam, mediante fenfu, Urramque damnatis omini-
bus non foldm hominibus, fed eciam demonibus de-
beri, probant Scholaftici, ex eo qudd per peccarum
moytale, qui peccat, five homo fit , five Angelus,
avertitur a Deo, & converritur ad crearnram. Unde
xquum cft, ur qui dampantur, quia nonnifi proprer
peccatum mortale damnancur ; & puniantur peena da-
mni : qui enim {pontc _icﬂ_:i Deo avertit, dignus eft
ut in zternum vifione Dei carear ; & pumantur pee-
na {enfus, (’ﬁqncgtavimmn, qualis eft cruciatusignis ;
qui enim inordinaté , & cum Creatoris injutia fefe
convertic ad creaturam, dignus eft ur a creanura gra-
vifimé crocietur, 3 ;
Nota iteram, Quodd demones vifione Dei intuitiva
fint privatiy & ex hac privatione acerbillimum dolo-
rem percipiant, in dubium revocari non poreft. Sed
queritur nrrwm preter peenam damni patiantur etiam
peenam fenfus, hoc eft , ab igne torqueantur? Eos
enim non nifi poft extremum judiciumigne crematum
iri tenuere multi ex antiquis Patribus » pro quibus om-
nibus unum hic citamus Angultmum » fic loquentem
lib. 13. cap.24. Defertores dAngeli ... ita in [ecundam
wiortenz poft ultimum pracipitabuntuy judicium 5 wt nec
#llic vita careant : quandoquidem etiam fenfu, CHIE 7
dolovibus futnri fint, non carebunt . Nibilominus fic

o]

Resronsia L

Dazmones , qui funt in inferni carcere, torquen-
tur ab igne, "

Prob: Quia anime reproborum hominum flatim
polt mottem pracipitantur in inferoum, ibique ani-
ma eotum, qui cum actuali morrali peccato morru
funr, pro meritis {uis ab igne cruciantur. Ergo pari-
ter demones s qui illic (unr, craciantur ab igne. Con-
ic.qu:n:iﬂ. negari non poteft i non enim eft credibile,
Deut nibus, quim animabus reprobis » indul-
genrigrem cffe. Antecedens verd conftar ex Florenti-
na Synodo in licteris fanctz nnionis, wbi ex unanimi
Grecorum .& Larinorum confenlu definicurs illorum
animas, qui in abtuals moreali peccato, wel folo origiz
nali decedunts mox in infernum dﬁ‘mdr:rr:, puEnis ra-
men difpari

bus _szis;'ciidﬁ.r » ( quia nimirtim illic qui
cum folo originali decednnr , fola peena damni ; qui
verd decedunt cum actualibus morralibus , peena da-
mni fimul & peena fenfus plectunrur. )

Hoc argumentum (uggerit S. Thom. hic q.64. a. 4,
ad 3. Aligui dixerunt , inquit , u/gue ad dicms judici
differri panam [enfibilem tam demonum | fi',u:im ani-
marum 5 (' [imiliter beatirudinem fantborum differri
ufque ad diem judicii : quod eff erromewm , & repu-
gnans Apoftoli fententie s qui dicit 2, Cor. 5. Siterre-
.\ﬁn‘; domus noftra hujus habitationis diffolvatur , do-
wum habemus in Caelo. Alic vero licet hoc non conce-
dant de animabus , concedant tamen de demonibus . Sed
melins eft dicendum , q.eﬂci idem judicinm it de malis
animabys Gy malis Angelis: ficut idem judicium eff de
beris animabus & bonss Angelis . :

Rertsiponsto 1L

Da2mones in inferng torquentur ab igne corporco .,

Ett contra Origen. lib.2. Principiorum cap.11. do-
cenrgm non vero & Cm‘p()l'eo ignc 3 fed tanciim me-
taphotico damnatos in inferno cruciari. Sententiam
ejus S. Hieronymus fideliter exponit in fua ad Avitum
epiftola, his verbis: Jfynis quoque %shmngﬂ, & tormen-
ta, queScriptura fantts pn;m‘m‘i WS COMIBEInALUY 5 1iOR
ponit in [uppliciis, fed inconfCientia peccatorums , quan-
do Dei virtute &5 Potentia omnis memoria delitorum
ante oculos noffros powitar ., & quidquid fecer.tmusin

Articulus IL 335

wita, vel purpe, vel impinm , ownis eorurs in confpefty
noftro pictura defcribinr ; ac prateritas voluptares mens
intuens, confcientia punitar ardore, ' penitudinis -
mulis confodstur . Trague ignem inferni Origenes con.
fticuit in continuis & acerbiffimis confcientiz remor-
fibus , prateritorum peccatornin mMeEmoria exciratis.,

Mentem Origenis fecutus effe videtur S.Ambrofins
lib. 7. in Luc. c. 14. Neque, inquit, corporalium [Fri-
dor aliquis dﬂn!{um,mqm ignis aliquis perpetuus flam-
maruws corporalivm 5 neque vernsis gff corporalis. Sed
bec ideo, quia ... [ quis non dec‘aqmt peccata [sa ,
welut quadam interpofica fobriciare abffinentia; [ed wi-
[cendo peccara peccatis, tanquam craditatem quandan
contrabar veterntw & recentiorum delittornm ; igne adu-
vetur proprio s & fuis vermibus confumetnr . Et Theo-
phylact. in cap.g. Marci, vermem & ignem fimilirer
exponens metaphorice : Fermis astem , inquit , @
ignis, qui peccateres puusne (in altera vita, ) uninf-
cuiufque confTientia eff, & memoria eorum » gue in hac
wita turpia commifla funt » que tanquam vermis con)
mit, & [ficut ignis incendit. Sed contra illos

Prob. Refp. 1. Ex Scriprura in hunc modum. Dz-
mones in inferno eodem crémantur igne , quo cre-
mabuntur homines reprobi, juxta illud Chrifti Match,
cap. 25. Difredite a me maledill; in ignem arermm ,
qui paratus gft Diabole G angelis efus. Atqui homi-
nes reprobi in inferno cremabunrur igne vero & cor-
porco. Ergo, &c

Prob.min. Ex veteri Teftamento.. Nam dicieur Ec-
cli. ¢.7. Pinditka carnis impii ignis & wermis. Etc.21.
Stuppe collefta Synagoga peccantism » & confummatio
sllovum fiamma ignis. laize c.33. Ouis poterit babita-
re de wobis cum igne devorante? quis babitabit ex we-
bis cums ardoribus fempircrnis> Et cap.ult. Permis eo-
vum non morictur s & ifnis eorum nom extinguerur .

Prob. Patiter ex novo Teftamento., Nam dicitur
Macch, c. 3. Paleas comburet igni inextingmibili . C. 5.
Qui dixerir : Fatuc s reus erit gehenne ignis. Cap. 7.
Omnis arbor , que non fert fratinm bons s exciderur,
& in ignem mattersr. C,13. Colligent de regno_ejus
omnia fcandala & eos qui faciuut iniquitatem : G
mittent eos in caminum ignise Er Marci c.9. Bonum
1:bi eft lufesm introive in yegnum Deiy quam duos ocu-
los habentem mitts in gehennam ignis, nbi vermis co-
Fism #on Woritnr ' iGHIS 70N CXIINGHILAY ; OTINLS Enitt
igne faligtur, Ev Apoc. ¢. 14 Crugiabitur igne & ful-
phare, &e. Quotics igitur Scriptura, tam verus,quim
pova, loquirur de tormentis reproborum hominum in
alrera vit1, ignem commemorar. Verba autem Scrip-
turz {ecundum pyopricrarem accipienda funt, quando
nihil ebftar; & hic quod obfter , nihil potelt afferris
Utraque igicur Scriptura, tam verus, quam fova, de
vero & corporeo igne intelligenda eft. Ergo, &c.

Prob. Refp. 2. Ex Parribus. S.Cyprianus in fua ad
Moyfen & Maximum Epiftola de laude marcyrii , fic
loquitur : Seviens locus , cui gebenna nomen ¢ff 5 ma-
%M plangentivm murmyre & gemity o @ evultantibus
H

ammis per horrendas [piffe caiiginis nofles (eva fem-
per sncendia camini fumantis expirar. Globus igninm
artatus ebftruitar s € in varios pene exitus relaxatnr .
Tunc (wviendi plurima genera tum in [e ipfe convolvit,
quidquid ardoris emiffi edax flamma cruciavit.

S.Hieronymus in epift, ad Avitum, inter Origenis
errores numerat, quod inferni ignem , quo torquen-
tur impiorum anims , metaphorice interprererut , enm-
que confticuar in conlgicntiz remorfibus.

S. Auguttinus lib.21, €.10. hazc haber ;: Gebenna
illas quod eriam fRagnwm ignis & [(ulphuris dittum ¢t ,
corporens ignis erits & cruciabit corpora damnatorums,
aut O hominunz, O demonums 5 folide bominnm 5 ae-
vea damonum s aur rantus hominum corpora cum [pi-
ritibus, demones antem. [piritus fine corporibus herens
tes, ﬁ;msndo penam 5 non impertiende viram corpora-
libus ignibus. Unus quippe strifque ignis erit 5 ficus
weritas dicit,

8.Gregorius lib. 4. dialog. cap. 29. fic interrogatum
Petrum : Gehenne ignem effe iucorporeum , an corpo-
reum fateris? relpondentem inducit his verbis: fgxems

gehenne




336

gehenna corporenm effe non ambigo , in quo certym eff
corpora cruciari. Tum fuo nomine !uf‘l_;(.‘l-t: Certe re-
probis veritas in fine dictura c,:’i‘ ¢ fre in ignem ater-
num., qui pararws eff diabolo & ﬂf}g"-"‘” EJHS 5 _S‘ g2
tur dizbolus efn que ,-,‘n‘g:f;' s .mm './Er” incorpores ,_(.’0)‘-
Pw«gg ﬁ;;;; i ;&‘rﬂ(.’ criciandi 5 qmd HNTHI ﬁ BIE
G antequim recipiant orpora , poffint corpores fen-
tire termenta?

S:Ifidorus Hifp. lib. 2. Sent, c.31, fic ait: Duplev
damnarorum pena ¢f in g(‘.l'mnﬁa s @ mentews nrit
triftitia, o corpus flamma , juxta vici(ficndinem ; ut
g’,’f&l ﬂ:lfﬁ‘ff ffﬂf}{f@!’?’:‘?f[ (}ﬂ_ﬁd P(’?’ﬁff!."'[ﬂf wr.porr: s j:,_,
mul O amimo prntantur & corpore . St

Hpgo Vick. lib. 2. de Sacrament, p. 16. ¢. 3. fcribit
hwe : Veriffime antboritate facri eloquii & catholice
weritatis probarur reffimonio » corporali & mat
igne animas etiam nunc ante [ufceptionem corporum
gruciavi. Si enim demonibus qui funt fﬁ;'ri!::: > Cor-
poralis ignis  praparars dicitar 3 quid wiram eff [
anime a corpari[m exuta, Corporals igne Crucientir

S. Thomas ignem , quo cruciantur demones > clfe
verum & cotporenm ignem , manifefté l'uppamg ad
2. dift. 6. quatt. 1, are. 3. ad 6. ubi fic air: Dicex
guod femper ( dzmones ) igne infernali ardent, non
tamen eis ﬁﬁ—pc? prefente fecundum locumn s {}J}f:-n: Ao
agiv corporali modo, calefaciendo & .:Z:(: lecando s jed
’WHJR'.CP /P..hi'i:.’ : unde non ?‘.’,‘(!?."’ HY QF(L‘?.':;“?FQH&? &=
Stantia ficut in allione corparali

Accedit communis fenfus Scholafticorum omnium,
imo communis fenfus Eccleliz & Catholicorum. Un-
de fic adhuc argumentor breviter. Ignis, quo demo-
nes & impiorum anima rorquentur in inferno , eft
verus & corporeus ignis , fi loca Seripture 4 nobis
landaca, accipienda funt fecundim proprierarem ver-
borum. Atqui quod fic accipienda fint , cft commu-
nis Ecclefiz fenfus. Ergo ignis, quo demones, &c.
elt verus & corporens ignis; neque hoc negari potcft
fine remerirate , & erroré in fide. Imd facilé credi-
mus effe rem de fide, quamvis nonddm expreisé de-
finita fueric ab Ecclefia : ad hoc enim ur veritas ali-
qua fit fidei noftre-articulus, expreffa Ecclefix defini-
tio noen requiritur ; fed fufficic, (i contineatur in Scri-
prara, de cujus fenft nan ambigirur in Ecclefia, quia
Carholici eam eodem modo communiter accipiung,
Quod pluribus exemplis oftendi poteft.

Opf. Ciim Scriprura loquitur de verme damnato-
ram , meraphoricé accipienda eft. Et'go fimiliter ac-
cipienda eft meeaphorice, clim loquitit de dammnato-
fum igne. K. Cum Scriptura loquitur de” verme da-
mnararum, communirer t.]nidem ingelligitur 3 Scho-
fafticis de verme improprié & {piritualiter fumpro ,
hoc eft, de conicientiz remoriu. At fic eam intelli-

i necefle non eft ; poteft enim imf.iigi de- verl
COrpoieo , quo crueiabuniur corpora damnatorum
hominum in inferfio poft extremum judicium, n
babiliter colligiyur ex ¢.7. Eccli. ubi dicitar: Fin
carnis impii sgnis € wermis; & ex c. 16. Judith, ubi
dicitur ¢ .E?:zéz't ignem € wermgs in carnes Corumi, U
urantary & fentiant wfque in [empiternuii .

Scriprura irague incellig poteft de verme incorpo-
rali , & metaphotricé fumpm; poteft ctiam intelligi
de corporali verme , quia neutra pars pro fe habec
communnem Scholafticorum fimnl ac Patrum & Ec-
clefiz tenfum. Ar uyerovis modo de verme ¢xponarur,
non potelt exponi nifi de vero & corporeo igne ,
quia {ic communiter exponitur non foltim 4 Schola
flicis, (ed eciam d Patribus & ab Ecclefia, feu 3 fide-
libus . In exponendis aurem Scripruris ; communi
Scholafticorum, Parrum, & Ecclefiz fenfui contra-
dicere, temerarium faltem eft, 3¢ erroncum .

Huic noftre refponfioni plané confomat S, Augufti-
nus “’b-ll. d¢ Civ.c.g. Qui panas, inquit, & ani-
#wa& O aarpovis in illo fupplicio furaras effe non dis
birants igne uri corpus, animam rodi
mode verme memoris affirmant . _Qimd {
lins dicitet s quia seique abfurdum eft o ibi dolorem
AL COTparis s aut anime defutnrim : ego tamen faci-
bigs exiftima, wt ad corpis dicams wersmque perting

aly

e

Tractatus JII. De Angelis.

re s qs.fém ncatram ;& ides racitim in illis divine
Scriptire verbis animi dolsrews , queniam confequens
effe intelligitar 5 etiamfi non dicatar 5 ut corpore fi
dolente o animus quoque fRerili panitentia crucietar .
Legitur quippe in vereribus Scripeyris: Vindifta car-
ais impis vermis & ignis, Potnit brevisis diciy Vin-
ditla impii; Cur ergo diftum eft, Carnis impiis niff
qiia HITHIRGHE 5 t'o!.'fff, (o ig?.'ii & TErIRLS 5 pana erit
cariis ¥« ... Eligar quifque guod placer, aur ignem
fr[{,'blrc’i"c Corpori 5 animo vermem 5 hor proprie 5 illud
tropice; aut utrumque proprie corpors,

Hic S. Dodtor 1. probat fententiam eorum, qui
vermem incorporaliter, fen pro meerore animi & fte-
rili peenitentia, qua cruciantur damnari, & corpora-
licer ighem accipiunt, 2.Sed magis probat fententiam
fumentem utrumque, vermem {cilicer & ignem cor-
poraliter. 3. Senrenriam hanc probat authoritate Scri-
pearz. 4. Liberum tamen relinquit lectori , ue alee-
turrum € duobus eligat, videlicer auc utrumque, ver-
mem & ignem , corporaliccr 3 aur-vermem incorpo-
raliter, & corporaliter ignem accipere. Igitur juxta
S. Doftorem , vermis fumi poreft corporaliter , vel
incorporaliter, fic tamen ur melitis fumarur corpora-
liter. Sed five corporaliter five incorporaliter vermis
fumatur , ignis non nifi propri¢ & corporaliter fumi
potelt, propter communem f_cilico:t Ecclefiz fenfum,
quem exploratum habebat S, Dector.

&R TG LTS 1Y

Ouomtodoe demones in inferno ab igne torqueantuy .

Q D quzftionem hanc fic refpondet S.Anguft.l. 21,

de Civit, c. 10, Quomzods in eo ( igne nfernali )
erit etiam pena [pirit
igais erit J'.'ef)pﬁ';m S
WORUIB .. . A g

w walignoram ¥ idem guippe.
icet hominum attributns € da-
wnt quedam [ua etiam demo-
is howinih o{f?:m fj/i‘ ) EX
flo atque bumids, impnlfis 5 vento
i oo SEoantem quilguam nulls habere

i
iffo aere cr
Lante 3 f‘(:'ﬂri

corpora damones affeveret, non eff de hac re ant la-

barandym operofa inguifitione 5 aut contentiofn difpu-
tatione certanduwm . Cur enim non dicamus 2 quamuvis
WIris, tamen veris wiodis, etiam _/:Df?'i.!‘m incorporeos
Poffe pana corperalis ignis affligi?

Mirum hunc modum , quo demones cruciantut
igne infernali, conftituir in alligatione ad hunc ignem
5. Thomas, ur pater ex queft. 64. art. 3. ad 3. ubi ait
dzmones, qui in noftro aere degunt, pon minds ab
infernali igne torqueii, quim i, qui funt in infer-
no , quia fciunt & perpetud advertunt alligationem
illam fibi deberi, feque tandem aliquando ad ignem
illum alligandos in zternum , velur in carcere , in
quo 1nviti detincbuntur, & unde nunquam alid mi-
grarc poterunt : Demones, inqujt, licet non atts al-
vigentur gehennali igniy dum funt in aeve gffo caligi-
nofo  tamen ¢x hor ipfo quod fesunt illaw alligatio-
nem fibi deberi , cornm pena non dimizuitar . Unde
dicitur in quadam glofla Jacebi 3. guod portant [~
R r.'gz'fm F}(‘El‘f’?!.'fid,‘, 7!{05!!7}:’?#? ?Iddﬂf?f.

Sed hec fententia , quam multi fequuntur , non
paucas nec leves patitur difficultates, quasl'upcrﬂuum
cffer hic expendere. Suarez docer ignem torquere dx-
moncs, obedientialiter in eis producendo qualitarem
fpiritualem, qua derurparur corum fubRantia. At Ipi-
ritualis hec qualicas, produéta i fubffantia puré cor-
porea, & fubftantiz angelice derurpativa, malé judic
in vera philofophia. Al aliter cruciatum dzmonum
explicant, fed non meliori fuccefln, Quid in re tam
difficili nobis occuttar, brevirer exponemus,

Nota 1. Demones veré 8 propri¢ torqueri ab igne
infernali. 2. Er ita demones veré & propri¢ comburi
ab igne infermali : ignis enim non poteft veré & pto-
prie torquere , nifi vere & propri¢ comburendo. 3.
Et ita ignem infernalem veré ac propri¢ fubflantiam
dzmonum alterare modo fibi proprio : pon enim po-
relt ignis yeic ac proprid aliquod lubjedtum combu-

Ferey




|

Difputatio Ultima. Articulus L 337

ere, nifi illud aur deftruendo, aur alterando modo
fibi. proprio . Infernalis autem ignis nec deftruic ,
nec deftrucre poteft [ubftantiam  demonum . Adde
qudd defirattio fubjecti, quod comburirur, non fie
combuftio ; fed effeétus combuftionis. 4. Et fic ignem
infernalem rorquere demones, (ubftantiam eorum alte-
rando modo fibi proprio. Quod ut explicerur ampliis

Nota iter#m. In homine, qui vivus comburitur,
& ira ab igne veré ac propric torquetur, duo (unt,
in quibus cruciatus ejus confiftic 5 unum ex parte
corpotis, nempe vehemens fibrarum corporearum a-
gitatio, canfata @ perturbato parrium ignearum mo-
tu; & alterum ex parte anime, nempe vitalis actie ,
qua anima illam fibracum corporis agitationem per-
cipil:, & Percipiendo, iuuuc'dlatc & torn}allter aﬁic:—
tur dolore illo fpecifico, qui ex combuftione oritur.

Ignis igitur vt_rc‘: ac p}oprié torquer hom:nc}m ’
qui vivus comburitur, qua perturbato motu parrium
{uaruin, vechementer agitat modo fibi proprio fibras
corporis; & fic agitando fibras corporis, fic corpus
alterar 3 & fic alterando corpus , animam determi-
nac ad fpecificam petceptionem , qua formaliter &
immediaré affigicur {pecificé , & qua proinde eft
dolor ille {pecificus, quem caufar combuftio.

Hinc corpora damnatorum xternim comburens
tur in inferno, & tamen nunquam deftruentur ; quia
ignis infernalis , perturbato motu partium fuarum ,
vehementer agitabit modo fibi proprio fibras corpos
tis , Deo per miraculum earum diffolutionem fem-
per impediente. Hine homines damnaci veré ac pro-
pri¢ xternim cruciabunrur ab igne infernali , quia
vehementem fibrarum corpotearum agitarionem, fen
galem corimris alterationem ab igne infernali canfa-
tam, tali modo percipient, & rali modo percipicn-
do, hoc iplo affligentur rali mode, feu talem dolo-
Lem percipient,

Ignis igitur infernalis veré ac propri¢ comburit
demones, quia actione fibi propria {ubftantiam eo-
rum algerac, illam percarbaro moru partium f(uaram
agitando modo fibt proprio . Comburendo autcm
dzmones, illos veré ac proprié torquer, quia talem
fubftantiz fuxe alteracionem, ab eo caufatam, demo-
nes five naturaliter, five obedienrialiter tali modo,
qui tackui proprius eft, percipiendo , hoc ipfo im-
mediat¢ & formaliter affliguncur tali modo , aded-
que tali afficuntar dolore, & quali afficitur anima
unita corpori, quando corpus ab igm: comburicur,
feu rali modo alceratur,

Sed queritnr , Quomodo ignis infernalis pofiic
perrurbato motu partium {uarum, (ubftantiam ange-
licam, qua tora ncorporea eft, aleerare 8¢ agivare
medo fib proprio , # ad veram ac propriam coms
buftionem requifico ? Ad hoc refponderur , fufficere
fi Deus fubftantiam angelicam reddac impenetsabi-
lem igni infernali : tunc enim relaté ad 1gnem in-
fernalem fubftantia angelica fc habebit ad modum
corporis : & partibus ignis infernalis impecum ime
primar fuperiorem naturali refifentia Angeli : nam
his duobus fuppofitis , intelligitur Angeli fubfan-
Eiam_ agitari poffe ab igne in iplam quaquaversiymn
lmpmg(zntc .

AR B Ea A ARANEA AR A A RAnBan e
DISPUTATIC ULTIMA.

De ordimbus , cuftodia , cultn , & invocatione
fanibarum Angelorum .

7N e G S S O P B i )

De Ordinibus dngelarins .

SAn&us Dionyfius lib. 1. de ccelefti |bierarchia ,
novem Angelorum ordines primus diffingic, Se-
raphim fcilicet , Cherubim, Thronos , Dominatio-
nes, Virtutes 5 Poreftates , Principatus , Archange-
los, & Angelos.
Eofdem ordines poft Dionyfium enumerat & pras
Simonnet Theols Tom. 1.

~

bat Gregorius Magnus homil. 34. ubi hac (cribic
Novem wero Angelovam: ordines diximus : quia vi-
delicer effe , teffanre facra eloguio , [cimms Angelos
Arrkangeta.r, Virtnutes po:g/?:z:e;, principatus , dow;-
nationes, thronos y Cherubim , atque Seraphim . E/f;
namgue Angelos & Archangelos , pene omnes facri
eloguii pagine réftantar: o Cherubim vero atque Sera
phim [ape, ur notwm eff ;5 libri Prophetarsm loguin-
tur . Quaisor quoque ordinum nomina Paulns Apofto-
lus ad Ephefios” enumerae 5 dicens : Supra omnem
Principatuns s & Poteftatem €5 Virtntems , & Domi-
nationem « Qui rurfus ad Coloffenfes foribens s ait :
Sive Throni s ffue Dominationes 5 five Principatus
frve Poteffates ... Dum ergo sllis gquatuor , gue ad
Epbefios dixit, ideft ; Principaribus , Poreffaribus ,
Virenibius o gzque.Dawimr:‘awi&‘Z.r, conjunguntar T hro-
7y qa;’mﬁ[aa June ordines s qui fpecialiter exprimun-
turs Quibus duwm digeliy & drchangeliy Cherubim »
atque Seraphin adjuncta fune, procaldubio novem effe
Angelorwm ordines inveniuntwr . Gregorium Doéto-
res, qui poft illam ea de re {cripferunt, fequuntur
omnes.

Novem illos ordines Angelorum Dionyfius divi-
dit in tres hierarchias, guarum unaquaque tres ordi-
nes continct: prima quidem Seraphim , Chernbim &
Thronos; fecunda Dominationes, Virtutes , & Po-
teftates; terria Principatus, Archangelos , & Ange-
los . Aliqui pauld alirer ordines diftribunnt in hierar-
chias, & in fecunda fecundo loco ponunt Principa-
tus, 10 tertia verd primo loco Virtutes.

weres . Urrim Angeli ex omnibus ordinibus mit-
tantur ad homines ;

.R’Tﬂ?' (_lu(\)d Angeli mittantur ad homines, aperté
dicit Scriprura , ut Luc. cap, 1. ubi legitur : Miffus
eff Angelus Gabriel s Deo in Civitatems Galilae 5
eui nomen Nazareth 5 ad Pirginem defponfatam wvi-
ro, €. Duplex autem diftinguenda cft Angelorum
miflio, una fcilicer vifibilis , qualis fuir miflio Ga-
briclis ad B. Virginem, & altera invifibilis, qualiscft
Angelotum tutelarium, qui i Deo ad cuftodiam ho-
minum mituntur . Sed ueetim. ex omnibus ordinibug
Angeli mittantur, five vifibiliter ;- five invifibiliter ,
controverfia cft.

Negar S, Thomas hic qu. 112. arr. 2, in Q. Quod
concludit his verbis : Superiores Angeli nunguan: ad
exterins miniflerivm wittuntar, & citat pro fe Diony-
fium. Sed oppofita lententia affirmans videtur omnis
no cffe tenenda , proprer verba Apoftoli dicentis
Hebr. cap. 1. Nonne omnes funt adminiftrarorii [P
ritus 5 in minifterivm wifff proprev cos qui haredita-
tems capinnt faluris ? Cim enim Apoftolus probare
velic Filium Dei omnibus omnind Angelis antecelle-
te, hinc to omaes intelligi deber abique omni refiri-
ctione, adedque ex omnibus ordinibus Angelos , mo-
do hos, modo illos, 4 Deo mitrd ad exterius mini-
fterium, dicendum eft, Quod confirmari pofler aus
thoritate multorum Patrum, quorum teftimonia bre
vitatis ftudio prztermitrimus.

ARTICUYLUS I8
De cuftodia Angelorum.
Responsio L

H(}mines i Deo in coftodiam fanckorum Ange-
lorum aliquomodo traditi funt. J

Eft de fide, quia babetur exprefs¢ revelara in fa-
cris Scripturis .qNam dicitur Genef. cap. 48. Ange-
lus qui ernit me de cuntlis wmalis 5 benedicar pueris
iftis . Ec Pfal. 33. fmmittet dngelus Domini in cire
cuitn timentinm e 5 & evipier eos . Et Plalm. go,
Angelis fuis mandavir de res we cuffodiant te in oms
nibus vitstwis. In manibus portabune te: ne fored of+
fendas ad lapidem pedews twum . Et Marth, cap. 18-
Videte ne contemnatis winm ex bis pufillis : dico enim
wobisy quia Angeli eornm in cwlis (emper videps fa-
cics Patvis mei 5 qui in celis eff, Ev Ad cap. 12,

Y T dngelus




238 Traétatus 111, De Angelis.

Angelus ejus ¢fF.. Et Hebr, c. 1. Nonie omnes. funt ad-
miniftratorii (piritus, in winifferiom wiffi propter eos
{j,r.‘ hareditaten capinnt Jalupis 2 :‘?\CCL‘dEt unanimis
confenins Patrum , de quibus medo,

RespoNsto IIL

Singulis hominibus fingnli Angeli ad enftodiam
dcpufan[i,u‘. 3

Quamvis juxta commupiorem Doctorum fenren-
riams non fic de fide, eft tamen ita cerra, ut con-
trapiugy afferere temerarivm fic & erroneum . Nam
1. illam aperté infinuat” Scriptura, uc Matth, c. 18.
nby dicieir : Ang«:;'; eorsm an Cwlis _/émper vident
fuciem Patris, Et Act. capea2. nbi dicicor ; Ange-
Yus-eius et

2. Ira communiter fentiunt Patres 3 ur Origenes
homs, 1. in ¢, 18. Numer. 83 » inquit, dicebatur in
Aiibas Apoffolorum quia_Angelas Peiri effer 5 qui
slfares gd aftium . Similiter ergo inrelligitnr effe G
Pasle Angelus 5 fiout eff Perri s € alivs alte-
Apoftoli & fingulorsm per ordinem .

Gregor. Thaumat. orar, panegyrica in Origemem ;
WNos 5 i0QUit , preter commmunen omniun gubernato-
fred s bune etiam ( predicamus ) quifquis eft privatim
pedagogus moffer (Angelus, ) gui re ipfa pueri € in-
Jantes furrns . Qui ciym in cateris ommibns bonus fem-
ritor @ curator mess. fuerit ... ne olim e,
jta wwir. quogue. alits & erudits ac pans. ducit .

Bafilins lib, 3, contra Evnom. Quod fingulis fide-
fiwm 5 I0Quit 5 adfir Angelus » ur pedagogss quidan:
& paftor ad wvitam dirizendam , ‘newo comtradicet ,
gui verharum, Domini yécovdarur » dicentis : Ne ron-

natis wuam. ex his pafitlis, e,

Chlirylofiomus hony, 3, in cap. 1. Epift. ad Coloff,

U«‘:gﬁgr:c{/ﬁ?ue fidelis , inquit , habet Angelum . Nam
eriam ab _initio. wnnfquifque vir probus “habebar An-
gelup 5 ficut dicit Jacpb 't Angelas qui pafcit me s &
Liberar we a fuventute mea. Si ergo habewns Ange-
los s mode/fe nos geramus, tanguam nobis adfine qui-
’!gr}_@;, ) 4 £ !
doretns q. 3. in Gen. Quad Angelis inquit,
‘amz_habeans circumfcribram 5 newo 5 ut avbi-
t: cum Dominus dixeris 5 fingulos bo-
{fe fingutorans Angelorum smperio. Videte
enim, énguir, ne contemnatis, &,

Hieronymn, ad lpcum Marth. cirat, hac haber: A4s-
g dignitas animarsmy s ut wnaquaqee habear ab orty
gativitatis in cuflodiam fui Angelym delegarum .

Bernardus lib. 4. de confid. Putemns , inguit, An-
gelos dici . . qui fingulis Fominibus davi creduntar
welffi i winifteriomy fecundan Pauli dellrivam  pro-
prer eos qui herediratems capipnt fi |

3. Idem docer S. Thomas hic quef. ri3. att. .
1n O, cup confentinnt Hugo Vidt. uad. 2. Summ,
Sent.: capsé. & Magifter 1ib. 2. dift. 11. qui fic con-
firenrur fingulos homines 4 fingulis Argelis cufto-
daer, o fimpl veline gnpm Angeluny (i ivé plu-
tes homines cuftodire, quia putant hominum ab ex-
o mundi ufque ad finem fucceffive exiftentium,
majorem effe numeram , quam Angelorum. Quod
principium eft incerrum ,

4. Denique accedit maghus fideliom omnium,
adeoque Ecclefiz’ confenfus ; quanquam hac de re
nihil hactenis definierit five per Concilia cenera-
lia, five per fummos Pontifices. Neque, quod pra-
termitrendum nen eft, alium hic adverfasium habe-
mus prerer Calvinum,

i
i

Resronsio III

©mnibus hominibus Angeli deputantur ad cufto-
diam, .

Ita. docer S, Thomas hic qu. 113, art.4. in O, &
i refp. ad 3. dicic exprefsé , cuffodes Angclos dari
omnibus reprobis & infidelibus, imd nec ipflum An-
tichriftom hoe auxilio privagum iri. Verba ejus fung
Dicendum 5 quod: ficur prefeiti & infideles s @ etiam
Aurichriftus 5 #an. privantwr interiors auxilio natara-
fis pationis : itd efiam Wow PYivantny exreriori awxi-

lio tori narure hamane divinitis conseffo, feilicer cu-
JSiodia Angelorwm: per quam etfi non }mxemw,qmn_
e ad hoc quid vitam' sernam bonis operibns me-
reantur 3 juvantur tamen gaantiems ad boc quod ab
nliquibus malis rerrabyntur , guibus & Sobi ipfis &
alits nocere poffunt . Nam 6“'1}‘9/? damones arcentnr
per banos Angelos 5 ne noceant quantum wvolunt . Et
Sfimiliter Antichriftus non tantum nocebir > quantum:
wveller. &

Idem cum §. Thoma fenriune communiter fchola-
ftici Doctores , & prob. 1. ex Patribus, Theodoreto
feilicer, Hieronymo, & Bernardo, quibus addo Hu-
gopem Vict. locis laudatis : nam generalirer loquun-
rur . Quantum autem attinet ad Bafilium & Chrylo-
flomum, cum dicunt fidelibus vel juflis depurari An-
gelos cultodes , non addunt particulam exclufivam ;
arque fi non afferupr, falrem non negant alios ho-
mines ab Angelis cuftodiri.

Preb. 2. Com S. Thoma fic loquente in O. Dicen-
dui qupd homo in flats vite iffins confliturus ¢ff quafi
in quadam wvia , gua debet tendere ad patriam . In
qitt quidems wia mnlta pericula homini imminent , tum
ab interiori, twm_ab exteriori. Er idev Sficur homini-
bus per wiam non tutam: ambulantibus dantur cufto-
des ; ita & cuiliber homini 5 quandin viator eff 5 cu-
flos Augelus depuratnr . Quando aurem jam ad vite
rermeinum  Pervenerit s jam non habebit Angelum cu-

Slodenz ;- fed habebit in regno Angelup conregnan-

tems 5 in inferne damonem punientem:.

Iraque juxta S.Doctorem, omnes homines, quan-
dig mortalem hanc vicam vivune , yviatores funt , &
eum auxiliis 2 Deo oblatis poffunt ac debent ad pa-
rriam téndere. Quare Deus (ummeé bonus ac mileri-
cors erga omnes bomines., fe gerit , quomodo- ipfi-
mer homines erga alios fefe gerunc. Sicuc igitur ho-
mines cum alios aliquo deflinant, dane illis cuftodes,
cum iter fufcipiendum periculofum eft : ita Deus
omnes homines in hac vita per viam periculis ple-
nam ad ceeleftem patrigm tendere volens , & ur ad
tllam omnes pervenjant, finceré defiderans , deputat
illis omnibus Angelos viz duces atque cuftodes, 3
;}mbus dirigi poflint atque contra renratores demo-
nes defendr. Hing

Sic adbuc argumentor . Deus omnes homines fal-
vos fieri finceré defiderat , Ergo neminem ex repro-
bis ; five fideles finc, five infigeles, five baprizari fint,
five non baprizati, & medits generahibus , & ad falu-
rem conlequendain idoneis excludic. Arqui ad media
illa gener::li:l, & ad falutem co_m'cqucn'dam idenca
pereiret Angelorum cuftodia. Ergo Dens ab Angelo-
pum cuftodia excludit neminem ex reprobis. Sed &
neminem ex pradeflinatis excludic. Ergo omnes om-
nind homines habent Angelum cuftodem.

Obj. Cuftodia ' Angelorum inurilis eft reprobis ho-
minibus. K. neg. Nam 1, homines reprobi a cuftodi:
bus Angelis juvarn poffunt , & re ipla , nifi fibi ipfi
deeffent, juvarentur ad confequendam falutem ztet-
nam .: 2. Homines reprobi juvantur ab Angelis cufto-
dibus ad hog ur non tantum damnentur; quantum
damparentur , fi cuftodum Angelopum providentia
deftituerentur : nam, ut dicit 8. Thomas, ab Ange-
lis euftadibus recrahuntur ab aliquibus malis, quibus
fibi & aliis nocere poffent ; & fic impediuntur ne
tantum peccent , quantum cuftodia angelica deftiru-
u peccarent. Vide S. Thom, bic q.113. art.5, ad 1.

Okj. Apoftolus apert¢ fignificar, flolis pradeftina-
tis deputart Angelos cuftodes , ciim de Angelis ait
Hebr. cap. 1. Nonne omnes fusnt adminiftratorii [pi-
vitas 5 in’ minifterinm wifi propter eos » qui haredi-
tatem capiunt falstis? Refp, neg. Nam Apoflolus di-
cendo Angelos in minifterinm mitti proper electos,
non hoc ipfo negat mitti etiam proprer non electoss
fic didos, non quia Deus nullam, fed quia non g!;.
folutam & efficacem habet voluntatem illos falvandi-
Sed folim vulc Apoftolus Angelos. proprer electos in
minifterium mitti ex primaria & principali incentio-
ne Dei, qui primario & principaliter “vult omnia,
quxe hic fiudt, in bonum eleftorum cooperari.

Ec




Difputatio Ultima. Articulus II. 339

Et verd cum Dens Angelos cuftodes deputat homi-
nibus reprobis, deputar non folim ut ab Angelis cu-
fiodibus homines reprobi juventur ad falurem confe-
quendan » fi velint, bené nrendo mediis aliis , tum
incernis, tum externis 5 A Deo oblacis ; fed eriam ut
ab Angelis cultadibus homines reprobi rerrahantur ab
hoc quod velint nocere electis, quantum poffent ; fi-
ve, quod eodem redic, ut ab Angelis cuftodibus co-
erceantur demones, ne inﬁigationibus fuis homines
reprobos impellant ad tantum, quantum poflent, ele-
¢éhis nocendum ., Undeangelica reproborum homingm
cuftodia redundat in bonum clectorum , propter quos
proinde recté dicitur fimpliciter, adminiftracorios {pi-
ritus in muaifterium mitti.

Responsio IV,

Quiliber homo Angelum cuftodem habet a primo
inftanti fux nativitatis.,

Prob. 1. Ex verbis Chriti Match. c, 18, Videre ne
contemnaris s ex his pnﬁﬂi: , & Ex quibus VEer-
bis patet hominem -adhuc pnrvu[um s & ante ulum
racionis , habere Angelum cuftodem . Ergo haber d
primo inftanti nativitatis: non enim ef ratio cur An-
gelum cuftodem non accipiat, nifi poft primum, aut
fecundum , apc tertium , &c. annum 3 nagivitate ; ne-
que minys indiger Angelo cuftode 4 primo nativita-
tis inftanti , quam poft primum, aur fecundum, aug
tertium, 8¢c. annum a nativitate ante ufum rationis ;
quia dzmon fon minys potelt e1 nocere 4 primo na-
tivitaris inftanti, quam, &c.

Prob, 2. Authoritare S, Hieronymi verbis fupra re-
larig in Refp. IL. & S. Thomz hic q.113. art.5. in O,
qui tertio loco , hanc proponit objectionem : Pueri
oo GHIR fUNE 37 utero materno, non deputantur eis Ane

eli ad cuffodiams . vono Non ergo fPatim & nativitate
iamim’br:r Angeli ad cuftodiam deputantar.

Sic autem relpondet: Dicendum 5 quid pucy 5 quan-
diis eff in materno utevo, non toraliter eff @ matre fer
parazis s fed per quandam calisgarianem ¢F quodam
modo adbuc aliquid ejus : fiews € fruftus pendens in
arbore 5 ofF aliguid arboris . "Ev idea probabiliter dicé
poiefts qguod Angelus gui ¢ft in cuflodia matrisc, cuffo-
diar prolem in matris urevo exiffentem . Sed in narivi-
tatc guando [eparatur & matre, Angelus ¢i ad cuftor
digm depurarur .

ReEsrprowsio V.

Angeli nunquam totaliter deferunt in hac vita ho-
mines , ad quorum cuftodiam depurati funt.

Ita S, Thomas hic qu. 113, art, 6. qui hanc affertio-
nem fic probar in Sed contra : Damones nos femper
impagnant Secundum illud 1. Perri 5. Adverfarius ve-
fier diabolus, tanquam leo rugiens , circuir quarens
quem devoret « Ergemulio magis boni Angeli femper
nos cuffodinnt. Evin Q. att. Cuftodia Angeli o, .. off
quedans executio divine providentie circa bomines fa
tta. Manifeffurs oft astem 5 quod nec howo 5 nec res
aliqua tataliter diving cure fubtrabitur ... fed intantum
Deus [ocundim ardinem [ue providentie dicitur homi-
new derf!s'm]ucrc s i1 quanium permittic hominens P
#i aliquem defeltum vel ponse vel culpe. Similiter etiam
dicendum eff 5 quad Angelus cuftos munguam toralizer
dimittit hominers, fed ad aliqmd sunterdum eum dimiz-
tit : prour fcilicet non a‘mpez.i: > guin [ubdatnr alicui
tribulationi , wel etiam quin cadat in peccatums fecun-
dum ovdinem divinorum jadicioruw.

Obj. Angeli apud Hier. cap. 51. dicung . Cuxavi-
#us Babylonem , & non eff fanata 5 derelinguanus
eam, R. Cum S.Thoma ibidem : Secundum hoc Ba-
bylon & domus Ifracl ab Angelis derelitte dicupsur,
Zm‘ @ Aﬂ%’li earum cuftodes non impediverwat s quin tri-

wlarionibus fubderentur .

Obj, Parres aliqui docent homines peccando, An-

gelos cuftodes & (e repellere. K. Non fic Paues illos

Simannet Theel. Tom. i

loqui, qudd-Angeli cuftodes omnind difcedant, fcd
quia in peenam peccati commifli aliquid de adh
cuftodiz exercitio remictunt » & fi
divinorum judiciorum ordinem.

Obj. Angeli cuftodes aliquando 1n Ceelum :
Ergo aliquando nos quunt. K. Cum S. Thon
art. citato ad 3. Augelus exfi interdums derelingaat ho-
minens loga, non tamern derelinguic enm quantime ad
effeitum cuftodia : quia eria coums eft in calo , cogno-
[eir quid circa hominem agatar . Nec indiget mora
( longa feilicet ) remporis ad motum localenss fed fir-
tim poreft adeffe.

i

Resrponsio VI

Singnla Regna habent Angelos cuftodes.

Prop, Ex communi Patrum confenfu, Pro Grzcis
Patribus fic S. Bafiins lib. 3. cont. Eunom. ubi fic lo-
quitur : Angeli omnes, ur appellationis unius, fic ejuf-
dem [unt mature inter fe 2 attamen alis ipforsm gen-
tibus prepofiti funt , alii vero fidelivm fingulos confe-
qunnnr . Ounanto antem gens uni viro preponenda eff,
tanto majorem neceffe eft Angelis qui gentis principa-
tuwe habeats ¢ffe dignitatem, dignitare eorum , quibus
[ingulorum tutela commifla off ... Quod verd vurfus
Jint quidans Angels sniverfarsm gentinm prapofiti ,
Mufes nos. per Canticum docuit v« & fapicns Daniel
in viflone Angeli andivir ipfum dicentews : Quoniam
Princeps vegns Perfarum reffitit wibi : O ecce Mi-
chael wnus de Principibus primis wenir in adjutorinm
meum , e,

Pro Latinis verd fic S. Hieronymus in commentar.
ad cap. 7. Daniclis, ubi fic ait 1 Quasuor ventos calis
quatnar arbitvor Angelicas poreftares , quibas principa-
lia regna cammeiffa funt. Ex in comment. ad cap. 10.
ubi hac habet: Reffitic antem Princepsy ideft, Ange-
lus Perfaram » faciens pro credita fihi provincia , ne
Gaptivorum omnis populus dimitrerersy . Singulas eriam
dieecefes habere fuos Angelos tutelares , docebat Ori-
genes homil. 20. in Num. Secundum ez, inquits gua
Joannes in Apacalypfi firibit , unicuique Ecclefie ge-
weraliter- Angelus preeff. Ec S. Ambgof. lib, 2. in Luc.
Non foltins Epifcopos, inquik, ad tuendum gregem Do
minus ordinavit, fed etiam Angelos deflinavit. Et S.
Gregor. Nazianz. orat. 32. Nec enims 5 inguit 5 mihi
dubiure ¢ft s quin alii ( Angeli ) aliarum Ecclefiarum
prefides ac patroni. fints quemadmadumin Apacalypfi
Joannes me docer.

Quod fi particulares Ecclefiz fuos Angelos tutela
res habent , a fortiori dicendum eft univerfalem Ec-
clefiam fuum quoque cutelarem Angelum habere .
Hunc autem effe Michaclem Archangelum . quem
etiam Synagogz przfuifle docet verus gcripl:um, com-
munis eft fidelium fenfus, & probant, I. variz ejul-
dem Michaclis apparitiones, tum in Occidentetum
in Qriente fadte . 2. Plutimz Bafilicz in toto tes-
rarum Orbe in illius, ur wniverfalis Ecclefiz princie
pis & patroni, honorem zdificatz.

Quares. Utrtm finguli homines;, ficut habent An-
gelum cuftodem, ita etiam habeant dezmonem gen-
TALOLCITY .

Refp. Qudd fingulis hominibus demonem tentato-
rem , non quidem Deus , fed Lucifer , Dei fimia ;
deputet , docuere 1. inter veteres Parres nonnulli,
ut 8. Gregorius Nyffen, in lib, de vita Mofis , ubi
hac feribit : Eff fermo ex majoruw traditione fiden:
Sibi vindicans, qui dicit ... Dewm ... Angelam quen-
dam ex iis , qui naturam corporis experiem fortiti
[funt 5 adhibuiffe ad sninfenjufque vitstntelam ac pre-
[idivm : ar ex adverfe natwre corruprorems ( Lucife-
Tum ) pari machinatione contra niti » & prave quo-
dam ac malefico adjuntto demone, humane vite per-
niciem afferre. 2. Magifter lib. 2. .diﬂ:, I1. & cum ¢o
alii Scholattici gum veteres aliqui ; tum recengiores
non pauci.




	Disputatio I. De existentia & essentiæ Angelorum.
	Art. 1. Utrùm existant Angeli.
	Seite 311
	Resp. Existunt Angeli.
	Seite 311


	Art. 2. Utrùm Angeli sint substantiæ completæ insensibiles, intellectuales, & libero arbittio præditæ.
	Resp. 1. Angeli sunt substantiæ completæ, insensibiles.
	Seite 311

	Resp. 2. Angeli sunt substantiæ intellectuales.
	Seite 311

	Resp. 3. Angeli sunt substantiæ libero arbitrio præditæ.
	Seite 311


	Art. 3. Utrùm Angeli sint substantiæ natura superiores hominibus.
	Seite 312
	Resp. Angeli sunt substantiæ natura superiores hominibus.
	Seite 312


	Art. 4. Utrùm Angeli sint substantiæ incorporæ, & expertes omnis compositionis ex materia & forma.
	Seite 312
	Seite 313
	Seite 314
	Resp. 1. Angeli non sunt omninò corporei.
	Seite 314

	Resp. 2. Angeli ne quidem ex parte corporei sunt, sive non constant ex duplici substantia, una scilicet corporea, & altera incorporea, sicut homittes constant, sed sunt substantiæ simplices & incorporæ.
	Seite 314
	Seite 315


	Art. 5. Utrùm Angeli sint immortales.
	Seite 315
	Resp. 1. Angeli sunt naturaliter immortales & incorruptibiles in aliquo vero sensu.
	Seite 315
	Seite 316

	Resp. 2. In aliquo etiam vero sensu Angeli non sunt naturaliter immortales.
	Seite 316
	Seite 317


	Art. 6. Utrùm Angeli producti fuerint, à quo, ubi, quando, & in quanto numero producti suerint.
	Resp. 1. Angeli non sunt improducti.
	Seite 317

	Resp. 2. Angeli omnes producti fuerunt à Deo per creationem.
	Seite 317

	Resp. 3. Angeli non fuerunt à Deo creati ab æterno.
	Seite 317
	Seite 318
	Seite 319

	Resp. 4. Angeli cum mundo corporeo. non ante vel post, à Deo creati sunt.
	Seite 319

	Resp. 5. Quo in loco creati fuerint Angeli, non fatis constar.
	Seite 319

	Resp. 6. Numerus Angelorum maximus est, sed quantus sit est omninò incertum.
	Seite 319


	Art. 7. Utrùm specie an numero tentùm inter se differant Angeli.
	Seite 319
	Resp. Utrùm Angeli solo numero, an etiam specie differant, satis compretum non est.
	Seite 319


	Art. 8. De loco, motu locali, & duratione Angelorum.
	Resp. 1. Angeli sunt in loco.
	Seite 319
	Seite 320

	Resp. 2. Angeli non sunt in loco circumscriptivè, sed difinitivè.
	Seite 320

	Resp. 3. Plures Angeli possunt esse in eodem loco naturaliter.
	Seite 320

	Resp. 4. Angeli moveri possunt localiter.
	Seite 320
	Seite 321

	Resp. 5. Angeli durant, formaliter per suam substantiam, efficienter verò per omnipotentiam divinam.
	Seite 321



	Disputatio II. De cognitive, locutione & volitione Angelorum.
	Art. 1. Utrùm Angeli cognoscant secreta cordium.
	Resp. Angeli non possunt naturaliter certò cognoscere secreta cordium, hoc est, actus liberos alterius, sive hominis, sive Angeli, sine ejus consensu.
	Seite 321
	Seite 322


	Art. 2. Utrùm Angeli cognoscant futura strictè contingentia.
	Resp. Angeli non possunt naturaliter certù cognoscere futura contingentia.
	Seite 322
	Seite 323


	Art. 3. Quomodo Angelus res naturales cognoscat.
	Seite 323

	Art. 4. Utrùm Angeli inter se colloquantur, & quomodo.
	Resp. 1. Angeli colloquuntur inter se.
	Seite 323
	Seite 324

	Resp. 2. Angelus alteri Angelo loquitur, manifestando illi actum intellectus sui, vel suæ voluntatis.
	Seite 324

	Resp. 3. Verbum Angeli loquentis est ejus intellectio, qua ad alterum Angelum liberè ordinat.
	Seite 324
	Seite 325


	Art. 5. Utrùm voluntas Angeli, electione facta, objecto quod elegit adhæreat immobiliter.
	Resp. Voluntas Angeli, electione facta, objecto quod elegit, non adhæret immobiliter ex naturæ suæ conditione.
	Seite 325



	Disputatio III. De via Angelorum.
	Art. 1. Utrùm Angeli creati fuerint cum gratia.
	Resp. 1. Angeli omnes, tam reprobi quàm prædestinari, gratiam sanctisicantem acceperunt in primo instanti creationis suæ.
	Seite 326
	Seite 327

	Resp. 2. Angeli omnes habuerunt in primo instanti creationis suæ charitatem actualem, adeòque actualis gratiæ auxilium.
	Seite 327

	Resp. 3. Angeli accepurunt gratiam independenter à meritis Christi.
	Seite 327
	Seite 328


	Art. 2. Utrùm Angelis viatoribus revelarum fuerit Incarnationis mysterium.
	Resp. Nullum videtur esse fundamentum sufficiens asserendi quòd Angelis viatoribus revelatum fuerit mysterium Incarnationis.
	Seite 328
	Seite 329


	Art. 3. Utrùm via Angelorum aliquandiu , & quandiu duraverit.
	Resp. 1. Via Angelorum aliquandiu duravit.
	Seite 329

	Resp. 2. Via Angelorum non diu duravit.
	Seite 329


	Art. 4. Quis ex reprobis Angelis primus peccaverit.
	Seite 329
	Seite 330
	Resp. Qui primus inter reprobos Angelos peccavit, & alios peccandum induxit, fuit in perfectione naturali supremus inter omnes Angelos.
	Seite 330


	Art. 5. Quodnam fuerit primum Luciferi peccatum.
	Resp. 1. Primum Luciferi peccatum suit peccatum superbiæ.
	Seite 330
	Seite 331

	Resp. 2. Lucifer ex consideratione naturalis perfectionis ac pulcritudinis suæ elarus, appetivit supremam quandam & creaturæ indebitam celsitudinem.
	Seite 331

	Resp. 3. Lucifer ex consideratione, &c. appetivit summam & absolutam in res omnes creatas dominationem, hoc sensu quòd voluerit rebus omnibus creatis dispoticè præesse, absque omni subjectione ad Deum, quoad imperium & ministeria actualia.
	Seite 331
	Seite 332


	Art. 6. Quodnam fuerit primum peccatum aliorum Angelorum, qui cum Lucifero damnati sunt.
	Seite 332
	Resp. 1. Primum peccatum Angelorum qui cum Lucifero apostatarunt, fuit peccatum superbiæ.
	Seite 332
	Seite 333

	Resp. 2. Angeli apostatæ ad peccatum inducti sunt suffestione & solliciatione Luciferi.
	Seite 333

	Resp. 3. Angeli apostatæ peccaverunt, volendo soli Lucifero quoad imperium & ministeria actualia subesse, & hoc sensu consentiendo in Luciferum, ut summum & absolutum rerum omnium creatarum principem.
	Seite 333
	Seite 334


	Art. 7. Utrùm aliqui ex Angelis, qui cum Lucifero peccaverunt, egerint pœnitentiam.
	Resp. Nulli egerunt pœnitentiam, & sic omnes Angeli qui peccaverunt, fuerunt à Deo damnati.
	Seite 334



	Disputatio IV. De præsenti dæmonum statu.
	Art. 1. In quem locum amandati fuerint dæmones post peccatum suum.
	Seite 334
	Resp. Dœmones plerique in interni carcerem deturbati sunt, reliqui degunt in hoc nostro ære.
	Seite 334


	Art. 2. Utrùm dœmones ab igne torqueantur.


	Seite 335
	Resp. 1. Dœmones qui sunt in inferni carcere, torquentur ab igne.
	Seite 335


	Resp. 2. Dœmones in inferno torquentur ab igne corporeo.
	Seite 335
	Seite 336

	Art. 3. Quomodo dœmones in inferno ab igne torqueantur.
	Seite 336
	Seite 337


	Disputatio Ultima. De ordinibus, custodia, cultu, & invocatione sanctorum Angelorum.
	Art. 1. De ordinibus Angelorum.
	Seite 337

	Art. 2. De custodia Angelorum.
	Resp. Homines à Deo in custodiam sanctorum Angelorum aliquo modo traditi sunt.
	Seite 337
	Seite 338

	Resp. 2. Singulis hominibus singuli Angeli ad custodiam deputantur.
	Seite 338

	Resp. 3. Omnibus hominibus Angeli deputantur ad custodam.
	Seite 338
	Seite 339

	Resp. 4. Quilibet homo Angelum custodem habet à primo instanti suæ nativitatis.
	Seite 339

	Resp. 5. Angeli nunquam totaliter deserunt in hac vita homines, ad quorum custodiam depurati sunt.
	Seite 339

	Resp. 6. Singula regna habent Angelos custodes.
	Seite 339




