UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Theologia Scholastica

Mayr, Anton
MDCCXXXII

Queaestio Il. De Essentia & Attributis Divinis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84303

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84303

An &' quoriodo Deus poffit-demonftrari & pofteriori.

qumﬁbéf enim pars eft inadzquate indiﬁ'grens,
& inadzquaté determinata 5 quia indifferens
idem eft, ac infufliciens: quavis autem pars
relationis eft infufficiens-ad conftituendam [e
fola relationem totami: eft tamen ‘etiam fimul
inadequate fufficiens; unde argumentatio eft
zquivalenter negativa, & negatur in confequen-
tia pradicatum: de toto, quod inadequate fuit
identificatum cum fingulis partibus,

94, Ob. 9. Noitra demonttratio evertit
procefflum in infinitum: ergo non demonftra-
mus Deum etiam permifio illo proceflu, Refp.
1.neg. conlequentam, Hic modus argumen-
tandi dicitur reduttio ad impoffibile, ¢ftque opti-
mus, & S. Auguftino etiam familiaris. Imo,
qui vel obiter legit elementa Euclidis, invenict
plures tales demonflrationes, in quibus ab ini-
tio aliquid ponitur, feu permittitur; fed dein
oftenfo abfiirdo, quod ex eo fuppofito lequitur,
idem in fine pegatur, Refp, 2. neg.ant, Noftra
dethonftratio non probat, non pcife dari infini-
tum: &, licét omnino perfuafus fim, non pof-
fe dati ullum infinitum creatumj tamen id nun-
quam mihi pecfuaderet hxc demonftratio DEI;
hzc enim, abitrahendo, an creatce fint finice,
vel infinitz, oftendit in utroque calu, vel ad-
mittendam mutuam produclionem quozd pri-
mum efle, vel aliquam caviam ctiam ab minius
creatis diftinctams :

9¢. Quamvyis autern hac ratione demon-~
firetur caufa prima extra collectionem , non
eo ipfo demontlratur prima intra collectionems
fienim infinitum non implicat, poterit DELIS
aliqfod infinitum producere fimul, vel quacun-
que alia ratione , quam atlignant patrani infinitt
qui aliis argumentis, quam pro exiltentia DEI
allatis, impugnari [olent, Noto tamen, nosnon
permitiere proceflum, quem foree Atheus petit;
fcilicet abfolutum ab omni caufa primaj hoc
enim effer ridiculum, cum primum difputetury
an co {uppofito non fit neceffaria_canfa primas
{Inde permittimus tantam proceflum in infini-
tum qualemcunque pracifive talem, {cu abftra-

hendo, an pratér illum adhuc neceflaria fit caus
{a prima,an non.
Sed meque permifio eo proceflu 5

1

96.
permitimus - on
quuntur , vela qui
kis autem ne b
admittere auctores, qui admittunt procetium
illum it ablolued verum, fen vere poflibilem:
fios autem tantum tranfinittimus infinitam tan-
quam aliquid infufficiens ad demontrationem
nioftram evertendam.  Sidicas, {ic non permit-
ti proceflum, quem S. Thomas, & Ariftoteles
admiferunt, feu generationes ab =terno: Relp,
falfum effe , guod S. Thomas generationes
ab zterno admiferit ex. #. 69, 9 7o,  Avilto-
teles autem, cum circa creationem, & originem
mundi multtm erraverit, non et valde curandas 2
quanquam fors dici etiam poflit ; ralem quoque
proceflum (Mem non immediate everti per
nioftram demonftrationem, quz contenta &lt,
mhodo aliquid dicatur @ DEO productum, five
ab @terno, five in tempore: Licdt autem ex ea
fententia fequantur alia abfurda, aliis tamen ar-
gumentis {unt impugnanda,

quz ex infinito fe-
busdam deducuntur , ab a-

i3 hac enim tantim debent -

19
97. Dices. Qui admittunt infinitum duras
tionum fucceflivarum , etiam admittunt, non pre=
fupponi aliquid in linea durationis ad hoc infini=
tum: ergo qui permittunt infinitum  caufarum
fuccedentium , debent etiam permitt€re, non
prefupponi aliquam caufam ad hoc infini-
tum. Refp. om. ant. neg. confeq. aliud eft po-
fitive admittere , feu defénderes (nam hoc
i (e obligare ad defendendas omines (equelas
legitimas ) aliud eft przcisé permittere, quod
tantim eft omittere hic & nunc aliquid fine ul-
Ia obligatione defendendi, imo ‘nec permittendi
omnes fequelas. Dein etiam illa prior fequela
habet gravillimas difficultates ; quas tamen, quia
non attinent ad noftram demonftrationem, non
atingo. i E
98. At hoc addo, difparitatem aliqguam 3
patronis infiniti ‘dari polfe inter priorem, & po-
{teriorem fequelam 35 modo enim oftendatur,
nullam durationem n collectione illa fuccefliva
effe primam (de quo viderint ejus fententie pa-
troni) medo etiam oftendatur caufa omuium
earum durationum, non poteft faltem, nifi val-
de mediate, probari neceffaria eorum dependen-
tia ab aliquo pritis durante; nam caufa produ-
cens pritis tempore dari non debet, fed tanthin
pritis natura: collectio autem illa non neceffario
prefupponit aliquod tempus, neque formaliter
zterniiatery DEI tanquam pro priori exiftentem,
fed tantiim fimul coéxillentem & ommnipoten-
tiam DEL prelupponit tantim pro priori nature
fe habentem; at verd colletio etiam infinita
caufarum habet, ut hucusque demonftravimus,
femper adhuc neceffariam dependentiam a fua
caula, ficut effectus quilibet alius,

QUAESTIO Ii.
De Effentia, €5 Attributis Divinis,.

ARTICULUS L

Quénam predicata formaliter con:
fHituant Effentiam metaphyficam DEL.

99. § YRzdicata Divina alia dicuntur ab=
foluta, alia relativa: alia necef=

{aria, alia contingentia z alia el

{entialia, alia attributa. Prima funt, quz non
refpiciunt terminum a fe diftnétum , Ot efle
@ternum, immutabilem; Secunda refpiciuntter~
minum diftin¢tum, bt efle Parrem , Vel Filiom:
Tertia funt; fine quibus DEUS effe non poteft, ut
efle omnipotentem ,q‘i'nfinitum, ztermnum &c.
Quarta fine quibus DEUS efle poteft, [altern
quoad denominationem , 1t elfe voliivum , ve_l
nolitivam hujus vel alterius ret creat ,. quant
libers poteft velle, vel nolle: ' irem cognofci-
tfivum exifteiitiz hujus, vel alterius objeéti 5
quod poteft fiberd ipfe, vel creatura ponere ;
vel omittere &e. Quinta, {tri¢te fumpta, con-
ftituunt effentiam DEI, ficut anifal & rationale
conftituunt effentiamh hominis.  Sexta tanden;
feu attributa,; vel fumuntur laté pro omnibus
pradicatis , quz DEQ tribuuntur , quo fenliy
etiam pradicata effentialia funt attributa © vel
Ca fumuns




20
fumuntur {trite, & tunc iterum dupliciter ac-
iantur , fcilicet vel pro pradicatis illis, quz
aturis _fn]ent effe accidentia, & propria
phyfice, Ut fapiens, juftus &c. vel pra propricta-
dhus phyficis , aut metaphyficis DEIY Ut enim
effentia hominis non tantum habet proprietates
phyficas, e.g. effe calidum, frigidum, fanum,
zgrum ; fed etiam metaphyficas , At rifibile .
flebile, admirativum 3 ita etiam videtur ea$®
habere Divina effentia, -qua proprictates attri-
buta vocantur,

100. Ulterits effentia Divina accipitur vel
¢, vel metaphyfice, In primo fenfuficut
, animam, & unionem.,
tanquam partes p'h}'[, ita DEUS, cim par-
tes phyficas non hab involvit faltem omnia,
qu= realiter pertinent ad conftitutionem DEI,
vel quidquid neceflid communicatur tribus

71

involvit cor

SS. Perfonis. In fecundo verd {enlu invol-
vit tantim illa pradicata, qua per modum
generis & differentiz ingrediuntur definitionem

DEI, de quibus tamen ipfis variant Authores.
Quidam cum Eximio I, 1. de efféntia DEImaxi-
nze c. 11, Quires, ‘Gormaz, & aliis docent,
omnes perfectionesmeceflarias ablolutas ingredi
definitionem :DEI, ‘ita ut definiti debeat vel
Cumulys amnium perfettionum abfolutarum €3 ne-
Taviarum, vel Plenitudo omnis perfeltionis ne-
¢ abfolute. -Cum. his videtur coincidere
lloaTom. 1. difp. &, c. 1. m. 1, ubi ait, quid-
n feu effentiam DEI ftare inhoc, quod
ficEns vel Subflantia fruens negative, ac pofitive
ommni pérfcé’tione pura ab omni :".rpc:rfc:cf’tion e
Nec longe ab his-videtur recedere doctiffimus
quidam Recentior , 2 quo DEUS definitur Suf-
ficientia adequata hobendi ommem perfectionem
iter fimplicem, Alii definiunt DEUM -
telletlivum 4 fe. ita Valquez , Godoy, Arriaga ,
& alii. Rurlus alii definiunt £ns d fe. ita Decken-
nis de DEO. Difpo'r.m 52. Haunoldus. L. r.
¢, I. ny¢ Elparza L. 1. de DEO g.5.a,7.
Izquierdo Tom. 1. difp. 2. g.10.1.253, & alii, pre-
fertim Recentiores, (atis communiter,
101, Dico cum his ultimis. DEUS re&té
definitar Ens & fe.  Prob..r, SS. Patres negant
omnes perfectiones Divinas, feu totum earum
cumulum efle de effentia DEL 5 fed ajunt, plura
pradicata effe attributa, & extra effentiam, efle
proprietates ex effentia DEI proflaentes= ergo
effentia DEI non confiftitin eo cumulo , fed in
certis quibusdam pradicatis : atqui non poflunt
affignari convenientius alia , quam £nsa fe:-er-
go. prob. ant. S. Bafilius L. z. countra Eunomium
paulo ante medium ait: - Quonam igitur patto.non
devidendus , fi creativum [ulbftantiam effe dicat = i
providentiam vurfits fubftantian , eodem modo pre-
fcientiam, €5 omnenm itidem operationem fubftanti-
am putet? S.Cytillus Alexandrinus L1, Tnefaur.
fub ‘medium. Non ommiaergo, que in DEO funt,
83 de DEO dicuntur., (ubjiontiam fignificant, S,
Damafcenus k. 1.de oxth, fide ¢, 4. ait: Itafive bo-
num 5 five juftun , five fapienteit , five quidcunque
tandem aliud dicere libeat, mon DEI naturam, fed
que nature infunt, exponis, Ubi per nature infunt
intelligit gue circa Ipfius naturam funt , ut imme-
diat® fuperits loquitur. S. Chryfoft, bomil. 1. de

Traltatus 1, Difputatio 1. Queflio I1. Articulus L.

incomprehenfibili DE! natura. Quanquam nom &
Sapientia ubflantia eft , fed ex fubjianiia Sapientia.
Theophylactus in illud Pouli : Inviflbilia mundi
ojc. aits Bonitas feilicet, [apientia , virtus, Divini-
ras ipfa, frvemagnitudo , que invifibilia DEI Pau-
lus nuncupat , nojcuntur .. . . €5 nota funt DEI, id
eff , quecirca ejus fubfiantiam funt, S, Gregor
Nazianz. oratione 28. non iongé ah initio negat
fimplicitatem Divinam effe fubttantiam, [en na-
turam ,dicendo : Neque enim fimplicitas i natu-
ra ¢ft: Titus Boftrenus Auctor antiguiflimus
tempore Juliani Imperatoris 1, 1. contra Mani-
cheos non valde multum poftinitium aits Etfi enim
non decet nominare in DEO qualitatem , effe tamen
prius quodammodo eft cngir;itiaze,qm‘zm talem effea

102. Ex quibus habetur, quod §S. Patres
effentiam DEI non conftituant ex omnibus per-
feStionibus Divinis, & attributa accipiant in fen-
fu frictiori pro proprietatibus, quas extra effen-
tiam efle volunt, Intelligi autem debent de ef-
fentia meraphyfica , non phyfica DEI; quia fal-
tem omnia przdicata abfoluta, neceffaria, & tri-
bus S8. Perfonis communia conftituunt eflenti-
am phyficam DEI: & tamen Patres plura ex iis
e. g. omnipofentiam , fapientiam, jullitiam ex-
cludunt 2 [ubftantia, natura, feu effentia DEI;
nam hasvoces Patres, maximé agentes de DEO,
pro fynonymis habent , ut oftendit Izquierdo
tom.r.trathr difp.1.ga0.n,210, Confir, Aliz effen-
tiz habent fuas proprietates , quz non ingredi-
untur conceptum definitivum : -ergo , {inon
oftenditur {pecialis ratio in contrarium , etiam ef-
fentiz Divinz convenienter tales proprietates
attribuuntur: atqui nullaoftenditur: ergo.

103. Jam prob. -etiam mi. {uperius fub-
fumpta,quod nullaalia praedicata convenientitis,
quam Entis 4 fe, affignentur,  PrimOex Seriptu-
ra. DEUS ipfe Exodi 3. v. 4. rogatusa Moy-
fe fuum nomen , refpondit: Ego fum, qui [unt.
Quibus in verbis , ‘Gtnotant S5, Patres apud
Peravium, continetur praftantifima, & fingula-
riflima nota, feu differentia DEI : non autem
continetur alia, quim Alfeitas, lt docet S.
Hieron. & alii. Secundd probatur ex Sanctis
Pattibus, S, Diony[. de Divinis nominibus <. 5.
fust tradit , quod DEUS fimpliciter & incircum-
[eript? totam in fe effe pariter ambiat: & hocef-

e ante aliacjus predicata (quzvocanturibi par-

ticipationes ) prazpofitum atque antiquius fit vita
& fapientid : atque ibidem addits Merito igitur
religuis principaliits , ut quieft , DEUS ex amtiquio-
ve aliis ipfius donis -perfetionibus celebratur,
S. Gregor, Naz. oraf. 36. Jub finem ait: Fn-
tis wox ad eam effentiam Divinam -indicandam
aptior eft.

104. ‘San&tus Hilarivs lib. r. de Trin. Juper
verba : Ego fim, qui fun. initio libriait: Non enim
aliud proprigm magis DEO , quim effe intelligitur.
S, Bernardus L . de confideratione, <, 6. interro-
gat de DEO: Quiseft? Et relpondet fibi. Non
Jand occurrit melisis, quam : Quieft. @imilia habent
alii Patres : Sed non omittendus Angelicus 1. p. g
12, art. 17, italoquens: Quanto aligua noming fune
wminiis determinata , 86 magis communia, €5 abfo-

lut#; tantd magis proprié dicuntur de DEO & uo-
bis




L]

Quenam pradicata formaliter conflituant Fffentiam metaphyficam Dei. 2%

bis, Unde €6 Damaftenus dicity quod principalifs
omnilus, que de Deo dicuntur , nomimibus eft,
qui ¢ft. Confirm. 1. Hec definitio continet
genus proximum differentiz; quia ens immedi-
até dividitur in ens afe, & ens ab alio, Dein
Afleitas eft radix, & origo fuo modo ‘omnium
petfectionum Divinarum , .quz ex ipfa dedu-
cuntur: adaquar etiam definitum, & convenit
omni & foli: ergo definitio eft bona. Confirm.
2. Hzc definitioeft clariffima, captu facillima,
& communiflimé dein etiam adhibetur ad alias
perfectiones Divinas demonftrandassctim pradi-
catum entis a fe facillime ex creaturis inferatur,
non item alia: fed hxzc ex ente 2 fe dein inferri
debeant: ergoeft praferenda aliis definitionibus
non ita claris, nec itaufitatis, vel utilibus,

_ARTICULUS 1L
Solvuntur Objectiones.

105, B. 1. S Damalcenusait: Quid
DEI effentia fit, neque [cimus,
neque dicere poffinnus: ergo non
poffumus DEUM definire, Confirm. 1. DEUS
neque habet genus , neque differentiam: -ergo
non potelt definiri.  Confirm, 2. Non effe
produdtum eft conceptus pure negativus; €rgo
per ipfum non poteft DEUS, feu ens maxime pefi-
tivum definiri. Refp. neg.confeq. quiatamenali-
qua modo poffumusDEUMdefinire noniquidé per
definitionem, quz conveniat patriz, feu que ef-
fet clarifima , & multd minus definitione ,
feu explicatione comprehenfiva, de qua lo-
quitur S, Damafcenus ¢ fed tamen per defini-
tionem , qu® conveniat vie, & fit obleura,
quamvis aliquo modo <larior , quam defini-
ftum. Verba in objefiione fine loco «<i-
tata non inveni, nifi @quivalenter L. 1. de oith.
fide ¢, 2. ubific ait: In DEQ auten wmpoffibile ft,
guidnam cffentid fud ac noturd ipfe fit, diceve. ini-
tio autem capitis fe ita explicat : Quid autemia-
tione elfentie ac aatnrs fit , wullo ommino modo
comprependi, cognofiigue poteft. Ad 1. confirm.
om. ant. ditng. confeq. non poteft definiti de-
finitione {tiGiiima. om. confeq, minus fricte
difta. neg. confeq. ad hoc autem fufficit, ut
DEUS habeat pradicatum, in guo aliguomedo
wconveniat cum creaturis, & aliud,in quo difcre-
pet, -adeoque qua fe habeant per modum gene-
xis , ¢ differentiz, ‘Quamvis autem pradicatum
entis feu exiftentis DEO conveniat neceflario ,
& cum #eta plenituding , ut nihil habeat de non
ente: ‘qua ratjone creature non convenit; tamen
etiam hzc dicitur ens , & in hoc pradicato ali-
quo modo convenit cum DEO. Ad fecundam
confirm. neg, ant. €x #, 72.

106. ‘Ob. 2. Magis convenit DED hoc
nomen DEWS , quam nomen Qui efl: €rgo
hzc definitio non elt bona, ant. videtur fumi ex
S. Thoma 1. p. q. 13. 4. 21. ad 1, Confirm. Si
DEUS potelt defiiri Ens a fe, potelt etiam, &
melitis definiri Ens potens cffe a fe, feu [uf-
ficiens fibi ad exiftendum: ergo. prob. ant. Hoc
pradicatum eft prius 2 fubfiftendi confequennia:
& alids etiam in definitionibus poni folent prz-
dicata fignificantia potilis potentiam, quam actu-
alem exitentiam:ergo Relp. dift. ant, in ordine ad

fignificandam eflentiam BEL neg. ant. in ordine
ad fignificandam ‘naturam, -conc. ant. & neg.
confeq. & fic etiam diftinguit loco citato An-
gelicus, ‘Sumuntur quidem ordinaric 2 Pa-
wribus pro ‘eodem effenria, & natura DEL: fi
tamen rigorofius loquamur, effvntia pracist
citur ab effe, feu exiftere, & a modo exiftendi,
atque abftrahit ab operando : unde quzlibet res
habet aliquam effentiam; quamyis non qualibet
fit natura; natura enim {triék& fignificat princi-
pium operandi : cimque nomen DEUS ( cujus
dervarionem vide apud Angelicom 7. p. 4. 13. 4.
8.) ﬁgniﬁcet aut confiderantem, aut curantem
omnia, magis videtlr -explicave naturam DEI o=
perantems at Ensa fe magis fignificat effentiam
DEI 3 fe effentialiter exiftentemn.  Sunt tamen ,
qui dicant, DEUM Ut naturam definiri debere
Intelle@ivum & fe: €O quod ficexplicetur radix
prima operationis Divine, [cilicet cognitionis 3
quos impugnat Viva exeo,, quod natura non fit
umius tantum, fed omninm operationum princi-
pium. Seddicnec Artmal rationale -effet bona
definitio naturz humanz, quz tamen non mi-
phis ,'quam effentia hominis viderora Philofophis
definiri.  Ego hanc definitionem naturz Divi-
na;nec ampleétor , necimpugno , contentus de-
finitione  effentiz.  Ad confirm. relp. neg,
ant. cim ‘enim per ens a fe intelligatur idem ac
ens abfoluré neceflarium , jam mvolvit eficnda-
liter z&tualem exiftentiam. Idem fignificant ver—
ba DEI Ego fum, qui fum, Nec et paritas cum
entibus creatis , quanoninvolvunt in effuntia
aCtualem exiftentiam. S, Thomas, quando in £,
dift.19. g. 2. 4.1 ad 1. dicit, effentiam DEI fecun-
dum intelle¢tum effe priorem ad efle, loquitur
ibi de xzternitate DEI, ‘& confequenter exponi
poteft, quod per effe intelligat durare, ‘quodut
precifive {umptum prefupponitur _ad xterntim
durare, Et fic exponi debtt, ne {ibi contradi-
caty 1Nam 2 P. §- £3.G. 2. incorp. exprefse dicits
Citm ¢ffe DEL fit ipfa ejus effeniia; €5 boc nalli alii
conveniat.  Etinferitis dein infest cum Damalce-
no, principale DEInomenefle Qui 2/t

107, ‘Obs 3. EffentiaDELdebet concipi it
fummé perfedta: atquinon concipitur ralis, nifl
concipiatur Ut cumulus omnium perfectionum=
ergo. prob. mi, Omnifcientia DEI non concipi-
tur Ut perfectiffima, nifi concipiatur Ut cumulus
omminm notitiarum , neque Omnipotentia,, nifi
goncipiatur it cumulus omnium potentiarum: ec-
go, Refp.difting. maj. it perfectiflima in linea
effentiz.conc,mai. in alialinea. neg.ma. &dilt. fic
mi.neg, confeq.ad prob. conc.ant. neg. confeq.
quia falicet illi cumuli notitiarum, & potentia-
rum [unt de linea Omnifcientiz, & Omnipotentiz:
non tamen ideo ut ‘Omnjpotentia \concipiamr
perfectiffima , debet ctiam concipi ut cumulus
omnjum cognitionum ; quia iftz ad ejus lineam
non fpetant: imd nec Scientia fimplicis intelli-
gentiz ut perfeétiffima debet concipi ut invol-
vens notitiam de rebus actu exiftentibuss quia
hz quoque funt extra ¢jus lineam , & ipectant
ad Scientiamvifionis.  Sic autem refpectu effen-
tiz Divinz metaphyficz etiam {e babent pradi-
cata diftinta ab ente a e, feu genere,& differentia,

108, Dices 1. Eflentiametaphyfica poteft
continexe omnes perfectiones etiam attributales:

C3 €rgo




22 Tractatus 1. Difputatio I Que

ergo debet. prob. ant. Complexum ex perfectio-
nibus tiu,l'l:]di’.x)l.lb , & attributalibus habet etiam
aliquam effentiam: fed ifla involvit omnes per-
feétiones etiam attributal ergo. Refp. neg.
ant. ad prob. neg, mi. L nplext hu;u: efle !‘.51;1
ftat in preedicato entis-a fe; quia-eft realiter DI
S, Siautem fumas complexum reduplicative
tunc Lf’c DEUS Ut .cognitus -cognitione ;_um
implicité faltem comparante cum [uis perfectio-
nibus, Sed & iftius complexi effentia eft ens a
fe certo modo cognitum: f{icut eflentia rifibili-
tatis in homine reduplicative accepta eft animal
rationale certo modo cognitum. (L‘mdo au-
tem rifibilicas definitur potentia ridendi, hzc de-
finitio nen explicat {kicte loquendo eflentiam
ejus, fed tantum eftclarior ejus explicatio , vel
deferiptio.

109. Dices 2.

Si-effentia DEL-concipere-
tar Ut realiter difti ab artributis, concipere
tur Ot realiter imperfecta: ergo fi concipitur ut
formaliter diftinéta ab illis, concipitur ut forma-
liter imperfeétay fed nec hoc fieri debet: ergo.
l elp, retorq. argun. Si cenciperetur - homo
Ut realicer diftinGtus 2 rifibilitate , congiperetur
ut realiter Chimzra: ergo fi in 'Ja (nitione con-
upnur ut formaliter diftinétus, concipitur Ut for-
maliter Chimzra. In ferma neg, umic.q Pri-
mo modo: negarentur DEQ pu....tmms alte-
ra medo tantum ab iis pralcinditur : prefcin-
um autem non elt mendacium; quare non
DEUS ‘tit imperfectus, fed tantim
concipitur imperfecto modo ; jam enim fuprd
diximus, concepturm definiivum nen debere re-
przfentare DEUM Ut pr.rtuunmlun n omni
linea. Adde tamen, definitionem non reflexe
reprefentare DEUM {zt formal {Iu diftin¢tum
ab attributis, fed tantlm exercité, non prafup-
ponende , fed faciendo pracifionem formalem.
Si urgeas: '\.;xc rat:one concipitur DEUS tt pcr-
el Refp. difting. ill,

: ltuumf‘rer in lm:_a eL

ur ii:ralis rci"{cx:‘:,&. ﬁguat&. ncg‘
exercité, conc. hoc enim ad fummum ar-
guit diftinttionem formalem perfeétionum Divi-
narum, ex qua nen‘in DEUM , [ed in noftram
cognitionem redundat impertectio.

1 10. Ob. 4. Effentia Angeli includit plures
perfectiones fimplicicer fimplices conflitutive:
crg’o etiam cffentia DEI, prob. ant. Effentia An-
geli continet conflitutive perfectiones viventis,
fpirits , intellechiviz ergo. l{_el]). em, ant. nec
enim hic vacat examinare definitionem Angelo-
rum. neg. confeq. Si effentia Angeli formaliter
continet pm.o. pnrfe&loms hac ipfum conti
nere npn clt perfectio fimpliciter fimplex ; nam
excludit Aleitatem, ddeoque non eft mehor o-
mni non ipfa, de quo inferiis, ad prob. neg,
iterum confeq. ex ratione modd data.  Aliqui
tranfmittunt , pradicatum fubftantiz fpectare ad
effentiam DEI; cumipfa Afeitas videatur forma-
liter dicere cffe per fe, & non in alio.

111. At negatViva, dicens, licét in crea-
turis €. g. homine predicatum fub{tantiz, viven-
tis &c. non fint praedicata fecundaria; quia non ad
effentiam confequuntur Cnec enim ex aninali ra-
tionali tanquam a priori probantur, fed ad eam
przfupponuntur, & {unt priora 3 fubfiftendi con-

o I1. Articulus II,
fequentiaj tamen efle pradicata fecundaria
DEQ; quiaex Afeitate, t2 anquam radice, a priori
inferuntur,. & non tantm a.pofteriori, fuu tan-
quam priora a fubfiltendi con faquum a: quz
prioritas non {ufficit ad. predicatum effentiales
quia hoc debet ex communiefle radix cetero-
rum przdicatorum, quz non funt de eflentia:
confequenter etiam negare debet hic Auctor,
quod.ens a fe formaliter dicat effe per fe.  Nec
tamen opponi ei potelt, de pradicatis {ub{tantiz,
\"“cmis, [pirittis &c. {atis communirer dici,non effe
stributas quia reponere poteft, fumi tunc attri-
bura {trictiis prte pradicatis, quz in .creaturis
folent effe accidentia ex m. gg. Equidem non
videoa, cur Drzd._d ‘um lpmms, aut viventis de-
beat ingredi conflitutive definitionem. Si pre-
dicatum [ubftantiz .\s_.,f!:(!:?.tm , NCN tamen pro-
pterea debet C'_-‘ln‘l“‘ poni; quia fufficienter in-
telligitur fub ente 4 fe, quemadmodum fub ani-
mali rationali in definitione hominis,

112. Ob. 5, Effentia hominis debet expli-
care. omaes partes phyficas hominis: ergo ef-
featia. DEI, qui-non habet partes phy ficas, debet
explicare ommes partes metaphyficas, feu perfe-
tiones. Relp. om. ant. neg. confeq, Si definitio
hominis debet omnes partes phyficas ejusdemat-
tingere, id hr, quia alias non adzquaret totum
hominem ; cum -partes phyfice non fint inter fe
identificatz: at non debet artingere eodem mo
do partes metaphyf(icas; quia modo primariam
attingat,.jam realiter attingit omnes. Et fic de-
finitio hominis non debet attingere formaliter
rifibilitatem, Sufficit ergo attingi partes metaphy-
ficas radicaliter, !pu in pmduqro metaphyf ic&
connexo, phj icé identificato.  Sic autem attin=
guntur, au;mguc fufhicienter, partes metaphyfice
eflentiz Divine,

113. Ob. 6, Effentia creaturz debet for-
maliter explicare limitationem ejusdem in omni
linea : ergo etiam efientia DE] u.oLt explicare
formaliter illimitationem in omni Imc non
poteft, nifi formaliter explicet totum camulum
perfetionum: ergo. Relp. neg. ant, gquznam
enim effentia formaliter explicar omnes imper-
fectiones, feu pofitivas, feu negativas creaturz?
fufficit, i f‘um]111mr¢yp1icetuwb1}c; as, Quod
autem fic prefcindatur m aliqua linea, an fit
DEUS, vel creatura, tantium probat, JFL\{ &
creaturam poffealiquo modo fubftare eidem con=
ceptui confufo, e, g. pradicato [piritts pofle [ub-
{ftare DEUM & Angelum: ex quo aliud non [e-
quitur, quam hunc conceptum eflc impeifectum,
aec clare inter fe difcernere duo valde diverfa

114. Ob. 7. Plures SS, Patres docerit,
omnes perfectiones dici de DEQ eflentialiters
ergo funt de eflentia, Confir, 1. Qua:ldol’l’, di-
cunt, DEUM eflc ens a [e, dicere volunt, effe
ens in-omni genere puwé‘nlhmum ergo, Con-
firm, 2. Poteft dici, quod SS, PP. per attribu=
tum intelligant non totam efferitiam , fed partem
ejusiergo. Relp. dift.ant.effentialiter pl phyfice.conc,
ant. metaphyficé. neg. ant, & conleq. Et fic ex-
ponendus e{tS.Augultinus L& deTrinit.coadicens,
DEO autem hoc eft eﬂc JQuod eft fortem effe, aut ju-
J‘um rfje aut fapientem ejje,65 fi quid de illa ﬁmp!zct
multiplicitate wfrm..zp‘uzﬂm.ﬂzaztate dixeris, quo
fubftantia ejus fignificetur.” Quibus fimilia [unr 3
quz idem habet Jerm, 38, deSanttis , fu!i e

lﬂﬂm*




Quenam predicata formaliter conflituant Eflentiam wetaphyficam Dei.

dinm, ubi loquitur de effentia & perfectioni-
bus, omnibus tribus SS. Perfonis communi-
bus , adedque de eflentia phyfica; nec de me-
taphyfica eit (olicitus; nam idem Auvguftinus, vel
certe Colleétor quaftiuncularum ‘de Trinitate
quz ex libris Auguftini'tefte Bellarmino excerpt
funt, ita habet: DELS eo 1pfdo, quo eft, vivit,
€ eo, guo vivit, intelligit -, & e, quo ntelligit ,
poteft, €5 eo, quo poteft, eft. ‘qua in fenfu reali,
non vero formali intelligenda funt. ‘Sicetiam ex-
ponendus et S. Anlelmus Monologii c. 1'6.ubide
DEQ, feu, it ibi eum vocat,, de [umma Na-
tura ait: Ipfz uno modo , waa confideratione eft ,
quidguid eft effentialiter. nam legenti caput iliud
patebit , eum loqui de effentia , feu identitate
tantym phyfica; probat enim ibi, quod omnia
in DEQ tnum fint, & non plura, nec tantim
unum , ficut homo ex diftinctis partibus com-
pofitus, fed unitate exclufiva compofitionis.
115. Scilicet SS, PP, exponi debent,'quan-
tum poflunt, ne fibi contradicant, ‘quod fieret,
fi de effentia ‘metaphyfica exponierentur, Ut
colligitur facilé ‘ex u, 03, €9 fequent. ubi nota
ulterius, PP. egiffe contra diverfos hareticos:
contra €os, qui compofitionem quandam rea-
lem in DEO finxére ,dixerunt, perfectiones o-

mnes effe effentialiter identificatas: contra alios,

qui exclufére etiam compofifionem formalem,
ut e magis excluderent Myfterium SS, Trini-
tatis dixerunt , aliquas perfectiones effe extra ef-
fentiam. Ad 1. confirm. neg. ant, ciim enim
dicant, aliquas perfectiones effe extra, vel circa
effentiam , non volunt, eam metaphyficé lo-
quendo ftare in omni perfectione ‘cujuscunque
lincz, Ad 2. confirm, neg. ant. quod enim eit
extra,vel circa eflentiam , mon et pars for-
malis eflentiz ejusdem. Nec hic dicas; pofle
ftatui_duplicem effentiam metaphyiicam, unam
confiftentem in predicato entis afe: alteram in
cumulo omnium perfectionum; nec'enim eft;
cur Communis, cuique enti unam definittoneim
{}atu:ais, deferatir > prafeitim, clim cumulus,
ut hucusgue probatum , ‘definitionem ingredi
nequeats ;

: f16. Ob, . Ens afe, lictt diftinguat DE-
UM ab omni non DEO , tamen non eft bonade-
finitio: ergo. prob. ant. Animal judicativum eti-
am diftinguit hofninem ab omninon homine: &
tamen nonrité fic definiturhomo: ergo. Relp.
neg.ant, velejus {uppofitum ; quod precise DE-
UMita diftinguat ; nam ctiam adequat definitum,
& explicatDEUM per pradicatum primatiuin,&
radicale refpectu eztercrum, ad prob. nég.conf,
Judicativam not: eft primarium przdicatum ho-
minis; neqie enint hothinem exponit in ordine
ad primariam operationem (ad quam in defini-
tionibus ereaturarum [zpe debet attendi; quia
in modo effendi plurimz conveniunt) nam in
homine difcur(us fint perfectiores , quam prz-
cis¢ judicia immediata; quia ifta funt tantim de
rebus inferioribus, & pauciflimis; nam pauld al-
tiora non cognofcit homo fine dileurfu : unde
cognitiones difcurfive ratone objectorum funt
longe nobiliores ; adedque eriam potentia
difcurfiva , maximé chm etiam incomparabi-
liter plura objecta attingat , quam judica-
tiva : fed neque aliunde habet pradica-
tum judicativi , unde aliis omnibus pradis

23
catis praferatur, At pradicatum entis 2 fe pro-
batum eft effe primariuim DEI 0, 703,85 rog.
117. Ob, 9. Ens eft predicatuim infimums
intellectivam ‘eft pradicatuim longe nobilius : er-
go melitis DEUS definiretur fnrelletivim o fe,
Confirm, Intelle¢tivum eft genus proximius,
quam ens: ergo pi= alio ‘debet poniin definitio-
ne. Relp.t. om. ant. neg. confeq. quiahic inde-
finitione DEI ; ficut ponitur differentia , vi cujus
DEUS differt ab omni reatiica, ita cofivenien-
ter ponitur genus ; in ‘qUo convenit cum omni
‘creatura,  Kelp. 2. iterum om. ant. ieg. confed.
quia, licet ens ut fic fe folo fit predicatum inferius
intelleétivo, tamen totum complexum Ens & f&
eft nobilius complexo mtellettivim & fe-: nam
ens 4 fe eft radix omniuin perfeétionum , qualis
noneft inellectivama fe; meque enim intelle=
‘Etivum 4 [e dicit aleitdtem inomni linea, fed tan-
thm 1n linea intellectionis ; ‘quz non eft radix e,
‘2 omnipotentiz; quiahzc non infertur 2 priori
ex intellettivo 4 (e: at ‘ensafe dicit aleitatem
Ingenere totius entis, ‘¢x quo A priod inferuncur
reliqiz perfectiones. Hzc etiam ‘eft ratio S.
Thomz ex S, Damalceno, quam citavimus #.104.
Accedit ( & hzceft principalisrefponfic) qudd ex
SS,Patribus habeatur; quod predicatum intelle-
¢tivi'(hac enim eft idemn, ac fapientis , pralcii;
‘omnileii) fit exra effentiam.  Ad confirm, neg.
ant, & conleq. Ant, non eft 'verum ; quia per ge-
nus proximum non intelligitur id, in quio res defi-
nita cum paucioribus convenit, fed quod in linea
pradieamentali immediate dividitur per differen-
tias; at per afeitatem; & abaleiratem immedhard

dividitur, non intellectivum, fed ens. Confeguen-

tia etiam eft falfa; quia; licee fit predicatum pro-
ximius, tamen non eft effentiale | {ed atmbutum?
conlequenter noneftgenus, adecque etiam an-
tecedens ex novo ticulo€rie falltim, ;

118. Ob. 10. Quodlibetattributum Divi-
numeeftformaliter énsa {ei ergo hoc non poteft
efle effestia DEI, ‘prob. confeq. Efentia & at=
rributadebent formalirgr diftingui: ergo. Con-
firm. 1. Etiam Perfonalitates Divinz funtformali
ter, & ratione {ui ens 2 fe: ergo hoc non poteft
eflc effentia. prob. conleq, Effentia Divina debet
eff communis tribus ; arqui id, quod formaliter
funt Perfonalitates Divine,non eft commune tri-
bus: ergononefteffentia. Confirm. 2. Perens
a fe difinguitur quidem effentia DEI ab omni
creatura, fed non ab omni, quod non eft effen=
tia DEL: ergo non et predicatum ultimum dif=
ferentiale. prob.ant, Nondiftinguitur 4 Perfonali-
tatibus, praefertim 4 Paternitate; haec enim forma-
liter eftinnafcibilitas, feu afeitas : ergo; :

119, Antequam relpondeam,fioto, aliquos
cum Derkennis afferere , effentiam DEI formaliter
imbibi in attributis, & Perfonalitatibus Divinis
aliquos verd , etiam [ententiz noftre Patronos,
idem negare : Prioresdicunt, fufficere precifio-
nemnon mutuam, ita ut effentia Divina prafcin-
dat quidem abattributis’; quamvisattributa non
prfcindant ab effentia; ficut juxta iplos etiam
prz(cindit in homine fiibitantia 2 rationali, non
vicillim : Pofteriores autem volunt ; attributa
DEInon dicere formaliter ens afe etiamfi fpeéten-
tur it Divina, fed tantim  dicére metaphyficam
connexioné cum ente a fe, quam quia nulla crea-
tura dicere poteft, attributa per illam fuﬂic&'fﬁa;er

= Il=




24
diftinguuntur ab omni creatura, & fiunt formali-
ter Divina: fic quoque ajunt, rifibile , etiam confi-
derarum Ut humanum , tanttum dicere metaphyfi-
cam connexionem, (quz quidem revera eftiden-
titas phyfica) cum rarionali, In forma vel re-
fpondeo ad mentem priorum neg, confeq, ad
prob, dift, ant, debent diftingui diftinctione for-
amali, feu pracifione mutua,neg, ant. non mutua,
conc. ant, & neg. confeq. vel juxta pofteriores,
qui forté melivs [entiunt, neg.ant. quod non pro-
batur,

120. Ad primam confirmationem vel nega
ant, & dic, efle tantum metaphyficé connexa:vel,
fi antec.concedas cum Derkennis, nega confeq,
adprob. cum eodem Auctore diftingue maj. ef-
fentia divina debet effe communis tribus adequa-
2¢ fumpta, neg, ma.nadequaté [umpta.conc, mai.
& diftinéta proportionaliter. min. nega conleg,
Explicationem hujus diftinctionis, fed adhuc fatis
difficilem , potes videre apud hunc Auctorem de
Frinit, difp, 2, n.10. Expeditior eftrefponfio prior.
Ad 2. confirmationem neg. ant, ad prob. iterum
neg, ant. ex modo dictis. Quod additur de in-
nafeibilitate tanquam aleitate propria Paternita-
ti, eft extra rem ; nam duplex eftafeitas : unaab-
foluta, per quam excluditur principium omne
productivum alterius nature , quz eft in fenfn
phylico communis etiam Filio, & Spiritui Sanéto:
alterarelativa, per quam excluditur etiam prin-
cipium ejusdem naturz ; quz eft propria Patri :
son tamen conflituit ablolutam eflentiam DEIL

121. Ob. uliimd. Definitio DEI ( de qua
. 100, ) Sufficientia adequata babendi omnemper-
fettionem fimpliciter {impiic:m: proponit DEUM
at aftualiter perfedtiflimum, nec tamen permo-
dum cumuli, vel plenitudinis, formaliter compo-
fitum,vel exomnibus perfectionibus conflitutum;
quia perfetiones non ingrediuntur definitionem
ait partes, fed fe habent tantlim Ut termini ; ergo
hec definitio, tanquam conceptus perfectior, &
DEO dignior, eft preferenda. Similia feré dici
potlent de altera P, Ulloz, ibidem adducti: Ens
Jruens negative ac pofitive omui peifettione pura.
Relp. etfi hzc definitio evitet aliquas difficulta-
tes aliis objici [olitas, non propterea videtur no-
ftrz preferenda; nam 1. Noftea eft longe cla-
rior, cum illa involvat terminos fatis oblcuros,
nempe Perfectionem fimpliciter fimplicem, de
quorum intelligentia docti adhuc dilputant: nec
videtur ea obfcuritas prim2 ftatim definitioni
milcenda: fed nec fine his terminis {tat bonitas
definitionis hujus, cim DEQO non conveniat
omnis alia perfectio. 2. Noftra eft conformior
Patribus citatis.n. 703 .88 104. quiDivinam naturam
fimpliciter definiunt Qui eff.quz verbanon fuffici-
entiam adzquatam habendi omnem perfectioné ,
fed tantim Alfeitatem fignificant. ita fane S, Hie-
ron. in.ep, ad Epbef, . 3. explicat illud Exod,
3. Ego fum qui fum. de exiftentia a fe, non de
fufficientia &c. De cadem Alfeitate fola loquun-
tur alii Patres, quorum verba locis citatis ad-
duximus, quzque,nifi valde torqueantur, de illa
fufficientia accipi nequeunt,

Nec dicas, S. Damafcenum, & ex ¢o S, Tha-
mam dicere , illud Qui eff comprehendere in
fe pelagus {ubftantiz infinitum:Refponderur enim,
non comprehendere metaphyfice vel formaliter
acceptum 3 alins diceret formaliter cumulum

Trattatus 1. Difputatio . Queflio 11 Articulus 111,

omnium perfectionum (nam quid eft pelagus,
nifi camulus aguarum? ) quod nec hi SS. Paties,
nec ifti adverfarii volunt: fed tantum comprs

hendere phyfice acceptum, hoc eft:

US, qui definitur Qui eff , fit phyficd tale peia-
gus : & fic S, Damalcenus opume componitur
cum aliis Patribus: qua cor io femper cft
procuranda. 3. Ifta fuflicientia non videtur efle
predicarum metaphyfice primum, ex quo alia A
ywiori inferantur; nam ex ea tantum inferuntuc
a {ubfiftend! confequentia: & contra ex ente 2
fe omnes randem perfectione Juam ex radi-
ce metaphyfica inferuntur, & probantur a priosi;
quia Afeitas eft radiz exigitiva, & formaliter quai
emanativa omnium pCT:CL;‘[:()]‘:UIT,.' X qua cliam
debet probari ipfa (ufficientia illa adxquata (nam
non poteft probari nifi ex Aleitate) dum & conira
Aleitas independenter ab illa fufficientia abunde
demonftratur,  Dilplicet quidem Adverfariis,
quod Aleitas, eo quod non formaliter, fed tan-
tum radicaliter dicat alias perfectiones, DEUM,
non quafi jam actualiter perfectiffimum, fed
tantum potentialiter talem proponat: fed inpri-
mis videtur eriam ipfa fvfficientia (quz non for-
maliter dicit perfectiones, fed tansim connexio-
nem vel identitatem cum ipfis) non immediaté
ratione (ui, fed tantim mediate ratione termino-
rum,DEUM actualiter perfe¢tifimun proponere,
2, quidquid de hoc fit, noftra definitio proponit
DEUM perfeétitlimum in linea feu ratione effen-
ti®, quamnvis non in aliis lineis: ficur inteliectus
& voluntas dicunt DEUM perfeétiflimum in hi-
nea principii cognolcitvi & volitivi, non autem
in linea actu cognolcentis, vel volentis. Ex qua
paritate habetur, non efle indecentem conce-
ptum,quiDeum repsz{entat aliquo modo tanquane
potentiam, prafertim adtivam, aut quali emanati-
vam, tantum formaliter , aut metaphyficé talem,
Imo hoc fpectar ad lineam definitionis, qua non
debet omnia przdicata definiti exprimere, fed a
quibusdam przfcindere. SicS. Thomasin 1. diff.
7. Q. 1s 6, 1 ad. 1. 3it. In DEO eft owmino idem ve
effentia, potentia, 86 operatio, fed differunt tantivm
ratione. Ex quo tamen non fequitur, DEUM
concipi Ut imperfeftum, fed tanttun concipi im -
perfeétd.  Itague non videtur recedendum 3
longd communius recepta definitione longécla-
riore, captu faciliore, & communiflime adhiberi
folita in difeutiendis aliis quaftionibusde DEO,
& perfeétionibus Divinis.

ARTICULUS IIL
An DEUS fit infinite perfectus.

122.

quod DE-

Erfectio communiter dividitur in
mixtam , fimpliciter {implicem ,
& fimpliciter talem.  Perfeltio miata dicitur
illa, qua habet adjunctam imperfe&ionems tales
funt potentiz ansbulandi, feribendi &c. quz lickt
benz fint, quia tamen {ecum ferunt motum, &
fatigationem, non funt undequaque perfecta, Per-
Jettio fimpliciter fimplex ex S. Anlelmo in Mono-
logioc.rg dicitur :Que eft melior ipfa,quam non fpfas
intellige infinitanter ; quia non tanmim debet
efit melior, quam ejus negatio; hocenimcom-
pett etiam perfectioni mixtz: (ed deber efleme-
lior, quam omais perfedtio, cum ipfa incompof-
fibilis,




An DEUS fit infinite perfetus.

fibilis, vel ci non identificabilis,  Tales perfe-
&iones funt predicata piritlis, viventis, mtelli-
gentis &c.qua meliora {unt,quam eorum oppolita,
{cilicet materialis, inanimati &c, Perfettio Simplex,
feu fimpliciter talis eft, qua nullam invqlvn imper-
fetionem 5 non tamen eft melior, quam fint aliz
cumipfa incompofiibiles,

123. Difficultas hic eft circa Relationes Di-
vinas, Quidam negant, €as effe perfeftiones:
alii negant, efle fimpliciter fimplices ; quia
Paternitas €. €. non eft melior, quam Filiatio
cum ipfa inidentificabilis: unde ajunt, eas Re-
lationes effe perfectiones fimplices, vel fimplici-
ter tales : alii tamen afferunt, easefle perfectio-
nes (impliciter fimplices, & explicant illud noxn
ipfa, ut fignificet omnimodam  incompoflibilita-
tem, vel exchifionem omnis identitatis etiam in
tertio , quz non datur inter Paternitarem, & Filia-
tionem i Divinis. Sed quidquid {itde his, viden-
tur faltem illi, qui tenent, terminationes contin-
gentes actuumDivinorum contingentium effe per-
feGtiones, debere afferere, quod iftznon {int per-
fechiones fimplicirer fimplices; nam volitio hu-
jus mundi non eft melior, quam fuiflet nolitio,
fi DEUS hunc mundum noluiffet: nec tamen
iftz duz funt vllo modo identificabiles 2 nifi
forte reponere velint, datd unid alteram ne-
ceflarid omitti, adeoque non effe perfectio-
nem (cum in nihilo fuo maneat) & conlequen-
ter oppofitam efle meliorem.

124. Jam non quaritur, an DEUS f{it ita
perfectifimus, ut involvat perfectiones etiam
mixtas, & quidem formaliter; nam, cum iftz
fecum ferant imperfettiones, & plures inter fe
contrariz fint, non poffunt in unum, & perfectifli-
mum ens convenire: fed quaritur , an DEUS
omnes perfectiones fimpliciter fimplices,vel fim-
pliciter tales contineat formaliter , mixtas autem
eminenter, id eft, demptis imperfectionibus.

125. Dico. DEUS eft infinite perfeétus,
feu habet omnes perfectiones vel formaliter, vel
eminenter. ita omnes Catholici, imo omnes pau-
10 prudentiores ettam Ethnici. Et inprimis Scri-
pturzhocin plunbus locis afferunt. Baruch. 3. v,
25. Magnus eft; £ non habet finem , exceifus, 85
inmmenfus. Pal. 124, v. 3. Magnus Dominus, £§
Laudabilis ninis, 86 magnitudinis ejus non eft finis €5c.
Idem vbique clamant SS. PP. ex quibus S, Dio-
nyf, de Divinis nominibusc. 5. ait: DELUS non quo-
qguo patto eft ens , fed fmpliciter, €5 incircum-
fcripte totum tn fe effe parviter ambit. Pluravide
apud Leflium De perfettionibus Divinis 1. z.¢c. 1,
Ex quo unanimi {enfu Patrum etiam habetur ,
Scripturas debere hic exponi de infinitate rigoro-
s accepta, quamvis aliquando etiam in Scriptu-
xis tetminus nfinitum minus rigorose accipiatur.

126, Probatur conclufio ratione, Omnis
perfectio poflibilis vel eft creata, vel eft incre-
ata: utramgue habet DEUS , vel forngaliter, vel
eminenter : ergo habet omnem perfectionem
poflibilem: ergo eft infinits perfeftus, ultima
conleguentia probatur ex €0, quod, cum per-
f@iones creatz f{int fyncategorematice pofl-
{ibiles infffitz, fi DEUSiltas, & prazter has etiam
habeat omnes increatas, & quidem categorema-
tict, fen adtu, utique debeat efle infinite per-
fectus. Nec poffibilitas infiniti fyncategorema-
fici creati in perfetione prudenter in dubum

R. P, dnt, Mayre Theok Lom, I,

2%
poteft vocari ; clim ex una parte nulla impli-
cantia poffit oftendi,& ex altera parte omnes Au-
ctores: imd omnes, qui DEUM verum agno-
fcunt , etiam omnipotentem agnofcant , & Seri-
pturz ubique omnipotentiam adftruant: qua
ratio utique {ufficit ad hanc propofitionem theo.
logice probandam, prob. jam mi, Perfectio ine
creata non poteft dari per identitatem in alio,
guam in DEO: infuper debet neceffarid exifte-
re, utpote ens neceffarium , adedque cum ali-
quo identificari : ergo cum DEQ ; adedque de-
bet huic formaliter inexiftere. Jam perfectio
creata deber omnis 4 DEO, vel atu produci,
vel faltem poffe produci: ergo debet cam ha-
bere eminenter. prob. confeq.Omnis caufa prin-
cipalis debet przcontinerg effectum vel forma-
liter vel eminenter; cum daré non poffit, pre-
fertim principaliter , quod non habet. Hinc D,
Dionyl. de Divinis nominibus ¢. 5. recte ait de
DEO : Nam profetto non iftud quidem eft 5 illud
vero non eft, meque alicubi eft, alicubi non eft 3
fed omnia eft, st omaium caufa, Dixieminenters
quia formaliter eas habere non poteft , utpote
mixtas imperfeCtionibus, & fibi contrarias.

127. Confirm, DEUS eftensa fe: ergo

eft illimitatus, fen infinitus in perfectione. prob,
conleq. Non eft limitatus 4 caufa , neque
a fez ergo, 1. pars ant, eft clara ; quia non
habet caufam 3 ubi obiter adverta , effeétum
dict limitatum 2 caufa , non quod hzc pro-
ducat effectum in minore perfectione effentiali;
cum enim effentiz {int immurabiles, hoc ne-
quit caufa facere: fed quod loco effeétis per-
fectioris producat minbs perfectum. prob.
jam 2. pars ant. Ens, quod eft a [e, feu non ha-
bet caufam, non eft limitatuma [e,vel 2 fua na-
tura 3 quia ipla natura talis entis eft illimitata :
id quod ex lumine naturali omnes, qui aglwfcmt
ens a fe, admutunt; nam, quandocungue oc-
currit ens lmratum, {tatm in ejus caufam na=
turaliter inguinmus , nec dubitamus ens limita=
tum etiam €fle caulatm, 2. Si ens a {e poflet
effe hmtarum , poflet quis adfirnere plurima
entia a fe; imo Phulofopht, quando occurrunt
effectus mirabiles, quorum canfa difficillime af-
fignatur, poficnt dicere, eos efie a fe, quod effet
abfurdum.  Tandem fi ens non eft limitatum
quoad exiftentiam, fed habet hanc perfectionem
a fe,non eftrauio, cur non habeat a fe etiam alias
perfectiones, quasa fe haberinon eft adeo diffi-
culter perceplibile,

128, Ex hac conclufione, ¢jisque proba-
tionibus infertur 1, DEUM neceffanid efle z-
ternum; nam cum fit ens 2 fe, eft ens abfolutd
neceffariums {i enim aliquando non fuiflet, nec
2 fe,necab alio poftea effe potuiffet: non ab a-
lio 3 quia fic non eflet ampliis ens a fe: nonau-
temn 2 fe; quia, Ut reété Derkennis difp. 7. de
DEO.c. 2.0, 34. quodnon fempereft, fedéran-
fit 2 nonefle adefle, debet per aliud determinari,
Certe, bt ait Arriaga Difp. 2. fec. 4. #. 33. vide-
tur ex terminis imperceptibile , quod aliquid &
feipfo incipiat de novo exiftere,nec eft ulla af-
fignabilis ratio, curnon anté extiterit: & ipfa res
nondum exiftens non poteft cognofcere tempus,
quo velit incipere. Quodfi DEUS neceflanio
extitit ab @terno , etiam neceffario in zternum
exiltet 3 nam ficut habet a f¢ primum exiftere ,

D i3




Traitatus 1.

qllnd
&‘_ qui
ue m'nn:x Lf[d]il
confervari de-
ie immenfum .,
’iL'Y (€myg nam
Sio ( qua ra-
x *r”m.s ) ita
(b ingi JL‘L(‘ : -econtra
5 l-E_, ubi aliguid pro
unque provi-
£, eft ;ml.[‘-'.‘@:i(‘.
uenter non
cui -ineft o-
. Accedit, quod
m hcu[ poflc cm[rﬂ-
E qui uu:qug;m-

St

I‘rm. xiftere: ergo: fiautem DE-
L S pote xiftere , actu ubique eft; cum
mutari ¢ ut paulo poft dicemus ; quare

itur hﬂh tare, accedere, rece-

unmu. ab Um["DLb mtelligun-
w;rmdum quod nec xternitas
ra{ quam !_)u.»"' 118 ;LJ!;};. dotiite

aatur
¢it.voc
datur

P. Ullc
mus [e
pimus,

de qua re legi meretur

« 6.2 Hoc non capi-

Ctu , quo etiam lolo ca-
im i ite , & totas

tota 1y

2 De

lu,

M2 cum ca .
rione cum pede : at prz-

itum eft ex parte DEI )

e &7 1t
tione,& ur

k

" DEUM effe omnipoten-
3 tum quiahz perfectio-
tum quia ab ente 2 [e omnia
producta debent 1 effe habere, 'f.nﬂuu;-..,
omnia poflibilia produu.re 5 fiautem omniade-
bet p aoduce*e, debet etiam confervare, & g
bernare , au-u:*['w omnifcius effe , tum ut no-
fcat, quid proc lucat, tum ut omnia rit¢ ordinet,
ac [apienter dijudicet : fed de hac omnifcigntia
redibit iterum fermo, ubi de {cientia DEL
Infertur 4, DEUM effe ({piritum, & non
corpus, ut Sldducw inter Judzos hfmwu &
Anthropomorphitz volebant 5 eft enim utique
major perfectio poflibilis effe [piritum , quam
craiﬁ.qa co 5 quare, qu.mdo !,umu dicitur
faGtus ad im 1DEIL, nen intelligitur de cor-
pore, fed de parte nobiliere, feilicet anima in-
u.](xumil & libera, Item qu,mc 010 Seripturis
DEO tribuuntur membra corporalia, manusvel
pcdn.:, imo etiam anima , omnes Patres ,atque
Dodtores dicta illa n.ctdphomc fumunt,

Infertur 5, DEUM efie liberum;nam utique eft
magnaimperfectio, ensintelleCtivum efle neceffi-
tatum ad omnia ,écnullam ullius rei eleétionem
habere, quz i a rarionalibus creaturis, multo ma
gis removenda eft 3 DEO : prafertim cum hu-
debeat effe fapicntiffimus Gubernator, adedque

,_?Ll—

—

Difputatio I,

Queftio Il. Articulus IIL.
erga bene meritos liberalem fe exhibere , affia
autem pro libitu poenas, aut infli gere, aut con-
donare, Accedit, quod {me hbu‘rve explicari
omnipotentia nequeat 5 cum enim plurima pof-
fibilia nun Ll.r:m fit producturos (Ut apud omnes
eftin cor nfeffo ) finon omitteret illa libert, fed
i0, non 1()1\.1 omni pc'e 185 quia non pof-
}"(Hln..\L quam actu produceret.
uod fruftra, & inepre DEUM rogaremus,
cl iliud n at; nam vel non
'r";oﬂl;r ~cl mLJJr\H deberet concedere, Ne=
que poflet dici, eam fuppofitis precibus id necel-
fario l'hc';h,m_Jm; nam hoc eft contrarium perfua-
fioni om::fu'n ec neceffitas abloluta poteft con-
neéti cum liberis "r)* tris actibus,

131. Infertor 6. DEUM fimplicem effe,
omnisque compofitionis realis expertem. dico
realis 3 nam de f'om'd] per conceptum, quz non
in DEO, fed tantlim in cognitione noftraargue-
ret i ]VEri'LaIG’i" ,-hic non {um folicitus. pmh,
Ipfa realis uomponrm eft quadam imperfe-
&io, ¢ xcludi debeta perﬁ,@h ffimo DEQ: er-
go. Demvel pactes componentes effententia i (e,
& DEL 1S orct aggregatum ex p.unbus Diis »

trens abalio, 8’ neque totum cffet 2 fe,
#.71. vel aliqua partes effent a fL,fu.n_
ab alio ;& priores effent DE US, vel Dii ; relique
autem om nino fl perf m a3 cm ha* > 1plis Imbcm—
| DEUS, aut Ens A fe.
tur I.Jlt’,UMufﬂ; immutabilem;,it
U.0.Ego enim Doninys,
mutor, Ratio eft; 3 qun mutabilitas eft per=
n eftaus entisin potentia,

YEUS utpote ens per-

'lL‘Q novus mo-

1 exiftenti de novoiden~
nzricums vel deberet DEQ
& daretur compofitio, non quidem ea,
aliqui dicunt paflivam, vi cujus {ubftantia
tibus componeretur; fed tamen acti=
DEUS aCCi(Tg:][(iJ.J'U (_I.).FH,'CFL‘L"'(
» quod DEO repugnats - Ex qui-
m ille nmdus luquum Theo-
logis com munis, vi cujus dicitur DEUS purus
actus ex omiiis potentialitatis ¢ fcilicet
DEUS non <t fub‘c\,um potens recipere ullam
petfectionem per unionem, fed et mera, &,
omnis perfectio fua per identitatem, Quomo-
do autem fine mut JL.()m DEUS poflit uniri crea-
turz, {pectat ad ractatum de Incarmatione, ubi
funu; exponitur, Verbum per unienes H};pnﬂ:a‘
ticam nec perfici, nec mutari: itémaq;
nitur, an & quo fenfu Perfona in C
dici compofita, de quo S. Thomas
g. 2. 4. 3. quomodo autem co
& immutabilitas DEI, inferitis, c
tefl; exponemus,

133, Infertur g, DEL
scripturz innumeris locis ¢
do Pfal, #1. aut 1, Cor. ¢ (‘_\;
multis vel fermo td'nut] €
forum Deorum: vel i int
fiores, aut Judices, qui
fu: m vocantur in i
eo [enfu, quo ipfe DE L\ li"m in
Athanafii clarifimé definitur: quin imo” Pyt
g.)qraz Trismegifto, Ariftoteli, imo, tefte Origenc,

Peripateticis, atque Phuufo ohis, quin & paults
fapiens

o g
MAacoIL ¢

o,

tiﬁc:.;'!, quod eft Qn
unirt,
quam

DELexp

1m, quod
nc qU..H]—
tur Dii
tde multitadine xﬂ]

<
1

Scrip




An DEUS [it infinite perfetus.

fapientioribus Ethnicis fuit perfualum, bt fuse al-
latis eorum; diétis probat Theophil. Raynaudus
in Theologin Natwrali dift. 7. g» 1. a.1. Hinc famo-
fum illud” di¢tum Ariftotelis 12. Metaphyficorum
wltinio [ub finem , ubiait : Entia nolant male guber-
wari : noneft bona pluralitas principatum: unus er-
go priaceps. ubi non de gubernatione regni, fed
univerfi loquitur. Hine illud Pythagorz dicen~
tis, qudd, fi alter daretur DEUS , deberet {ibi alte-
zum condere mundum, & in eo habitare,

134. Rationes etiam pro hac veritate, vel
ex immultiplicitate ultimi finis, vel entis {ummi,
ac perfectiflimi, vel aliunde defumptas complu-
res videre eft apud eundem Raynaudum loc.
¢it. ego brevitatis causd unam folam adduco,
DEUS, utpote perfectiflimus, debet effe liber-
rimus quoad gubernationem univer(i totius 3
alids enim poflet turbari , imo (zpe turbaretur
ordo bonz gubernationis , fi prudenter ftatuta
exequi non poffet ¢ ergo debet efle unus. prob.
confeq. Si effent duo,vel plures Dii, tunc velunus
altero effet debilior,deberétque cedere, & non ef-
fet DEUS; quia imperfectus, & nullo modo omni-
potens : vel effent quoad omnia pares, & tunc

it unus alterumimpedire : quinimo uterque
afeinvicem dependerent,adedque imperfectifo-
rent, & neuter omnipotens: facilé etiam turbare-
tur, certe pofiet turbari ordo univerfi, dum poflent
non convenire , atque probabiliflime etiam non
convenirent; quia non deberent, & liberi eﬂe_r‘_ar.
de qua re adhuc plura in objectionibus infra.
Hucusque allata pradicata DEIL atque etiam alia
clard definita habentur in Concilio Magno La-
teranenfi fub Innocentio Ill. edque definitio re¢-
fectur C, Fininiter de Summa Trinitate,

ARTICULUS IV.

Solvuntur Objectiones.

135, B, 1. Uthabet communis parz-
mia, Bonum eft , quod omnia
appetunt : atqui DEUM  non

-emnia appetunt ; quia N1ON omAia cum CeENO-
fcunt:ergo non eft bonus,aut perfeétus, Confirm.
1. Saltem non infinit¢ appetitur : ergonon eftin-
finit® bonus. Confir. 2. Bonum eft communi-
cativum [uiz DEUS noneft ita communicativus:
€rgo. prob, mi.  Ante creationem mundi [e non
communicavit : ergo neque nunc fe communi-
cat; quiaeft immutabilis. Confir.3. SiDEUS eit
bonus, tunc {olus eft bonus , bt dicitur Marci Lo,
w, 78, ergonon eft fammum bonum ; quianul-
tum eft bonum inferius. Refp, dift. ma. hocet,
quidquid appetitur , eftbonum. conc. ma. quid-
quid eft bonum, appetitur ab omnibus. neg.ma.
& dift. proportionaliter mi. neg, confeq, in ea
propofitione bonum elt pradicatum, non fubje-
&um. Ad 1. confirm. om.ma. quia Deus 3 [eiplo
infinite fuo modo appetitur, neg.conl. Ad2.con-
firm, neg.mi. ad prob. neg, ant. quia ‘e ab =ter-
no communicavitad intra communicatione per-
fectiflima per identitatem. Dein om. ant. neg,
confeq. quiain tempore (e communicatad extra,
non peridentitatem, fed vel per unionem cum na-
tora humana Chrifti, vel per produ&ionem varia-
rum creaturarii fine omni mutatione 3 quia nullum
recipit motum.Ad 3.confirm, dift.ant. folus DEUS
sftbonus 3 fe, & per excellentiam , ac effentiam

- 4

fnam. conc. ant. per participationem 3 DEOac-
ceptam. neg, ant, & conleq.

136. Ob, 2. DEUS eft ens fingulare , .de-
terminatum , diftinétum ab aliis: ergo eft limita-
tum,& non infinitum. Confirm.z. DEUS ef} prin~
cipium rerum omnium : fed principia feu femina
funtimperfecta: ergo. Confirm. 2. DEUS noa
eft faftus:ergo neque perfectus 5 quiapesfectum
eft omnino,& totaliter faétum. Relp. neg. con-
feq. Eoipfo, quod fir ensexigens infinitas pecfe~
&tiones , noneft ens limitatum quoad perfectio-
nem, fed ad fummum quoad numerum, que
tamen quafi limitatio eft lumma perfectio 5 quia
per eam excluditur omne ens ®quale.  Ad 1.
confirm. dift. mi. principia intrinfeca materialia.
conc, mi. extrinfeca, feu effetiva. neg. mi. faltem
univerfaliter fumptam, & neg. confeq. Ad 2.
confirmat. neg, conleq, perfectus enim in fenfu
"Theologico (quidquid fir de Grammaticali) figni-
ficat przditum perfectione, five fattaautcreata,
five increata a le.

137. Ob. 3. §i DEUS continet omnem
perfectionem poflibilem,tunc prater DEUM nul-
la eftalia poffibilis: fed hoc eft falfum:ergo, Con-
firm. 1. Sidaretur corpus infinitum,non effet poffi-
bile aliud corpus: ergo, fidetur perfectio infinita,
nulla alia erit poflibilis. Confir. 2. Infinitum eft,
ex quofemper eft aliquid accipere: fed non vi-
detur , quomodo ex Divinis perfectionibus fem-
per fit aliquid accipere: ergo. Relp. dift. ma. i
continet omnem formaliter quoad fpeciem, &
individuum.conc.mai. fi tantm continet eminen-
ter.neg, ma. & conc, mi.neg,confeq. quia tamen
alia infpecie , & individuo perfectioeft pofiibi-
lis, quamvis hanc DEUS contineat eminen=
ter.

138. Ad primam confirm. dift. ant. non effee
poflibile abfolute. neg. ant, naturaliter. om. ant.
& neg. confeq. Supernaturaliter poffibilis eft
penctratio corporum, adedque prater corpus in-
finitumadhuc aliud, quod tamen cum ilio debe-
ret {upernaturaliter compenetrari: {i tamen infi-
nitum mpleret .omnem lecum poflibilem, &
{uppofita poffibilitate infiniti, unum infinitum nom
poflet efle majusaltero , de quo litigant Philofo=
phis Perfectiones avtem non fe mutud exclu-
dunt lecd, Ad 2. confirm. 1lla definitio ftri&t&
loquendo tantum convenit infinito divifibili im
numero, vel exten{ione 5 &infinitum alias dicitury
quod fuperat omne finitum: (ed om, ma. neg. mi,
quia {altem per conceptum femper eft aliquidac-
cipere s nunquarm ‘enim tot ab{trahi poffunt perfe-
¢tiones ex DEQ, quin plures reftent abfkrahendz.

139. Dices.Si DEUS non effet inomni loco
etiam inindividuo, non effet #menfus : ergo finon
haberet omnem perfectionem etiam in individuo,
non effet infinite perfectus, Relp, retorq. ar-
gum. ergo fi nen produceret omnem -effe-
¢tum, non effet omnipotens; quod eft pror-
{us ablurdum, In forma. neg. confeq. Immen-
fitas in fuo conceptu dicit formalem prafentiam
in omni loco, i individuo etiam accepto: at
infinita perfectio non dicit formalemn poffeffio-
nem cujuslibet perfectionis in individuos fed
tantim pofleflionem cujuslibeteminenter talera:
ficut omnipotentia non dicit actualem produe
étionem, fed tantim potentiam.

140. Ob, 4. Si DELS effetinfinit¢ perfe-

D3 : Chus

»




93 Tralatus L Difputatio L.

«€tus, tunc unum infinitum effet majus alteros
hoc eft impofTibile: ergo. prob. ma. DEUS ma-
gis excedit hominem, quam Angelum: ergo
in nurus exceflus DEI fu yer hominem effct ma-
jor infinito excefln fuper \w\..um : . Confir.

>

Creaturz omnes deberent cffe zquales in perfe-

¢tione: hoc eft falfum: ergo.
zqualiter diftarent a perfect
infinite: ergo. Refp. neg, ma, ad
magis excedit, fi exceflus denominative fumatur.
neg, ant. fi excefliis ‘quidditativé fumatur. om,

prob, ma. omnes
e Divina, fcilicet

T

I;h b. di L'g ante

ant, propter pauld poft dicenda, & dift. " pariter
primd, nezo fecundanic i

1. Excefius eft tatis, quz
confequenter quidditatis ‘ ﬁ]mpta
involvit duos terminos, nes .u.x-

dandi, & in noftro -cafu ‘)muho 1em DEI,
perfectionem creatur, us autem ﬁnru
ligo activum) denominativé fumptusinvolvit tan-
tum id, quod denominatur excedens, [cilicet in
noftro cafu perfectionem DEL : Jam hzc; cim
unica, & indivifibilis Gt, poteft efie major
fe =|*ﬁ, adedque excefls DE L(h nominative fum-
ptus 1Llper Angelum non eft major exceffu de-
mmmamc fumpto fuper  hominem 3 cu.nquc
hic tantiim u{ufﬁs feu purw io DEI fit infini-
ta, non fequitur unum infinitum effe majus a}-

Sic etiam elephas in fe ipfo non eft:
{ive comparetur cum mufca, five cum bc
imen adhuc poteft, an, i1 Jdd itur it

oni Divin perfe A
exum fat maj
¢ ifto articulo.
12. Ad confitm. neg. ' ma. ad prob. dift.
ant. hoc cﬂ,fqual-'s effet diftantia ex parte DEL
> creaturarum, neg. ant, & con-
feq. Sicut diximus exceffum involy ere duos ter-
minos, ita & involvit diftantia: imo hzc diftan-
tia, fi bene cor fideretur, alind non eft quam ex-
ceflus, em unus terminus femper
maneat fiaiter fir inzqualis, jam diftantia
- uenter umn ina quu
i0: atqui in quibusdam creaturis eft in-
zqualis utique effer ;nv zftimatio,’e, g. increa-
tura infenfibili refpecta rationalis: crgo etiam
perted o

143. Ob. 5. Perfectiones poflibiles funt

inter fe diftinctz, & oppofitz :"ergonon poﬂlmr
confluere in fimplicifimuom DEUM, Confirm,
Si haberet DEUS eminenter'omnes perfectiones
creatds, “tunc eflet eminenter lighum, -corpus,
im0 effet cminenter imperfectio, vel etiam pec-
catum, faltem in {ententia eorum, qui dicunt for-
malem 'mu" im peceati flare in almue pofitivo :
hze funt ablurda: ergo. Refp. dift. ant. i fint
perfectiones mixize. conc, ant. fi fint fimpliciter
fimplices, aut (impliciter tales. neg. ant, & [ub
eadem dlﬂ:ll‘l&tu’lf' conc, vel neg, c011fequcntl~
am, Scilicet Ut diximus 7. 126, perfectiones fim-
plices DEUS habet formaliter, mixtas eminens
ter.

non

T2,

144, Ad confirm. refp. Sicut {tatim initio
Summularum monentar Logici, ut prafertim co-
ram rudibus non proferant abfque diftinctione,
vel explicatione {impliciter hanc propuﬁuum ms:
Nou tantiin DEUS ¢ft mendax : liett in rigore {um-
muliftico poflit effe vera; quia eam rudes in ma-
lo fenfu acciperent; ita hic pariter monendi [unt

IL - Artic

Quaftio I. Articulus IV.
Theologi, ne proferant fimpliciter propofitiones
in olmc:; one adduclas; quia etiam iftz raulem
malum fenfum ac ciperentur, quafi DEUS effe
rpus aliquod, fed eminentius caetu.s.
peccatum {upra alia-eminens, quz uti-
(lima. dift. ergo mai, hoc eft, ha-
fiem puram ( feu demptis

145, Ob. 6. Etiamfi Angeluse. g, poffit pro-
’L‘C'IL cognitiones fpecie diverfas f\.:\.::uwm,-
maticé infinitas, tamen non‘eft infinite pe
ergo ctaan., quamvis DEUS poflit producere
creaturas {yncategorematice infinitas, non fequi-
tur, quod fit infinite perfectus. Refp. neg. con-
-m. !nprimm Angelus non potcﬁ cognitiones
lf' folo mmtmeu, {ed debet juvari abm}uhs
f'U IﬂPLJPuuS, & DI“ O 1}0[‘0 concurrente, a qua

MLLJTIE:.

infuper debet pro priori ‘confervariz poreﬂ au-
tem 1“'(.1“ creaturas infinitas fe folo producere,
Secundd'nen poreft Angelus pro’iuu re cogni-

tiones perfeétiores, & PQ[ELLLIU‘L’LS in infinitums
poteft autem DEUS producere credturas femper
j)@ﬂ’”(‘fdl’ﬁ‘ & perfectiores , & hac perfectia
1itd; qaii.‘ ajor omini finitd, nec habens
1 &I‘Jl'ii.][’l] continéndi perfectiones. Atilla per-
o Angeli neque in linea intellechivi eft infi-
poteft dari ‘major adhuc finita; nam
t dari alius Angelus, potens producere co-
gnitiones perfectiores, qu 1am ille pri (ero Tit: qui
tamen Angelus erit -adhuc limitati intelleéhis
quia iterum poterit dari perfectior ifto. Quod
autem caula, {i confervetur, potlit muu,m pro-
daucere 1 ]\11’1!“)5 ¢ RErc L 1;\ €s, Non ar-
guit potentiam fiat ‘miferabilis
quzftio devoce nitlimum fenfum,
& authoritaie ]) nam OI]]‘]I[)Lh c.quha, quz ab
omnibus finitz potentiz effe cenfentur, compe-
tit poffc {Lll.ln.-x ulteritis agere, fi conferventur,
146. Ob, 7. Complexum ex DEQ , &
creatura eft aliquid perfect

nifi

?

tius , quam folus DE-
US: ergohichon Li‘tmih‘u‘_ perfectus; quia po-
teft dari aliquid perfedtius, Refp. cum S. Tho-
Ma I.2.4.34- ,..zd 2. item in 3. dift. 6. 4. 3. ad
1, & aliis communiffime. neg. ant. fienim, mla-
bet S. Auguftinus fernr. 38. de tempore fub
mediuin, Tmztm ;olusef‘ Pater  vel folus Filius , vel
Jolus Spiritus Santius, quantus eft ju:'al Pater 8 Fili-
us, & Spiritus Sant fus. quantd magis tantus eft
folt]s DEUS y;quam DEUS fimul & homo. Ra-
tio hujus rei eft; quia finitum additum infinito
IJmpl'utu tali, non fao J!-’Jd melius 3 ebqudd
infinitum fimpliciter jam przcontineat eminen-
ter omne bonum finitum , & «]mdc'l‘. nfnito ex-
ceflu, adedque additum finitum oo facit illud
mag1s zftimabile » quod cat {iri¢te me-
lius.

g=1

11.{. Dices, iom.nLilm'gwﬁnparte er=
go complexum Chriftus ¢ft majus folo DEQ,
Refp. nego luppofitum, quod DEUS fit pars hu-
ju ;o'npiuu 5 pars enim fignificat aliquid cem-
plebile, perfectibile &c. quod DEO non com-
petit: undcnonpouhdm pars Chrifti, fed tan-
tum terminus intrinfecus. Si replices: totum eft
majus fuis terminis intrinfecis.  Refp. dift, ill.
et majus, hoceft, femper melius, neg. majus,
hoc eft, extenfius, om,  Cextt aliqua tota pro

con-




An DEUS fit infinite perfectus.

eonflitutivis involvunt ‘negationes , quz non
femper reddunt id melius. €. g, ‘homo peccator,
fuppofito prafertim, quod peccaverit pura omif-
fionelibera, non eft quid melius, necphyfice,
quam {olus homo. ~ Secundo, fiterminus intrin-
fecus unus fit infinitum {impliciter , non poteft
totum efle melius, quam iile terminus folus
148. Dices2. DEUS & creatura funt plu-
rabona, quam folus DEUS': ergo'etiam funt plus
boni. Confirm. Complexum illud non'eft minus
DEQ, nec =quale: ergo eft majus. Relp.neg,
confeq, Plus boni Gigmiicat majorem ®{timabili-
tatem, plura bona hgnificat tantlim numerum, fi-
ve plura [ubjecta bona.  Aliqui admittunt DE-
UM, & creaturam efle plus boni exrenfive, feu ut
alii loquuntur, materialiter, quamvis non inteir-
five, feuformaliter, Sed izquierdo,Gonet,& Qui-
ros huncmodum loquéndi, faltem fidicatur ex-
tenfive , Tejiciunt quia, Ajunt, plusboninon figri-
ficar tanttim pluralitatem numericam , fed majo-
rem z{timabiliratem, Ad ‘confirm, aliquidicunt,
complexum iliid effe minuzboni , ed'qudd crea-
tura DEO ad;jungatimperfectionem ; fed non vi-
deo, cur 'minuatur bomtas DEI per additionem
creagure, Dein, ficutDeus ablorbet omiiem bonita-
tem, ita eminenter compeniat omnem defectum.
Quare nego fecundam partem antecedentis , &
dico, quad it quoad witimabilit atem 2quale,

s ol ol T ;
ARTICULUS V.
Solvuntur Objetiones

contra Corollaria. ,
149, G, # confra zternitatem DEL
Aternitas ex Bo€tio de confol. Phil.
prof-6, lih. 5. etk fntermivabilis vita tota fimul .t
perfecia pofleffio, vel 'duratio tota fimul , & quod-
dam nunc flans: fed hee nonconvenit DEO ¢ er-
£0. prob, mi. DEUS in Scripturis dicitur fuifle,effe,
& futtirts eff: €. 2.9. §. dicitur: Dominus
DEUS cmnipotens , fju." erat , €5 quieft, E‘_quai ven-
turus efi. Daniele 7, . 9. vocatur Antiguus die-
rumeergo, Refp. neg. mi. ad prob. neg. confeq.
Phrafesillznon figniticant fucceflionem tempo-
ris in DEQ, Ted in treaturis coexiftentibus; vel
fignificant taritim , DEUM eminenter continere
omnes differentias temporis; DEUS enim nof
exiftitin tempore , quod (it intrinfeca’ meniura
ejirs durationis 3 neque propterea nunquain ex-
iftit , fed femper, fine omnitamen durationis fucs
ceflione,
150, Undeillud Pl 101, . 23, deDEO:
Tu autem idem ipfe es , 08 dani tui non deficient.
pulcherrime exponitD. Auguftinus. I, 12, Confefl.
€13, Annituinec eunt,n:c veninnts .. anni tui ouines
Jimul flant ; quoniam fant : nec euntes & venientibus
excluduntur 5 quia non tranfeunt : ifti auten noftri
omnes erunt, chm onmes non erurt,  Annitui dies
s .85 dies tuus non quotidie , fed bodie; quia ho-
diernus tuus won cedit craftino, neque enim fuccedit
hefterno.  Hodiernus tuus eternitas , ideo coter-
nun genuifti ,cai dixifli: Egobodie gennite. Er S,
Anfelmus in Profologio c. 19. De aternitate tua
nibil praterit , ut jam non fit: nec aligiid futurum
eft , quafi nondum fit : non ergo fuiftiheri, aut eris
cras: fed heri , G5 hodie, €8 crases:imo non beri,
nechodie , nec cras ; fed fimpliciter es extra omne
bempus.
1§ 1, Dices 1, Ergo DEUS nunc eft zternus,

2

=

29
& nunc femper exiftit.  Refp, dift. illat, intel-
ligendo nunc temporis Creaturarum , ita ut pet
hoc nunc fit zternus. neg, illat, ita ut per nunc
eternitatis fuz fit zternus , & lemper exiftat.
conc. Necinferas: ergo non extitit herl, Refp.
enim neg. illat. cum enifh ternitas cjus , emi-
nenter contineat omne tempus 3 & cuiguie co-
exiftat, in hoc fenfu communiter accepto di-
citur DEUS hert extitiflfe , ‘quamvis non ita exti-
terit, ut ejus ®ternitas , ut ita dicam, hefterna, non
fit etiam hodie: (cilicet inDEO non datur pree-
teritum , fed tantim in creacuris coéxiftentibus,
quibus  quia comparamus {requenter ztérnita-
tem DEI, hinc f2pe de ealogquimur, ficut ferme
de crearuris durantibus ; ‘quia aliter vix capi-
mus,

152. Reveraautem colligit DEUS in unum
indivifibile, perpetuo ftans, & immutabile nume
modo quodam eminentifimo omnes fuas pei-
fectiones , cognitiones, volitiones, ¢onfilia, de=
creta, gaudia &c. que in ‘crearuris (ibi fuccedunt,
Et ficut perindivifibilem immenfitatemefthic , &
illic, & ifthic ; ficper indivifibilem =ternitatern
eftnunc, hodie, heri, &cras. . Si ‘queras, ‘quo-
modo ergo refpectu DEIfint pratérita, vel futu-
rz alique creaturz? Refp. denominationem prae-
teritr, vel futuri in creattiris provenire nona fola
zternitate DEI (emper ftante | fed 3 fucceflivis
creaturarum durationibus, prius exiftentibuse &
poftea non amplius exiftentibus, vel primum ex-
tituris,& propter has etiam refpectu DEI dici crea-
turas prateritas, vel-foturas.

%3, Dices 2. Ergo omnes creaturz co-
‘exiftunt toti ziernitati: ergofunt zrernz. Refp.
dift. ant, cobxiltunt toti rotaliter. neg, ant,
partialiter. conc. ant. & neg. confeq, Licét quzli-
bet creatura coéxiltat toti immeniitati, non eft
ideo immenfa: item, quimvis pes cogxiftat, &
uniatur imrnediaté tofi anima rationali, non ra-

men exiftit ubigue, ubl anima, €. g. non exiftit

in capite, heque huic immediaté unitur, Neque
funt contradictoria, coéxiftere toti ®termitati, &
non totaliter, Ut patetin exemplis immenfitatis, &
anim2 modo allatis, Ratio etiameft; quia tan-
rim fgnificatur, coéxiitere toti zeernitati dora-
tionem hodiernam Petri, & non craftinam § pro
hoctempore, & non proalio; pro hoc inftanti ,
non alio: coéxiftereilli tantim, & non amplitis &,
quz propofitiones contradictoriz non funt 5 cum
prafertim verificentur de durationibus creatis di-
ftinétis , quales funt hodierna, & craftina , tam=
diu durdns, & amplius durans &c. e
174, ‘Ob. 2, contra immenfitatem DEL
Scripturz fzpe aflignant DEO locum: fic 4.
66.v.1. Ceelum [edes mea : ergo hon eftubique,
Confirm, Sieffet DEUS immenfus, non imagis ef-
fet in ccelo, quam ininferno: hoc eft abfurdum:
ergo.Relp. neg, confeq. Ratio patebit ex dicendis
ad confirmationem , adquamrefp. dift, rnai. non
magis ratione immenfitatis. conc, maj. ex alio
capite, neg, mai. & dift. fic mi. neg, confeq. DE-
US dicitur [pecialiter efle in loco: vel quia fpecia-
liter ibi operatur, & magis oftendit fuam maje-
{tatem, ac liberalitaterm , titin ceelo s vel quiama-
is ibi colitur, Ut in templo: vel magisamatur ,
Ut inanima julti: quia tamen hzc res multim
pendet ex ulu Joquendi, etiam hic debet attendi.
Sic,lickt etiam fit in inferno per . vindictam , non
‘D3 tamen




30 Traiatus 1, Difputatio L

tamen eft ulus dicendi fimpliciter absque addito,,
DEUM efle ininferno; forte quia ibi non ope-
gatur peenas ex (ua inclinatione , -fed quafi tras
¢tus a malitia damnatorum,.

155. Ob. 3. Si DEUS effet ubique, eflet
localiter in (patio: hoc autem eft falfum, & ne-
gatur etiam a SS. PP, ergo.Confirm. Si DEUS
tantim condidiffet granum finapis, autmilit, &
illi inexifteret , effet ubique, & tamen non eflet
immenfus: ergo exeo , quod (it ubique, non fe-
quitur effe immenfum. Relp. neg. ma. localiter
enim-efle in fpatio folet fignificare, efle alicubi
per ubicationem accidentalem , & contatum
guantitatis, quz DEO non competunt, SS, PP,
autem tantiyum negant , DEUM effe inloco cir-
cumfcriptive, vel definitive, ita, utnonfit extra
illum locum , quod neutiquam afferimus, Ad
confir. dift. ant. non efletimmenfus ratione pra-
fentiz in eo-grano formaliter accepta. conc, ant,
ratione prefentie realiter accepte, neg. ant. &
confeq. DEUS jam fuit immenfus ante mundum
«conditum, ubi adhuc nihil fuit creatum: quare
poffet etiam efleimmentus , etfi tantiim daretur
granum finapis, non quidem ratione prafentiz
illius ; formaliter tanttim acceptz, fed realiter ac-
cepts , qua eft immenfitas DEI exigens effe ubi-
qu_f:, ubi aliquid creatum exiftit pro quacunque
temporis dif rentia , aut etiam pro quacungue
DEd proy L

154, Dices: Juxtanos DEUS debet etiam
efle extramundum in {patiis imaginatiis: fed non
eltinillis; ergo, ma. patet ex co, qudd mundus
non {it immen{us ; adedque neque DEUS effet,
41 huic tanttym adzquaretur, mi. prob,Spatia ima-
ginaria realiter mihil funt: ergo DEUS non poteft
illis effe realiter intimé prafens. - Objeétio hxc
multurn habet quzftionis de nomine, Certum
eft, DEUM extra mundum ncn cogxiftere acta
fpatiis imaginariis ; nam coéxiftentiadicit utram-
que exiftentiam, qua ctim deficiat ex parte [pa-
tiorum, etiam deficit coéxiftentia : fed etiam cer-
tum eft , immenfitatem DEI zquivalere infinitis
adhuc pofhbilibus locis,, ita ut quandocunque le-
cus de novo daretur, {tatim DEUS illi effet prz-
fens, absque ulla (ui mutatione : ficut [cilicet
zternitas DEI 2quivalet infinitis durationibus, &
absque ulla fui mutatione erit pralens Antichri-
fto, quandocungue hic dabitur,

157, Verbo, prafentia , & coéxiftentia di-
cunt duos terminos {ibi prefentes,aut coexiften-
tes : unus, fcilicet DEUS | datur: alter ., id eft
fpatia, non dantur : an autem dato tantum une
termino poflit dici, quod jam denominative fal-
tem detur denominatio DELprafentis, vel coexi-
ftentis, quzltio eft multum habensde .nomine ,
inquadifcrepant graves authores, Suarez affir-
mat, Vasquez negat, S5.P.P. adduci utrinque
poflunt. Pro affirmativa S. Auguftinus /. 71, de
wivit. 5. fic loquitur: dnforte fubffantiam DEIL,
wquam uec includunt , wec determinant Philofophi,
wiec diftendunt loco, fed eam, ficut de DEO fentire
sdiguum eft , fatentus incorporea prefentia ubigue to-
2am , & tantis locorum extra mundum [patiis abfen-
dem effe dicturi funt ,8 uno tantiim, atque in compa-
satione illius infinitatis tam exiguo loco, in quo mim-~
duseft, occupatam 2 S, Thonas quodlibeto 11. g. 1.
dal, i 00rp, ait : DEUS non folimz eft in illis , que
duut ,fuerunt ,$9 erunt ; fed etiam inillis , que pofjunt

Quaftio II. Hriiculus V-
imaginari effe.Pro negativaftat Tertull. ey, adverf.
Praxeam ajens :  Ante omnig enim DEIS erat fo-
dus, ipfe fibi 8 mandus , €5 locus, €6 omnia, S,Ber-
nardus L g, de confideratione. c. 6. Ubi erat,
antequan: mundus fievet 2 ibi eft. Non eft, quod que-
vasultra, ubierat. Preter ipfim nibil erat ngo:‘a
Je ipfo erat, Adducitur etiam S.Auguftinus in Pfal.
122, dicens : Antequam faceret DEUS ccelum 88
terram., ubi babitabat DEUS? in fe babitabas : la
forma vel dift.ma. fic: eflet in illis formaliter. neg.
ma. fundamentaliter. conc. ma. & dift. fic mi.neg,
confeq, velneg, ma. quia faltem id non neceffa-
rid fequitur ; etfi enim PEUS non foret in {pa-
tiis illis , modo effet infeipfo,jam effetimmenlus.
158. Ob. 4. contra omnipotentiam DEL
SiDEUS effet omnipotens, poflet producere: ef-
fe€us categorematice infinitos: fed non poteft
hosproducere: ergo. Refp.neg. ma. Omnipo-
tentia non dicit potentiam producendi effectus
impoffibiles , quales probabilitis funt categore-
maticéinfiniti: {ed tantimdicit potentiam ad ef-
fectus poflibiles, feu fyncategorematice infinitos.
Neque debet dariomnimoda, feu, Ut vocatur,
arithmetica preportio inter caufamincreatam, &
effeétumejus; alias deberet pofle ad extra pro-
duccre effeétum increatum: {ufficit ergo pro-
partio -fuo miodo geometrica, Dices: fi effent
creatur® categorematicé infinite, poflént produ-
cere effectus categorematice infinitos: ergo mul-
to magis hzc potentiaDEQ tribuendaeit, Relp,
om, ant. neg,-conf, Ex una Chimera lequeretur
altera. Interim tamen femper eft verum , DE-
UM plispoffe, quam omnes creatur poilint 1n
omui hypothefi poflibili,
159.Ob, 5. contra implicitatem DEL InDEQ
datur diftinétio virtualis inter naturam,ac perfo=
nas, vel inter attributa, & effentiam: ergo datur
etiam compofitio. Confirm. In DEO dantur acci-
dentia: e, g. Sapientia, Juftitia &c, ergo debee
dari accidentalis compofitio. Refp. om, ant. de
quo fuo loco, neg. confcg; Diftinctio virtualis
non eft revera aliqua diftinctio, fed tanthim =qui-
valentia diftinétionis in ordine ad prdicata con-
traditeria; neque tollic identitatem cumfunmma
fimplicitate: adeoque non affert ullam realem
compafitionem. Ad confirm. eg, ant, qua
enim in creatis {unt accidentia propeer ipfamim-
perfectionem creaturarum, {untin DEQ realiter
1pfa effentia phyfica, Neque etiam verum ef}, in
creatis meliora effe compofita fimplicibus; nam,
cateris paribus , fimpliciafunt meliora; melior éft
enim Angelus, guam homo.
160.0b.6. contra immutabilitatem DEL. Etfy
DEUS non poflit moveri ab alia, poreft tamen
moveri 2 {e ipfo, & juxta S. Auguftinum L 3. in
Gen, ¢, 20. fe moyet: ergo eft mobilis, feu mu-
tabilis. Confirm, DEUS exnon creante fadtusefk
creans: ergo eft mutarus. Relp. neg. ant. mo-
veri enim a [e fignificat, aliquid de novo in fe
producere, & recipere, ficut nos producimus, &
recipimus noftras cognitiones: at DEUS nihil de
niovo in fe producit, aut recipit, S. Auguftinus
nan vult, DEUM femoverein fenfu noltro (in
quo motus nonfit fine fucceifione temporis;nany
S. Aug. loc, cit, glaré dicit, qudd Creator move-
at {e fine tempore , & loco) fed tantim in {en=
fuPlatonico , in quo dicitur motus omnis actus,
etiam vitalis, identificatus potentiz: qui modus
loguen-




An DELUIS fi infinite perfeitus, 31

foquendi, tefte F(pm/;{ eft jam antiquatus in
{choirs. Ad confirm. neg. co nfeq actio creati-
va, cum fit actio ad extra, non immutat princi-
pium creans, {ed tantim effeGum creatum.

161. Ob. 7. contra unitatem DEL.  Mate-

ria prima non fit exalio: crgo eft ensa fe: ergo
faltem dantur drlo entiad fe. Confirm. Deitas,
ficut eftinfinite bona, ita debeteffe infinité com-
municabilis: ergo dc.'b:;nt dari infiniti Dii. Refp.
neg.conleq. Non quidem ex alio,tanquam priore
fubjetto, hL materia, ficutnec anima rationalis ¢
at fit ab “ho, fcilicet DEO. Ad confirm, neg.
confeq, Sufficit, fiad intra infinité fe commu-
nicet tribus SS. Perfonis.  Quodfi etiam
fe ad intra communicaret 1.::'v1?fis Pc:ib:aﬁs, ta-
men non forent infiniti Dii. Quod autem fé
communicet tantuim tribus, & non pluribus, po-
t;ﬁlmum defumendum eft ex fide, cui aliz con=
gruentiz ex ratione accedunt, de quibus fr. de
Trinitate agifolet.

162. Ob.g. Plures,imO{ermeomnes gentes
coluerunt plures Deos: ergo, fi erra{fem, na-
tura eosinduxiflet in errorem; nam, quod uni-

erfaliter £t, 2 natuta oriri cenfendum eft: atqui
natura non poteft i are in errorem: €rgo.
Refp. dift. ant. coluerunt extrinfece, & oretenus.
om. ant. mente, & animo fincero , quthﬁ. mi-
ntis fapictites, vel rudiflimi. om. famentcs neg.
ant. & c'on{u Certé antiqui Philolophi DEUM
unum effe agnoverunt, ut oftendit S. Juftinushi.
in oratione Pnnnerxw ; JeuParanefi ad genrmznu
smedimn de plutibus infig ioribus, & maxime de
Platone, quem tamen ait,veritum, ne fibiaccide-
ret, quod Socrati, [cilicet, ut cogeretur cicutam
bibere ; poltea plures DEOS docuiffe. Seneca
de Deata vita [ub finer etiam hac de caufa Arifto-
telem Athents fugille tradit, quamvis ali aliter
de ejus fug OrsU nes k7. contra Cel-
fum circ eripateticos , quamvis
§ {e m((.ll era 1{&;
a .Ji)ac'l'ﬂ{l.ﬁl'ﬂ fi-
2 S. Auguftinus
atonicis autem
sfophis Jolephus

£

.opinionibug v
mulacrorum 3 quod idem S
L. 6. de civit. ¢ 10. expro
i, 0. c. 1, & pend cundlis P
Judeus L 2. coniva Appionem \’)dﬁatlif Ray=
naudus Thevlogie naturalis difind. 7. g. 1. 4.1

163. Dein tam ablurdos finxére Deas, ut
eos contemphific videantur: certé teftarur At-
nobius L 3. adversils gentiles, fuo tempore smufi-
rﬂj}e md;grmnm aliques Ethnicos contra. Cicero-
nis de natura Deorum libros, & dixiffc: opor-
tere fiatui per Senatum, aboleant ur ut hec fripta
guibus Chriftiana religio cor ’J{J: obetur, 88 vetufiatis
opprimatur ant thoritas, qued ex eodem authore
enamruu Baroni ﬁnd.’«"’,C'f;i‘f,r,'z;. Adde,quod

vel Vlﬂﬁus ettam natura unum DEUM doceat:

xta teftarur Tertullianus in Apologetico ¢, 17. di-
cens : Anima DEUM nominat : hoc folo, quis
proprié verus bic unns DEUS, bonus, 85 magnus:
€9 quod DEUS dederit, omnium vox eff. | udr-
cem quoque couteftatur illud : DEUS videt: (3:
DEO commendor §6: DEILS mibi veddet, cf te-
Jimonium anime naturaliter Chriftians!

164. Dices, 1 Polytheilmus eft 1r11iquiﬁ‘1mus,
& durat adhuc : atqui error non poteft tamdiu
durare: ergo. Relp. Ante diluvium perbismille
citciter annos probabiliter nemo idololatra fuit.
Dein fuit fepe mutatus cultus idololatricus , aut

Diis nec error fuit aded univerfalis, Ot dictum ».
162, quod autem hic €rrer colendi plures Deos
in genere durfrit, maximé apud plebem, caula
fure Lorrl-ntﬂ'{ml mores, ob quos DEUS etiam’
aliquos Sapientes tradidit inreprobum ,‘"erf;r.ﬂ ,
habet *Kpullu‘us ad Rom. 7., v. 28 & quibug
ut excufationem prztexerent, Deos f".a.n tur=
pifimos fibi finxerunt, -Acceflit licentia Pictorum
& Poémrum,quicrades deceperunt ¢ itenyambi=
tio Regum , ac adulatiofubditorum, henores Di=
vinos Pr:ﬁuplhua fuis -deferentiim, -Acceffit
pleadopolitia Principum, exreligionis niatationa
turbas in regnis timentium. Kt ad hzc nenna=
tura, fed perverfus genius homines induxit.

165. Dicesz2. Juxta difta Ethnici nonfués
re idololatre, nifi oretenus , & coluerunt unum
DEUM; reliquos autem coluerunt,it nos colimus
5S. Ceelites. T{pr_ Inprm,az‘mln verg etiam inte-
riis Deos coluerunt, & quidem etiam ligneos,
vel lapideos. Sic {tatua Llrs apud Danielem pu-
tatafuit comedere , & confequenter vivere: item
Draco apud eundem: item {tatuz aliorum genti-
fium , pralertim que ope demonis locute (unt,

vel aliud prodsorl‘.mfefu!m e.¢. Palladinm T
janum, ferpens K pid :item Vizlibuzli Mexis
canorum, cujus ori infundi debebatfanguis occi-
{oruminfantium. Attamen' 'leg.,m 10 \})JLLR qudd

nulti ex Eihnicis, L‘mm ex fapientioribus, tantum
oretenus fuerint idololatrz 5 at non P" -‘I‘\l(i(v!
minores Deos coluerunt, it nos colimus § n“ums,
mfn veleos non coluerunt, vei coluerunt ut in

aliquo genere {upremos.  Certe pluriminon co-
duerunt aliguem DEUM, Uit decebat verum ; nam
licét Jovem facerent LLDF[HH fupremum , non
tamen cmu;bam\domuhmu plena poteftate pre-
ditum;verim indigentem aliis Diis,quafi regjis Sa-
trapis , necpotentem absquie horum ope cmnia
efficeres Dein aliqui quosdam faltemin alique
genere credidére fopra Jovem., quem veluerunt
a(,L.ptcl ne {epius victam. Magnum mfuper eft
inter 008, ac ipfos difcrimen in hoc , quod ipfi
tanquam minores Deos coluerint homines peﬁl-
mos, paflionibus inordinatiflimis {meﬂ‘os in-
fupu’ in eo quod DEO,etiam fupremo, affinxe-
rint predicata irrationabilia, e, . necefiitatem in
agendo, vel limitatam fcientiam , & imperfe-
&tam potentiam , dum '1‘C‘A1U“l el po;eﬁa.cm
creandi &c,

166. Ob 9. Etiamfi eflent plures Dii,tamén
non turbaretur ordo univerfi: ergo nofira pro-
batio eftnulla, prob ant, Poflet dict, quod omnes
eflent optimi, ac (ipicntiffimi , "mleoqve idemy
femper libere vellent, Refp. I‘E‘.Q. ant. vel faltem
neg. quod non poffer tusbari. Vel enim unus
pritis natnd 3 ..Limd vellet , & determinaret , reli-
qui autem deberent eam ds=rerm;na ionem fe~
qui, & iftieflent fubditi, certe imperfecti, con=
fequenter nullatenus Dii: velcafu omnes conve-
nirént in idem , & eft incredibile , quod hoc futu-

rum fit femper 3 cum cafus fit incertus, atque

inconftans: fed & hoc 1pfum eft abfurdum de
Diis dicere: preterquam quod etiam fit morali-
ter impofiibile, ut caflu femper conveniant duo
entia libera ad idem femper volendum in innu=
merabilibus urcumﬁanms prz:femm cim vo=
luntatesy quo [unt potcntmrcs ed facilius di4
fcrepents

167, Neque tatione fapienti®, aut bonita<

s




32
tis deberent femper convenire 5 nam infinitis vi-
cibus effet zque bonum, acfapiens aliquid face-
re, quam omittere , & vicilim. Certe non mi-
nus prudenter feciffet DEUS, £i non creaffet
hunc mundum , quam ciim creaverit, ejisque
voluntas zque fuiffet bona, atquelaudabilis : fi-
cut etiam zqualiter prudenter , & bene fecit non
creando alternm mundum, quam fi eum credffet,
im0 fzpe regulahoneltatis in aliqua actione eft
ipfa voluntas Divina : nec DEUS tenetur femper
facere , quod eft optimum infe, feu, it aliquilo-
quuntur, materialiter, {ed quod eftoptimum in
his circumftantiis , inter quas [zpifime ef} ipfavo-
Juntas Divina, & ab hujus beneplacito denomina-
tur res hic , & nunc optima: ergo fapientia, & bo-
nitas eos noninfallibiliter , & necefano redderet
concordes , fed (altem poffet univerfi gubernatio
gurbari, Dein, ftante libertate plurinm, poflent
faltem fibi invicem contradicere , aut fe mutud
impedire, confequenter a fe invicem penderent ,
efléntque imperfedti. Tandem, £ habent ean-
dem (emper voluntatem,non eft ratio Deos mul-
tiplicand: , ficut cim SS. tres Perfonz habeant
eundem intelleftum, ac voluntatem , funt unus
DEUS. wideatur etiam Arriaga de §S. Trinitate
difp. 42. B.43.

168. Dices, pofle adftrui aliquam fympa-
thiam inter Deos, ratione cujus [emper conve-
niant. Relp. vel hzc tolleret libertatem, & red-
deret Deos imperfe&as: vel non tolleret, & ie-
deunt priora argumenta. Dices ¢ poffet dici,
qudd quilibet gubernaret diftin¢tum mundum.
Relp. inprimis,hoc Polytheiltas non velle, Dein
vel effent omnipotentes, & immenfi, vel non ? Si
fecundum 3 non eflent Diil. Siprimum 3 tunc
quilibet effet ubique 2 certé poffer femper fibi
creare novos ac novos mundos, donec contin-
geret mundum alterius, & dominium etiam ibi
exercere tentare,

Solet etiam hic agitari quaftio, an inter
attributa Divina demr diftinétio virtualis , aut
formalis ex natura rei: & utraque communi-
ter a noftris negatur,, ac pure formalis tanttim ad-
mittitur. - Diflicultates objici folitz , aut facile
folvuntur ex auditis in Logica de diftinctione in-
ter intelle€tum , & voluntatem ; aut tangunt my-
fterium SS. Trinitatis : quare, usquedum de o
agamus, quzftionem hanc differimus,

DISPUTATIO IL
De Cognofcibilitate DEL

169, Gimus hucusque de effentia, exi-
{tentia, ac aliis perfectionibus

Divinis: jam agendum de ¢a-

rund€ cognolcibilirate refpectu creaturarum, five
an, & quatenus poflit DEUS, ejiisque perfectio-
nes, cognoleia creaturis; nam quod 2 feiplo per-
fedtiflimé feu comprehenfive poflit cognofci, ne-
mo dubitat, cim utique intellgétus Divinus fua vi
cognofcendi, & ipfa etiam cognitio Divina infinita
adzquare poflit cognofcibilitatem fui ipfius, feu
Divinarum perfeétionum fecum identificatarum,
Non autem hic queritur, an DEUS a creato in-
telleétu cognofci poflitabftractive tit Unus (anras
tione puré naturali, vel quomodo per fidem co-
gunofcatur DEUS it Trinus, decidendum eft in
@ifpuratione de Mylterio S5, Trinitatis,) quod

Tractatus I, Difputatio 11 Quaftio Unica. Articulus I

nim DEUS poffit abftraétivé cognofci it Unus
cum fuis perfectionibus neceffariis abfolutis, cla-
ré infertur ex difcurfibus, quibus probavimus,
DEUM exiftere, & infinité perfectum effe: qua
utique de ipfo afferere non poffemus, nifi eum ab-
{tractive faltem cognofceremus.

170, Sed hic quaritur, an poflit cognofci
DEUS ejusque perfectiones intuitivé, feu per
cognitionem intuitivam, quz etiam Fifio voca-
tur, fimilitudine defumpta i vifione oculi corpo-
rei; quia ficut ifta immediat& rendit in colorem
tanquam fuum objeum, ita cogpitio illa intui-
tiva immediatg fertur in DEUM, & illum non in
alio tanquam per fpeculunz, 85 in enigimate,feu fi-
militudine (ficut nunc in hac wvita iplum cogno-
fcimus ex S, Paulo 1, Cor. 13.v.12.) fed in feiplo
immediate cognofcit. Examinanda {untinfuper
modus , objectum, & caulz hujus cognitionis,
{ive an cognitio hec fit comprehenfiva DEI; a
omnia predicata DE[videat; an & quomodolu-
men gloriz, fpecies impreffa, atque etiam intel-
lectus creatus ad eam concurrat: itaque fit

QUAESTIO Unica.
De Vifione DEI, Modo, Objecto
€5’ Caufis ejusdem.

ARTICULUS L.
An fit poffibilis Vifio DEL

Ico 1. Defafto datur, adedque
poifibilis eft vifio DEI intuitiva,
Conclufio eft de fide 'contra
aliquos Armenos, qui afferuerunt, non videri eti-
am a Beatis, ipfamin fe effentiam Divinam, fed
tantum lucem quandam, aut claritatem , ab ea
derivatam: quem etrorem poftea etiam Petrus
Abailardus, & Almaricus amplexi {unt tefte Al-
phonfo & Caftro de berefibus I, 2. v+ Beatitudo.
berefi r. Prob.concl. Aasth, 5.v.8, dicitur : Bea-
ti mundo corde, quoniam ipfi DEUM videbunt, Et
19.v.10. Angelieorum in ceelis fernper vident facien Pa-
tris meiJtem 1. Cor. r3.va2.dicuntur homines vifu-
ri DEUM facie ad faciem, & 1.Joan3.v.2. viluri
DEUM ficuti eff. Idem definitum eit 2 Floren-
tino #n Decreto {eu lite:is [antle unionis non lon-
ge a fine, ubi dicitur, animas fine reatu mortuas,
vel ab hoc inpurgatorio emundatas , in celum
mox recipl, 85 intuerd clare ipfam DEUM trinwn
£6 unum,

172. Quil

171,

bus verbis nota ctiam dici, animas
labis puras non debere expectare diem judicii,
{ed mox ad vif admitti , contra quam
{enfit Joannes XXU. tanquam Doctor privatus,
nen Ut Pontifex; nam in articulo mortis exprel-
s¢ aflernit, fe nihil voluiffe decidere, fenfimque
fuum Ecclefiz judicio fubjicere: de qua re Bel-
larminus L 2. de Rom. Pont.c.1z. m veritatem
Tridentinum quoque Sefl: 25.in Decreto de invo-
catione Santtorum Huppomt, & docet,dum ait, Sa

tos, uni cum Chrifto regnantes, orationes fuas pro
bominibus DEO afferve, eosdémque eternd felici-
tate incelo fraentes inyocandos effe.  Eandem ve-
ritatem apertiffime definit Benedictus XL dictus
XII. Succeflor immediatus Joannis XXIL in fua
Decretali, quam de verbo ad verbum refert Al-
phonfus a Caftro de beref L 3.v.Beatitudo beref.6.
ubi




	Art. I. Quænam prædicata formaliter constituant essentiam metaphysicam Dei.
	Seite 19
	Seite 20
	Seite 21

	Art. II. Solvuntur Objectiones.
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23
	Seite 24

	Art. III. An Deus sit infinitè perfectus.
	Seite 24
	Seite 25
	Seite 26
	Seite 27

	Art. IV. Solvuntur Objectiones.
	Seite 27
	Seite 28
	Seite 29

	Art. V. Solvuntur Objectiones contra corollaria.
	Seite 29
	Seite 30
	Seite 31
	Seite 32


