UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Theologia Scholastica

Mayr, Anton
MDCCXXXII

Art. I. Quaenam praedicata formaliter constituant essentiam metaphysicam
Dei.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84303

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84303

An &' quoriodo Deus poffit-demonftrari & pofteriori.

qumﬁbéf enim pars eft inadzquate indiﬁ'grens,
& inadzquaté determinata 5 quia indifferens
idem eft, ac infufliciens: quavis autem pars
relationis eft infufficiens-ad conftituendam [e
fola relationem totami: eft tamen ‘etiam fimul
inadequate fufficiens; unde argumentatio eft
zquivalenter negativa, & negatur in confequen-
tia pradicatum: de toto, quod inadequate fuit
identificatum cum fingulis partibus,

94, Ob. 9. Noitra demonttratio evertit
procefflum in infinitum: ergo non demonftra-
mus Deum etiam permifio illo proceflu, Refp.
1.neg. conlequentam, Hic modus argumen-
tandi dicitur reduttio ad impoffibile, ¢ftque opti-
mus, & S. Auguftino etiam familiaris. Imo,
qui vel obiter legit elementa Euclidis, invenict
plures tales demonflrationes, in quibus ab ini-
tio aliquid ponitur, feu permittitur; fed dein
oftenfo abfiirdo, quod ex eo fuppofito lequitur,
idem in fine pegatur, Refp, 2. neg.ant, Noftra
dethonftratio non probat, non pcife dari infini-
tum: &, licét omnino perfuafus fim, non pof-
fe dati ullum infinitum creatumj tamen id nun-
quam mihi pecfuaderet hxc demonftratio DEI;
hzc enim, abitrahendo, an creatce fint finice,
vel infinitz, oftendit in utroque calu, vel ad-
mittendam mutuam produclionem quozd pri-
mum efle, vel aliquam caviam ctiam ab minius
creatis diftinctams :

9¢. Quamvyis autern hac ratione demon-~
firetur caufa prima extra collectionem , non
eo ipfo demontlratur prima intra collectionems
fienim infinitum non implicat, poterit DELIS
aliqfod infinitum producere fimul, vel quacun-
que alia ratione , quam atlignant patrani infinitt
qui aliis argumentis, quam pro exiltentia DEI
allatis, impugnari [olent, Noto tamen, nosnon
permitiere proceflum, quem foree Atheus petit;
fcilicet abfolutum ab omni caufa primaj hoc
enim effer ridiculum, cum primum difputetury
an co {uppofito non fit neceffaria_canfa primas
{Inde permittimus tantam proceflum in infini-
tum qualemcunque pracifive talem, {cu abftra-

hendo, an pratér illum adhuc neceflaria fit caus
{a prima,an non.
Sed meque permifio eo proceflu 5

1

96.
permitimus - on
quuntur , vela qui
kis autem ne b
admittere auctores, qui admittunt procetium
illum it ablolued verum, fen vere poflibilem:
fios autem tantum tranfinittimus infinitam tan-
quam aliquid infufficiens ad demontrationem
nioftram evertendam.  Sidicas, {ic non permit-
ti proceflum, quem S. Thomas, & Ariftoteles
admiferunt, feu generationes ab =terno: Relp,
falfum effe , guod S. Thomas generationes
ab zterno admiferit ex. #. 69, 9 7o,  Avilto-
teles autem, cum circa creationem, & originem
mundi multtm erraverit, non et valde curandas 2
quanquam fors dici etiam poflit ; ralem quoque
proceflum (Mem non immediate everti per
nioftram demonftrationem, quz contenta &lt,
mhodo aliquid dicatur @ DEO productum, five
ab @terno, five in tempore: Licdt autem ex ea
fententia fequantur alia abfurda, aliis tamen ar-
gumentis {unt impugnanda,

quz ex infinito fe-
busdam deducuntur , ab a-

i3 hac enim tantim debent -

19
97. Dices. Qui admittunt infinitum duras
tionum fucceflivarum , etiam admittunt, non pre=
fupponi aliquid in linea durationis ad hoc infini=
tum: ergo qui permittunt infinitum  caufarum
fuccedentium , debent etiam permitt€re, non
prefupponi aliquam caufam ad hoc infini-
tum. Refp. om. ant. neg. confeq. aliud eft po-
fitive admittere , feu defénderes (nam hoc
i (e obligare ad defendendas omines (equelas
legitimas ) aliud eft przcisé permittere, quod
tantim eft omittere hic & nunc aliquid fine ul-
Ia obligatione defendendi, imo ‘nec permittendi
omnes fequelas. Dein etiam illa prior fequela
habet gravillimas difficultates ; quas tamen, quia
non attinent ad noftram demonftrationem, non
atingo. i E
98. At hoc addo, difparitatem aliqguam 3
patronis infiniti ‘dari polfe inter priorem, & po-
{teriorem fequelam 35 modo enim oftendatur,
nullam durationem n collectione illa fuccefliva
effe primam (de quo viderint ejus fententie pa-
troni) medo etiam oftendatur caufa omuium
earum durationum, non poteft faltem, nifi val-
de mediate, probari neceffaria eorum dependen-
tia ab aliquo pritis durante; nam caufa produ-
cens pritis tempore dari non debet, fed tanthin
pritis natura: collectio autem illa non neceffario
prefupponit aliquod tempus, neque formaliter
zterniiatery DEI tanquam pro priori exiftentem,
fed tantiim fimul coéxillentem & ommnipoten-
tiam DEL prelupponit tantim pro priori nature
fe habentem; at verd colletio etiam infinita
caufarum habet, ut hucusque demonftravimus,
femper adhuc neceffariam dependentiam a fua
caula, ficut effectus quilibet alius,

QUAESTIO Ii.
De Effentia, €5 Attributis Divinis,.

ARTICULUS L

Quénam predicata formaliter con:
fHituant Effentiam metaphyficam DEL.

99. § YRzdicata Divina alia dicuntur ab=
foluta, alia relativa: alia necef=

{aria, alia contingentia z alia el

{entialia, alia attributa. Prima funt, quz non
refpiciunt terminum a fe diftnétum , Ot efle
@ternum, immutabilem; Secunda refpiciuntter~
minum diftin¢tum, bt efle Parrem , Vel Filiom:
Tertia funt; fine quibus DEUS effe non poteft, ut
efle omnipotentem ,q‘i'nfinitum, ztermnum &c.
Quarta fine quibus DEUS efle poteft, [altern
quoad denominationem , 1t elfe voliivum , ve_l
nolitivam hujus vel alterius ret creat ,. quant
libers poteft velle, vel nolle: ' irem cognofci-
tfivum exifteiitiz hujus, vel alterius objeéti 5
quod poteft fiberd ipfe, vel creatura ponere ;
vel omittere &e. Quinta, {tri¢te fumpta, con-
ftituunt effentiam DEI, ficut anifal & rationale
conftituunt effentiamh hominis.  Sexta tanden;
feu attributa,; vel fumuntur laté pro omnibus
pradicatis , quz DEQ tribuuntur , quo fenliy
etiam pradicata effentialia funt attributa © vel
Ca fumuns




20
fumuntur {trite, & tunc iterum dupliciter ac-
iantur , fcilicet vel pro pradicatis illis, quz
aturis _fn]ent effe accidentia, & propria
phyfice, Ut fapiens, juftus &c. vel pra propricta-
dhus phyficis , aut metaphyficis DEIY Ut enim
effentia hominis non tantum habet proprietates
phyficas, e.g. effe calidum, frigidum, fanum,
zgrum ; fed etiam metaphyficas , At rifibile .
flebile, admirativum 3 ita etiam videtur ea$®
habere Divina effentia, -qua proprictates attri-
buta vocantur,

100. Ulterits effentia Divina accipitur vel
¢, vel metaphyfice, In primo fenfuficut
, animam, & unionem.,
tanquam partes p'h}'[, ita DEUS, cim par-
tes phyficas non hab involvit faltem omnia,
qu= realiter pertinent ad conftitutionem DEI,
vel quidquid neceflid communicatur tribus

71

involvit cor

SS. Perfonis. In fecundo verd {enlu invol-
vit tantim illa pradicata, qua per modum
generis & differentiz ingrediuntur definitionem

DEI, de quibus tamen ipfis variant Authores.
Quidam cum Eximio I, 1. de efféntia DEImaxi-
nze c. 11, Quires, ‘Gormaz, & aliis docent,
omnes perfectionesmeceflarias ablolutas ingredi
definitionem :DEI, ‘ita ut definiti debeat vel
Cumulys amnium perfettionum abfolutarum €3 ne-
Taviarum, vel Plenitudo omnis perfeltionis ne-
¢ abfolute. -Cum. his videtur coincidere
lloaTom. 1. difp. &, c. 1. m. 1, ubi ait, quid-
n feu effentiam DEI ftare inhoc, quod
ficEns vel Subflantia fruens negative, ac pofitive
ommni pérfcé’tione pura ab omni :".rpc:rfc:cf’tion e
Nec longe ab his-videtur recedere doctiffimus
quidam Recentior , 2 quo DEUS definitur Suf-
ficientia adequata hobendi ommem perfectionem
iter fimplicem, Alii definiunt DEUM -
telletlivum 4 fe. ita Valquez , Godoy, Arriaga ,
& alii. Rurlus alii definiunt £ns d fe. ita Decken-
nis de DEO. Difpo'r.m 52. Haunoldus. L. r.
¢, I. ny¢ Elparza L. 1. de DEO g.5.a,7.
Izquierdo Tom. 1. difp. 2. g.10.1.253, & alii, pre-
fertim Recentiores, (atis communiter,
101, Dico cum his ultimis. DEUS re&té
definitar Ens & fe.  Prob..r, SS. Patres negant
omnes perfectiones Divinas, feu totum earum
cumulum efle de effentia DEL 5 fed ajunt, plura
pradicata effe attributa, & extra effentiam, efle
proprietates ex effentia DEI proflaentes= ergo
effentia DEI non confiftitin eo cumulo , fed in
certis quibusdam pradicatis : atqui non poflunt
affignari convenientius alia , quam £nsa fe:-er-
go. prob. ant. S. Bafilius L. z. countra Eunomium
paulo ante medium ait: - Quonam igitur patto.non
devidendus , fi creativum [ulbftantiam effe dicat = i
providentiam vurfits fubftantian , eodem modo pre-
fcientiam, €5 omnenm itidem operationem fubftanti-
am putet? S.Cytillus Alexandrinus L1, Tnefaur.
fub ‘medium. Non ommiaergo, que in DEO funt,
83 de DEO dicuntur., (ubjiontiam fignificant, S,
Damafcenus k. 1.de oxth, fide ¢, 4. ait: Itafive bo-
num 5 five juftun , five fapienteit , five quidcunque
tandem aliud dicere libeat, mon DEI naturam, fed
que nature infunt, exponis, Ubi per nature infunt
intelligit gue circa Ipfius naturam funt , ut imme-
diat® fuperits loquitur. S. Chryfoft, bomil. 1. de

Traltatus 1, Difputatio 1. Queflio I1. Articulus L.

incomprehenfibili DE! natura. Quanquam nom &
Sapientia ubflantia eft , fed ex fubjianiia Sapientia.
Theophylactus in illud Pouli : Inviflbilia mundi
ojc. aits Bonitas feilicet, [apientia , virtus, Divini-
ras ipfa, frvemagnitudo , que invifibilia DEI Pau-
lus nuncupat , nojcuntur .. . . €5 nota funt DEI, id
eff , quecirca ejus fubfiantiam funt, S, Gregor
Nazianz. oratione 28. non iongé ah initio negat
fimplicitatem Divinam effe fubttantiam, [en na-
turam ,dicendo : Neque enim fimplicitas i natu-
ra ¢ft: Titus Boftrenus Auctor antiguiflimus
tempore Juliani Imperatoris 1, 1. contra Mani-
cheos non valde multum poftinitium aits Etfi enim
non decet nominare in DEO qualitatem , effe tamen
prius quodammodo eft cngir;itiaze,qm‘zm talem effea

102. Ex quibus habetur, quod §S. Patres
effentiam DEI non conftituant ex omnibus per-
feStionibus Divinis, & attributa accipiant in fen-
fu frictiori pro proprietatibus, quas extra effen-
tiam efle volunt, Intelligi autem debent de ef-
fentia meraphyfica , non phyfica DEI; quia fal-
tem omnia przdicata abfoluta, neceffaria, & tri-
bus S8. Perfonis communia conftituunt eflenti-
am phyficam DEI: & tamen Patres plura ex iis
e. g. omnipofentiam , fapientiam, jullitiam ex-
cludunt 2 [ubftantia, natura, feu effentia DEI;
nam hasvoces Patres, maximé agentes de DEO,
pro fynonymis habent , ut oftendit Izquierdo
tom.r.trathr difp.1.ga0.n,210, Confir, Aliz effen-
tiz habent fuas proprietates , quz non ingredi-
untur conceptum definitivum : -ergo , {inon
oftenditur {pecialis ratio in contrarium , etiam ef-
fentiz Divinz convenienter tales proprietates
attribuuntur: atqui nullaoftenditur: ergo.

103. Jam prob. -etiam mi. {uperius fub-
fumpta,quod nullaalia praedicata convenientitis,
quam Entis 4 fe, affignentur,  PrimOex Seriptu-
ra. DEUS ipfe Exodi 3. v. 4. rogatusa Moy-
fe fuum nomen , refpondit: Ego fum, qui [unt.
Quibus in verbis , ‘Gtnotant S5, Patres apud
Peravium, continetur praftantifima, & fingula-
riflima nota, feu differentia DEI : non autem
continetur alia, quim Alfeitas, lt docet S.
Hieron. & alii. Secundd probatur ex Sanctis
Pattibus, S, Diony[. de Divinis nominibus <. 5.
fust tradit , quod DEUS fimpliciter & incircum-
[eript? totam in fe effe pariter ambiat: & hocef-

e ante aliacjus predicata (quzvocanturibi par-

ticipationes ) prazpofitum atque antiquius fit vita
& fapientid : atque ibidem addits Merito igitur
religuis principaliits , ut quieft , DEUS ex amtiquio-
ve aliis ipfius donis -perfetionibus celebratur,
S. Gregor, Naz. oraf. 36. Jub finem ait: Fn-
tis wox ad eam effentiam Divinam -indicandam
aptior eft.

104. ‘San&tus Hilarivs lib. r. de Trin. Juper
verba : Ego fim, qui fun. initio libriait: Non enim
aliud proprigm magis DEO , quim effe intelligitur.
S, Bernardus L . de confideratione, <, 6. interro-
gat de DEO: Quiseft? Et relpondet fibi. Non
Jand occurrit melisis, quam : Quieft. @imilia habent
alii Patres : Sed non omittendus Angelicus 1. p. g
12, art. 17, italoquens: Quanto aligua noming fune
wminiis determinata , 86 magis communia, €5 abfo-

lut#; tantd magis proprié dicuntur de DEO & uo-
bis




L]

Quenam pradicata formaliter conflituant Fffentiam metaphyficam Dei. 2%

bis, Unde €6 Damaftenus dicity quod principalifs
omnilus, que de Deo dicuntur , nomimibus eft,
qui ¢ft. Confirm. 1. Hec definitio continet
genus proximum differentiz; quia ens immedi-
até dividitur in ens afe, & ens ab alio, Dein
Afleitas eft radix, & origo fuo modo ‘omnium
petfectionum Divinarum , .quz ex ipfa dedu-
cuntur: adaquar etiam definitum, & convenit
omni & foli: ergo definitio eft bona. Confirm.
2. Hzc definitioeft clariffima, captu facillima,
& communiflimé dein etiam adhibetur ad alias
perfectiones Divinas demonftrandassctim pradi-
catum entis a fe facillime ex creaturis inferatur,
non item alia: fed hxzc ex ente 2 fe dein inferri
debeant: ergoeft praferenda aliis definitionibus
non ita claris, nec itaufitatis, vel utilibus,

_ARTICULUS 1L
Solvuntur Objectiones.

105, B. 1. S Damalcenusait: Quid
DEI effentia fit, neque [cimus,
neque dicere poffinnus: ergo non
poffumus DEUM definire, Confirm. 1. DEUS
neque habet genus , neque differentiam: -ergo
non potelt definiri.  Confirm, 2. Non effe
produdtum eft conceptus pure negativus; €rgo
per ipfum non poteft DEUS, feu ens maxime pefi-
tivum definiri. Refp. neg.confeq. quiatamenali-
qua modo poffumusDEUMdefinire noniquidé per
definitionem, quz conveniat patriz, feu que ef-
fet clarifima , & multd minus definitione ,
feu explicatione comprehenfiva, de qua lo-
quitur S, Damafcenus ¢ fed tamen per defini-
tionem , qu® conveniat vie, & fit obleura,
quamvis aliquo modo <larior , quam defini-
ftum. Verba in objefiione fine loco «<i-
tata non inveni, nifi @quivalenter L. 1. de oith.
fide ¢, 2. ubific ait: In DEQ auten wmpoffibile ft,
guidnam cffentid fud ac noturd ipfe fit, diceve. ini-
tio autem capitis fe ita explicat : Quid autemia-
tione elfentie ac aatnrs fit , wullo ommino modo
comprependi, cognofiigue poteft. Ad 1. confirm.
om. ant. ditng. confeq. non poteft definiti de-
finitione {tiGiiima. om. confeq, minus fricte
difta. neg. confeq. ad hoc autem fufficit, ut
DEUS habeat pradicatum, in guo aliguomedo
wconveniat cum creaturis, & aliud,in quo difcre-
pet, -adeoque qua fe habeant per modum gene-
xis , ¢ differentiz, ‘Quamvis autem pradicatum
entis feu exiftentis DEO conveniat neceflario ,
& cum #eta plenituding , ut nihil habeat de non
ente: ‘qua ratjone creature non convenit; tamen
etiam hzc dicitur ens , & in hoc pradicato ali-
quo modo convenit cum DEO. Ad fecundam
confirm. neg, ant. €x #, 72.

106. ‘Ob. 2. Magis convenit DED hoc
nomen DEWS , quam nomen Qui efl: €rgo
hzc definitio non elt bona, ant. videtur fumi ex
S. Thoma 1. p. q. 13. 4. 21. ad 1, Confirm. Si
DEUS potelt defiiri Ens a fe, potelt etiam, &
melitis definiri Ens potens cffe a fe, feu [uf-
ficiens fibi ad exiftendum: ergo. prob. ant. Hoc
pradicatum eft prius 2 fubfiftendi confequennia:
& alids etiam in definitionibus poni folent prz-
dicata fignificantia potilis potentiam, quam actu-
alem exitentiam:ergo Relp. dift. ant, in ordine ad

fignificandam eflentiam BEL neg. ant. in ordine
ad fignificandam ‘naturam, -conc. ant. & neg.
confeq. & fic etiam diftinguit loco citato An-
gelicus, ‘Sumuntur quidem ordinaric 2 Pa-
wribus pro ‘eodem effenria, & natura DEL: fi
tamen rigorofius loquamur, effvntia pracist
citur ab effe, feu exiftere, & a modo exiftendi,
atque abftrahit ab operando : unde quzlibet res
habet aliquam effentiam; quamyis non qualibet
fit natura; natura enim {triék& fignificat princi-
pium operandi : cimque nomen DEUS ( cujus
dervarionem vide apud Angelicom 7. p. 4. 13. 4.
8.) ﬁgniﬁcet aut confiderantem, aut curantem
omnia, magis videtlr -explicave naturam DEI o=
perantems at Ensa fe magis fignificat effentiam
DEI 3 fe effentialiter exiftentemn.  Sunt tamen ,
qui dicant, DEUM Ut naturam definiri debere
Intelle@ivum & fe: €O quod ficexplicetur radix
prima operationis Divine, [cilicet cognitionis 3
quos impugnat Viva exeo,, quod natura non fit
umius tantum, fed omninm operationum princi-
pium. Seddicnec Artmal rationale -effet bona
definitio naturz humanz, quz tamen non mi-
phis ,'quam effentia hominis viderora Philofophis
definiri.  Ego hanc definitionem naturz Divi-
na;nec ampleétor , necimpugno , contentus de-
finitione  effentiz.  Ad confirm. relp. neg,
ant. cim ‘enim per ens a fe intelligatur idem ac
ens abfoluré neceflarium , jam mvolvit eficnda-
liter z&tualem exiftentiam. Idem fignificant ver—
ba DEI Ego fum, qui fum, Nec et paritas cum
entibus creatis , quanoninvolvunt in effuntia
aCtualem exiftentiam. S, Thomas, quando in £,
dift.19. g. 2. 4.1 ad 1. dicit, effentiam DEI fecun-
dum intelle¢tum effe priorem ad efle, loquitur
ibi de xzternitate DEI, ‘& confequenter exponi
poteft, quod per effe intelligat durare, ‘quodut
precifive {umptum prefupponitur _ad xterntim
durare, Et fic exponi debtt, ne {ibi contradi-
caty 1Nam 2 P. §- £3.G. 2. incorp. exprefse dicits
Citm ¢ffe DEL fit ipfa ejus effeniia; €5 boc nalli alii
conveniat.  Etinferitis dein infest cum Damalce-
no, principale DEInomenefle Qui 2/t

107, ‘Obs 3. EffentiaDELdebet concipi it
fummé perfedta: atquinon concipitur ralis, nifl
concipiatur Ut cumulus omnium perfectionum=
ergo. prob. mi, Omnifcientia DEI non concipi-
tur Ut perfectiffima, nifi concipiatur Ut cumulus
omminm notitiarum , neque Omnipotentia,, nifi
goncipiatur it cumulus omnium potentiarum: ec-
go, Refp.difting. maj. it perfectiflima in linea
effentiz.conc,mai. in alialinea. neg.ma. &dilt. fic
mi.neg, confeq.ad prob. conc.ant. neg. confeq.
quia falicet illi cumuli notitiarum, & potentia-
rum [unt de linea Omnifcientiz, & Omnipotentiz:
non tamen ideo ut ‘Omnjpotentia \concipiamr
perfectiffima , debet ctiam concipi ut cumulus
omnjum cognitionum ; quia iftz ad ejus lineam
non fpetant: imd nec Scientia fimplicis intelli-
gentiz ut perfeétiffima debet concipi ut invol-
vens notitiam de rebus actu exiftentibuss quia
hz quoque funt extra ¢jus lineam , & ipectant
ad Scientiamvifionis.  Sic autem refpectu effen-
tiz Divinz metaphyficz etiam {e babent pradi-
cata diftinta ab ente a e, feu genere,& differentia,

108, Dices 1. Eflentiametaphyfica poteft
continexe omnes perfectiones etiam attributales:

C3 €rgo




	Seite 19
	Seite 20
	Seite 21

