UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Theologia Scholastica

Mayr, Anton
MDCCXXXII

Disputatio Il. De Cognoscibilitate Dei.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84303

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84303

32
tis deberent femper convenire 5 nam infinitis vi-
cibus effet zque bonum, acfapiens aliquid face-
re, quam omittere , & vicilim. Certe non mi-
nus prudenter feciffet DEUS, £i non creaffet
hunc mundum , quam ciim creaverit, ejisque
voluntas zque fuiffet bona, atquelaudabilis : fi-
cut etiam zqualiter prudenter , & bene fecit non
creando alternm mundum, quam fi eum credffet,
im0 fzpe regulahoneltatis in aliqua actione eft
ipfa voluntas Divina : nec DEUS tenetur femper
facere , quod eft optimum infe, feu, it aliquilo-
quuntur, materialiter, {ed quod eftoptimum in
his circumftantiis , inter quas [zpifime ef} ipfavo-
Juntas Divina, & ab hujus beneplacito denomina-
tur res hic , & nunc optima: ergo fapientia, & bo-
nitas eos noninfallibiliter , & necefano redderet
concordes , fed (altem poffet univerfi gubernatio
gurbari, Dein, ftante libertate plurinm, poflent
faltem fibi invicem contradicere , aut fe mutud
impedire, confequenter a fe invicem penderent ,
efléntque imperfedti. Tandem, £ habent ean-
dem (emper voluntatem,non eft ratio Deos mul-
tiplicand: , ficut cim SS. tres Perfonz habeant
eundem intelleftum, ac voluntatem , funt unus
DEUS. wideatur etiam Arriaga de §S. Trinitate
difp. 42. B.43.

168. Dices, pofle adftrui aliquam fympa-
thiam inter Deos, ratione cujus [emper conve-
niant. Relp. vel hzc tolleret libertatem, & red-
deret Deos imperfe&as: vel non tolleret, & ie-
deunt priora argumenta. Dices ¢ poffet dici,
qudd quilibet gubernaret diftin¢tum mundum.
Relp. inprimis,hoc Polytheiltas non velle, Dein
vel effent omnipotentes, & immenfi, vel non ? Si
fecundum 3 non eflent Diil. Siprimum 3 tunc
quilibet effet ubique 2 certé poffer femper fibi
creare novos ac novos mundos, donec contin-
geret mundum alterius, & dominium etiam ibi
exercere tentare,

Solet etiam hic agitari quaftio, an inter
attributa Divina demr diftinétio virtualis , aut
formalis ex natura rei: & utraque communi-
ter a noftris negatur,, ac pure formalis tanttim ad-
mittitur. - Diflicultates objici folitz , aut facile
folvuntur ex auditis in Logica de diftinctione in-
ter intelle€tum , & voluntatem ; aut tangunt my-
fterium SS. Trinitatis : quare, usquedum de o
agamus, quzftionem hanc differimus,

DISPUTATIO IL
De Cognofcibilitate DEL

169, Gimus hucusque de effentia, exi-
{tentia, ac aliis perfectionibus

Divinis: jam agendum de ¢a-

rund€ cognolcibilirate refpectu creaturarum, five
an, & quatenus poflit DEUS, ejiisque perfectio-
nes, cognoleia creaturis; nam quod 2 feiplo per-
fedtiflimé feu comprehenfive poflit cognofci, ne-
mo dubitat, cim utique intellgétus Divinus fua vi
cognofcendi, & ipfa etiam cognitio Divina infinita
adzquare poflit cognofcibilitatem fui ipfius, feu
Divinarum perfeétionum fecum identificatarum,
Non autem hic queritur, an DEUS a creato in-
telleétu cognofci poflitabftractive tit Unus (anras
tione puré naturali, vel quomodo per fidem co-
gunofcatur DEUS it Trinus, decidendum eft in
@ifpuratione de Mylterio S5, Trinitatis,) quod

Tractatus I, Difputatio 11 Quaftio Unica. Articulus I

nim DEUS poffit abftraétivé cognofci it Unus
cum fuis perfectionibus neceffariis abfolutis, cla-
ré infertur ex difcurfibus, quibus probavimus,
DEUM exiftere, & infinité perfectum effe: qua
utique de ipfo afferere non poffemus, nifi eum ab-
{tractive faltem cognofceremus.

170, Sed hic quaritur, an poflit cognofci
DEUS ejusque perfectiones intuitivé, feu per
cognitionem intuitivam, quz etiam Fifio voca-
tur, fimilitudine defumpta i vifione oculi corpo-
rei; quia ficut ifta immediat& rendit in colorem
tanquam fuum objeum, ita cogpitio illa intui-
tiva immediatg fertur in DEUM, & illum non in
alio tanquam per fpeculunz, 85 in enigimate,feu fi-
militudine (ficut nunc in hac wvita iplum cogno-
fcimus ex S, Paulo 1, Cor. 13.v.12.) fed in feiplo
immediate cognofcit. Examinanda {untinfuper
modus , objectum, & caulz hujus cognitionis,
{ive an cognitio hec fit comprehenfiva DEI; a
omnia predicata DE[videat; an & quomodolu-
men gloriz, fpecies impreffa, atque etiam intel-
lectus creatus ad eam concurrat: itaque fit

QUAESTIO Unica.
De Vifione DEI, Modo, Objecto
€5’ Caufis ejusdem.

ARTICULUS L.
An fit poffibilis Vifio DEL

Ico 1. Defafto datur, adedque
poifibilis eft vifio DEI intuitiva,
Conclufio eft de fide 'contra
aliquos Armenos, qui afferuerunt, non videri eti-
am a Beatis, ipfamin fe effentiam Divinam, fed
tantum lucem quandam, aut claritatem , ab ea
derivatam: quem etrorem poftea etiam Petrus
Abailardus, & Almaricus amplexi {unt tefte Al-
phonfo & Caftro de berefibus I, 2. v+ Beatitudo.
berefi r. Prob.concl. Aasth, 5.v.8, dicitur : Bea-
ti mundo corde, quoniam ipfi DEUM videbunt, Et
19.v.10. Angelieorum in ceelis fernper vident facien Pa-
tris meiJtem 1. Cor. r3.va2.dicuntur homines vifu-
ri DEUM facie ad faciem, & 1.Joan3.v.2. viluri
DEUM ficuti eff. Idem definitum eit 2 Floren-
tino #n Decreto {eu lite:is [antle unionis non lon-
ge a fine, ubi dicitur, animas fine reatu mortuas,
vel ab hoc inpurgatorio emundatas , in celum
mox recipl, 85 intuerd clare ipfam DEUM trinwn
£6 unum,

172. Quil

171,

bus verbis nota ctiam dici, animas
labis puras non debere expectare diem judicii,
{ed mox ad vif admitti , contra quam
{enfit Joannes XXU. tanquam Doctor privatus,
nen Ut Pontifex; nam in articulo mortis exprel-
s¢ aflernit, fe nihil voluiffe decidere, fenfimque
fuum Ecclefiz judicio fubjicere: de qua re Bel-
larminus L 2. de Rom. Pont.c.1z. m veritatem
Tridentinum quoque Sefl: 25.in Decreto de invo-
catione Santtorum Huppomt, & docet,dum ait, Sa

tos, uni cum Chrifto regnantes, orationes fuas pro
bominibus DEO afferve, eosdémque eternd felici-
tate incelo fraentes inyocandos effe.  Eandem ve-
ritatem apertiffime definit Benedictus XL dictus
XII. Succeflor immediatus Joannis XXIL in fua
Decretali, quam de verbo ad verbum refert Al-
phonfus a Caftro de beref L 3.v.Beatitudo beref.6.
ubi




An fit poffibilis ¥ifio DEL

wbi infuper Pontifex pro noftra ‘conclufione fic
loquitur de animabus fine labe mortuis, vel ab
ea purgatis: Mox poft mortem fuam, 8s purgatio-
nem prefatam in illis, qui purgatione bujusmodi in-
dfg bant , etiam ante vefumptionen fuorum corpo-
vum, 69 judicium generale poft aftesfioncm Domi-
ni noftri FEfu Chrifti in ceelum, fuerunt , funt, o]
erant in ceelo, ceelorum regno, £9 paradifo ceelefti
cum Chriffo Santforum Angtlorum confortio aggre-
gate, dc poft Chrifti J Efu paffionem, 85 mortent vi-
derunt,f3 vident 86 videbunt Divinam Effentiam,im-
mediate fe bene, €6 clare, 89 aperte illis oftenden-
tem. Accedunt SS. Patres complures citati 2
Vafquez tom. 1. in 1. p. difp. 37. ¢.5. He ratio-
nes ab authoritate fufliciant; quia pofitivis ratio-
nibus, a principiis fidei independentibus, probari
vix potefts cim, it poftea videbimus, vifio bea-
tificanulli creature debita , aut connaturalis ef-
fe poffit, Negative tamen ‘etiam prebatur {ol-
vendo objectiones,

173. Ob, 1, S. Pavlus, 1, ud Timoth. 6. v,
16, de DEOQ dicit: Lucem inbabitat inacceffibilem:
quem nullus bominwm widit: fed nec videre poteft:
ergo vifio DEI eit impofhbilis, ‘Confir. 1. S.
Petrus p, 1. €. 7. v, 12. aitde DEO: In quem de-
fi:!,—'en;,—;z‘ A;z{gefi projpicere: ergo eumnon vident,
Confir, 2. Plures Patees apud Valqueziumin re
p- difp. 37, negant, DEUM polle videriz & prz-
ferum S. Chrylfoftomus homil. x4, in Foan, di-
ferte ait: DEUM videve eft impoffibile . quod euin
nemo novit, uifi Filius: ergo, Relp.ad authoritatem
Scripture cum S. Auvguftino ep. 212.¢. 15, ubi
ait de DEQ: 8i quaris, guomodo dittas fit invifibilis,
fi videri poteft, relpondeo , invifibilem ¢ffe naturd,
videriautem, cimvnlt, ficut vult, Informa.diftiant.
inhabitat lucem hominibus naturaliter inacceflibi-
lem, & fic etiam eum nemo naturalicer vidit , atit
videre poteft. cone. ant. fopernaturaliter ex fpe-
ciali favore DEL neg, ant. & conl; & hoc eft,
quod Anguftinus intendit, dum ait, wideri, citm
wik, & ficut vult; quando fcilicet vult quibus-
dam hunc favorem facere, & in quantum eum
vult facere. :

174, Nec dicas® ergo DEUM enatn tan-
tim naturaliter fore incomprehenfibilem , non
autem fupernaturaliter ; nam Scripturz fumi de-
bent {kricke , quando non adefl ratio urgens ad
eas mints {tricte fumendzs, qualis adeft, quando
DEUS dicitur invifibilis 3 nam {1 deberet intelligi
omnimodg invifibilis, Scriptutz [ibi contradice-
rent: nec falvari poffent Conciliorum, & Pontifi-
cum definitiones$ at nulla oceurrit circa incom-
prehenfibilitatem: imO hanc ratio ipfa confir-
mat, Ut patebit inferilis, ubi de comprehenfibili-
tate DE[agemus. Ad. 1. confir, neg, conf Angeli
defiderant DEUM videre etiam in futurum § quia
&jus vilione nunguam fatiantur, de qua te egre-
gic S. Gregorius 4, 12.moral. c. 2. Ad 3. confir,
refp. Si etiam aliqui Patres id negaffent,rebus non-
dum ab Ecclefia ita definitis, non neggarent mo-
do, frantibus his definitionibus: nec deberemus
eos [equi, Videtur tamen iis honorificentius
efle, fidicatur, eos nonnegiflc omnem vifioriem,
fed tantium, vel corpoream, vel natufalibus viti-
bus elicitam, vel comprehenfivam, quam tantim
negifle videtur S. Chryfoftomus etiam Angelis;
nam hanc Eunomius, ejusque fequaces, quos im-
pugnat, fibi attribuerunt, & quidem tantam, quan-

R. P, Ant. Mayr, Theol, Torm. 1.

& DEOQ propriafatta,

33
tam Pater habet de Filio: itaeum explicat S, Tho-
mas 7, p. q- 12, 4. 1, ad 1. & certé S, ‘Chiyfofto-
mus homil. 69. ad popidum ait} Jafti five bic, five
illic ‘cumvege, €5 dlic amplisis, 85 propimguiis, non
per introitunn, non per fidem, fed facie ad faciem.

17§ Quando autem ‘idem ait, Angelos
DEUM vidiffe in natura aflumpta, & non antés
refponderi poteft, ‘eum tanim velle, quod ante
Incarnationem mihil potuerint ‘comprehendere,
‘quod DEQ ‘et proprium: poftea autem com-
prehendifle naturam humanam, quz aflimptaelt,
Quando autem idem S.
Pater bomil, 3. de incomprebenfibili DEL natura
dicit, quod Seraphini, de quibus Ifaie 6, non vi-
derint ipfam finceram fubftamiam DKL, fed que vi-
debant, condefcenfus évant, €9 indulgentia: intelligi
poteft, quod eam non comprehenfive vidaring,
feu non totaliter, & omnino fincerifime, fen ada=
quaté manifeftaram fed in tantum, in quantum
DEUS iis voluit indulgere, vel, 1t folemus loqui,
condelcendere: vel quod nonnaturaliter, fed tan=
tum ex fuperno favore, feu indulgentia, & con=
defcenfu viderint. :

176. Ob, 2. lotelleétus creitus honporelt
claré cognolcere infinitas creaturas pofibiles . er-
go multo mints poteft claré cognolcere, vel vi-
dere DEUM. ‘prob. ‘conl DEUS eit objectum
longe majus, ‘quam fint infinita poffibilia: ergo.
‘Confir, Angelus non poteit videri oculo corpo=
reo? ergo neque DEUS intellectu creato. prob.
conl. Major eft diftantia DEI 2b intellectu crea-
to, quam Angeliab oculo corporeo : ergo. Relp.
neg, conleq. ad prob, iterum. neg, conleq. Ad
cognolcendaclare (adeoque etiam diftind}e) ins
finita poflibilia requiritur modus cognofcendi
infinitus, feu difcretio clara unius ab altero in infi=
nitum: qui modus fuperat intelietum creatum
finitum 3 atverd ad videndum DEUM talis mo-
dus cognofcendi non requiritur; quianon debet
comprehendi, necdebent in eo predicata infinita
difcerni, ‘Quidam hic affzrunt Ariftotelem , di-
centes, eumnnegafle, pofle a noftra cogpitione at=
tingi DEUM: quod fi verum effer, deferendus ef-
fet : at negavit tantim, pofle DEUM vel infini-
tumattingi per cognitionem infinitam.  Ad con-
firm. conc, ant. nego conf. ad prob. iterum neg,
conl. Ratio, cur Angelus non poflit oculo cor-
poreo videri; non eft, quod fit perfedtior, fed
quod oculus {it improportionatus, Sicetiam aér
vel {onus, lickt non fit perfectior oculo,non po-
teft videri. Sed de hoc inferitis plura. :

177.0b.3. Qubperfettius eft objectum;
ed perfectior eft cognitio : ergo i illud eft in-
finité perfectum , etiam cognitio erit infinite per-
fecta: fed talisnon competit creatur: ergohze
non poteft DEUM videre, Relp. Hac rationg
DEUS neque abftrattive, neque obicurifiime po-
terit cognofci, quod nemo fomniat. In forma
dift: ant. eo perfectior eft cognitio arithmetice.
neg. ant, perfeétior geometrice, vel potills in-
commenlurabiliter. cofic.ant. & neg, conf. Non
crefcit perfe@io coghitionis tantlim 5 Quantim
eft perfetius objectum: imo heque in certa
propottione, adedque nec {trictd geometricd
fed, Ut Mathematici dicunt ; incommenfurabili-
ter , hoceft, crefcit aliqua ratione , qua famen
non habeat certam menfuram, qua etiam menfu-
rari poffit objectum, itaut determinara propotii'-




34
tio poffit inter ea duo aflignari: ‘unde cognitio
objecti eriam infiniti manere poteftfinita, & talis
manet in creaturis, - Licét autem ratione qualis-
cunque refpedts ad objectum “infinité perfe-
¢tum excedat infinitas cognitiones de -objectis in
perfectione finitis , ‘non eft proptered -infinita
perfetionis , ‘fed ad ‘fummum ‘ordinis {uperio-
tis, nifi fiat mifera quaflio-devoce, Videripofs
funt etiam dicta'n, rzy.

178. Ob. 4. Creaturanon potelt praduce=
re infinitum s-ergo neque cognofcere, prob. conf;
Major requiritur perfectio ad cognolcendum,
quamad prodocendumsnam (ol -e. g. potefl pro-
ducere aurum, velignem, nontamen potéftco-
gnofcere. ‘Refp.'Ergo homo 'non poterit ‘co-
gnofcere mufcam, quam non potell producere,
In forma nego conlbq. ad prob. 'neg. ill. ‘univer-
faliter acceptum; nam quoad mula ‘quidem ve-
rum eft,plus éffe ea-copndlcere., ‘quam tanium
producere; quia ad cognitionem requiritur poten-
tiavitalis,gui eft perfectior;quamivirtus inanimata
producendi e:g.ignenzattamen potentia producen=
di Angelum, vel animamzationalem ,'velinfinitum
eft major, quam tantiim potentia hec cognofcen-
di, ut eft'per fe clarum.

ARTICULUS IL

An Vifio DEI poffit-alicui creaturs
rationali effe-connatur alis.
179, Ico. Wifio intuitiva ‘DEI nulli
D creaturz poteft effe connatura-
liter debita, itd communiflime
Theologi contra pauculos, qui apud P. de Qui-
ros ultro fatentur, retineri fe pondere Scholatti=
corum fere omnium ,-qui fua (cripta prelo Tian-
dirunt, ne abfoluté afferant poilibilitatem crea-
ture , cui connaturalis {it vifio DEI, Prob, con-
cl, ExSacris Scripturis, Conciliis, & Patribus pal-
fim habetur vifionem DEI efle {upernaturalem :
ergo non potelt effe connaturalis, feu, quod idem
eft, connaturaliter exigia natura , qualiseftomnis
{ubftantia creatatit quod,adedque omnis crearura
rationalis, prob, antec, 4d Rom. 6. v. 23. dicitur
Stipendia enim peccati mors: gratia autera DElvita
&terna. Sivitazterna eft gratia , non eft debita
naturz, adeoquefupernaturalis,  Rurfus ad Rom,
I11.0.6, Siautem gmrfa,jam non e:rupcrz'fras': aliugum
gratia jam non eft gratia: ergo vifio DEI , quz
eft gratia, non poteft eflc debita operibus natura-
libus creaturz : adeoque eft fupernacuralis.
Imo de {upernaturalitate vifionis DEI adeo nul-
lum Theologis communiter dubium eft, ut ab
ordine ad eam defumant (upernaturalitatem alio-
rum entium. Confirm, 1.ex S, Auguftine, qui f
12, de civ, DEI ¢. 1. docet, creaturam intellectaa-
lem pofie fieri beatam vifione DEI, non quia
creaturaelt (multe enimnon funt hujus beatitu-
dinis capaces) fed quia rationalis et : addit ta-
men: Ea tamen, que poteft, nonex fe ipfa potefi ,
quia ex nibilo creatacft, fed ex illo, & quo creata
gft: atqui omnis creatura poffibilis ex nihilo crea=
taeft: ergo nulla fuis viribus id potelt , & nulli
debetur,
180, Confirm. 3. Vifio DEI fupponit ami=
citiam, vel filiationem Divinam; quia eft haredis
tas Sanctorum: atqui omnis creatuira €t eflentia-

Traétatus 1, Difputatio II. Quaftio Unica Articulus II.

liter ferva DEI, ‘& nulla ferva potelt exiger®
guafi fibi debiram filiationem, & hzreditatem Do-
mini: ‘ergo'nulla creatura potelt exigere vifioa
nem DEL. Hic eftdifeurfus S. Cyrilli Alexandri-
ni in Evangelium - S. Foannis . 1.¢. 13, ubi expli-
cans illud Joan, ragcr2 Quotquot -autem receperunt
euny, dedit-¢is poteftatem filios DE fieri: & agens
de adoptione‘noftra , feu Ut air, [t fimilitudine
illius per-gratiom filiiDE! fimus;aithanc fupernatura.
lem-dignitatem; fcilicet filiationem, quz €ft jusad
vifionem DEI, nos non exnatura habere, {ed ex
gratia,ac ‘tandem ‘inquit : Creatura gutem , cim

ferva fit., nutn folim, €5 ‘woltntate Patris ad fupers

naturalia vocatuy.

181. Ob.'1. 'Omnis “cCreatura naturalites
appetit'fuam beatitudinem, feu -ultitnum finem :
fed beatitudo, feu ultimus finis créature rationa-
lis, faltem ut quo, eft vifio DEI: ‘ergo naturaliter
appetit vifionem ‘DEI: -ergoelt ipfi debita fen
connaturalis. ‘Relp.dift. ma. appetit fuam beatitu-
dinemnaturalem, cone.'ma. fupernaturalem, [ub-
dift, appetiteam appetituinnato. neg. ma, elicito.

‘concsma, ‘& dift, fic mineg, confeq. Vifio clara

DEI non eft beatitudo naturalis, (ed fupernatura-
lis, uti-dicetur fulilis fuo loco fc. tr. de Beatitu-
dine:: ‘unde non poteft creatura rationalis eum
appetere -appetitu naturali inndto, ‘qui tantum
ferturin bonum debitum : potelt tamen in eum
ferri apperitu-elicito naturali, hoceft, appetitu ta-
Ii, qui poffitelici viribus maturalibus ; non autem
tali, ‘quirex marura infita inclinatione oriatur 3 ta-
lis autem appetitns elicitus potelt etiam ferri in
bonum ‘indebitum , ‘imo ‘in ‘impoflibile, faltem
vinbus ‘naturalibus. ‘vid. Gormaz de beatitud,
. I‘:_}é"‘a

182.0b.2.Non eftiupra conditionem [ervi,

‘ut intueatur fuum Dominuin creatum: ergo, licet

creatura fit ferva DEI, tamennon rit ei {uperna-
turale, videre intuitivé DEUM. Confirm, Non
tepugnat in DEQ amor amicitiz ergacreaturam
in ftatu pure natorx relictam ¢ ergo neque clara
fuimet oftenfio,ad quam fequitur viffo mruitiva.
antec. prob, non repugnat amicina inter fervum
& Dominum in creatis : ergo nec in Divinis,
Refp. neg. confeq. Intueri Dominum creatum
non eft fieri ipfius filivm adoptivum, & frui ejus
hareditate, ficuteft intueriDEUM? advique eft
latadifparitas.  Ad confirm, neg. ant. effetenim
tantum aliguis amor benevolentiz, qualis etiam

‘poteft dari in homine erga brutum @ amicitie a-

mor exigit im”uper proportionem in hatura , que
non datur in creatura in {tar pure naturg reli-
cta, 8rnon elevataelevatio autem ftat in gratia
fantificante , vel aliquo =quivalente dono , vi
«cujus creatura rationalis fat filia DEL adoptiva $
Ad prob, neg. confeq, inter fervum & Dominum
creatum ipla natura eft eadem [pecie, adedque
maxime proportionata.

183. Ob, 2. Lumengloriz, quod debere
juxta nos reddere Creaturam rationalem  propor-
tionatam,vel elevatam ad vifionem, etiam iplum
eft creatura, adedque eriam ferva: ergo velnec
iltud poteft exigere vilionem, vel tatio fervitutis
non obftat, Confirm, 1. Lumen glori®, vel etiam
gratia, utpote aliquid creatuin, & fervum,adjicit
tanttm novam fervitutém crearn® rationali: er-
2o non elevat ad [tatum altiorem, Cobhirm. 3,

Lumen




An wvifio DEI poffit alicui creatitre rationali effe connaturalis.

L.umen non poteft tollere effentialem fervitutem
2 creatura : ergo , fi fervitus obflat, lumen non
prodeft. Refp. 1. Lumen gloriz non fat bene
dici fervum 3 quia per fervum videtur intelligi
creatura rationalis 3 nemo enim dicit malleum ,
vel equum fuum fervum , {ed inflrumentum,vel
jumentum &c.Verum hoc omiffo. dift. conf non
poteft exigere vifionem fibi. conc. conféq, non
poteft exigere alteri, neg, conl.

184. Lumen,utpote inanime , non poteft
videre DEUM , nec poteft effe amicus, vel fili-
us DEI, vel poflidens DEUM, quafi ex jure fuo,
feu propriaexigentia, in fuum bonum ordinata;
huic enim obftat ratio fervitutis. & hoc folumeft,
quod Patres & Scholaftici creaturz negant: at
non negant, .quod non poflic dari accidens, vel
efiam fubftantia Gt quo,, exigens villonem alteri,
cui tanquam fpecialis favor conceditur, ficut
Jumen glarie exigit vifionem intellectui creato,
quem tanguam fupernaturalis favor ad illamele-
vat 3 namfic nunquam fequitur, quod ulla cre-
atura connaturaliter videat DEUM. Ex hoe ulte-
rius infertur, non effe poffibilem {ubftantiam in-
tellectivam,faltem theologice fupernaturalé {que
<o iplo eflet [ubftantia it quod) quia hzcappe-
titu innato «exigeret tanquam fibi debitam gra-
tiam {upernam, & vifionem DEI, & quidem in
bonum fuum , utipla iis fruatur: que fuperant
conditionem creaturz, At poflibilis eft fubftan-
tia [upernaturalis Ut quo, fcilicet unio Hypofta-
tica, quanon fibi, fedanimz Chriftiexigit gra-
tiam, & vifionem DEIL,

185. Ad 1, confir. neg. ant. quia, Utjam
di€tum, Jumen gloriz non eft propric fervuma
imo adjectum creaturz rationali potitis {e habet
inftar regii Diplomatis, conferentis homini ami-
citiazm DEL  Quodfi per fervum aliud non in-
telligas, quam creaturam DEO [ubje&tifimam,
nego confl. hoc enim non impedit, qud mints
fit favor fupernaturalis DEI, qui quidem mon
fibi, fed alteri pofiit exigere vifionem, Ad 2,
confir. neg. «conl, vel potius fuppofitum. Ser-
vitus non obftat, qud mints creatura poflit per
favorem admitti ad vifionem , fed tantum , -t
illam mon poffit connaturaliter -exigere fibi: prius
tanttim facit lumen, reddirque crearuram ratio-
nalem, manente fervitute eflentiali , amicam
DEI accidentaliter, & talem, ut propterea ad-
mittatur ad claram DElintuitionem,

186. Ob. 4. Complexum ex intelle@u &
lumine gloriz totum eft creatura & ferva: fed
hac exigit vifionem intuitivam DEI: ergo creatu-
ra& ferva poteft illam exigere. Refp. dift. mi.
complexurn illud adzquate fumptum , exigit
vifion€ intuitivamDei. neg: min, inadzequate fum-
ptum, hoceft, lumen gloriz exigit. conc. min,
& dift. conl. creatura poteft iliam exigere fibi
videnti, & vifione fruenti, neg. confLalteri, refpe-
tu cujus eft favor fupernaturalis, conc. conf, re-
pete hicdicta fuperius.

_187. Dices. Complexum hoc eft perfe-
ctionisfinitz: ergo poteft adzquari per aliquam
creaturam fimplicem, & rationalem; quia omni
finite perfectioni poteft dari zqualis. Refp. cum
Mauro,neg. conf, habere enim fe folo periden-
titatemillas duas perfectiones, {cilicet exigere vi-
{ionem, & ea frui , nhoncompetit creaturz , Ut
probatum noftris rationibus, fed foli DEO : &

35
longe aliud eft habere illas perfetiones unitas,
aliud habere eas identificatas : illud eft ordinis
creati, hoceft ordinis Divini, Sic etiamjuxta ad-
verfarios complexum humanitatis & unionisHy-
poftaticz eft perfectionis finitz, non tamen po-
teft dari ereaturantramque peridentitatem com-
plexa; quisenim dicat creaturam aliguam ratio-
nalem poflibilem efie, qua exigat uniriin perfo~
naVerbo ? Aliirefpondent, pofle quidem dari
creaturam rationalem perfectiorem eo comple-
xo indiverfo ordine ,fed non in ordine exigentiz
ad vifionem beatificam; hoc enim probatumra=
tionibus pro conclufione addutis. Etpoteithaze
relponfio ex occafione aliquindo fervire flte
pro explicatione.

18%.Ob, 5. Omni accidenti debet corre-
fpondere {ubjeétum connaturale: ergo etiam vi-
fioni DEI: atqui alind affignari non poteft; nifi
intellec¢tus creatus: ergo. Refp, neg. antec. Ac-
cidens quidem omne exigit {ubjecto alicui in-
hzrere, {ed non connaturali: {ic calor inhzret
etiam aqu, cui contrarius eft: fic vifio poteft
inhzrere intellectui, cui fupernaturalis eft.  Nec
dicas, omnem formam fubftantialem dicere or-

dinem ad fubjectum naturale, conlequenter eti-

am omnem accidentalem 3 nam difparitas lata
eft; forma fubftantialis ipfa vel maximeé eft or-
dinata a natura ad faciendum compoficum natu-
zale, tanguamad finem [uum naturalem : non
ita accidens ordinatur {emper ad finem natura-
lem; quia potelt effe favor indebitus.

189. Ob. 6. Intelleftus eft potentia univer<
falis: ergo poteft cognolcere omnia, quecungue
intra ipfius [pharam continentur : {ed intra hanc
etiamcontinetur Deus ut vifibilis:ergo. Confir. At-
tingibilitas objecti non poteft effe impedimento,
quo minus a potentia attingatur? ergo intelligi-
bilitas, feuwifibilitas DEI non poteft ellt impe-
dimento, quo mints intelleftus eum claré intel-
ligat, feu wideat. Refp.dift, confeq, poteft co-
gnolfcere omnia, & omni modo. neg. -conf, ali-
quo modo, conc. conl. Si deberet intellectus
.omne {uum objectum omnimodo pofie cogno-
fcere, deberet etiam DEUM pofle comprehen-

dere.  Ad confir, difl. ant. qud mints attinga-

tur 3 potentia proportionata,conc.ant.impropor-
tionata. neg.ant. & conl.fic fummavifibilitas folis
impedit noétuam, ne eum. poflit bene videre:
ex quo exemplo etiam habetur, non effe verum,
guod «quidam dicunt, potentias inferiores pofle
cognofeere bene omnia fua objecta. Quodf
etiam hocverum eflet, faltem deberentefle pro-
portionatz,
190,0b. 7.0culus corporeus carruptibilis po~
teft videre ceelos dncorruptibiles s & Angelus
inferior poteft cognofcere fuperiorem: etfi in
his cafibus non detur proportio in perfectiones
ergo hzc non eft neceffaria, ‘Confir. Voluntas
creata poteft DEUM immediate in [eipfloamares
ergo etiam intellectus porelt immediaté eum in
feipfo cognofcere, quod eft videre, Refp, dift.
ant. etfi non detur proportio in perfetione phy=
fica. conc, antec. etfi non detur proportio in
perfedtione vifibilis, & vifivi, vel cognolcibilis, &
cognofcitivi, neg. antec, & fub data dift. conc.
velneg. conl. Inallatisexemplis datur faltem pro-
ortio vifibilis & vifivi, cognofcibilis & cognolci-
tivi, Ut nemo negat-at licet detur porportio in-
Ea ter




-im:h creatam ce
15) da
tentiam ci

hi experien
unde den
191.

d tanquam
m tendere, EﬁtiP'LCO~
'fl. ut }W’-" vel pi.‘i’ 7})L.U€S
1?:['gﬁrm immediaté ad cognitio-
Ex quo etiam c« cur
non lmpLdi it
am fumm.- in

proprias, vel per
nem concurrat,
Iuw ma amabi
1m ’w. .rc u

I roportionata |
tiaex iis,que requiruntur adamorem DE
ulteritis infertur, omnem Intuiti

DEI effe ﬁmummrq €m, [ON autem omne
mediatum amorem DEI: quid

DEI fuper omnia vel efficaci, de q\
de Gratia.

c€contraar

i

A

ab

comprebendi

(L8 Crealo.

192, ﬁ'ﬁ 20 cum S. Thomar. p-g. 12. 2,
&7 7. incorp. &onmlbuslhcoloﬂi
DEUS nen P oteft compuhmdi
ftricte dicta. Prob. ex eodem
Angelico ibidem Hud comprehendisur,
quod ;?e*-ﬁ':'.'c cognfeit ﬂﬁ.le auten cognofti-
iod tantiin cognofcitur q. anizim eft wm,’n
Sive cognitio comprehenfiva eftilla, que
one cognofcendi vel reprzle: vtandi tam
(t, quam perfectum eft objetum in
ratione €ognoic . ?.T.LIT_H 1]‘.”13 co |f:ﬂ) creéa-
ta patei’tcﬁu.nﬁ.;'cr in ratione cognofcendi,
quam| perfectus et DEUS in ratione cognolcibi-
lis; cum hicfitinfinitus,, illa finita: ergo. Dixi,
DEUM nonpoffe comprehendi uom]nehcnﬁun"
ftricte uu‘fa, mm*llalmua dicta, chudh'ld non
eft, quamcognitio talis, qua DEUS im iediaté
mmmw. co:rnolumr 8{ intentionaliter poffide~
tur , &3 aqua Bcan in ceelo vocantur Compre-
benfms utique non implicat , guia defaéto da-
tur,

comprehenfione

193, Prater hanc tamen Jatitis diCtam al-

putatio 1. Queftio Unica Arfit

ﬁ:_;gatr_[;‘ 3 ﬂ'l(qé diftay
noiceree
EO formalites
4 perfe-

iz effet

anctorum ais-
0 incompreben-

illum totum : fed etiz
nofcit DEUM: ergo e
ergo comprehendit.

10fcit totum, & to

tio creata cog
ijum totum &
ma. o

dift,

Relp.
{feu n.‘.'.)”' 1r1‘jﬂi.-

ter,

em, neg. ma, nom
nte ejus co-
min. fub
nam, & al

u} L 5 etiam per
.. O Jfl\f

SR D e g T
quia indivil

155, Dices. Ex €0, quod | olus de c)heﬁo
blcatur , etiam cognolcitur plus ipfum obj
etiam ex €0, qubcl totum objectum
L\,’rll]ui‘C]”lr objectum totaliter,
Relp. nt, neg, conf, Plus cognofci obje=
chm* po :cﬂ: habere d’mllrcm fenfum. Primo
qus ,d una pars objecli tuuu.,\c cognc ofcarue

{ s UU‘ .-..J.U" lﬁﬂLL]x“ ILJLUI" 1“ et
Jo..bdn. ifibilibus: & quidem verum <ft , quod,
quo pimca;un s cognofcuntur, €0 plus etiam
totum, {altem materialiter acceptum, cagnofca~
turs fed hic fenfusnon venit adremy quia DE=

US eftindivifibilis. Qewnur. poteft habere I’u.-
fum, qu “‘d \[“1(.\ Ealm g plaus ]amlf‘“ Im cogni

tum, clariis ¢ us non efb
univerfaliter v quad,
quande plure , etiam

objectum pliss, fen

n objecti,etiane
1es formalitates
{catur ,

r tataliter, {ew cos
) , qualis efle de
/a foret, In quoauteny
itionis, difputant Logici

nomn

fequitue, gt
tione uu“'lL ant
lmcn.z,qt.a. comprehen
{ter major cl
"_‘; i forte o
n.m ndum -dicunt , ¢ ntouc, illam cognitionent
effe clariorem, vi cujus ad plures quzltiones de
ebjetto refponderi potefl,

Cis

%56, ln<




An DEUS poffit comprebendi ab intellectu creato, :

196, Inflabis: Capfa plumbea poteft com-
prehendere aurum: €rgo res comprehendens non
debet efle tam ecta, quam res comprehen(a:
io comprehenfivaDEl debetefle
DEUS. Relp.dift.conf.nonde-
nprehenfionis.

| 1,& nego fecun~
dam conf, Linea nfionis materialis eft
capacitas ad aliquid in e concludendum , quam
utique habet plumbum refpecta auri, i far ca-
pax fit: & ad hanc comprehenfionem nil facit
perfectio alterius line=, vel {peciei; nam aures
caplula, quantumvis multd perfectior plumbo,
non poterit hoc comprehendere, fi non fuflici-
enter fit capax, Pariter cognitic prehenfi-
va non debet in omni li [ :
quam objeftum; n:
accidens, non eft tam perfec
oon

11eg.co

quam anima ra-
o 5

fed tantum debet
, quam
cognolcibilis:

perfectum
in qua famer
menfurari

197
comprehe
prob. ma.
cognitio
fiva debe
eft cognolci
effe comprel
dift. ant. ita,ut
nem Divinam
illam fe habeat.

' 11
fallum : ergo.
poteft cognole

73 K

fiva,quam obje¢
iitio creata poteft
neg. ma, ad prob,
ito fuo cogniti
it tantum paffive ad
. & dift. conf. fi debet
efle tam cogno 1 cbjectum eft co-
gnofcibile fiprame funm, & tantum paf-

&. conc. conl, fi tanthm debet effe tam co-
, quam objectum eft cognofcibile ex
rito fuo. neg. canf, nam hoc fecundum tan-
thm requiritur ad cognitionem comprehenfi-
Vam.

198: Ob, 3. DEUS fe
magis cognofci: ergo ta
Confir. 1. DEUS poteft tot
per unionem phyficam:
nem intention f
comprehendi. Confi
gnofcunt cognitione
prehendit & erge
comprehenfive
comprehendur
creatura fiftet

t potefl magis &
m ommnino totaliter.
liter uniri creature
0 etlam per unio-
mitionem, quod eft
Beati in ccelo co-
, qua is feipfum com-
ofcunt in ipla DEUM
m: ergo etiam iplum
conf, femper tamen

am cognitionis compre-
henfive, ficut etiam amor DEL, {i in infinitum
fyncatagoremr—*.d crefcat, nunguam 2qualis erit
amabilitati Divine.  Ad 1. confir, refp. neg,
ant, quia DEUS abfoluté poteft femper pluribus
& pluribus, imd. etiam femper perfectitis phy-
fice uniri. Refp, 2. Si etiam antecedens pofiet
probari, negaretur paritas & confequentia ob
fpeciales rationes pro noftra conclufione. Ad
2. confir, dift, ant. cognolcunt eam cognitionem
comprehenfive. neg, ant. modo cognolcendi in-
feriore. conc. ant. & eodem modo dift, 1. con-
feq. & neg. abfoluté 2. dum. Ipfacognitio com-
prehenfiva DEL utpote obje¢tum Divinum &in-
finit¢ perfeftum, adeoque infinité cognofcibile,
non poteft adequari ulla cognitione creata:
confequenter nec objeétum ab ea reprafenta-
tum, Fors poffet moveri adhuc dubium, an e

; 4 hs = 37
ipfo comprehenderetur ebjectum cognitum; fi
comprehenderetur ejus cognitio comprehenfivas
ed non eft opus novam difficultatem, & quz-
ftionem hic movere.

ARTICULUS IV.
' Oper vifionein
e

e
per ?Zi«::m‘, il

B %lco. 1. DEUS d

o e
M\-’idﬂﬂlf per v

o a Beatis
onem iatuiti~

4

199.

vam, feu beatificam T'rinus 8
ita

Unus, Conclufio eft de fide, & claré defin
a Florentino citat, #. 17z, ubi Beati dicunt
tueri clare ipfum DEUM trinum, 89 unum. In-
fertur idem ex verbis Apoftoli. . Cor, 2. v. 12,
Videmus nunc per peculum in xnfgs;z.zre,rm-. autem
facie ad faciem.  Ex quibus coliigitur,, vif;
correfpondere fidei, & ea claré videnda
nunc oblcuré credunturs
et myfterium §S. Trini

Il
3
J

200. Dico 2, Defatto etiam vidal a
Beatis omnes perfectiones primariz DEL  [ra
communiflima, & certa. Per perfectiones autem
hrimari & intelliguntur illz, quz in fue

eptu formali dicunt fpecialem perfeétionem
et fimplicem non contentam jam in alia
& mMagis univ
tiam Divinam ph
¢ conceptu fuo nullum dicunt
1 tem creatam in particulari,
nplicitas,

ientia , & fin :
Beatis videri infertur 1. €x €0, quod :
Divinam effentiam claré & apere (e illisoftenden
tem, Ut habet Benedi¢tus Xl. cit. . 772, ergo
debent videre pradicata & perfectiones, non tan—
sum fub aliquo conceptu confulo, fed claro, &
diftinéto, feu diftinguente perfetiones faltem
primarias inter fe. 2. probatur ex SS, Patribus.
S. Auguftinus. L 20. de civ. DEI ¢. 21, ait.
Videbimus.  Sed quid wifi DEUM .... ¢35
oumia, que nunc non videwus, credentes auten, ...
cogitanus; hoceft, videbimus ea, quz nunc cre<
dit Ecelefia, feu quz docet fides: atqui fides do—
cet pradicata: primaria DEI, omnipotentiam,
zternitatem &c, ergo. S. Nazianzenus orgf. te
de 8. Gorgouia 1. 27, Jub finem loquens de Bea—
tis , ait, quod inter ea, quibus fruuntur, fic efiamy
fuprems Trinitatis purior €5 perfeitior illummatios
noy jam vinttam menten, ac per fenfus diffufum
[uffugientis, ed totam f¢ toFi menti contemplandanz
G5 tenendam prebentis , foroque Divinitats lumine
aniiis nofivis affulgentis.  Similia haber orar. 15,
in plagam grandinis . 30, [en ante wmediunr.
Quz utigue indicant, DEUM faltem quoad prz-
dicata primaria videri. Aceedit authoritas com=
munifiima Theologoram, quz {ola huic fenten-~
tiz ingens pondus faceret.

201. Dico 3. Beati vident etiam in DEG
aliquas perfetiones fecundarias: imo etiam ali-
quas termindtiones contingentes, fuppofitd fen-
tentii de adequata identitate reali earum cum
DEQ, fed non omnes; nam inprimis,cim per-
fectiones [ecundariz contineantur in prima-
tiis, jam [atis cognoflcyntur in iftis, & novg ha-

E3 g




L

38 Tratatus I, Di

rum cognitio et tantim repetitio .‘Lc;m:n,&ex-
tenfio quafi vifionis ‘perfectionum primariarnm ,
qu ad fubftantiam vifionis beatificze non requiri-
tury alias, com f cata fecundaria infinita,in
quantum fe ext adterminos. infinitos ,e.g,
omnipotentia ac tas Ipecies poflibiles, de-
berent Beati ifta omnia claré & diftinéte cogno-
feere,adedque habere aliqualem,quamvis non firi-
¢te dicdtam comprehenfionem DEI, quam SS,
PP.negant, Auguflinus prefertim, quem citavi-
u, 193, unde fufficit, i hzc omnia realiter
& implicite cognofcantur : nec repugnat hzc
qualiscunque confufio vifioni beatifice ,  ad
quam fufficit clara, & diftinéta intuitio pradica-
torum - primariorun, Sewvit tamen vifio aliquo-
rum fecundariorum pradicatorum ad accidentale
beatitudinem , & intra fuos limites etiam Beatis ab
optimo DEQ indulgetur. - Quod attinet ad ter-
minationes contingentes Decretorum Divinorum
formaliter diftin€torum, cim hzc terum fint in-
numera,imo infinita,, non fpectar ad Beatum o-
nnia [cire 5 quia ad iplum non attinent s atverd
decet optimum DEUM, utamicisfuis faltem ea
oftendat, quz ipfos concernunt : unde mirabi-
les circa [e, fibique conjunctos providentiz Divi-
nz dilpofitiones,& fimilia,quilibet Beatus videbit
cum fummo folatio, Quz adhuc alia, prafec-
um creata, Beati inDEQO videant, vel etiam extra
vilionembeatificam per alias cognitiones intelli-
gant , convenientits dicemus in fraft. de Beati-
tugine 5 cim hic de DEG jam alids fit valde am-
plus. Unde iis omifis

202. Dico 4. De abloluta potentia poffet
DEUS videri mtuitive,, non vifis Perfonalitatibus,
vel etiam vila und Perfond fine altera. itaScotus
cum fuis communiter , Paludanus | Palatius ,
Alareon, Granadus ,Hurtadus , Quiros, Arriaga,
Salas, Rhodes, Gormag, Platelius, ac alii, Prob.
conclufio.  Si implicaret DEUM ita videri , vel
implicantia daretur ex parte vifionis intuitiva,
velex parte objechi : neutrum poteft dici: ergo.
prob. min, quoad 1. partem. De ratione vifio-
nis intuitiva tantlm eft, ut cognofcat immedia-
t¢ in feipfo objectum , ‘quod aliquande exiftir:
non autem eft de ratione ipfius , ut adequaté vel
quidditative, vel omnimodo cognoftat objetum,
ficuti eft, feu diftinété quoad omnes ejus for-
malitates; namfi hoc requireretur, non poffet
homo quidquam ,necaccidens , intuitive cogno-
{cere, quod non eft verum : ergo de ratione vi-
fionis intuitive DEInon eft, ut videat omnia ¢jus
pradicata etiam relativa : adedque ex parte hu-
il;ls non implicat DEUM videri fine iftis, feutan-
tum ur Unum, :

©3. Prob. jam min. quoad 2. p, Obje-
&tum,, quamvis fit Grpliciffimum , poteft videri
intuitive, quin videantur diftin®¢ omnia ejus
pradicata; quia poteft viderinon totaliter; clim
vifio nen fit comprehenfio ¢ ergo neque datur
implicantia ex parte objecti. Confirm: hec ra-
t10, Deus etiameftobjectum fimpliciffimum re-
fpectu cognitionis abftractivz: e, g, ackils fidei :
& tamen per hunc potuit cognolci, imo in anti-
quo teftamento cognitus eft 2 plurimis tantim
ut Unus; nam plurimi tunc myfterium SS. Tri-
nitatis non agnoverunt,

204.Confirm. conclufio 1, Res potelt videri
fine ¢, quod eft extra rationem ipfivs : (ed Per-

Y

int

patatio 11 Queftio Unica

Articulus I,
onem effentiz Divinz: ergo,
{upponi; quia videtur nul-
hari oppofitum, mi. eftcla-
ra; alias enin,c entia totafit cuilibet Perfonz
identificata, «deberent etiam Perfonz effe inter fe
identificatz,, quod eft contra fidem. Confirm,
2. Sipoteft eadem fimpliciflima entitas uniri ,
mvis nion uniatur ticatum, €. g. natura
Divina uniri humanz aliquo modo, quo non
unitur Paternitas, ‘poterit etiam videri eflen-
tia non vifis Perlonis: i autem porefl
fentia fine Petfonis, virtualiter tantim diftinétis,
poterit multd magis videri Petfona un  fine altera,
realiter diftinéta, Nec dicas, cognofcendoPer-
fonam cognofci quoque effentiam; nam etiam
hac pofito non fequitur, cognofci vel videri quo-
alias Perfonas 3 quamvis enim 'hz effentiz
catz fint, funt tamen ab ea virtualiter
diftincte, nec ex alio capite effentii visd debent
videri, Ut probavimus,

205, “0b. 1. cantra 4. conclufionem (nam
contra tres priores nil alicujus momenti folet op-
poni , vel in tratlatu de Beatitud, opportunitis
afferri , aut -ex hucusque diclis poreft folvi)
Chriftus Dominus Joan. 14. v. 9. dicit Phi-
lippo : Qui videt me ., videt £5 Patrem meum:
& mox addit: Non creditis, quia egoin Patre, 8
Pater inmeeft: ergoratio, curvideatur Pater in
Filio, eft unitas naturz : ergo non poteft videri

fonz funt e
ma. videtur tut
1a ratione pofie |

2Tl
natura fine Perfonis 3 alids ratio ‘Chrifti fuiffet
nulla,  Relfp. inprimis : ex hoc textu etiam pro-
baretur eodem modo , imd immediatitis, non
poffe credi DEUM Ut Unum, quin credatur ut:
Trinus; mam Chriftus clart agit de a@lu fidei
Non creditis 8¢, quod videtur falfum , Ut fuprl
dictum #, 203. Relp. 2. dift. 1. conl. cur videa-

tialiter , feu -quoad effenti-

tur Pater in Filio efle
am. conc. 1. conf, curvideaturperfonaliter::
1. & 2.etiamconf, ‘Utrecte probat Salas, Chri-
ftus tanthim voluit dicere, non poffe videri fe ,
five {uam effentiam, quin etiam Pater quoad ef-
{entiam videatur, feu effentia Patris, Et fic etiam
loquitur S, Chryfoftom. homil. 73, 2 Joan, dum
ait : Quimeam fubftantivmvidet , videt 85 Patyis,
& S. Greg, Nazianzenus orat.49. de fi
dinm. inbusc textum Joan. v4. it = Non immeritd 3
quig Filius DEI e DEO Patvenatus eff , £ ideo de
amitate fubftantie , €6 de Mujeftate Divinitatis u-
nunt funt, Similia_habet S. Auguftinus, Refp,
poteft 3.cum Rhodes difp. 2. de DEO. g, 2. ec.
1. . 2. ad 3, Cheiftum loqui de vifione, prout
defacto contingit, de potentia ordinatia , (litlo-
quitur hicauctor) non autem negare,quid pofiit
aliter contingere,

‘206, ‘Ob.2,S. Thomas 2, 2. ¢.2, 4. . ad

3. dicit de DEQ = Secandim quod-intellioitur in fe-
ipfo, proutvidetur a Beatis, non pot clligi fine

Trinitate Perfonavum: ergo noflra conclufio non
fubfiftit. Confirm. Idem Angelicus 3, Pog.3oa
3- incorp, etiameft nobis contrarius: ergo. Refp.
neg.conf.Primo loco,lit re€te Gormaz, §. Thomas
loquitur tantum de vifione,, prout nunc datur iy
Beatis, prout videtur 4 Beatis : nonautem de pof-
fibiliz imo, cim addat S, Do&or: Ef iteruin ipfn
vifio Perfonayum Divinarum perducti nos in beati-
tudinent: infert Gormaz de beatit, . 316, eum ine
nuere, quod vifio Perfonarum non fit ipfabeati-
tudo, fed ranthm ejus proprictas.  Altero loco

rRay SDas




Quid videatur pey vifionem intuitivam, & an neceffarid DEUS ut Trinus, 39

S.Dodlor tantim dicit, qudd cognofcens DE-
UM, ficuti eft, debeat omnia cognolcere, ‘& ni-
hil poffe remanere in DEO , quod non ‘cogno-
fcat: quod non negamus; namis, qui videret
DEUM folummodo ut Unum, utique non €o-
gnofceret eum omni modo , ficuti eft: atneque
S.Doctor per hzc negat poflibilem talem cogni-
tionem intuitivam , quz DEUM non cognolcat
omnimodo, ficuti eft.

207. Ob. 3. Implicat, videre idéntitatein
cum Perfonis , & non videre Perfonas: hoc ju-
xta nos deberet fieri: ergo. Confirm, 1. Impli-
cat vider¢ Petrum non vilo Petro: ergo etiam
implicat videre effentiam Divinam , non vifis Per-
fonis, prob, conf. Itz non minus identificantur
effentiz, quam Petrus (ibi ipfi : ergo, Confirm.
2, Steflet tantum una Perfona, non poffet videri
effennia, non visd illd : ergo neque porelt videri
non vilis tribus. Confrm, 3. Vifio (olius effentiz
effet cognitio abftractiva ; quia abltraheret effenti=
am a Perfonis : ergo non effcrintuitiva Relpadift,
ma. implicat ita videri identitatemi formaliter,fed
fub ratione-explicita identitatiscum Perlonis. om,
ma, madterialiter tantum , & fub ratione effentiz,
neg. tha, & dift, ficmi. neg, conf, Adr, con-
firm, ofm. antec. neg. confk ad prob. dift. antecs
itatamen, ut virtualiter diftinguantur ab effentia,
& reaiiter intér fe. conc. ant. ut non jra diftin-
guantut, neg. ant. & conl. :

208. Impoffibilitas diftinctionis virtualis
tum majoris ; feu intrinfec , tum minoris feu
extrinlec in creatis facit , ut Petrus fion pofiit
cognolci, quin omnia identificata cognolcanturs
alias enim, {i poffeat dari pracifiones objettiva ;
negaripofler majors quia pofiet realiter cognos=
fci Petrus (ub aliquo pradicaro, & non fub alio,
ade6que poflet idem cognofci, & non tognolci :
ideo omilima, Talis impoifibilitas non daturin
narura Divina, & Perfonis. Ad 2, confitm, neg,
ant. quia, fuppofita prafertim fententid 5 quam
tratl, de Trim aimplexus lum, qudd ipla effen-
tia Divina fitrealiter, & virtualiter fubfiftentia ab=
foiuta, pofletin eo cafu videri efferitia firié Perfona
Relativa. Ad 3. confitm. refp, pofle hic fieri qua-
ftionem de nomine.  Si per abftractivatii intel=
ligitur cognitio, quz non omnia Fealiter identi=
ficata formaliter , & claré cognofcit; poterit eti=
am cognitjo intuitiva efle abitractiva, Ut eft cla-
rum in infinitis cognitionibus creatis, maxime hu-
manis ¢ fed hic modus loqueiidi £t improprius:
Si autem intelligitur coghitio objeéti per fpecies
alienas propolfiti, uti communiter (olet intelligi ;
non erit abftraétiva difta vifio effentiz fine Per-
fonalitatibus. :

209: Ob. 4. Non poteft cognolci homo
non cognito rationali : ergo nec effentiaDivina
non cognitd Trinitate. prob. conf; Nonmagiseft
de effentia hominis effe rationale, quam de efferi
tia DEefle Trinum: ergo, Confirm. Non poteft
videri effentia Divina, nifi videatu? commuiiica=
bilis tribus Petfonis: fed non poteft talis videri;
nifi videantur Perfon® : ergo. Relp. coiic. anit;
neg. conl. ad prob. neg. ant. Perfonz Diving
non conflituunt eflentiam Divinam, nec ingredis
untur definitionier effentiz Divine, Ut ex o pas
tet, quod effenta fit commuis tribus , hon au=
tem Peifonz . at verd rationale conflituit effeii=
Ham homiiiis;, & ingeéditur definitionem: - Ad

confirm, refp. Ut [upra . 207.de identitate, dift.ma,
nifi effentiavideatur Ut communicabilis materiali=
ter:five nifi videatar,quod et cofnmuinicabile./cor.
ma, nifi videarur formaliter fub ratione explicica
comthunicabilis. ‘neg, 'ma. & dilt. fic min. neg.
conf. Si'dicas,hac ratione non videri claré pra-
dicatum primarinm effentiz, relp. noneflenes
cefle , abfoluré & metaphyfice , ut quacunque
vifio intuitiva DEI exprimat omaia predicata pri-
maria, quavis id faciat vifio, quz defacto da:
tur, : : - 7 :

210. Ob.§. Velillavifio eflet diverlz fpe-
ciei ab ifta, qua defacto datur, vel non: neu-
trum poteft dici: ergo. Relp. neg. min. & dicoy
fore [pecie diverfam, faltem in ‘confiderations
phyfica ; ‘quia relpicerer aliud faltem virtaaliter
objectum, & cffct reprizfentatio diverfa’ ficateri=
am videtur actus fidei de DEO ut Trino faleer
fpecie phyficadifferre ab altero de DEO tantim
ut Uno. -An agtem in confideratione theologi-
ca fitdiverla vifio , an non, partim refert; qui
randem totum reducerur id ‘qua(tionem de no-
mine. Salas contendit,non effe fpecie diverfam
vifionem, etfimodd plura , modd patciora objes
¢ta reprzlenter: quod taién mihi videtir diffj:
cile. ?

211, Ob. é.Vifio DEI Unius, & non Trini;
non effet [atiativa appetitds rationalis : ‘ergo non
eflet intuitiva DEL prob, ant. Videns Deitatem (1=
ne Perfonis effet inquietas, donec videret, cujus
effer Deitas, feuinfinita perfectio : ergo. prer-
eriam conf, Vifio jntuitiva debet effe beatifica: ohg
go debet effe fatiativa. Refp. 1. Salas. nag;
conf. ad prob.neg. ant. Nonomnis vifio intaiti=
va, ut ait hic author , debet eflt beatifica, fed
tantimilla, que defacto datur, Refp. 2. Goi=
maz &alii, neg, ant, Beatitudo objeétiva, (eu fi
nis ultimus creatur eft Deus e Unus3 nam
convertuntuf mutud ratio ultimi finis, & primi
principii, juxta illud Apocalyplis c. 7. . 8. Ego
Jum Alpha 8 Omega, principium €8 finis : atqui
DEUS it Unus eft principium ompis créatire :
ergo etiam it Unus eft finis ultimus. prob, [ub-
fumptuin. Ut communiter docetur, creatirze has
bent connexionem cumDEO, & dependentiam
ab €o it Uno, fiof Ut Trino, & virtus produdtis
va creaturarum (tat in fola eflentia; alids non efs
fet communis tribus.  Dices: DEUS ot omniz
potens &{t primuri principium } ergo beatus érit;
qui tantlirh videt omnipotentiam, Relp. neg. ant.
Primum principium debet continere éminéiter
omnem perfetionem creatamn, adedque formas
liter omies pérfectiones increatas : debet etiam
effe ens 4 fe , debet cffc (apientiffimus provifor
&c, ergo rion taritim bt omniporens; fed Ut in=
finite perfectus perfectionibiis abfdlutis, erit pris,
mum piincipium. RES
: 2i2: Ad probat. ant. fuperioris fiego ants
Effentia ut virtualiter diftinéta a Relationibus eft
jam infiniturh borium, née iftz (uperaddunt bo=
nitatem , it dicemus #ratk. de Trinitate: at vis
dens bonum infinicum non haberet defiderium
plus videndi ; faltem tale, quod inquietaret: de~
fiderareautem aliud tantim per defiderium nof
inquietans Cfitale etiam daretur in Beato) noh
impedit beatittidinem § nam e. g, anima beat
defidetanit reunionem cum ¢orpore : it€mque
dotes gloriofas corporvim;  Accedit, Qubd‘f;o-‘-

jabig




s preter tres fubfiftentias relativas detur
guarta abfoluta, virtualiter -etiam identificata ef-
iR ! Td\.( i{l" 1')(.{’ thnLn] DEluni uSVdCiC-
tur bonum infinitum {ubfiftens , quo vifo non
efl=t,quod quis '111]“}ld5"i’1C’L L‘IPVICT? przfertim
fi de ejus communicabilitate nil cognelceret: tunc
enim non amphus diftingueret effentiam a-Per-
fona: qua ratione tamen non deberet habere
pofitivam erroren ., fed tantim pegationem ple-
nlullb [cientiz, quz non repugnat invidente DE-
UM, Utraque n—:fp(mﬁ(), feu quam Salas , feu
quam Gormaz dat, fatisfacit objectioni: fecunda
tamen elt generofior.

213 l)ms 1. Vifio beatifica debet videre

DEUM , ficuti-eft, exillo r. Foan. 3. v. 2. Cim
apparuevit , fimiles ei erimus, quoniam videbimus
eun, ;umz eﬁ ergo dcbctDE UM videre -uat Tri=
num, Refp, dift, ant, vifio,quz nuncdaturinBea-
tis,conc.ant. quz tant um poffibiliselt. neg.ant, &
conr De illa loguirur S. Joannes, non- de .alia
tantiim poflibili. Refp. 2, dift. ant. debet videre
DEUM, ficuti eft, hoc eft, omni modo, quo =it,
& quoad omnes proprietates. -neg. ant. aliquo
modo,cilicet quoad effentiam , & Hmul non de-
ber videre aliter, quameeft, mmgendo ei aliquid.
conc, ant, & neg, conf, Cur adverfarii non di-
cunt, quod vifio DEUM debeat videre quoad
omnia predicata etiam fecundaria?

214, Dices 2. Hac ratione poflet dari vifio
intuitiva DEIL, quz DEUM non difcerneret ab
onmi crea';tli'a, qualem videtur admittere Arria-

: fed hoceft ablurdum:ergo. Refp. neg, ma.
Vlr() mm.nva non quidem debet objectum fuum
dilcernere 3 prur['us omni alio: debet tamen di-
fcernere nimium inter fe diflimilia,  Sicut vifio
ocularis intuitiva potett effe talis, ut non diicer-
nat canem, & lupum , -attamen debet dilcernere
altiffimum montem, & murem. Et timen
DEUS & creatura adhuc infinité magis di-
ftant.  Dices 3, Appetitus gratiz (qua eit [e-
men gloriz) in ordine ad beatitudinem non fa-
tiatur per illam cognitionem: erge nec appczi—
tus intellectis. Refp. dift. ant. appetitus gratiz
in ordine ad beatitudinem emmmmn neg, ant,
in ordine. ad beatitudinem integralem, om. ant.
& neg. conl. Gratia eft femen gloriz etiam acci-
dentalis: imo juxta multos enam appetit dotes
corporis gloriofi, quz certd non funt de -eflentia
beatitudinis.

21¢, ‘Ob, 7. DEUS ut Unus non et ob-
,c&um beatitudinis fuz, fed ut Trinus: & Rela-
11()1 es Divinz funt objectum primarium beati-
tudinis Divinzs ergo etiam pertinent ad obje-
&um beatitudinis nolire, qu elt participatio
Divinz. Relp. 1. !‘"' jam dixifle ex Salas n.2/1.
vifionem DFI it Unius non neceffaris debere
defendi tanquam L\,mi am. Refp. 2. om. ant.
neg, conl. Noftra beatitudonon eft participatio
Divinz quoad omnia.  Sic-etiam DEUS non
1\’\':11 fe amare tantumut Unum: & tamen po-
teftut Unusamari ab heminibus, & ab mnume-
ris ita fuit amatus,przfertim in antiquo tefta-
mento, ubi myfterium SS. Trinitatis paucis fuit
notum.

216. Relpondent aliqui 3. neg, ant. Non
omnia, quz DEUS neceffaric tognolcit, [unt
objectum effentialiter requifitum ad jus beatitu-
dinem; nam etiam neceffario cogaofit creatu-

Trattatus IL. Difputatio 11, Quaftio Unica Articulus V.

e dicunt, Relationes effe tan<
tim -\rm'mc*m-” >¢ti primarii beatitudinis Di-
vinz: & verum quidem efle, quod DEUS fi-
ne cognitione Relationum -non eflet beatus ar-
guitive : ficut fi non cognolceret creaturas pol-
Jml‘rc:', quia ‘non coﬂlmlcerer comprehen(ivé
lis cognitio neceffaria eft ad beatitndinem
l)J ID naturam exigentem has Relationes , & ef-
fentialiter connexam cum poflibilitate creatura-
rum: at non eflfe verum, quod formaliter mon
¢flet beatus ob non cognitas ‘Relationes,

ARTICULUS V.
An DEUS poffit videri-oculo
corporeo.

ras poilibiles

Ico. DEUS 'nec maturaliter,
nec {upernaturaliter pote(t in
fe videri oculo corporeo. ita

communiffimacum SS, Ambrofio, Hu.m.]} mo,

Athanalio, Gregorio Nazianzeno, ques citat 5

_\uglf’rmus epift. . qurbL.squc ipie, quam-

vis nonemnino: firmiflime, confentit ; ,[em cum

S. Thoma . P g 12,3 Prob, Videre DEUM

eft non tanrum producere ejus vifionem (nam

etiam lumen gloriz concurrit ad produd;o 1em
vifionis DEL, quin eum videat) fed €t {peciali

modo, feu vitaliter DEUM percipere:arqui ocu-
lus corporeus, tanquam potentia materialis, non
poteft witaliter percipere Deum, utpote ‘obje-

“tum pure [pirituale: ergo. 'min. eft communif-

fima 3 quia objectum fpirguale eft extra totam

{pheram attingibilitatis , fen ‘perceptibilitatis po-

tentiz materialis : & potentia materialis ad obje~

¢tum fpirituale fe habetut fonus ad potentiam vi-

{ivam, vel color ad potentiam auditivam : certé

nonp'm.ﬁ: oftendi major improportio inter ifta,

quam inter illas interim clarum eft, fonum non
poile videri, neccolorem audiri.

21§, ‘Confirm. Oculi hominum ‘non funt
meliores oculis brutorum (nam quod illi infor-
mentur anima rationali, non facit eos melits fen-
fitive videre: multa enim bruta meliUs vident,
quam homines * nec ex eo, quod homo fimul
poflit intelligere , infertur, quod ‘etiam poflit
perfpicacitis vmme) fed ocuh brutorum neque
fupernaturaliter poffunt DEUM videre : ergo ne
oculi hominum. min, negari non poteft, nifi quis
velit admittere, quod bruta quoque poflint fu-
pernaturaliter elevari ad Deum amandum amo-
re beatifico , adedque ad fruendum tota bea-
titudine creatur® rationalis3 neque enim eft ma-
jor improportio inter appetitum fenfitivum, &
DEUM amandum , quam intervifum (enfitivum,
& DEUM vwidendum. Imo etiam debebirad-
mitti , quod bruta poflint elevari ad m;z,nuften—

dum heneftum, & inhoneftum, & ad hoc libere
’Ll‘lmp[egtmdum vel{ugiendum, cnn[cquenﬂ r

ad merendam glonam, Q__m ulterius vix erit
ratio negandi potentiis inanimatis. g lapidi apti-
tudinem paflivam, & elevabilitatem fupernatura-

lem ad Lognt)lc.em.um, & amandum DEUM 2

quzablurda utique admitti non poflunt,

219, Ob. 1. Job, ¢ 29. v, 26. 85 27.di-
cit de fe ipfo In carne meavidebo D EL M meums
quem vifurus ﬁm €go ipfe, €9 oculi mei confpe-
thuri funt: & ltcrum Cog2e U, 5o Audity auris au-
divie

217,




An Deus poffit videri oculo corporeo. A

divite : numc antemoculus meuswidet te, Jacob Patri-
archa Gen.g2. v. go.ait: Fidi DEUM facie ad faciem,
Ifaias c. 6. ®, 1. de feait: »idi Dominum fedentem
Juper foliwm excelfim. Baruch 3. v. 38. dicfg de
DEQ, Poft hac in tevris vifus eft: fed hee Scri-
pturz teftimonia probant DEUM videri oculis
corporeis:ergo.Refp, neg.min. Textus hi, & aliifi-
miles, fi-qui adducantur,explicandi{unt aliquando
de vifione intellectuali, quaetiam Angeli dicuntur
videre faciem Patris, five DEL, etfi oculos corpo-
reos non habeant : & quamvis aliqui 3S. Patres
Angelis etiam videantur tribuifle corpora,, pro-
babilius tamen eft , non tribuifle vere talia, ut
videbimus in trath de Angelis. quodfi eriam
aliqui vera corpora fis  tribuiflent , cum aliis plu-
ribus ab ils recederemus, quod verd Angeli
videant faciem Patds , ipfe Chaiftus dixit , qui
Angelis corpas non zrj‘nuiz._ 'I_all autem |_nrcllﬁf'*
Suili vifione DEUM (peravit videre,veletiam vi-
dit Jobincar i foik

-,non per carmem, ficut feilicet vide -
bunt DEUM Beati in ceelo poltdiem judich, &
oculis mentis,quamvis infra corpus lacer A-

ande vero expheandi funt textus de vifione
non in feiplo, fed incorporea fpecie, in qua
uitatvidetur eum vidifle jacob,&:lléi;_s.- vel

de DEO- Hamme,i_c_l.l (:,hrn‘m , qai mlu;_h,_,p_]q_
nitate (nonautem in Divinitate ) oculis corporeis
ts & de hoc :.'_::';L:!!x,:rﬁ;arur_'ncq.ul fhidem
addit: &t cum bominibus converfatuseft.

vifusefts

220, Ob, 2. S. Avguftinus /.22, decivif.
DEI c.29. (Dt refert etiam S, Thomas.1, p. ¢. 72
4. 3.)docet, poft refurrectionem corporum ocu-
los glorificatos non tantlim acutits vifuros, fed
vim talem habituros, ut videant ‘etizm incorpos
rea: fedfic poflunt videre etiam DEUM: ergo.
Refp. S. Thamas , S. Auguftinum tantum - eam
quattionern agitare ,fed mhil decidere : & recte 3
nam fub tinem capitis fichabetz  4utergo perillos
oculos fic videbitur DEUS , ut aliquid fabeanr in
tanta excellentia menti fimile, quo (S mcorpovea na-
tura cernatur, quod ullisexemplis five fcriptararum
teftimoniis divinarum vel dyficile, vel impoffibile eft
oftendere : ant quodeft ad incelligendum facilius | ita
P ELLS nobis evit notus, atque confpicuus, ut videa-
tur (piritu o fingulis nobis w fingulis nobis. Quando
verd S. Aug, epift. 11 1.ad Fortunatianum , rogat
hune,ut feexculet alicuiEpifcopo,qui offenfus fue=
ratineo, quod S, Auguitinus negéri, DEUM oculis
corporeis [vifibilemn efiey ne icilicet DEUS cor-
poreus effe crederetur: ftatim addu S, Doctor,
idem negare SS. Ambrofium ,Hieronymum, Na-
zianzenum, & Athanafium , unde hoc loco ma-
gis eft pro nobis, quam contranos; quamvis nec
hic firmus in hac opinione videatur , Ut patét ex
tota epiftola, in qua fubfinem addit, e velle pla-
cidéaudire Epifcopum illum docentem , fed ab
codem etiam fe debere placide audiri inquiren-
tem, id eft, examinantem hanc quzftionem. vid.
Vasquez i, padifp: 40. ¢. 1.

221. Ob. 3. Ignis potet cruciare demo-
nes: ergo ens materiale eft proportionatum eati
[piricuali,  Relp. dift.conl. eft proportionatumi,
{eu habet potentiam obedientialem , ut elevetur
ad phyfice producendum aliguid in ente {piritua-
li, vel etiamad producendumens fpirituale. om
conf. eftproportionatum ad id vitaliter ,vel for-
maliter percipiendum. neg. confeq. Jam diximus #
videre non eft tantim producere vifionem, fed efk

R.P, Aut. Mayr. Theol. Tom. L.

formaliter, feu vitaliter percipere: Hifie transmit-
to, quod oculus corporeus poflit fupernaturaliter
elevari ad phyficé producendagi vilionem DEI,
at non ad videndum DEUM. Sed & ignis non
urit demonies, fed ad fummum iniis fupernatu-
raliter producit aliqguam qualitatem fpiritualetiy
moleftilimam  inftar aduftionis. Neque etiam
demonesformaliter percipiunt calorem, nec for-
maliter uruntur; quia ipfi, utpote {piritus , funt im=
proparr\iona-ti ad formaliter percipiendas qualita-
tes pure materiales.

222, Ob. 4. Licdt intelleftus naturalis (Gt
improportionatus objecto fupernaturali e.g.DEO
clare infe videndo, tit fupra diximus, tamen po-
teft {upernaturaliter fier proportionatus , & DE-
UM intuitive videre: ergoa pari idem poterunt
etiam oculi corparei. Refp. nég, conf, & pari-
tatem, Objectum fupernaturale fupetat quidem
potentiam naturalem, fed non eodem modo ,
quo objectum fpirituale potentiam materialems
nam, licet potentia naturalis non habeat propor-
tionem adzquatam, feu completam ad attingen-
dum objectum fupernaturale , tamen haber in-
choatam, & complebilem: atverd potentia ma-
terialis in ordine ad objeftum fpirituale nallam
habet prorfus proportionem, nec inadequatam,
& complebilém. Neque in hacre tantim at-
tendendus eft exceflus perfectionis (quia etiam
minimum accidens (pitituale , etiam nacarale ;
non poteft'percipia potentia materiali) fed ateen-
di debet exceflus proportionis, feu (phare attin=
gibilitatis , an nempe objectum habeat illam ra-
tionem formalem fpecificarh , {ub qua ab haé
potentia poflit attingi, quz in eafu noftro omni-
ne deeit.

ARTICULUS VI

An fit poffibilis,vel ad vifionem bea=
Gificam neceffaria [pecies impreffa
DEI

Pecies intellectualis aliud non eft

nifi fimilitedo quzdam object,
_per quam intelleCtus cognolcit
objeCtum,  Eft autem duplex Exprefa, & m-
preffa. Prior et ipfa reprafentatio ab intelleéhs
produéta, per quam formaliter objeStum intellis
git : & vocari etiam [olet verbum mentis, quodta=
men ex communi noftrorum non eft aliquid di=
{tin¢turn ab ipla cognitione ¢ unde [pecies ex-
prefiacreata réaliter aliud non eft, quam ipfaco-
gnitio. Speciesautem imprefla cft quzdam qua-
litas intelleétui immifla, ex natura {oa ordinatag
ut cum intelle€tu ad producendam fpeciem ex-
preffam, fen cognitionem concurratloco objecti;
quod vel don poteft 5 vel non vult per feipfuny
immediaié concurrere, Non malé quidam [pe-
ciem impreflam comparant figillo , quod cerz
impreffum efficit reprafentationem infignium
gentilitiorum : quam reprefentationem expref-
fam in cera comparant dein cognitioni, feufpecief
exprefiz.

224, Notandum tamen infirper, fpeciem imi=
preffam duplicem aflignari, unam, quz fe habet
tantim Ut quo, ita,ut non habeat rationem objé-

F o

¥

223.




42 Traltatus I, Difpatatio 11, Queftio Unica Articulus VT,

rationem me
quod cog gnofci

éti, quod cognoleitur, fed tantim
dii, g _u) concurrit objectum,
tur: alteram , qua [e habet Ut qt i feu, quz im-
media 1t COU'IJL:ELLUJ fanquam o t;Lx.L’ m imime-
diatum, & mediante ea objectum ultim:
atque hec vocatur fpecies imprefla
Aliqualis fimilitudo rei hujus poteft defumi ex
ﬁ\u u)li\ \.lm\., J‘.’:’, {i immediate incidant ab
objeétis in oculum , fe habent Ut quo : fi verd per
vitra optica 5 vel per cameram , Ut vocant, ob-
{curam, pritss mn:m:!*m m chartam,vel telam ,
in qua fiftuntur, & eam quafi pictam ali'wurn
imaginem faciunt, habentfe itquod, & dict
tur Ipecies ieQtive 5 quia iplz mn, tuuni “'1-
qued objedtum , in quod immediate vifus ten-
dit, & mediate I""'U"‘l ‘n Ubj‘.‘-LLh!U o ¢guofpe-
cies primo fuerunt emiffz.

225. Dico 1. huu biliselt [pecies-impreffa
D‘TL, non qumcm cbj “pa feu fe habens ut
qdnu ﬂ.u tantum fe habens it quo. ita S, Bona-
ventura,Suarez,Vasquez, Valentia, Arriaga , Rho-
des , Platelius,Gormaz, Ul ?J&aiup;“‘r l’*‘ob
cot muﬁo. Non apparet ulla implicantia in tali
fpecie :ergoefl poflibilis. Co nfirm. Poflibilis eft
fpecies e}.prcﬁa DEL : ergo etiam impreffa. ant.

prob.  Vifio intuitiva DEI eft talis fpeciess quia
eft aliqua fimilitudo exprefia DEI , qunmdm} in
nobis habemus , {imiles DEO (uo modo fumus ,
juxta illud 1. Jean.3.v. 2, Cum apparuerit ., jmJ es
el erimus ,quonion videhimus eum, ficutieft. WndeS
; ft. L um fluhs. ¢, I, aitiln quantum DEUM
. Similiahabet L 15.de Trin.
Juia thr vifionem b a'xi* am

1

lu{ !
ficuti eft: e Wg habet in fe formalem cjus rnp1?~
ﬁv‘ ationem, quz eft iphifima ['p(:c"u exprefia.
Confirm, Eft innegabile , quod vilio intuiti-
I fit aliqua wwalcvmuo vel imago in-
DEl: ergo etiam non imp olicar aliqua
xfentatio, ,vel imagovirtualis DEL, (eu
ftiva imaginis expreflie: hzcautemeft (pe-
"?'f-, faltern reipfa , & quoad viftutem,
de ou.ul ione ‘fominis, an dicen-
1, quz tamen ipfa appeilatio
¢i r".:;_;‘ui. ub etiam conl,
fi potiibi l|> <_.t|p:.uc,aiuz:m lite f, ¢ exprefse DE-
UM reprefentans , ut eftinfe, a pari etiam exit
poﬁbllls {pecies virtualiter, & ,utita dicam, im-
preflive rcgr:ffmraﬂs DEUM: cert difparitas
affignari non poterit , ut magis patebit ex (olutio-
ne UJ]LL tonum
3 l‘rco 2. Defacto tamen probabilitis
[pecies imprefla DEI, fed vifio beatie
fica fit (ine illa. ita communis cum S, Thoma
Lpeg.42, 4. 2. I‘i‘\)‘) ir\ié DEUS elt objcétum
fumme intelligibile, intime pr"arftls & applica-
tum pomrw: ergo potelt immediate n_:c. 1cLL-
rere fine [pecie vicaria {ui, non tantim 1t caufa
univerfalis (qualis g(t refpeéta omnium onum
creatarum) fed etiam Gt particularis: ergo ita
congutrit, prima confeq. probatur ex eo, guod
nihil defit ad concurfum particularem i H"'lthul:l-
tum, Ut magis patebit ex IoiLnonP objectionum,
ada prob. ex eo, quod id, quod potelt fieri
paucioribus, non “debeat fieri p;urmm, Confi
Vifio intuitiva DEI eft vitalis fupernaturalis intui-
tiva expreilio, vel reprefentatio DEI: fed nihil

horum' exigit fpecr.en:: 1

¢rgo non debet daris

Vitalitas habetur ab ':I.J eStuz El-
rie ((.h, qud

per

prob, min.
pernaturalitas habetur 2 lumine gl
pauld poft

-]I\ L’""‘ ("‘Hu a-.!E:!LLL”’T}

raliter impr roportionatum, ad vi ifionem
vat: reliqua ra DEQ immediat

i
tutintentionaliter fe unie

mtelle&

237. C)h._‘ 1. COE?II‘.’I. I.CO

¢ videri p‘“l creatam ahmmm f})c«.r:xn. quia,
% D, Dionylio -addit, Lpe 0 pofiunt
gnofci per fm,ll:mdmas [eufpecies inferiores:
0. (o.:hr, LJE” iesiimprefla debet ¢z cjusdem
cum objecto: fed [pecies creatanon poteft
sdem mdinis cum DEOG: ergo. Relp.
nt. negat pofie videri effentjam per {peci-
:dnam feu habentem fe Gt quod. conc.
ant, neg; e videri per [peciem fe habentem
1M Ut quo. neg, ant, & confeq, |
Doctoris ibi allatz aliud finé non rol
probat fuam fententiam ex <o, ouvd fpe
ta non fit ejusdem rationis cum DEC s quod
non fit fuvm efle 4t DEUS, quod nen ft INcit-
cumfcripta Wit DEUS &c, atqui ad Ipeciem im-

.grdﬂm, tantum [e habentem Ut gue, non requii-

rituir, ut fit ejusdem ordinis cum chjeém, nam
I‘JLCILS impreffa-ut quo, quam habet-Angelus de
anima rationali, non eft (ubftantialis, nec ratio-
nalis-, atit vivens-&c.

228. Unde S. Boctor non ‘eft cenlendus
negare, efle potlibilem Uccaun nrp*cﬁun DEI
utquo: fed tantimalteram fehabentem it quod,
feu objectivam ; hac enim videtur ‘debere efle
tam perfecta, ac objectums cun in eavideatur
: M tanquam in hr"nh ita, uteam intuendo
cenleatur quis intueri ipfi .rmﬁjﬂ ¢tum; fi enim non
ita fe haberet, orizerur coguitiotantiim ab{tracti-
va; & liclpecies per vitra in telam immifle,& ibi
{iftentes, forté dici poflunt effe =que perfeéte,
ac color objecti, quem reprefentant (nam non
reprefentant {ubflantiam objecti; hzc enim non
,1r'L ur) memmr1 fententia eorum, quicolores

3 lumine modificato non difcern nunt.  Si autemy
%:?3 {peciesnonita fe habeant,non erunt firictelo-
guendo [pecies objective: hine fuperits n, 224,
d Emml..m (imilitudinem ex nbdnhmip{)ﬁb,
ut hiti pm[ofophxcx filum przciderem,

229. Ad confir. dift. ma, debet efle ejusdem
ordinis fpeciesut quod.conc, ma. tantimutquo.
neg. ma, &-dift, fic. mi. neg, conf. fenfus diftin-
&ionis patet ex modd dictis, Idem rtfprmdc fi
(‘]1||L121Lil fpeciem impreffam debere effe ejusdem

immaterialtratis cum ebjeclo, Dicest.Species im-
prefla debet adxqm.x objeétum in ratione co-
i;.]blubl“h fed nullahoc i){)f&l‘tle!})‘.' 1 DEI: er«
Z:U Relp. neg, ma. ficut non debet ita obje-

¢tum adzquare {pecies expreff, Quidam di-
cunt 5 {pecies L>9LLIH= creaturarum debere ad-

@quare {ua objeciajquiadebent manifeftare glori-
am fui Greatoris tantam u;am”mpulr'm fed hoe
etiam non videtur verum; clim non debeant

€am 5]or.am [pecies quzlibet jta manifeftare,
modd aliquz ita manileftent: at pulle [pecies
DEI debent id faceres quia nulle debent crea-
turz. (DEUS iis uti non poffet) manife(tare
DEUM, quantum cognofcibilis eft; quia DEUS
a creatura con‘prehmm non poteft.
o Dices 2, Species exprefly, few vifio
creata




An fit poffibilis, vel ad vifionem beatificam necellavia fpecies impreffa Dei. 43

creata DEI habet, unde limitetur: at fpeciesim-
pr...i’f'a non haberet, unde limitaretur: ergo non
eft paritas. prob. ant. llla limitatur ab intellecta,
& lumine creato, principiis dimitatis: hzc pro-
cederet 2 DEO, principio j.liim_;idru: ergo. Relp.
cur ergo lumen gloriz non elt illimitam; cum
etiam procedat a [olo DEO? in {:'-;era. neg.2. p.
ant. ad prob. neg, conl. Species imprefla proce-
deret A DEO liberé operante ; & et clarum , ab
hoc plurimos effectus limitatos procedere : imo
tales [unt omnes creatur®, a folo etiam DEO
pmdu&x. ‘ =

231.°0b, 2. DEUS eft pei fe jam [uiiphus
intelligibilitas: ergo non potett dn.n' alia per {pe-
ciem. prob. conf. Non poteft dari alia lux Jucis,
nec albedo albedinis: ergo neque alia intelligi-
bilitas intelligibilitatis Contir.Quia DEUS eltipla
intelligentia, non poteft heri per aliud intelli-
gens: ergo, quia etiam elt ipfa intelligibilitas,
non potelt fieri per aliud intelligibilis,  Relp.
dift, ant, eft intelligibilitas {ui reipectu creatura-
mm,ncceiﬁrib proxima. neg. ant, elt mnrfyn ne-
ceffarid remota,& liberé proxima.conc.ant.& neg,
conf.ad prob. om. ant. dift. conl. non poteft dari
intelligibilitas alia ntelligibilitatis proxime. conc,
ant. intelligibilitatis tanium remotx. neg. ant,
& conf, DEUS utique non neceflario debet in-
telligi, vel intuitive videri ab omnibus, quibus eft
prafens in intelle¢tu; alias deberet eriam videri
a damnatis: unde tantum ex e elt remote incel-
ligibilis, fen eft objectum vifibile a creatura, cui
fe vult liberd ita videndum przbere. Jam hoc
poteit facere duplici modo, vel adhibendo fpe-
ciem vicariam fu1, vel immediate leipium intel-
lectui, non quidem phyfice, fed intentionaliter
untendo, qua ratione dein fupplet iple officium
fpecieiz fieut poteit creatura dare porentiam pro-
ducendi atum charitatis, vel cum habitu, vel
utiple fuppleat defeétum habitis per omnipo-
tentiam (pecialiter applicatam. Quod fpectat ad
lucem & albednem, dubum quod dicitur 3
quia lox & aibedo pofiunt ntend: per additio-
nem novorum graduoum. Dein

232, Non eft paritas inter lucem fen albe-
dinem, & intelligibilirarcem DEI; quia iliz {unt
formz neceflariz, & tribuunt {uum effeétum for-
malem neceifario {ubjecto capaci, cui per unio-
nem infunt: at non ita intelligibilicas DEL; imo
hzc ex (e non ineft ulli creature, etiam perlu-
men gloriz elevate, €0 modo, ut reddat eam
immediat¢ potentem intelligere; nam phyfice ei
unita non eft ( quanquam nec hoc ex fe uffi-
ceret ) nec etiam intentionaliter; quia ad hoc
non (ufficit intima penetratio, fed requiritur,
ut DEUS immediate velit fupplere officium fpe-
ciei: quod potclt libere facere, vel omitteres
Ad confir. neg. ant. hec enim non eft ratio
formalis ; quia etfi DEUS intelligatur formaliter
potens intelligere, nondum formaliter intelligi-
tur intelligere in actu fecindo absque concur-
fu objecti &c. Unde ratio completa hujus rei
eft; quia DEUS eit intelligentia neceflaria, im-
murabilis , & imperfectibilis : & hinc non po-
teft intelligere, nifi per actum {ibi identificatum,
ad quem nihil alied poteltconcurrere, vel in eum
mntluere, Gt eft per (e clarum,  Hzc ratio qui-
dem probat, quod etiam DEUS refpectu fui non
poffit effe intelligibilis per aliquid diltinétum: at

non probat, quod non poflit ita fieri intelligibi-
lis refpe&u creaturz,

233, ‘Ob. 3. Species debet neceffarid fup-
plere defectum przlentiz objecti: fed hoc non
potelt fpecies DEI: ergo. Confir. Species debet
efle indifferens, ut reprafentet objetum exi-
{tens, vel non exiftens: atqui fpectes DEl non
potelt ad hoc efle indifferens: ergo. Refp. dift.
ma. debet fupplere defetum prefendz tantim
phyficz. neg. ma. przfentiz intentionalis, hoc
eft , complentis proxime cognofcibilitatem obje-
ctivam, ut potentia intelleétiva poflit immediaré
circa obiectum elicere fuum aétum. conc. ma. &
dift. fic mi. neg. conl.  Jam diximus, DEUM
non effe neceffario ita intentionaliter unitum,
prafentem, applicatum Cquz voces hic idem fi-
gnificant) {ed id liber¢ pofle facere, vel per fe,
vel per [peciem fui vicariam.  Ad confir. neg,
ma, qua probari non poteft, prefertim de (pecie
ad intuitivam cognitionem requifita,

234. Ob, 4. Species neceffarid produ-
cuntur ab objettis:. atqui fpecies DEI fion pro-
duceretur neceffario *  ergo non eft poffibilis.
Contirm. Species debet effe connaturale princi-

ium actlis , ad quem ordinatur : [pecies im-
preffa DEI non eft rale principium: ergo, prob.
mi. Non eflet connaturalis intelletui, qui jam
effer {ufficienter elevatus per lumen gloriz: imd
hac fpecies effet conira inclinationem intellectis;
quia huic connaturalius effer producere vifionem
fine fpecie : noneflet connaturalis DEO, qui con=
naturalits inflait immediate per feipfum: nonipfi
vifioni; quia hzc etiam connaturalitis produci-
tur a DEQ, vices fpeciei fupplente: ergo. Relp
neg, ma. Lictt objecta creata id neceffarid faci-
ant , non fequitur ,id neceflarid debere facere
DEUM: ficut etiam illa fzpe non poflunt impedi-
re fuam cognitionem intuitivam,quam DEUS fem-
per impedire poteil,

255. Ad confirm, dift, ma. debet effe prin-
cipium connaturale, hoc eft, connaturaliter de-
terminaté requifitum. neg. ma, indeterminatd
requifitum, Connaturaliter tamen influens in a-
&um ex fuppofitione, qudd exiftat. cone, ma.
& dift, fic mi, neg. conf, ad prob. dico, peci-
eminfenfuallatz diftin€tionis fore connaturalem
actui, iDEUS eamnolit fupplere ; quia etfi per
lumen gloriz fit fufficienter ei provifurn ex parte
potentiz; tamen nondum eft ei [ufficienter pro~
vifum ex parte objectis nam potentia fola, quam-
vis completa , necdum poteft (e (ola producere
actum , feu cognitionem , fed debet concurrere
objedtum vel per fe, vel per fpeciem; tnde cim
in cafu noftro DEUS non veller per feimmediaré
loco fpeciei concurrere, fpecies effet aétui con-
naturalis : neque etiam ullo modo effet contra
inclinationem intellectis : quamvis tamen efle¢
fapra ejus inclinationem, hoceft, (upematuralis,
ficut etiamiplum lumen gloriz.

536. Ob. §. Species treata magis diftat a
DEQ, quam fpecies fenfibilis a re fpirituali: fed
per fpeciem [enfibilem non poteft cognolci res
fpiritualiss ergo neque per {peciem creatam DE-
US, Refp. ret. arg. Intellectus, & voluntas creata
magis diftant 2 DEO, quam lapisa leone s fed
lapis ita diftat, urnon poflit cognolfcere,velama-
re leonem ¢ ergo neque intellectus creatus po-
terit cognofcere DEUM nec voluntas eum ama-
F2 f¢3




R T
44 Traitatus 1. Difputatio I1,
re; quod eft falfilfimum. Informa poteft primd
negari cmlft;r_fl,lcntia; quia {yllogilmus clare ha-

bet 4. terminos. dift, tamen ma..diftat magis in
ratione entis: conc, ma. in ratione potentis pro-
ducere cognitionem intuitivam DEL neg, ma.
& conc. ‘mi. neg. conleq. In his non attendi-
tur proportio in ratione entitatis, .fed proportio
producentis,& producibilis.

237. Ob. 6, Implicat, ut creatura fuppleat
concurfum DEI phyficum, quohic influit in e-
mnes creaturas : ergo etiam implicat, ut crea-
tura fuppleat concurfum DEI objectivum, quo
influit in vifionem fui intuitivam. Conf. Ac-
cidens fubjectivam, +ho » tenens [e ex parte
fubjecti, debet perficere fubjectum; ergo etiam
accidens objeétivum , feu renens.fe ex parte ob-
jecti, debet.perficere objectum: atqui nullafpe-
cies creata, qua effet accidens objectivum DEL,
potefl perficere DEUM: ergo non poteft dari,
Relp. neg. conf. Concurfus ille phyficus fimul-
taneus convenit DEO tanquam caul@ primz ,
cujus perfectio neceffaria eft, efle ens, fine quo
non concurrente nihil. poflit produci , &4 quo
omnia immediat¢ dependeant, ut folet oftendi,
quando de hac queftione agitur : concurfus au-
tem objeétivus nullo modo eft talis; guia etiam
hoc non dato , tamen omnia a DEO tanquam
primd cauli dependent : fed hic influxus fe ha-
bet, utinfluxus produétivus aliarum creatura-
rum,in quas DEUS fe folo influit , quando poffet
permittere , uf creatura etiam influerent,& pro-
ducerent. ¢, g, quando Chriftus [e folo produxit
vinum in Cana Galilez , quod idem, (altem in
aliis circumftantiis, potuiflet produci a vite, Ad
confirm. neg. conl. Accidens f¢ tenens ex parte
fubjecti recipitur in {ubjedto tanquam aliqua for-
ma, & hinc perficit [ubjetum:: accidens fe te-
nens ex parte objecti non recipitur in objecto.,
adedque nec debet iftud perficere, Nec facile
credam, quod fpecies ab objectis emilsz perfi-
ciant intrinfecé objeéta.

238, Ob. 7. contra2, conclul, Gratiaeft
quafi natura in ordine fupemu, & exigit conna-
turaliter | bia intrinfeca attuum, non autem
concurfum DEI extrinfecum: ergo exigit {peciem
DElimpreffam, Confirm, Species effet caufa uni-
voca: concurfus DELinactu primo, feu emnipo-
tentia DEL effct caufa zquivoea: ergo convenien-
tius admittitur fpecies.  Relfp. dilt. ant. Gratia
exigit principia intrinfeca, quzfe tenentex parte
potentiz, conc, ant. quz fe tenent ex parte ob-
jecti. neg. ant. & conl. Sic gratia etiam in pag-
vulis exigit habitus fidei, charitatis &c. at non exi~
git {pecies, nec DEI, nec aliorum objeétorum
fupernaturalium: & tamen non eft in parvulis
in {tatu violento, Ad confir, neg. conf. Jam ali-
unde debet admitti concurfus fimultaneus DEI
tanquam caufz @quivocz : unde poteft etiam
admitti concurfus ejusdem tanquam objecti. Nec
eft verum, quod femper debeat aflignari caufa
univoca effe€tui; cim milleni proveniant i cau-
fis zquivocis : fed hoc tantbm communiter ad-
mittitur , quod, fi aliunde oftenfum fit, adeffe
caufam univocam, huic prz caufa zquivoca at-
tribuatur effectus,

239. Ob. 8. In hac vita cognofcitur DE-
US per [pecies: ergo etiam in altera. Confirm.
Species DEI faltem connaturaliyys influeret in

Quaeftio Unica :

vifionem, quam ¢ s DEI objectiviis: <y
i 18 datur fpecies, Relp. neg, conf, Ia
S cognefcitur tantim abftractive,
litfime cognofei.per {pecies alie-
[ci per iftas: at inal-
nec per {peciesali=
unde non -efk
it, Ut jam dictum,
7 iz, neque actui eft
magis connaturalis [pecies, quam concurfus DE[-
ergo eftin libera poteftate DEI adhibere modum
producendz vifionis, que
Ob, 9. Ut objectum poflitcegnolci,
debet intentionaliter uniri potentiz: atqui DE-~
US non unitur per fe intentionaliter intelleCtui
creato: ergo debet uni fpeciem : adedque
hzc eftneceffaria. Relp, neg. mi. Intentionalites
DEUS unitur fufficienter 4. eo qudd fit prafens
per immenfitatem , & fic fine Jfpecic prafente
vitatur actio in diltans; i tamen omni modo ab-
fentia non poflunt cognofci, quod forté non pof-
fet {ufficienter probari, 2. quia DEUS {uppofite
lumine gloriz eft intelligibilis , & viciim ei
mtelligenda eft proportionatus intelle@us crea-
tus 3. quia DEUS eft paratus ad praeftandum o-
mnem influxum, quem praftaret fecies, fi ad-
effet: nec vult fuam intelligibilitatem, aut omni-
potentiam a concurfu impedire, Nec dicas, ani-
mam humanam non pofle immediaté feipfam,
dum adhuc eft in corpore, cognolcere, ed quod
non it fibi intentionaliter unita; nam fi hoc norny
poteft, ratio eft defedtus proportionis 3 nam
in hac vita anima nil poteft cognolcereindepen-
denter a phantalmate , adeSque non poteft ali-
quid pure {piricuale immediaté in fe copnofcere s
potenit autem poft mortem cognofcere {eipfam
immediate fine fpecie realiter diftinéta , Ut defa-
¢to fe cogrofcunt Angeli ex S.Thomar, . g §6s
8. L.wmcorp. Svarez, & pluribus aliis,.

. 241. Ob. 10. DEUS non poteft immedi-
ate concurrere adamorem [ui fine pravia cogni-
tione: ergo neque ad cognitionem (ui fine praevia
fpecie. Confirny, 5i DEUS ageret officium {eciei,
fequeretur,quod Beati omnes zqualem vifionem
haberent: hoc admitti non potelt : ergo. prob,
ina. haberent omnes potentiam 2que proportio-
matam, & eandem [pecicm : ergo. Confirm. 2,
Effentia DEInon poteft effe [pecies trium Petfo.
narum; quiaeas non reprafentat: nec Perfons
poffunt effz [pecies fui ; quia agerent particulari-
ter adextra :ergo debet adefie alia fpecies crea-
ta. Relp. neg. conf.Ratio pro veritate antece.
dentis eft ; quia voluntas non potelt ferrj in
omnino incognitum: nulla talis ratio ef} pro ve-
ritateconfequentis.  Ad 1, confirm, neg, ma. ad
prob.neg, ant. Inprimis non! ent réquafefu_
men , adeoque non haberent potentiam &qur’:
proportionatam s dein , licét haberent eandem
realiter fpeciem , non haberent candem codem
modo concurrentem; DEUS enim exercet ofti-
cium [peciei liber¢, ade6que cum uno Beato con-
currit ad vifionem perfectiorem, quam cum alte-
1o, & cumnullo adp infinitam, = umf: =

242, Ad 2. confirm, om. ant. neg. conf.
Poteft idem DEUS Trinus & Unus influxa obje-
€tivo communi omnium Perfonarum immediate
influere in cognitionem fui, ficut juxta. adverfa-
rios poteft producere (peciem creatam fui quin
Perlona

240




An detrir lumen glorie, €5 quomodo sd vifionen fit neceflariwir, aut influat.

Perfona ulla particularem habeat influxum , fed
omnes tresfimul, . Si-dicas, faltem expiicarx‘non_
polle, quomodo una l’crfun:.‘ fine aiter_q videri
potiit absque (pecie 5 Refp.defactoper vifionem
peatificam videri femperommestres. Si difficul-
tatem transferas ad alium calum puihbilcm_,
quem admifimus {upra afferendos poffe per ali-
quamvifionembeatificam v idcr}ln)EL‘];‘vi tantum ut
Unum, Relp. etiam hoc fieri poflc ; cumtota Tri-
nitas poflitinfluxu cemmuni objectivo concurrere
ad vilionem univs tantlim perfonz ; guia po-
teft e intelleGui creato reprafentare magis vel
minusvidendam , - adeoque vel vifione fe exten-
dentead omnes Perfonas, vel fe extendente tan-
fum ad unam: ficut poteft fe reprafentare viden-
dam in ordine ad plura vel pauciora przdicata fe-
cundaria &c. o
243. Ob, ultimd. Poffet dici, quod ipliim
lumen gloria fit {pecies impreffa DEL: ergo fru-
{tra litigatur,  Refp. nifi fiat quaftio devoce
confra communem authoritatem, id dici non pof-
fe; nam lumen non fe tenet ex parte objecti,
fed ex pacte potentiz, Ut habitus fidei, cui in
patria fuccedit, &gratis ei tribuerentur alia prz-
dicata propria fpeciei; quia DEUS jam illa omnia
fuppler. Nec dicas, lumen gloriz debere effc fi-
militudinern DEI, confequenter fpeciemi cum
fias intelle@um &d vifforiem juvare non pofit.
Relp. enim nieg. ill. Sicut habitus fidei, ficet
non fit Amilitudo cbiefi crediti, tamen poteft
intelleétom juvare ad 2Ctum fided ita potelt lumen
ad vifionem; nam miellectus eft potentia aflimi=
lativa caufafiter, feu productiva reprzfentationis
fimilis objefto , & talis concaufa eft etiam la-
men glorie, confequenter intelleCtum quam
optime potell juvace,

ARTICUEUS VIL

An deiur fi;’?):.’t?? glorie, & quomode
ad vifionem beatinicam fit neceffarium,
aul infliat.

el

244. ¥ Umengloriz &x cotniiuni Théos
loaorom acceprione eit babitus
infufus, fenqualitas quadsm fiper-

waturalis , flabilisy ad eliciendan vifionsm DE{
deferviens: pam ficut in via dantur habitus vir-
tuturn, & inter hos etiam habitus fidei, ¢levans
intelle®tum ad DEUM abftractive cognofcen-
dum, & credendum, ita inpatria datur habitus lu-
minis gloriz, elevans intellectum ad DEUM in-
tuitive videndum. Hoc lumen gloriz tanquam
habsam aditruxerant S, Thomas & pig. 12.4. §.
Albertus , Petrus de Tarantafia, & alii antiquiffi-
mi Theologi , ut recit ait Capreolus i 4. diff.
49. 4. 4.4.3. Pofthos dein Concilium Viennen-
fein Gallia celebratum circaannum 131 L. in Cle=
menting: Ad noftram: de bareticis quinto loco
dammat  hanc propofitionem Begg}arddmm &
Beguinarum * Quod quaibet intellednalis natura
in feipfa naturghiereft beata s quédgue anima non
indiget luniine glorie, ipfam elevante ad DEUM
videndum, 5 ¢o beate fruenduin. Poit hoc Concili-
um autem Theologi communitimé, & recen-
tiores omnes lumen glorizita explicant.

245+ Dico 1, Datur in Beads hoe lumen

45
gloriz, Prob. 1. authoritate Concilii Viennen=
fis modo adducta, Quamvis aurem quidam di=
xerint, Concilium non determindffe , ‘quid’per
lumen gloriz intefligendumfit, an tanttm DEUS
fupernaturaliter concurrens, qui etiam in Seri-
pturis quandoque vocatur Zumen , an ipfa vifio ,
an habitus quidam, vel rantim auxilium tranfiens,
ut videreeft apud Suarez i 1 p, tral. 1. L 2.0,
iz. tamen non eftcredibile, Concilium eam vo-
cem aliter mtellexifle, quam intellexerint Theo=
logi, qui illud praceflerunt , Bt rete arguit Ca-
preolus fupra citatus.  Accedit gravifiima au-
thoritas Theologorum;, exceptis paucitlimis , 4t
hanc fententiam confentientiom ¢ accedit infu-
per, quod nulla prorfus fit ratio, verba Congilii
alioin fenlu, quam tum communiter ufitato acci-
piendi, Confirm, Gratia habitualisnon tantum
in via, fed etiam in patria, eit quafi naturain ordi=
ne fuperno: ergo ficut in via ad elevandain po-
tentiammaturalem , ut poflit elicere adtus fuper-
naturales viz , exigit non concurfum aliquem
tranfeuntem., & extrinfect elevantem , {ed intrin-
fecos flabiles habitus, ita exigit in patria habitus
ad eleyandam eandem potentiam, ut poffic elicere
actusf(upernaturales patriz ; chmautemad actum
vifionis beatifice non ferviat habitus fidei, Ut
omnes fatentur, ficur fervire tamen poteft ha-
bitus charitatis ad aétus amoris in ceelo elici
endos, exigit gratia, ut Beato conferatur {tabi=
1is, & intrinfecus habitus, feu lumen glorizad elis
ciendam beaztificam vifionem.

246, Dico 2. Lumen gloriz eft quidem ne=
ceflariumy, non tamen indifpenfabiliter; ad vifio=
nem DEI, fed poteft {uppleri per {pecialem con=
curfum omnipotentiz DEL extrinfece elevantisi
ita communiflime noftri, Prima pais conclufionis
fufficienter probata eft A #. 179, quando proba=
tum eft , qudd nulli intelletui creata fitdebita,
vel connaturalis vifio clara DEI, adedque nullus
eam fuis viribus fols poflit producere: fed ficut
ad eliciendos actus fupernos indiget habitibus 4
velalioauxilio , itaetiam ad viffonem indigeat lu-
mine gloriz, vel alio auxilio, de quo in 3. conch
Secunda pars iterum eft ommnium noftrGm cuny
S.Thomain ¢, dift. 9. . 2. a.7. ubiait: Pot:fi mi-
vaculose fievi s quod diviea virtute aliquis itel-
iettus won babens nifi difpofitiones wie elevetur ad
videndim DEUM per effentiom » inter has autem
difpofitiones non eftlumen gloriz. Rurlus g.10:
de veritate auir. in corp, ait deDEO: Potefl men=
ten humanam ad hoc perducere; ut Diving effens
tie uniatwr in ffatuvie,modo illo,quosnituy fibi inpa=
tria fine hoc, quod a lumine glorie perfundatur.

Prob. ratione, Alii habitus e, g, charitatis vel
fidei poflunt in peccatore vel infideli [dppleri in
ordine ad elicienndos actus horum habittum per
fpecialem concurfum omnipotenti® , Uit commu-
niter noftei docent, & hic meritd poreft fupponiz
ergo etiarn poterit fupplerilumen gloriz in ordi-
ne ad eliciendam vifionem DEL  Confiem, Etfi
lumengloriz non poflit fuppleri in ordine ad de-
nominationem  illuminati lumine glorie 5 cujus
eft caulaformalis, qua [uppleri nonpoteft per
aliam caufam ; poteft tamen {uppleri refpetu al-
terius  denominationis , fcilicet producentis. vi-
fionem DEI, cujus non eit cavfa formalis, fed
tantim causa efficiens non vitalis , gue caufa
efficiens non vitalis {emper poteft fuppleri ab

F3 omni=




4.6
omnipotentia ,
247. Dico 3, Lumen non ,r.av
vifionem beatificam , fed etiam inteflect
partialiter in illam n;ﬂurr. ita S. Thomas , Scotus
cum fuis,Suarez,& Noftri communiffimeé. Proba
tur. i’otennd naturalis influit cum glam in ac*ws
fuy pernaturales, cognitiones & volitiones , fidei
& chari tatis, autaliarum virtutum : ergo etiam in-
tellectus influit partialiter in wllum.m beatifican
quia nmhpiolius amp[:us elt ratio negandi I‘LUL
potentiam influendi, Uit patebit ex folutione abje-
ctonum. ant. prob, ex Tridentino ff] 6, c.5. ubi
(.xprcisu definitur , liberam potentiam hominis
gratiz | libere .lﬁc.mu ,& cooperari ; honminem, li-
cét fine gratia fe ad juflit t

Tradtatus 1, Difput.
ut patet inductione : ergo.
icit fe folo
us creatus

movere non pollit,
non tamen nihil agere ;& Can, 4. damnatur affe-
rens , hominem nihil cooperari affentiendo DEQ
excitanti , fed velutinanime nihil agere: & fermo
fant eft de a&ionibus fupernaturalibus , ‘quibus
folis difponimur ad juftificationem, &in quas(o-
las gratia influit, t'Lli homo cooperatnr &c. ergo
potentia naturalis etiam cum gratia influit in a-
¢tus fupernaturales,

248. Confirm. 1. ex S. Thoma 1. p. g. 12.
. § mcorp ubi ait : Cim 1gz!ur virtus r.'.‘tfum.za
intellethis creati non fufficiat ad DEI effentiam vi-
dendam , ut oftenfum efi, oporiet, quod ex Divina
gratia fuperaccrefcat ei virtus n,rcft gendi: atqui fi
virtus accrefcit alteri m.cdum fufiicienti, plang
fignificatur , quod puus aliguainchoata adtuerit:
ergo, Rurfus ad 1, ait: lumen gloriz effe necel-
farium ad hoc , qaod mtc!ledmjt at potens ad in-
mhqwd’am pe: modum, quo potentia fit potentior
ad operandum per babitum ergo, ficut habitus
non fe folo producitactum , fed etiam potentia
cum iplo, ita etiam lumen non fe folo p;oduut
vifionem, fed intelle¢tus cum iplo. (,onfmr 7%
Vifiobeatifica eftactus viralis Beati: ergo ef tactus
immanens agenti, feu fuo prineipio, it eft com-
munis notio: ergo intellectus et principjum fal-
tem inadzquatum 3 cim adzquatum efle non
poilit. Et fane eft imperceptibile, quod aliquis
vitaliter videat per actionem »quam ipfenon agi,
{ed tantum mortuo modo recipit.  Plura vide
apud Gormaz de Beatitud. 2 n. 341,

249, Ob, 1. contra 1, concluf. Omnia
officia, quz nos tribuimus lumini gloriz, poffunt
atrribui peciei impreflz: ergo non datur iumen.
Relp, neg. ruppO[ltle quod detur fpecies ta-
lis; nam oppofitum jam probavimus: & quam-
vis etiam daretur, tamen adhuc probabiliis effet
neceflarium lomen, ficut, etfi detur fpecies de
objecto revelato, tamen adhuc neceffarius eft
habitus fideis namfpeues fe tenet ex parte ob-
jecti, habitus vero, qualis etiam eft lumen, fe
tenet ex parte potentiz: & duplex hic concur-
fus eft neceffarius; nam, ut habet commune
axioma: Ex objetfo €9 potentia oritur notitia,

250, Ob, 2. contra, 2. coneluf. §. Thomas
pluribus in locis docet, intelleCtum creatum non
pofie videre DEUM absque lumine glovie, &
pralur;m 2.2, gu 175, 4, 3. ad 2, ait, S, I’mlo in
fuo raptu fuifle datum lumen glotiz per modum
paffionis tranfeuntis : ergo,  Confir. Si fuffi-
cit omnipotentia extrinfecg applicata ad viden-
dum DEUM , tunc quilibet intellectus erit ex-
trinfecé elevatus, & quilibet Beatus videbit -
quali claritate DEUM: hoc eft falfum: ergo.

atio IL. Queftio Unica Articulus VL.

prob. ma, ‘Omnipotentia Divina elt immenfa |
& conieguenter omnibus ihdkf}":ue zqualiter
applicata : ergo. iu.m neg. conl, S. T.mm,s
(iLl;ll’}i]U v fur ﬂ() b1} ‘v contrarit 1‘3 1‘ er fu'lp()ht u.ﬂ
f ablolate 1m“u’1m=4(, d )
impoflit > potentia, \Ll provi 'iw.“
ria, quc:! aliaseriam fepivs facit,  Unde in
ftro cafu tantim vult dicere, quod fit i
biley 1 DEUS (e velitaccomodare exig
tiz: & fic componuntur inter fe textus An
apparenter contrarii, =

non m

'ndunl )1 Angnlicus dlff nguerc inrer
em ablolutam, & ordinariam quia ta
voluit fuis adve;farns concedere , qu ntum
tuit (Talva fua affertione , quod fcilicer S.
vere viderit effentiam DEI in fe, ad qt
farii omnino volebant neceMirium Jum
refpondit, collatum ipli lumen gf
ter, De eadem poffibilitate ordinaria iterum
exponendus elt Angelicus, quando videtur dice-

re, quod Sacramenta debeant per virtutem in-
tr miccam tranfeuntem elevari ad caufandam gra-
tiam, Ad confir, dilt. ma
applicatio. conc, ma. {i ru]n ritur fpecialis. neg,

ma. & conc. mi. neg, conf. ad prob, dift. ant. eft
omnibus aliquo modo mlfum conc. ant, mado
fpecialiter requifito. neg, ant, & conli Inquo
autem ftet fpeaialis i].‘CLd"pllC'ﬁ[iU omunpotentia,
fuse dicemus infra 4 5§73

Paulus

s 11 {‘LI\

252, Ob, 3. contra. 3. conclul. Si intel-
lectus creatus uunlltel influit in vifionem bea-
Ill!cam, tunc, faltem ﬁlppn ito lumine e, eft
ipfi connaturale producere vifionen d hoc
non poteft dici de porentia naturali refpeéta
actiis fupernaturalis Refp. 1. retorq. arg,
in act bvrs fidei, vel charitatis in via,in quos juxta
Tridentinum cit. 7. 247, etiam inflit potenia
libera naturalis. i\dp 2. Neg. ma. quianon in-
tellectui, fed lumini gloriz el connaturate vifio-
nem producm ; mft.ilu.’fm aute {t favor in-
debitus.  Nec dicas. 1. Si intel (s tantum in-
fluit mediante lumine elevante, T
influit ; nam re {p. voces illas msdum‘r !'zzmwc aut
fimiles , F"‘mltarc rwmm interveniente [eu acce-
dente lumine, ficut inmoralibus etiam intervenien-
te quodam mediatore duo immediate pacificantur,

Nec dicas. 2.
vifionem, tunc folus intellectus -nﬂu;t
men tantum fe haber per mod
nis, Ut videtur voluiffe Aureoly
T\zumup S. Paulus 1. Cor, 15.v.10,
dantins illis omnibus 1 : hon
gratia DEI mecim. €rgo etiam grati
que eft Jumen, eft concaufla influens
cui principalitis artiibuitur actio:
tradit Tridentinum citatum ». 22
gratiz cooperari: ergo etiam ipfa, & prine -,nl.ur
quidem,operatur. \u,cor\us eft,ur omnia,qua con-
carrunt ad aCtum vitalem, fint principia vitalia;
nam & fpecies concurrunt, qua vitales nion func.
Pariter opus non eft, ut omnia, quz concur-
runt ad effeétum fupcmacumk.r}.,, fint fupernatu-

ralia alias voluntas humana non p offet influere
in ulium actum meritorium fupernaturalem con-
tra Tridentinum citat, 7. 247, fufficit ergo ,qt md
unum principium necufarlum it fupernaturaie:

tune

L €180,

Si intellectus influit in
& | la-

&




Au detur lumen glorie, €5 quomodo-advifionesn fii neceffavitén, ant infusb, - V4

e “enim effeus jam fuperat vires naturales,
adedque eft fupernaturalis. .
2§3.'Ob. 4. Saltem juxta nos mteHe_é}us
‘haberet aligiam partialem:proportionemadvifio-
‘nem; ficut e, g» habet ‘vnus equus ad trahiendum
currum cum altero equo: fed hoc dici non po-
teft: ergo. prob. mi. Hac proportio, feu virtus
effet naturalis, & (upernaturalis: ergo Chimari-
ca. prob. ant. Effet narura!ig, ut ﬁ.}gpcmtur: e:{!"er
fupernaturalis; quia-potentia [pecificatur ab actu,
‘qui eftfupernaturalis: ergo. Relp.neg.ma. Non
haberet proportiorem;qualem equus;quia hic ha-
bet exigentiam naturalem;faltém indeterminatam,
ad hanc actionem, & conlequenter ‘etiam ad
conprincipiat ficut dculus, quia habet exigen-
tiam ad vifionem corporalem, faltem pro aliquo
‘tempore indeterminato , habet etiam exigentiam
ad lucem & fpecies. At intellectus nullam, ne-
que indeterminatan, exigentiam ex fe ‘habet ad
vifioriem , fed eft ipfi purus favor; confequenter
neque habet exigentiam ad conprincipia, fed ha-
'bet tanthim proportionem aliguam obedientia-
lem, & virtutem per-favorem fupernum eleva-
‘bilen, cum quo favore feu principio cenflitue-
re'poteft unum principium adzquatum, .
274. ‘Unde neque habet intellectus ctim
hoc adtu, feu cum vifione, fhicte dictam con-
nexionem, & qua fpecificerur’, fed puram ordina-
bilitatem;fetr potentiam cbedientialem, aquanon
fpecificatur, Hinc ultertlis in forma ad prob.
min, neg. 2. membrum ant. ad hujus prob.iterum
neg, 2. membrum ant, Sed neque ieqmgm -.;Dfup
dum, quod ab aliis objici {olet,e.g. quod intel-
le€lus, vel voluntas haberee virturem inchoandi
falutem 5 cizm fibi {oli relictum principium natu-
rale non pufiit quidquam facére, quo fe pofitive
difponat ad falurem , aut mereatur auxilium no-
vum, vel imile quid ad ulteriorem operationem
falutis: fed, vt aliquid pothit, debeatexpectare mo-
tum gratiz, Minus fequitur, non efle neceffarios
habitus , vel auxilia gratie 5 prevenientis aut €oo-
perantis, quod nulla plane ver‘ihmﬂ‘lt\r.ldme nobis
objici potelt , Ut expendenti faciie conftabir,
Quod autem quidam opponunt, hac ratione crea-
turam partialiter beatificare feiplam, diftinguen.
dum eft3 nam fi fenfus fit, quod beatificet fe-
ipfam objeétive, negatur; quia neque partialiter
elt objectum beaticudmis : 1 fenfus fit, quod par-
tialiter beatificet fe effective , hocelt, qudd par-
tialiter producat fuam beatitudinem formalem
conceditur; quia-hoc nihil eftabfurdiz quamvis
hacipfum creaturanon poflit fine gratia, & favore
fupernaturali. 34
255, Ob;g. Virtus proxime influens de-
bet precontinere effectum: atqui intellectus non
przcontinet vifionem beatificam : ergo non eft
proxime inillam influens. Confirm. Juxta nos
vifio beatifica effet mintis {upernaturalis ; quam
habitus e. g. fidei: hoc cftablurdum: ergo. prob;
a, Habitus non dependet a principio naturali, ut
foa caufa: vifio itadependeret; ergo, Refp, difts
ma. virtus adequate intluens debet przcontine-
te effeftum. conc. ma. inadzquaté tantum, &
obedientialiter influens, neg. ma, & conc. min;
neg, conf, Intellectus non eft virtus adequatd
productiva vifionis , imd verofimiliis non eft
€aufa principalis, de quo vide Gormaz. de Beati-
#d; & m. 349. ergo non debet pracontinere per-

fectiones effeltls: continet tamen intelleGtus
aliqued pradicatum, quiod nen continet Jumen;,
nec atia principia creata, nempe ‘Gudd fit viealis,
& hoc poteft tribuére vifieni,

256, Hic obiter noto; fefpeCa intellehis
femper efle favorem indebitum, five perlumen
gloriz, five per omnipotentiam fpecialiter applica-
tam elevertir : & nettrumiph effe contdturale
gratizverd connaturatius effe, fi detur elevatio
per lumen gloriz, tanquam potentiam ftabilem ,
quales niempe gratia, ‘Gtpote quali naturain ordi-
ne fuperno, exigit ‘ex m 245. 'in hac tamen grati%
exigentia DEUS dilpenfare potelt, Ad confirm,
neg. ma. loquendo de fupernaturalitate Theolo-
gica, de qua hic quzri debet (nan, tbi excedat
Philofophica, parim interelt 3 fupernacuralitas
enim Theologica defumitur & conducentia 2d vi-
tam zternam , quz major eft in vifione; clim

xc formaliter fit ipfa vita ®tcrna, adédque ins-
mediatits, & formalits ad illam condacat; quam
habitus fuperni,

257, Ob, 6. Altio naturalis neqait attin-
gere effetum fupernatuiralem: ergo neque po-
tentia naturalis. Confirm. r,A¢tusbonus nataralis
non poteft etiam in confortio altisfupernacara-
lis mereri, (eu caufare aliquod prazmium fuperna-
turale: ergo neque potentia phyfica naturalis pé -
teft in confortio potentiz fupernataralis caufare
phyfice a¢tum fupernaturalem. ‘Confir. 2. Sicut
conclufio {equitur debiliorem partem , ira & a-
o: ergo, fi hac produdta eft 3 caufa niturali, &
fupernaturali, erit tanttint naturalis. Refp. o,
ant. neg, conf. Atio habet cflentialem refpe-
¢tum ad hunc effeétum, nec poteft effe fineilloy
nec €ft indifferens ad effectum; unde meritd fpe-
cificatur ab illo: at vérd caufla naturalis non ha-
bet effentialem refpectum ad effetum fuperna-
turalem, non cum illo conneitur, illum not
exigit, poteft vel maxime effe (ine illo, & ha-
bet tantim potentiam obedientialetty ad ecumy
uride eft lata difparitas, Dixi oni, ant. quia muldi
id negant; faltem cafu, quo idem effectus pro-
duceretur per duplicem aclionem, quo in cafi
Putant, unam actionem poflz effe naturalem :
Quamvis ; ut verum fatear, his authoribus non
confentiam, Id hic etiam norandum, aGionem
Tupernaruralem fon exigere , ut omnés ejus cau-
fz fint fupernaturales 5 modod enim una talis fit,
ad quam actic habet ¢ffentialern refpeétum, jard
etiam ipfa fupernaturalis eft3 quia viribus natu-
ralibus [olis produci rion poteft , adedqueiftas
fuperat. ‘

Ad 1, confirm; neg. conf, Caufamerito-
tia caufar effeCtum excitando complacentiam in
DEQ ob fuam excellentiam , & proportionem
cum przmig {upernio, qualis excellentia,& pro-
portio non datur in actu naturali erga premium
fupernum :neque hiciftam proportionem aquirit
per folani conjunéticnem alterius altls [uperria-
turalis, Unde tali complexo refpondere quidem
poteft duplex premiom, unum naturale, alte-
rum fupernatuirale ; quia premium poteft efle di-
vifibile : fed non poteft ipfi correfpondere prae=
miurti majus fupermaturale , quam correfponde-
at [oli aétui fupernaturali.  Non ita res fe habef
in caufa phyfice influerite, quznon debet influi-
ere ex [ua excellentia, vel fublimitate, fed tan~
tbm juxta potentiam {uam elevaram; & quideins

ink




in eandemactionem cum princi]
quia attio divifibilis non eft : e
{paritas inter caufam phyficam,& meritdi cim non
ut merito naturali premium naturale, ita etiam
caufenaturali phyficz poflitactio naturalis phy (i-
ca refpondere: fed [ufficit difparitas prior,

Ad 2. confirm. neg, ant. Prius eft ve-
rum ;3 quia non poteft effe firmior affenfus,
quam fit fundamentum,, cui innititer, .quod eft
neutra premiflafeorfim; fed utraque fimul: al-
terum eft fallum; quia,modo una caufa neceff
via fit fupernaturalis , jam actio [uperat vires na-
turales , & eft fupernaturalis, Tandem ad hac
omnia It:f;‘:(}n\lurc debent etiam adverfarii 3 quia
etiam debent defencere, quod naturalis poten-
tia non tantm patlive fe habeat , fed sratzx a-
&ive cooperetur, Ut docet Lridentinum.

2s8. Ob, 7.exGodoi. .Non eftidem ef-
ficere,& immediaté influere: effe caufam, & effe
virtatern prexime influentem - -ergo; licét intel-
lectus efficiat vifionem , & (it canla illius, non
fequitar, quod immediate influat. prob. ant.
Poteft aliquid efficere tanquam principium Ut
quod, & non ixi‘quo,_ poteft efle caula media-
ta, poteft agere per [uam virtutem, e, g, juxta
Thomiftas fubftantia per accidentia: in his &
{imilibus cafibus datur efficiens,& caufa,non datur
influxus immediatus: ergo.  Refp. om, ant, neg,
conf. Caula effectis debet habere unum ex his
guatuor - vel 1.mo debet identficari cum adz-
quata, aut [altem inadzquara virtute producliva
illius : [ic omnipotentia identificatur cum adz-
quata virrate producendi omnia, oculus cum
inadequata virtute producendi vifionem ; quia
infuper requiritur lumen, & [pecies: vel 2, do de-
bet virtutem immediaté productivamin fe inclu-
dere tanquam fui conflitutivum: fic homo dici-
tur caufa cognitionum ; quia, etfi .non omnesejus
partes eam producant, tamen homp igc[udit in fe
intelleCtum, qui eft virtus immediaté producti-
va intellectionis: vel 3.tid debet ex [e emanare il-
lam virtutemn: fic anima in [ententia diftinguen-
tium potentias ab illa emanat eas ex fe, & fic di-
citur caula eorum, quz a potentiis immediate ef-
ficiuntur: vel 4. debet principium immediaté in-
fluens ei debitum efle, ficutaccidentia debentur
fubftantiz, in cujus virtute producunt aliar (ub-
ftantiam (alia ratio, cur aliquid non immediaté
influens dicatur caufa, non eft excogitabilis) atqui
intelle€tui non debetur lumen , utpote fuperna-
turale: minus intellectus iftud ex fe emanat:(ed
nequelumen eft conftitutivum intellectis: ergo
nifi hic identificetar cum inad2quata virtute pro-
ducendi vifionem( nam cum adzquata identifica~
ri non poteft ) non poteft ulla ratione dici effe
caufa illius, vel eam efficere: quod tamen prz-
dicatum, ex S, Thoma & ratione, i debere attri-
bui probavimus.

2§9. Ob, ultimo. S. Thomas ¢, unica de
irt, in com. g.10.-ad 2. docet, quod refpetin eo-
yum, que facultatem nature non excedunt, babet
bomo & natura non folim principia receptiva , jed
etiam principia aivaz vefpettu autem eorum, que
facultatem nature excedunt ; babet bomo & natura
aptitudinem ad recipiendum. Rurfus 1, 2. g. 109.4.
x. in corp, Unaqueque autem forma indita rebus
creatis & DEO habet efficaciam refpeltu aticujus a-
thils determinati, in quem poteft fecundim fuain pio-

io fupernaturalis

juo nova eft di-

+{{3-

Tradtatus I Difputatio 1I, Queflio tinica Articulus V1II.

[

prietatem ; ultvd autem non poteft:, nifi per aliquam

Jformam fuperadditam : ergo ad mentem S. Tho-

ma virtus s poteft tantum recipere, non

autem producere aétum-{upernaturalem. Refp,
. I E

conl S, Thomas, preter dila cirata {upc
cait lift. 8. q. 2. 4. 3,0d 4

£ ineft o id, ut ineafi i
, Ut ea meaiaste
ol ergd LI

elan

ficoergs nge

&
nquam inftrumento, poteit fieri, quidguid
DEUS voluerit.  Jam ad. textus -objetos. relp.

Ad 1. habet quidem homo 1 ordine ad e
&tus {upernos principia receptiva, quibusre
etiam virtutem elevativam , i
quamvis non ‘habeat p

li €X. propria \
i producere, vel etia
ad adtum neceffaria, qualia
ad effeétus naturales, Ad 2

-~

per iplam debet elevari; alids non iph
tantum illa virtus: unde hic textus
nobis , quats contra nos efl,

ARTICULUS VIIL

dn perfectior Intellettus cum equali
lumine videat perfectiis DEUM.

magis pra

260. \Ertum eft de fide,inzquales dari vi-
{iones bearificas , non quidem ef-
[entialiter , feu quoad fpeciem ,

faltem in confideratione Theologica; cuim quz-

libet vifio defacto reprafenter intuiti

Trinum & Unum: fed individualiter , & fecun-

dizin magis,8 minus, feu fecundim intenfionem,

JUZ non mutat iem,ita,ut una vifio fit intenfi-
oraltera:quod idem fentiecndum de amoribus be-
atificis.: Sunt autem vifijones non quidem in omni-
bus Beatis inxquales (ctim plures infantes,poft ba-
ptifmum ante ufum ratienis mortui , & multi alii,

habentes zqualia merita, habituri fint vifiones z-

quales ) fed faltem in aliquibus ; quia multi ha-

bent in®qualia merita: non tantim homines ,

fed etiam Angeli , five fint ex eodem choro, &

ejusdem [peciei,five non.

261. Veritas autem hec inprimis defumi-
tur ex illo Chrifti Foan. 14, v. 2, ubiait: In
domo Patris mei manfiones multe fint, id eft, Ut
omnes explicant, funt diverfz beatitudines. Rur-
{us 1. Cor. 1y, v. 47, ait Apcilolus : Stella enim
a ftella differt in claritate : fic 85 refurrettio moriu-
orum.  Florentinum etiam in literis Unionis fub
finem definit, Beatos intueri clare ipfum DEUM
Trinum 85 Unum o ficuti eft s mevitorwn tamen di-
verfitate alivm alio perfediin ¢ quando A/af-
thei 20. omnibus operariis r ®zqualiter de-
narius divinus, vel per hunc i itur non ea-
dem menfura, [ed tantum fpecies , br explicant
5S. Auguftinus, Gregorius, Hieronymus, Tho-
mas apud Cornelium, & Theologi fatis commu-
niter: vel fermo eit de habentibus zqualia me-
rita; quia lerilis venientes. defetum temporis
compenfirunt intenfiorilabore , quam expofitio-
nem multis probare conarr Maldonatus in hunc
locum Matthzi, & non rejicit Suarez i 1, p. 1. 2. de
aftviv, Divin. £, 20,1, 16,

264




An perfettior IntelleGus cum equali lumine videat perfetiis Deum.

262. ‘Qudd autem quibusdam videatur, San-
&tos, quiinferiori vifione beantur, non fore con-
tentos fua forte, fed appetituros majorem glori-
am , & quafi invidid urendos contra illos, qui per-
fectiore vifione fruuntur, oritur exnon iv.lﬂ-lcxex}-
# cognitione beatitudinis ; nam,cum hzc {\h:r in
ameore beatifico, vel certe hunc metaphyficé poft
fetrahat , per eumautem Beati incorr_:]:!arabiliter
plis ament DEUM, quam feipfos, ejuisque bo-
num plis,quim fuum proprium 3 hinc ejus volun-
tati lubentiflime acquiefcunt, five ipfis majorem,
fiveminorem gloriam concedat. - Accedit, defi-
derium perfectioris vifionis fupra merita, vel gra-
tiam effe irrationabile , & inordinatum, quod dari
non poteftin {tatu beatitudinis:unde plis non pe-
tunt Beati,quam conveniatmeritis, vel (fi non ha-
buére merita, Ut infantes baptizati,& mortui ante
ufum rationis) gratiz.  Huc communiter, & non
inconcinng affertur fimilitudo veftitGs. - Minor
flaturd non invidet majori veltes ctiam majores ,
quamvis pluris conftent; quia ipfi non gquadrant,
Item mints efuriens, vel minsindigens cibo non
mvidet alteri majorem ciborum quantitatem.
Sic etiam Beati non invident aliis illud | quod
fibi non quadraret.  His pofitis quaritur , an
mtelleéius perfettiore.g. Angelicus, infhructas
&quali lamine cum intelle¢tu inferiore e.g. hu-
mano, elicere poflit perfectiorem vifionem DEI,
quam intellectus humanus, ,

263. Dice. Perfectior intelleétus cum zquali
fumine non poteft elicere vifionem perfeétio-
rem, itaS. Thomas 7.p.q. 12, 4. 6. ad 7, ubiait,
diverfiratem vifionis futuram per diverfam facul-
tatem intelletiils ,non guidem naturalem , fed glorio-
Jam. - Sequuntur Angelicum Thomiftz , Suarez,
& innumeri alit, prefertim noftri. Prob, Adver-
fa fententia non poteft explicare , quomodo z-
qualibus meritis hominis, qui imperfectiorem ha-
bet intellectum , & Angeli, qui habet perfectio-
rem , reddantur zqualia premias hoc eft abflr-
dum: ergo. min, negari non poteft; nam Fiorgn—
tinum, [upran, r71, citatum, exprefsé docet, in-
=zqualitatem pramii, feu vifionis juxta inzqualita-
tem meritorum dari: verba funt: Meritorum tamen
diverfitate alium alio perfellinis, Prob, jammaj. Si
utrique,, id eft, homini & Angelo, daretur &quale
lumen , homo haberet minorem vifionem , aded=
que minuspremium: fi daretur lumen inzqua-
le , & majus homini, tunc Angelus haberet mi-
nus preminm; cum ipfum etiam lumen fit prami-
Bm, utpote magona perfectio anime, & potentia
producendi vifionem.  Dein videtur ablurdam ,
quod Angelus ob perfe@iorem intelleStum fie
deterioris conditionis , ita, ut pro zquali labore,

€u merito non pollit recipere tantum pramii,

Uantumhome, qui habet intellectum imperfe-

iorem, Ulteritis, titredte urget Suarez inr. pa
L 2. de attyib Divicoze.n. 7. fequeretur ex eadem
fatione, quod perfellior voluntas Angeli habe-
ret imperfectiorem habitun charitatis: climque
habitus charitatis, & gratia habitualis fervent inter
{e proportionem, etiam Angelus haberet minus
gratiz , quod eftabfurdum,

264. Refpondent adverfarii 1. non effe ab-
furdum, quodintellectus perfeGior videat perfe-
&itis DEUM;; ctim gratia non deftruar, fed per-
ficiat naturam. Accontra eft. Hoc conciliari
non poteft cum Florentino fupri citato, Et certé

R.P, dnt, Mayr. Theol. Tom, I,

43
vifio datur tit-merces Filiorum DEI habentium
gratiam, adedque fine majore gratia nequit ma-
jor effe vifio : unde Rom. 6, .23, dicitur: Gra-
tiaautem DE! vita €terna, hoceft: nihil eft in
vifione, quod non eriatur ex gratia,

Refp, 2. Maftrius cum quibusdam aliis, ex-
cefflum intellectis, & confequenter vifionis dari
ex mepitfs Chrifti, qui tanquam effe@um prade-
flinationis meruerit uni intelle@um perfectio-
rem, quam alteri, Sed contra, Difficulter pro-
bari poteft, Chriftum meruiffe Angelo effenti-
am fuam ; cum hzcneceffaria fit , & de effentia
Angeli fit, ut habeat perfectiorem intellectum,
quam homo. Aliud forté eft , qudd meruerit
Chriftus , uthic potius Angelus , quiam alius pro-
ducarur 3 fed codem modo etiam poteft dici,
quod meruerit homini huic prz altero, ut exiftats
& fic non perfedtio effentialis intellecHis , led
tantum ¢jus productio videtur cadere fub meri-
tumChrifti. Verumhoc omiffo, Florentinum ait,
ipfam vifionem fore inzqualem ob diverfa me-
rita, [cilicet accipientium mercedem: hoc autem
juxta Maftrium non falvaretur; ctim vifio effet
inzqualis etiam in habentibus zqualia meri-
ta,

255, Relpondent alii 3. Angelum, & hominem
habituros diverfum concurfum omnipotenti®
Divina,ratione cujus detur inzqualis vifio. Sed
contra 1. Velintelligitur concurfus in ata fecon-
do: & hic juxta probabiliorem fententiarn eft ipfa
vifio indiftinéta abactione produtivafui, aded-
que non poteft effe inzqualis, - Vel intelligitur
concurfisinadtu primo : & eft omnipotentia prae-
parata: atqui, fieft zquale Jumen, ¢ clim perfe-
tio majorintellettis nil faciat ad rem ) tunc exi-
gentia concursls, in quo ftat praparatio omni-
potentiz, eft zqualis ; ergo. Vel debet dici,
quod perfectio major intellectis fit exigentia mi-
noris concurfids,quod eft abfurdum ; nam fic per-
fectior intelletus, Ut fuprd jam dictum, deberet
effc deterioris conditionis, = Contra 2, Ifte iple
concurfus, qualiscunque intelligatur , eft premi-
ums: ergo debet etiam ipfe diverfitati meritorumy
correlpondere. ant, prob, Si ipfa vifio cft premi-
um, tunc etiam eft premium id , quod poftmerita
datur,utea elici poffit, Hz rationes pofteriores
etiam probant, concurfum ina@u fecundo , 11 di=
ftinguatur ab ipfavifione,, eoqudd hac , bt qui=
dam volunt, producatur per altionem diftinétam,
etiam debercefie zqualem, fi 2qualia fint meri-
ta,nec poffe dici, minorem dari intelleSui ma=
gis perfecto,

266. Prob, conclul, 2. Potentia non agens
naturaliter, (ed tantim obedientialiter , non agie,
nifi juxta menfuram principii elévantis : €rgo, f#
hoc principium elevans eftin duobus zquale, a-
gunt xqualiter : atqui intelleétus tantlim obedi~
entialiter agit in ordine ad vifionem : ergo. ant.
prob. exemplis.  Quamvis unum balfamum, vel
oleum, fit perfetivs altero, tamen non producit
plus gratix in Sacramento Confirmationis, vel Ex-
trema Unctioniss necetiam Chriftus, i fubftet (pe<
ciebus melioris panis, vel vini : ergo. Confirme
Si perfectio aliqua tantim fe habet materialiter
inordine ad effeétunt, non facit hunc meliorem
€.g. circinus aureus non defcribit meliorem cir-
culum, quam ferreus: anima rationalis non me-
liis videt per oculum, quamanima lyncis : atqui

G ma-




gO
major petfetio intelleétis tanttim fe habet ‘-
terialiter in ordine ad vifionem beatificam’: -ergo,
min, prob, tum -ex rationibus fuprajam ;pofiris:
tumex eo, qudd.tantum conducat -advifionem,
Ut potens witaliter & intélleétualiter-ageres ficut
{cilicet anima rationalis conducit ad vilionem tan-
tum Uit potens [enfibiliter videre , 'nenut potens
ratiocinari: certé plus-adverfarii.deintelieéfunon
probant: -€rgo.

267, ‘Ob, 1. ‘Eft innegabile , -qudd docti
Theologi cliciant meliores actus {upernaturales
fidei, quam ruftici, etfinon habeant peifectio-
rem habitum fidei; ergo perfectio intelleétis ju-
vat ad-eliciendum perfectiorem actum fuperna-
turalem ¢ ergoetiam poteftjuvare ad eliciendam
perfectiorem vifionem.  Relp. dift, ant. fi czte-
ra ofmnia ‘fint ‘paria, neg. ant. {i.non fint paria,
conc. ant, & neg. utramque conf. Sciendum,
quod principia fupernattralia, e. g, habitus-fidei,
charitatis &c. conferant vires+éliciendiadtusnon
tantum qualescunque ,fed etiam intenfos-2 - eft
autemn homo viator liber ad -eliciendos velamagis,
vel mintis intenfos : ‘& quidem fapiffim? «elicit

iinusintenfos , quam; poffet 3 quia, utaitS.Tho-
mas 1. p. q. 62.a. 6.in corp. compofituseftex diverfis
naturis, ut inclinatio unius-naturg mpetum alterius
impediat , [cilicet ex corpore & anima. :Dixi: ho-
mo “viator ; quia in patria:Beati neceflario agunt
fecundiim totam intenfionem luminis:: & quia
talis -diverfitas ‘nature, ‘Gt ibidem habet Angeli-
cus, noneftin Angelo , -ifte-etiam adhuc viator,,
ex mente S, Thome, {ecundiim totam intenfio-
nem principiorum illorum operatus eft,  Quan-
do igitur docti eliciunt meliores actus fidei, quam
indodi, inde eft; quia intenfitis operantur , ta-
then intra intenfionem principii fupernaturalis,
cui, fi zqué intenfe vellent cooperari indodh, x-
que perfectos actus elicere pofient, Eadem eft
ratio- de actibus prudentiz fopernaturalis. Ad-
yertunt tamen Suarezinz.p. L 2.de attrih.Div.c.ar.
w. 16, Tannerusdifp. 2.de DEO g, 6. dub.5.n. 10.
Gormaz de Beatitudine n. 43 2.quod docticzte-
#is paribus ordinarit non eliciant meliores actus
fidei, quamindo&i, fed tantum meliores actus
natutales e, g. judicia credibilitatis , el conclufio-
nes Theologicas,

268, Ob. 2.S. Doctor loco rodo citato ait:
Rationabile eff, quod Angeli, qui melioren naturam
bhabuerunt, etiam fortiis €5 efficacins-ad Deum fint
converfi: ‘ergo perfectior natura perfectiores a-
&us [upernaturales ¢licere poteft,  “Confirm,
idem S. Doétor-3. pig. 10,4 4. ad 2. -docer,
quod gradus vifionis magis attenduntur ‘{ecun-
dum ordinem gratiz , quam fecundum ordinem
natore: ergo etiam aliquantim fecundiim or-
dinem naturz &c. ‘Relp. meg, conleq. S, Doétor
inprimis, Ut jam dictum, .ait, Angelos non ha-
bere diverfas naturas, feu contrarias, & ideo fe-
cundum totam intenfionem ‘operariz {ecundo
ibidem docet, quod ipfis {ecundiim -gradum
paturalium data fing dona ‘gratiarum, adedque
plura iis, qui habebant perfectiorem natarams
unde non propter perfectiorem naturam , {ed
propter majorem gratiam ' fecundum cujus to-
tam intenfionem operati funt, efficaciuis ad DE-
UM converfi funt: & natura fe tantum habuit
negativé, quatenus NONCONtrAri, aut nEJHi im-
pedimento fuit: vel aliquo modo mediate, qua-

iproducere poteft, {tante @quali Tumine.

Trattatus 1, Difpatatio 1. Quaftio Unica Articulus F1IL

tenus juxta ipfius perfectionem DEUS, non qui-
dem .quafi -ex debito, ifeu ‘ob -exigentiam illius
naturalis perfectionis, fed ex {uo :puro benepla-
cito, Angelis dona gratiz majora conceffit. Ad
confir.neg, conl. ‘Eo ipfo loco S, Doétor tradit,
vifionem .Divinz eflentiz -excedere naturalem

spotentiam : ‘unde illud magis fumit'non compa-

rative, fed exclufive, ficur dicitur ad Hebr&os 1t.
v, 2g..de Moyle: Mags eligens affiigi cum po-
pulo DEL, quam temporalis peccaii‘babere jucundi
tatem< -quam-jucunditatern Moyles mullo modo,

setiam tanthm minori, elegit.

269.:0b, 3. Vifio Angeli’habet effentialem
refpectum ad intellectum perfectiorem, quam
vifio hominis : ergo-elt perfectior, etiamfi zqua-
le fit lumen. :Confir. Vifio 'beatifica €it vitalis, &
hoc pradicatum ‘habert ab intelleétus ergo, qud
perfectior eft intellectus, -e0 perfectiorem vita-
litatem ,-adeoque realiter perfetiorem vifionem
Relp.
dift.-conl, eft perfectiorin confideratione Philo-
fophica. .om. conf, ‘in conlideratione Theologi-
ca.neg. conl. Non quaritur hic,nifi de perfetiori
vifione in confideratione Theologica,feu in in-
tenfione, -claritate ‘&c. in .altera -confideratione

cetiam .pariter perfectiora funt Angeli merita: fed

ad hoe ‘hic non attenditur, Ad ‘confir. neg,
conf. Vitalitas vifionis quidem procedit ‘ab intel-
le€tu, fed non a folo, neque-a naturaliter ‘ope-
rante; cum ‘enim ‘ipfa etiam fit ‘{upernaturalis,
non re[pondet intelleiui naturaliter agenti, fed
agenti obedientialiter; feu it elevato: adedque hic,
utut naturaliter perfeétior,non propterea poteft
perfectiorem {upernaturalem vitalitatem produ-
cere,

270.0b,4.Complexumex intelleftu perfectio-
re & Jumine eft perfectior caufayquam com-
plecum ex intellectu imperfectiore & eodem Tu-
mine: ergo poteft perfectiorem ‘effectum pro-
ducere. Relp. dift.:ant. eft-caula materialiter per-
fetior. con, ant. formaliter perfedtior. neg. ant,
& conlf, Hoc eft: includit quidem aliquam majo-
rem ‘perfectionem, {fed qua nil conducit ad effe-
¢tum nobilierem?. 'fic -etiam complexam ex Ma-
thematico ‘& circino aureorex Sacerdote, & me-
liore ‘ballamo, vel oleo , eft perfectius, quam fi
circmus -eilet ferreus, & oleum vilius : nontamen
propterea pproducitur ‘melior circulus in' charta,
nec ‘melior ‘gratia ‘inSacramento, -~ Aliud eft, 4
caufa fit formaliter perfectior, e, g. calamus me-
litis ‘paratus , ‘circinusmagis exactus &c, atverd
conftanter megatur, intellectum efle <anfam for-

maliter perfectiorem,

271. ‘Ob. 5. InelleCtus naturaliter perfe-
Ctior habet plures perfectiones formaliter diftins

«€tas, & iiftz omnes ‘elevantur per lumen: ergo

plus faciunt ;quam ;pauciores perfedtiones eleva-
tz. Relp. 1,retorg. arguth, in elevatione plurium
formaliter diltinétarum perfectionum olei,vel bal=
fami in Sacramento Chry(lmatis, vel ExtremzUns
«€tionis. Relp. 2.dift. ant. elevantur omnes fub
ratione communi intellectiis, & ad operandum
juxtamenfuram luminis. cont, ant. elevantur fub
rationibus diver(is, & ad operandum f{upra men=
{uram luminis, neg. ant, & conf, Nec dicas,
hac ratione fore otiofam illam majorem perfe-
&tionem intelleCtis 5 nam realiter ipfiffima per
totam xternitatem eft occupata vifione DEI, ad
menfuram luminis eliciendas fecundo fervit ad

togno-




An, &5 quotuplex detur Scientia in Deo,

cognofcenda _perfectitis alia objecta naturalia.
Dein abomnibus dcbetadmim\, quod de_nmr plu-
rimz potentiz formaliter tantum diftinctz, que
fuum actum, fub eaformalitate {ibi proprium, per
totam zternitatem non elicient. €. g, potentia Vi~
dendi alterum mundum, colloquendi infinitis ho-
minibus nunquam producendis. Si dicas, has
porentias effe tantim conditionatas, e, g. fi pro-
ducatur mundus &e. facile refponderi poteft, eti-
am illam majorem perfé&ioncmimc\lie&ﬁs quo-
ad aliqua objecta tantim conditionate, quoadali-
qua pofle abfolute fe exercere, ut jam oftenfum.
272. Dices. Si elevetur fimul intelleétus, &
fpecies naturalis, plus fit, quam, fi elevetur tan-
s intellectus : ergo etiam plus fit, fi eleventur
plures perfectiones, quam, fi tanthm una, Refp.
{i fermo fit de vifione DEI, nego [uppofitum;
non enim datur fpecies DEL: & quidem naturalis
eft impoffibilis; quia effet debita alicui nature,
quod effe non poreft. Si autemfermo fit de acki-
bus aliis fupernaturalibus circa objcc‘?ta\ revelata
in ordine ad fidem, nego paritatem; cum enim
res non poflit cognolci ﬁnc’fpecic, nil poffet fie-
ri, nifl ifta elevaretur, adedque utique plus fit,
quam, i non elevetur : pofler autem fieri vilio
eadem in confideratione Theologica, etiamiiin-
telleétus effet imperfectior, & non tot perfectio-
nes elevarentur.  Hoc tamen addo s fi fpecies
tantum materialiter Gt perfeftior, etiam propter
ipfam non fore perfectiorem aétum fupernatu-
ralem : fi autem effet formaliter perfectior, e. g,
quia effet fupernaturalis de objectis altillimis, vel
pluribus; non erit contrarium noftrz conclufio-
ni, fi dicatur etiam actus perfectior [ubfequiz
hoc ipfo tamen erit difparitas inter {peciem fot-
maliter perfectiorem, & inter intelleCtum tantim
materialiter Qert‘c:r':’norem. Et haec de vilione,
adhuc tantum in (peculo, & =nigmate cognitd,
obleurits di¢ta {ufficiant, que DEUSdet,utipfa
ejus beatitlima fruitione claritis intelligamus.

s

DISPUTATIO 1L
De Scientia DEI

Uatuor in difputationem hane

veniunt Queltiones, 1.ma. de

Scientia DEI in genere, & iis,
que per modum principiotum ad eam concur-
runt, ut intelleétus, fpecies, objeGum &c. 2.da
de Scientia {implicis intelligentiz. 3.tia, deSci-
entia vifionis. 4.ta, tandem de Scientia media,
Etfi autem long¢ plures fint divifiones Scientiz
DELtamen trium iftarum notitiaexactior pra aliis
neceffaria eft ad capienda illa, quz de Voluntate
Divinapradeftinante, aut reprobante {ubjunge-
mus. Unde de his tribus fufins, de aliis tamen
etiam, quantiim necefle erit, tratabimus,

QIUASTIO L
De Scientia DEI in genere.

ARTICULUS L

An s &3 quotuplex detur Scientis
mn DEO,

Uzdam perfeCtiones creatura-
rum tales funt, ut iniplaratio.
ne fignificata per nomen im-

273.

274

51
perfellionem invelvant, v. g, doleré, rimere
&ec, & hz DEO non conveniunt in propria Ggni-
ficatione , fed tantum in metaphorica, in qua
duntaxat Scripture DEQ adferibunt dolorem, aut
peenitentiam. Regula autem, an perfectio ali-
quain [enfu proprioc DEQ<conveniar, exS, Au-
guftino & 2, ad Simplicianum tota quaftione 2.ds
eft ifta: quando , detradlis per pracifionem fot-
malem imperfectionibus emnibus, qua tali per-
fectioni in creaturis {olent effe connex®, manet
adhuc ratio fignificata pernomen, tanquam pura
p\ert’eé’cio, tunc ea DEQ tribuitur proprie: fe-
cus, finon maneat,

275, Sic,utibi S, Auguftinus, timor DEI eft
perfectio in homine, non autem m DEO; quia
{ubtractis imperfectionibus tregpidationis , fub-
jectionis, punibilitatis &cs non manet amplitis
ratio timoris. #centra, licét mifericordia inhe-
mine connexa it cum compatliene, feu participa-
tione miferiz, & capacitare ad eandem &c. quia
tamen, his per conceptum ablatis, manet adhue
pura perfedtio, [cilicet bonitas {ubveniendi, & a
miferiis liberandi alium, que eft ratio mifericor-
diz, hwec vittus DEO proprit tribuitur,  Quare,
ut ihidem Auguftinus, quod aliquando inhemine
laudabile eft, non tale foret in DEQ 3 non enim
in DEO laudabilis efler pudor, aut verecundia,
vel mutabilitas :  at [unt in homine peccantes
Queritur jam, an [cientia, propri¢ dicta, DEQ
attribui_potlit.

276. Dico. In DEO datur {cientia vert, &
propri¢ dicta, imo omnifcientia. ita omnes Ca=
tholici. Preb. 1, ex innumeris Scripturz lociss
€. 8. Efiher 14, v. 14, Dowine, qui babes ormem [vi-
entiam, ad Ronn 1.0, 23. Galtitudo divitiarum

fapientie , €5 [tientie DEL adColof. 2. v. 3, In

quo funt ontmes thefauri fapientie , 86 fvientie DEL
fsjc. Confonant 5S. PP. ubique, ex quibus D
Dionyfius c. 7. de Divinis nominibus de DEO aits
Scive ilun umnia, Scvipturateffatur; vibilque Divie
nain ftientiam fugere. Ratio autem naturalis hu-
jus conclufionis eft; quia DEUS eft omnifcias
wt num. 130, diCtum , & ulterits patet ex eoy
quiad, nifi eflet fapieatiflimus, non potuiflet efle
mundi hujus ordinatiffimi conditor : nec poflet
efle ejus providentiffimus gubernator, minls
univerfalis omnium judex, nifi efler omnilcius:
fed nec aliis fcientias poffer infundere, nifi eas
haberet: ergo debetinDEO dazi [ciertia,

277. Neautem quaflio fiat de nomine , &
tribuatur DEO tanthm netitia omniuth 5 non
autem [cientia; {ciendam, quod, detradis o=
maibus imperfectionibus difcurfiis .. habisds
qualitatis &c. que [cientiz creatz connexz funt,
maner adhuc cognitio certa, €5 evidens, quz eft
pura perfectio, & ratio fignificataper nomen fei-
enriz, Quod autem Logici confundant [cientiam
cum habitu difcurfivo, velipfo difcurfu, inde eft,
quod agant de [cientia tantim creata:  SS, PP,
autem, & Scripture { qu®, quantum poffunt; li-
teraliter accipiendz funt )agunt de [cientia pra-
fcindente a creata, &increata, Addendum, hane
fcientiam, ut digna (it DEO , debere efle per-
feltifimam, univerfalifimam, infallibilem , in-
finitam,

278 Collige ex dictis 1. In DEO admitti
poile potentiam metaphyficam, vel logicam in-
telligendi, non verd potentiam phyficam; hee

G2 enim




	Quæstio Unica. De Visione Dei, Modo, Objecto, & Causis ejusdem.
	Art. I. An sit possibilis visio Dei.
	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34

	Art. II. An visio Dei possit alicui creaturæ rationalis esse connaturalis.
	Seite 34
	Seite 35
	Seite 36

	Art. III. An Deus possit comprehendi ab intellectu creato.
	Seite 36
	Seite 37

	Art. IV. Quid videatur in Deo per visionem, & an necessariò per eam videatur ùt Trinus.
	Seite 37
	Seite 38
	Seite 39
	Seite 40

	Art. V. An Deus possit videri oculo corporeo.
	Seite 40
	Seite 41

	Art. VI. An sit possibilis, vel ad visionem necessaria species impressa Dei.
	Seite 41
	Seite 42
	Seite 43
	Seite 44
	Seite 45

	Art. VII. An detur lumen gloriæ, & quomodo ad visionem sit necessarium, aut influat.
	Seite 45
	Seite 46
	Seite 47
	Seite 48

	Art. VIII. An perfectior intellectus cum æquali lumine videat perfectiùs Deum.
	Seite 48
	Seite 49
	Seite 50
	Seite 51



