UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Theologia Scholastica

Mayr, Anton
MDCCXXXII

Art. V. An Deus possit videri oculo corporeo.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84303

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84303

s preter tres fubfiftentias relativas detur
guarta abfoluta, virtualiter -etiam identificata ef-
iR ! Td\.( i{l" 1')(.{’ thnLn] DEluni uSVdCiC-
tur bonum infinitum {ubfiftens , quo vifo non
efl=t,quod quis '111]“}ld5"i’1C’L L‘IPVICT? przfertim
fi de ejus communicabilitate nil cognelceret: tunc
enim non amphus diftingueret effentiam a-Per-
fona: qua ratione tamen non deberet habere
pofitivam erroren ., fed tantim pegationem ple-
nlullb [cientiz, quz non repugnat invidente DE-
UM, Utraque n—:fp(mﬁ(), feu quam Salas , feu
quam Gormaz dat, fatisfacit objectioni: fecunda
tamen elt generofior.

213 l)ms 1. Vifio beatifica debet videre

DEUM , ficuti-eft, exillo r. Foan. 3. v. 2. Cim
apparuevit , fimiles ei erimus, quoniam videbimus
eun, ;umz eﬁ ergo dcbctDE UM videre -uat Tri=
num, Refp, dift, ant, vifio,quz nuncdaturinBea-
tis,conc.ant. quz tant um poffibiliselt. neg.ant, &
conr De illa loguirur S. Joannes, non- de .alia
tantiim poflibili. Refp. 2, dift. ant. debet videre
DEUM, ficuti eft, hoc eft, omni modo, quo =it,
& quoad omnes proprietates. -neg. ant. aliquo
modo,cilicet quoad effentiam , & Hmul non de-
ber videre aliter, quameeft, mmgendo ei aliquid.
conc, ant, & neg, conf, Cur adverfarii non di-
cunt, quod vifio DEUM debeat videre quoad
omnia predicata etiam fecundaria?

214, Dices 2. Hac ratione poflet dari vifio
intuitiva DEIL, quz DEUM non difcerneret ab
onmi crea';tli'a, qualem videtur admittere Arria-

: fed hoceft ablurdum:ergo. Refp. neg, ma.
Vlr() mm.nva non quidem debet objectum fuum
dilcernere 3 prur['us omni alio: debet tamen di-
fcernere nimium inter fe diflimilia,  Sicut vifio
ocularis intuitiva potett effe talis, ut non diicer-
nat canem, & lupum , -attamen debet dilcernere
altiffimum montem, & murem. Et timen
DEUS & creatura adhuc infinité magis di-
ftant.  Dices 3, Appetitus gratiz (qua eit [e-
men gloriz) in ordine ad beatitudinem non fa-
tiatur per illam cognitionem: erge nec appczi—
tus intellectis. Refp. dift. ant. appetitus gratiz
in ordine ad beatitudinem emmmmn neg, ant,
in ordine. ad beatitudinem integralem, om. ant.
& neg. conl. Gratia eft femen gloriz etiam acci-
dentalis: imo juxta multos enam appetit dotes
corporis gloriofi, quz certd non funt de -eflentia
beatitudinis.

21¢, ‘Ob, 7. DEUS ut Unus non et ob-
,c&um beatitudinis fuz, fed ut Trinus: & Rela-
11()1 es Divinz funt objectum primarium beati-
tudinis Divinzs ergo etiam pertinent ad obje-
&um beatitudinis nolire, qu elt participatio
Divinz. Relp. 1. !‘"' jam dixifle ex Salas n.2/1.
vifionem DFI it Unius non neceffaris debere
defendi tanquam L\,mi am. Refp. 2. om. ant.
neg, conl. Noftra beatitudonon eft participatio
Divinz quoad omnia.  Sic-etiam DEUS non
1\’\':11 fe amare tantumut Unum: & tamen po-
teftut Unusamari ab heminibus, & ab mnume-
ris ita fuit amatus,przfertim in antiquo tefta-
mento, ubi myfterium SS. Trinitatis paucis fuit
notum.

216. Relpondent aliqui 3. neg, ant. Non
omnia, quz DEUS neceffaric tognolcit, [unt
objectum effentialiter requifitum ad jus beatitu-
dinem; nam etiam neceffario cogaofit creatu-

Trattatus IL. Difputatio 11, Quaftio Unica Articulus V.

e dicunt, Relationes effe tan<
tim -\rm'mc*m-” >¢ti primarii beatitudinis Di-
vinz: & verum quidem efle, quod DEUS fi-
ne cognitione Relationum -non eflet beatus ar-
guitive : ficut fi non cognolceret creaturas pol-
Jml‘rc:', quia ‘non coﬂlmlcerer comprehen(ivé
lis cognitio neceffaria eft ad beatitndinem
l)J ID naturam exigentem has Relationes , & ef-
fentialiter connexam cum poflibilitate creatura-
rum: at non eflfe verum, quod formaliter mon
¢flet beatus ob non cognitas ‘Relationes,

ARTICULUS V.
An DEUS poffit videri-oculo
corporeo.

ras poilibiles

Ico. DEUS 'nec maturaliter,
nec {upernaturaliter pote(t in
fe videri oculo corporeo. ita

communiffimacum SS, Ambrofio, Hu.m.]} mo,

Athanalio, Gregorio Nazianzeno, ques citat 5

_\uglf’rmus epift. . qurbL.squc ipie, quam-

vis nonemnino: firmiflime, confentit ; ,[em cum

S. Thoma . P g 12,3 Prob, Videre DEUM

eft non tanrum producere ejus vifionem (nam

etiam lumen gloriz concurrit ad produd;o 1em
vifionis DEL, quin eum videat) fed €t {peciali

modo, feu vitaliter DEUM percipere:arqui ocu-
lus corporeus, tanquam potentia materialis, non
poteft witaliter percipere Deum, utpote ‘obje-

“tum pure [pirituale: ergo. 'min. eft communif-

fima 3 quia objectum fpirguale eft extra totam

{pheram attingibilitatis , fen ‘perceptibilitatis po-

tentiz materialis : & potentia materialis ad obje~

¢tum fpirituale fe habetut fonus ad potentiam vi-

{ivam, vel color ad potentiam auditivam : certé

nonp'm.ﬁ: oftendi major improportio inter ifta,

quam inter illas interim clarum eft, fonum non
poile videri, neccolorem audiri.

21§, ‘Confirm. Oculi hominum ‘non funt
meliores oculis brutorum (nam quod illi infor-
mentur anima rationali, non facit eos melits fen-
fitive videre: multa enim bruta meliUs vident,
quam homines * nec ex eo, quod homo fimul
poflit intelligere , infertur, quod ‘etiam poflit
perfpicacitis vmme) fed ocuh brutorum neque
fupernaturaliter poffunt DEUM videre : ergo ne
oculi hominum. min, negari non poteft, nifi quis
velit admittere, quod bruta quoque poflint fu-
pernaturaliter elevari ad Deum amandum amo-
re beatifico , adedque ad fruendum tota bea-
titudine creatur® rationalis3 neque enim eft ma-
jor improportio inter appetitum fenfitivum, &
DEUM amandum , quam intervifum (enfitivum,
& DEUM vwidendum. Imo etiam debebirad-
mitti , quod bruta poflint elevari ad m;z,nuften—

dum heneftum, & inhoneftum, & ad hoc libere
’Ll‘lmp[egtmdum vel{ugiendum, cnn[cquenﬂ r

ad merendam glonam, Q__m ulterius vix erit
ratio negandi potentiis inanimatis. g lapidi apti-
tudinem paflivam, & elevabilitatem fupernatura-

lem ad Lognt)lc.em.um, & amandum DEUM 2

quzablurda utique admitti non poflunt,

219, Ob. 1. Job, ¢ 29. v, 26. 85 27.di-
cit de fe ipfo In carne meavidebo D EL M meums
quem vifurus ﬁm €go ipfe, €9 oculi mei confpe-
thuri funt: & ltcrum Cog2e U, 5o Audity auris au-
divie

217,




An Deus poffit videri oculo corporeo. A

divite : numc antemoculus meuswidet te, Jacob Patri-
archa Gen.g2. v. go.ait: Fidi DEUM facie ad faciem,
Ifaias c. 6. ®, 1. de feait: »idi Dominum fedentem
Juper foliwm excelfim. Baruch 3. v. 38. dicfg de
DEQ, Poft hac in tevris vifus eft: fed hee Scri-
pturz teftimonia probant DEUM videri oculis
corporeis:ergo.Refp, neg.min. Textus hi, & aliifi-
miles, fi-qui adducantur,explicandi{unt aliquando
de vifione intellectuali, quaetiam Angeli dicuntur
videre faciem Patris, five DEL, etfi oculos corpo-
reos non habeant : & quamvis aliqui 3S. Patres
Angelis etiam videantur tribuifle corpora,, pro-
babilius tamen eft , non tribuifle vere talia, ut
videbimus in trath de Angelis. quodfi eriam
aliqui vera corpora fis  tribuiflent , cum aliis plu-
ribus ab ils recederemus, quod verd Angeli
videant faciem Patds , ipfe Chaiftus dixit , qui
Angelis corpas non zrj‘nuiz._ 'I_all autem |_nrcllﬁf'*
Suili vifione DEUM (peravit videre,veletiam vi-
dit Jobincar i foik

-,non per carmem, ficut feilicet vide -
bunt DEUM Beati in ceelo poltdiem judich, &
oculis mentis,quamvis infra corpus lacer A-

ande vero expheandi funt textus de vifione
non in feiplo, fed incorporea fpecie, in qua
uitatvidetur eum vidifle jacob,&:lléi;_s.- vel

de DEO- Hamme,i_c_l.l (:,hrn‘m , qai mlu;_h,_,p_]q_
nitate (nonautem in Divinitate ) oculis corporeis
ts & de hoc :.'_::';L:!!x,:rﬁ;arur_'ncq.ul fhidem
addit: &t cum bominibus converfatuseft.

vifusefts

220, Ob, 2. S. Avguftinus /.22, decivif.
DEI c.29. (Dt refert etiam S, Thomas.1, p. ¢. 72
4. 3.)docet, poft refurrectionem corporum ocu-
los glorificatos non tantlim acutits vifuros, fed
vim talem habituros, ut videant ‘etizm incorpos
rea: fedfic poflunt videre etiam DEUM: ergo.
Refp. S. Thamas , S. Auguftinum tantum - eam
quattionern agitare ,fed mhil decidere : & recte 3
nam fub tinem capitis fichabetz  4utergo perillos
oculos fic videbitur DEUS , ut aliquid fabeanr in
tanta excellentia menti fimile, quo (S mcorpovea na-
tura cernatur, quod ullisexemplis five fcriptararum
teftimoniis divinarum vel dyficile, vel impoffibile eft
oftendere : ant quodeft ad incelligendum facilius | ita
P ELLS nobis evit notus, atque confpicuus, ut videa-
tur (piritu o fingulis nobis w fingulis nobis. Quando
verd S. Aug, epift. 11 1.ad Fortunatianum , rogat
hune,ut feexculet alicuiEpifcopo,qui offenfus fue=
ratineo, quod S, Auguitinus negéri, DEUM oculis
corporeis [vifibilemn efiey ne icilicet DEUS cor-
poreus effe crederetur: ftatim addu S, Doctor,
idem negare SS. Ambrofium ,Hieronymum, Na-
zianzenum, & Athanafium , unde hoc loco ma-
gis eft pro nobis, quam contranos; quamvis nec
hic firmus in hac opinione videatur , Ut patét ex
tota epiftola, in qua fubfinem addit, e velle pla-
cidéaudire Epifcopum illum docentem , fed ab
codem etiam fe debere placide audiri inquiren-
tem, id eft, examinantem hanc quzftionem. vid.
Vasquez i, padifp: 40. ¢. 1.

221. Ob. 3. Ignis potet cruciare demo-
nes: ergo ens materiale eft proportionatum eati
[piricuali,  Relp. dift.conl. eft proportionatumi,
{eu habet potentiam obedientialem , ut elevetur
ad phyfice producendum aliguid in ente {piritua-
li, vel etiamad producendumens fpirituale. om
conf. eftproportionatum ad id vitaliter ,vel for-
maliter percipiendum. neg. confeq. Jam diximus #
videre non eft tantim producere vifionem, fed efk

R.P, Aut. Mayr. Theol. Tom. L.

formaliter, feu vitaliter percipere: Hifie transmit-
to, quod oculus corporeus poflit fupernaturaliter
elevari ad phyficé producendagi vilionem DEI,
at non ad videndum DEUM. Sed & ignis non
urit demonies, fed ad fummum iniis fupernatu-
raliter producit aliqguam qualitatem fpiritualetiy
moleftilimam  inftar aduftionis. Neque etiam
demonesformaliter percipiunt calorem, nec for-
maliter uruntur; quia ipfi, utpote {piritus , funt im=
proparr\iona-ti ad formaliter percipiendas qualita-
tes pure materiales.

222, Ob. 4. Licdt intelleftus naturalis (Gt
improportionatus objecto fupernaturali e.g.DEO
clare infe videndo, tit fupra diximus, tamen po-
teft {upernaturaliter fier proportionatus , & DE-
UM intuitive videre: ergoa pari idem poterunt
etiam oculi corparei. Refp. nég, conf, & pari-
tatem, Objectum fupernaturale fupetat quidem
potentiam naturalem, fed non eodem modo ,
quo objectum fpirituale potentiam materialems
nam, licet potentia naturalis non habeat propor-
tionem adzquatam, feu completam ad attingen-
dum objectum fupernaturale , tamen haber in-
choatam, & complebilem: atverd potentia ma-
terialis in ordine ad objeftum fpirituale nallam
habet prorfus proportionem, nec inadequatam,
& complebilém. Neque in hacre tantim at-
tendendus eft exceflus perfectionis (quia etiam
minimum accidens (pitituale , etiam nacarale ;
non poteft'percipia potentia materiali) fed ateen-
di debet exceflus proportionis, feu (phare attin=
gibilitatis , an nempe objectum habeat illam ra-
tionem formalem fpecificarh , {ub qua ab haé
potentia poflit attingi, quz in eafu noftro omni-
ne deeit.

ARTICULUS VI

An fit poffibilis,vel ad vifionem bea=
Gificam neceffaria [pecies impreffa
DEI

Pecies intellectualis aliud non eft

nifi fimilitedo quzdam object,
_per quam intelleCtus cognolcit
objeCtum,  Eft autem duplex Exprefa, & m-
preffa. Prior et ipfa reprafentatio ab intelleéhs
produéta, per quam formaliter objeStum intellis
git : & vocari etiam [olet verbum mentis, quodta=
men ex communi noftrorum non eft aliquid di=
{tin¢turn ab ipla cognitione ¢ unde [pecies ex-
prefiacreata réaliter aliud non eft, quam ipfaco-
gnitio. Speciesautem imprefla cft quzdam qua-
litas intelleétui immifla, ex natura {oa ordinatag
ut cum intelle€tu ad producendam fpeciem ex-
preffam, fen cognitionem concurratloco objecti;
quod vel don poteft 5 vel non vult per feipfuny
immediaié concurrere, Non malé quidam [pe-
ciem impreflam comparant figillo , quod cerz
impreffum efficit reprafentationem infignium
gentilitiorum : quam reprefentationem expref-
fam in cera comparant dein cognitioni, feufpecief
exprefiz.

224, Notandum tamen infirper, fpeciem imi=
preffam duplicem aflignari, unam, quz fe habet
tantim Ut quo, ita,ut non habeat rationem objé-

F o

¥

223.




	Seite 40
	Seite 41

