UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Theologia Scholastica

Mayr, Anton
MDCCXXXII

Queaestio I. De Scientia Dei in genere.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84303

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84303

An, &5 quotuplex detur Scientia in Deo,

cognofcenda _perfectitis alia objecta naturalia.
Dein abomnibus dcbetadmim\, quod de_nmr plu-
rimz potentiz formaliter tantum diftinctz, que
fuum actum, fub eaformalitate {ibi proprium, per
totam zternitatem non elicient. €. g, potentia Vi~
dendi alterum mundum, colloquendi infinitis ho-
minibus nunquam producendis. Si dicas, has
porentias effe tantim conditionatas, e, g. fi pro-
ducatur mundus &e. facile refponderi poteft, eti-
am illam majorem perfé&ioncmimc\lie&ﬁs quo-
ad aliqua objecta tantim conditionate, quoadali-
qua pofle abfolute fe exercere, ut jam oftenfum.
272. Dices. Si elevetur fimul intelleétus, &
fpecies naturalis, plus fit, quam, fi elevetur tan-
s intellectus : ergo etiam plus fit, fi eleventur
plures perfectiones, quam, fi tanthm una, Refp.
{i fermo fit de vifione DEI, nego [uppofitum;
non enim datur fpecies DEL: & quidem naturalis
eft impoffibilis; quia effet debita alicui nature,
quod effe non poreft. Si autemfermo fit de acki-
bus aliis fupernaturalibus circa objcc‘?ta\ revelata
in ordine ad fidem, nego paritatem; cum enim
res non poflit cognolci ﬁnc’fpecic, nil poffet fie-
ri, nifl ifta elevaretur, adedque utique plus fit,
quam, i non elevetur : pofler autem fieri vilio
eadem in confideratione Theologica, etiamiiin-
telleétus effet imperfectior, & non tot perfectio-
nes elevarentur.  Hoc tamen addo s fi fpecies
tantum materialiter Gt perfeftior, etiam propter
ipfam non fore perfectiorem aétum fupernatu-
ralem : fi autem effet formaliter perfectior, e. g,
quia effet fupernaturalis de objectis altillimis, vel
pluribus; non erit contrarium noftrz conclufio-
ni, fi dicatur etiam actus perfectior [ubfequiz
hoc ipfo tamen erit difparitas inter {peciem fot-
maliter perfectiorem, & inter intelleCtum tantim
materialiter Qert‘c:r':’norem. Et haec de vilione,
adhuc tantum in (peculo, & =nigmate cognitd,
obleurits di¢ta {ufficiant, que DEUSdet,utipfa
ejus beatitlima fruitione claritis intelligamus.

s

DISPUTATIO 1L
De Scientia DEI

Uatuor in difputationem hane

veniunt Queltiones, 1.ma. de

Scientia DEI in genere, & iis,
que per modum principiotum ad eam concur-
runt, ut intelleétus, fpecies, objeGum &c. 2.da
de Scientia {implicis intelligentiz. 3.tia, deSci-
entia vifionis. 4.ta, tandem de Scientia media,
Etfi autem long¢ plures fint divifiones Scientiz
DELtamen trium iftarum notitiaexactior pra aliis
neceffaria eft ad capienda illa, quz de Voluntate
Divinapradeftinante, aut reprobante {ubjunge-
mus. Unde de his tribus fufins, de aliis tamen
etiam, quantiim necefle erit, tratabimus,

QIUASTIO L
De Scientia DEI in genere.

ARTICULUS L

An s &3 quotuplex detur Scientis
mn DEO,

Uzdam perfeCtiones creatura-
rum tales funt, ut iniplaratio.
ne fignificata per nomen im-

273.

274

51
perfellionem invelvant, v. g, doleré, rimere
&ec, & hz DEO non conveniunt in propria Ggni-
ficatione , fed tantum in metaphorica, in qua
duntaxat Scripture DEQ adferibunt dolorem, aut
peenitentiam. Regula autem, an perfectio ali-
quain [enfu proprioc DEQ<conveniar, exS, Au-
guftino & 2, ad Simplicianum tota quaftione 2.ds
eft ifta: quando , detradlis per pracifionem fot-
malem imperfectionibus emnibus, qua tali per-
fectioni in creaturis {olent effe connex®, manet
adhuc ratio fignificata pernomen, tanquam pura
p\ert’eé’cio, tunc ea DEQ tribuitur proprie: fe-
cus, finon maneat,

275, Sic,utibi S, Auguftinus, timor DEI eft
perfectio in homine, non autem m DEO; quia
{ubtractis imperfectionibus tregpidationis , fub-
jectionis, punibilitatis &cs non manet amplitis
ratio timoris. #centra, licét mifericordia inhe-
mine connexa it cum compatliene, feu participa-
tione miferiz, & capacitare ad eandem &c. quia
tamen, his per conceptum ablatis, manet adhue
pura perfedtio, [cilicet bonitas {ubveniendi, & a
miferiis liberandi alium, que eft ratio mifericor-
diz, hwec vittus DEO proprit tribuitur,  Quare,
ut ihidem Auguftinus, quod aliquando inhemine
laudabile eft, non tale foret in DEQ 3 non enim
in DEO laudabilis efler pudor, aut verecundia,
vel mutabilitas :  at [unt in homine peccantes
Queritur jam, an [cientia, propri¢ dicta, DEQ
attribui_potlit.

276. Dico. In DEO datur {cientia vert, &
propri¢ dicta, imo omnifcientia. ita omnes Ca=
tholici. Preb. 1, ex innumeris Scripturz lociss
€. 8. Efiher 14, v. 14, Dowine, qui babes ormem [vi-
entiam, ad Ronn 1.0, 23. Galtitudo divitiarum

fapientie , €5 [tientie DEL adColof. 2. v. 3, In

quo funt ontmes thefauri fapientie , 86 fvientie DEL
fsjc. Confonant 5S. PP. ubique, ex quibus D
Dionyfius c. 7. de Divinis nominibus de DEO aits
Scive ilun umnia, Scvipturateffatur; vibilque Divie
nain ftientiam fugere. Ratio autem naturalis hu-
jus conclufionis eft; quia DEUS eft omnifcias
wt num. 130, diCtum , & ulterits patet ex eoy
quiad, nifi eflet fapieatiflimus, non potuiflet efle
mundi hujus ordinatiffimi conditor : nec poflet
efle ejus providentiffimus gubernator, minls
univerfalis omnium judex, nifi efler omnilcius:
fed nec aliis fcientias poffer infundere, nifi eas
haberet: ergo debetinDEO dazi [ciertia,

277. Neautem quaflio fiat de nomine , &
tribuatur DEO tanthm netitia omniuth 5 non
autem [cientia; {ciendam, quod, detradis o=
maibus imperfectionibus difcurfiis .. habisds
qualitatis &c. que [cientiz creatz connexz funt,
maner adhuc cognitio certa, €5 evidens, quz eft
pura perfectio, & ratio fignificataper nomen fei-
enriz, Quod autem Logici confundant [cientiam
cum habitu difcurfivo, velipfo difcurfu, inde eft,
quod agant de [cientia tantim creata:  SS, PP,
autem, & Scripture { qu®, quantum poffunt; li-
teraliter accipiendz funt )agunt de [cientia pra-
fcindente a creata, &increata, Addendum, hane
fcientiam, ut digna (it DEO , debere efle per-
feltifimam, univerfalifimam, infallibilem , in-
finitam,

278 Collige ex dictis 1. In DEO admitti
poile potentiam metaphyficam, vel logicam in-
telligendi, non verd potentiam phyficam; hee

G2 enim




52 Traltatus L. Difputatio III, Quaftio 1. Articulus 1.

enim ftrice (umpta fignificat potentiam diftin-
¢tam ab adtu, ‘& ab ifto perfectibilem, atque
complebilem, quz DEO repugnant: at poten~
tia logica dicitur-illa , -qua_legitime infertur ex
actu, ut fit bona conlequentias -adtuintelligit,
ergo potefl incelligere: quz confc‘quenha- etiam
valet refpectu DEL. “Accedit , quod Scripturz ,
& SS. PP. :fzpé:DEO tribuant mentem, autein-
telletum, necab ullo metaphoricé exponantur,
adeoque debeant ea dicta faltem de potentia me-
taphyfica, aut logica-accipi. +Eodem modo di-
cendum, dariin DEQ ac¢tum primum.metaphy-
ficum, vel logicum intelligendi, non verd phy-
ficum. : e

279. Collige 2,do. In"DEO non-dari ha-
bitum proprie dictum ; habitus enim:non- dicit
facilitatem quamcunque operandi, fed acciden-
talem, & (ut diftiwguatura dilpelitionibus etiam
facilitantibus , -fed facile mobilibus ) ftabilem
fuperadditam potentiz - capaci difficultatis ; “hoc
enim intelligitar per hanc vocem: & nifi hoc in-
telligeretur, deberet etiam facilitas *videndi in
oculo dici habitus, quod communiffime negatur:
talis autem facilitas fuperaddita repugnat DEO ,
qui nec additionis ; nec d:ﬂiymmtis eftcapax. Vi-
detur etiam non - dari refpectu DEI motivum {tri-
€te dictum; quia-hocvidetur dicere refpétum
ad mobile , five ad ‘motionem. , quz .DEQ
non congruunt. Si autem contendas, per moti-
vum duntaxat .intelligi rationem . affenfiis , :non
litigabo. :

280, Liseftinter authores, anin DEQ de-
turratio [peciei imprefle. Diftinguendum:exifti-
mo:{i per hancintelligatur complementumintel-
le&is per modum conprincipideterminativi ad
producendam fpeciem expréflam, non datur in
DEQ; ‘quiain DEQ {pecies exprefly, feu cogni-
tio abfclutaeft i fe, & non producta ab alio: fi
autem intelligatur tantbm applicatio intentionalis,
qua objeétum quodliber redditur cognolcibile ,
aut applicatur intentionaliter :‘mc?h-:“-:r_lj, tunc ad-
mitti poteft; eoquod eﬂizmEal)EItf:{pccic:s omni-
um rerum, thanc admiteunt, pro fe addu-
cunt etiam S, Thomam 1. part. quaft, 14, art. quin
corp. ubi fichabet.de DEO : Crimi a fuc effentia
Jit etiam [pecies-intelligibilis. *Quando. autem-dein
ibidemdicit, hanc efie identificatam cum intell=-
&, & cognitione , claré loguitur de*identitate
tantom reali. Addunt, hanc petfe@ionem, fili-
cet effeintentionalem applicationem objeéti,non
contineri formaliter in intellectu , aut objectos
(quamvis contineatur aliqua ‘applicatio phyfica,
ficut voluntati.absque -cogpnitione objectum jam
eft phyficé applicatum, nontamen intentionali-
ter) adeoque formaliter effe diftin¢tam, Nec ob-
eft, quodin DEO emniafint vitalia; nam etiam
fpecies imprefla in-genere poteft realiter effe ta-
lis, quamvis in creatis ob limitationem fuam non
fit talis: fic etiam zternitas DEI realiter eft vitalis,
quamvis ‘talis non fit duratio-creaturz, Quando
autem aliqui negant in Angelis {pecies i ipfo-
rum, negant tantamrealiter, non verd formaliter
diftinétas, quales efiam tanttim in DEO aditra-
untur ab iftis authoribus,

281, Collige 3,ti6. In DEO non daripo-
tentiam difcorrendi proprie di®am. ita S. Tho-
mas i. part. quaft. 14 art. 7, ad 2. dicens: DEUS
nom coguofcut pex caufam, quafi priiis cognitam, effe-

tus cognitos: jed eos cognofit in caufa; unde ejus
cognitio eft fine difourfu, idem fentit Eximius, &
communis Theologorum. Prob. Difcurfus pro-
prie-dictus eft cognitiounius ex alio, feu progref.
fus ab unawmotitia ad aliam, & Anotoad igno-
tum : hzc non congruunt DEQ: ergo, prab.

:min, ‘Ut procedatur.anoto ad ignotum,, necefle

eft, utveritas confequentis nondum fit nota in
antecedente ; -alias proceditur A notoadaliudno-

‘tum, & non ad ignorum: atqui veritas confe-

quentis DEO femperjam nota eft in anteceden-
te- ‘ergos prob, ‘min, ‘Quascunque premifias ,
vel quodcunque antecedens, DEUS comprehen-
five cognolcit, quantiimin eo figno poflunt co-
gnolci: .erge unicointuitu in eodem figno ca-
gnofcit., quidquid ex illis vel ratione identitatis 5
vel ratione connexionis infertur ergo jam ei
confequens cft notum ‘in antecedente , adedque
non difcurrit. abuna veritate ad alteram , fed u=
tramque fimul cognofcit, 'Unde, quando DEUS
in {ua omnipotentia cognolcit. creaturas poflibi-
les , ‘nullatenus dilcurrit: fed comprehendendo
omnipotentiam, {imul in ipfa cognolcit omnium
poflibilitatem, & non primim ex-illa hanc infert,

‘Hine ulteritis modus cognafcendi Divinus
eft fimpliciffimus, - & nullo modo compofitivas,
aut divifivas 3 nam compofitio,, aut divifio tunc
fit, quandointellectus concipiens fubjectum, pri-
mo intuitu'nondum videt omnia;quz de illo af-

firmari , aut negari poffunt , -atqueided progredi-

tur ad formandos ‘varios conceptus predicato-
Tum, quz dein comparat -cum fubjeéto , & vel
per compolitionem ei tribuit, vel per divifionem

‘negat: quz longe funt.a DEQ.

282. -Quzftio autem -hic de nomine fieri
poffet, an detur in DEO difcurfus virtualis; ad
quam Refp,'Si per difcurfum virtualem ‘intelli.
gitur tantbm actus, quo unum cognoftiturin alio,
vel copnitio tam perfeda;, aut perfectior, quim

fit difcurlus formalis, datur'in DEQ, 'S autem

“intelligitur difcurfus virtualis ftridtivs talis, ita ut

debeat etiam ‘in illo dari progreflus i noto ad
ignotum., -atque notitia unius prefuppeni , fi
non realiter, faltem formaliter, ad notitiam alte-
rius, vel faltem -apprehenfio nnius illuminare in-
telle¢tum ad apprehendendum alterum, per prio-
rem apprehenfionem nondum ita cognitum, quas

~dein apprehenfiones fequatur aus virtualiter di- ,
feurfivus, eisque fuo ‘modo commenluretur; talis

dilcurfus virtualis in DEO dari non poteft. Et
fang videtur ad difcurfum virtualem plus requiry,
quam tantum cognitio unius in alio,

283. Jam Scientia Divina dividitur multipli-
citer. 1,mO in priviariam , & fecundavipm, JUE
eft, qua DEUS cognofcit fe ipfum tanquam ob-
jectum primarium : fecunda, qua cognofcit ob-
jecta fecundaria , feu creaturas.  2.d% in pra-
dicam , & fpeculativam, Prior verfatur circa
-obje¢tum operabile : pofterior verd verfatur
circa -objectum tantiim fpeculabile, 3.4i0,
in ftientiam approbationis, & Jimplicis notitie,
lla videt objetum, adjundta approbatione
Divinz voluntais : ifta darur quando deeft il
la approbatio.  Hinc quando DEU S dicitue
in Scripturis aliqua nelcire, recte exponit S, Au-
ftinus libro2.do queftionam fuper Exoidun qusft,
152. dicens: DEUS dicitur foe . que illi placent,
nefeire, que difplicent , non quia ignorat ea, fed quia

non




An, €5 quotuplex detur feientia in Deo.

aon approbat. 4.td in Scientiam propter quid,
& quia. lla eft [cientia effectiis per caufam:
altera caufz per effe¢tum, vel aliud medium con-
nexum. §tO in Sciention: fimplicis intelligen-
tie, 8 vifionis, Priore DEUS lcit omnia pofi-
bilia qua talia, przfcindendo (uo;n10dq » AN €Xi-
ftant : pofteriorevider exiftentia pro aliqua tem-
poris differentia, .

284. Dividitur 6t0 in Scientiom meceffa-
yiam, & liberam.  llla eft , quz non poteit a
DEQ abefle, 8 antecedit omne decretum libe-
rum DEI: it eft notitia veritatum neceflariarum;
unde fcientia fimplicis mtelligentiz eft neceffa=
ria: at non omnis fcientia neceffaria eft fimpli-
cis intelligentiz; nam fe iplum neceffario exi-
{tentem videt DEUS neceflaric per (cientiam vi-
fionis, Liberaeft, qua poteft 3 DEO abefle, &
prelupponit liberum decretum DEI acku -exi-
{tens: & talis eft fcientia de creaturis actu exi-
ftentibus, Habet ergo fcientia neceffaria duo
pradicata, {cilicet, quod non poflit a DEQ abel-
fe, & quod cenfequenter detur ante omne de-
cretum Jiberum DEI : libera verd habet duo
oppofita; feilicet, quod poflit 2 DEO abefle, &
prefuppenat liberum decretum DEI actualiter
exiftens,

inter has duas datur {cientia participans de
utraque unum pradicatam, fed de neutra utrum-
que, fcilicet, quz poteft 2 DEO abefle, non au-
tem preflupponitdiberum decretum DEI adtua-
liter exiltens, adedque eft medium quoddam
inter fcientiam neceflariam , & liberam.  Et hzc
et Scientia media, de qua, & Phyfica Pradeter-
minatione multz lites inter RR. PP. Dominica-
norum, & noftram fcholam. Quidam {cienti-

am hanc volunt effe mediam inter [cientiam
fimplicis intelligentiz, & wvifionis, ‘quibus non
multim repugnabo ; quia eft quzftio potiffimiim
de nomine,

284+ Sed quzltio de re eft, an €tiam anti-
qui jam admiferint {cientiam mediam 3 cui re-
{pondeo, ees nondum hoc nomine ufus, quam-
vis rem ipfam admiferint, Unde aliquandohanc
fcientiam contingentium conditionalem reduxe-
runt ad (cientdam fimplicis intelligentiz ,aliguan-
do adfeientiam vifionis ; prout [cilicet juxta varia
predicata eamconfiderdrunt , vel eam cum aliis
fcientiis comparrunt : {cilicet, ficut crepufculum
quandoque dies, quandoque nox vocatur ; quia
aliquid de claritate diei, & aliquid de obfcuritate
noclis participat3 hince. g. a viatore, cuiadhuc

ufficientem lucem prabet ad iter agendum, vo-
catur dies: atab o, quilegeredebet, & majore
luce indiget, atque ingruentibus tenebris literas
difficulter difcernit, vocaturnox.

Ita fcientia media, quiaeft de plurimis rebus
nunquam extituris, & fub ratione tantim condi-
tionata, qua nihil abfolute infert, revocatur quan-
doque ad fcientiam {implicis intelligentiz , &fic
S. Thomas 1, part. quaft.14. avt. 9. incorp. omni-
um, quz nec funt, necerunt, nec fuerunt (qua-
lia funt efiam , quz tantim conditionate effent,
nunquam autem abfolutd erunt) omnium, in-
quam, iftorumnotitiam vocat {cientiam fimplicis
intelligentiz, Quiaautem eadem [cientia media
non attingic res fub ratione foluss poflibilitatis ,
fed fub ratione exiftentiz faltem conditionatz,
videtur 2 quibusdam aliquando redudi ad fcien-

73

tiam vifionis , atque ¢tiam 2 S, Auguftino apud
Angelicum 3, part. quaft. 1. art. 5. ad 2. quatenus
ibi peenitentiam Tyriorum conditionat® tanmim
futura_r‘n [upponit pravifam , quod pradicatum
propri¢ convenit feientiz vifionis. Aliz divifiones
fcientiz Divinz , autfacilé ex terminis capientur,
aut hincinde exponentur,

ARTICULUS II

Solvuntur Objetiones.
286. B. 1. .S. Hieron, in illa verba.
! Mundi funt oculitui, Habacee
? : 2. Ve 13, 2t Abfurdum eft ad
hoc DEI deducere Majeftatem, ut feiat per mo-
nenta fingula, quot nafeantur culices , quotvemo-
riantur Bgc. ergo DEUS non habet fcienfiam re-
rum omnium perfectifimam, Refp. dift, conf,
non habet fcientiam fpecialis providentiz, qua-
lem habet «le rationalibus. conc. conf, nen ha-
bet {cientiam providentiz univerfalis, neg, conf]
Providentia, ‘quam DEUS exercet poft pravi-
fionem exigentiz caufarum fecundarum , que
conjunéte funt ad aliquid efficiendam , dicitur
generalis, .autuniverfalis, non, qudd non pro-
wideat ipfis individuis: fed, quia tantim providet
modo generali, & omnibus communi: & hanc
non negat S. Hicron, nam in illud: Nomne duo
paffeves affe veneunt., Matth. 10.v. 29, ait: Porva
antmalia,§9 vilia, abfgue DEO autlove non decidunt,
€5 in omnibus eft provideatia , £ que in bis peri-
tura fant , fine DELvoluntate non pereqnt,

Providentia [pecialis, & particularis eft,
quam DEUS exercet dando plura fupra exigen-
tiam caufarum fecundarum,, e. g Angelos Cu-
{todes: & hanc tantim negat S, Hicron. exer-
ceri 4 DEO refpeétu culicum &c. quod infertur
ex ipfo illo loco; ficenim paulo pofthabet: U
dum_ poteatiam ejus etiom ad ima detrabimus., in
108 ipfos injuriofi fimus, eandem rationabilim, quan
irrasionabilium,providentiom effe dicentes Ex quo ul-
teritisinfert, {tultum effe librum,in quo dicitur,
quendamAngelumnomineTyr preefle reptilibus,
Sic etiam intelligendum illud 2. Corv 9, v, 9. Nun-
quid de bobus cura eft DEO? De catero fcientia
infimorum non «ft indigna DEQ ;5 quia intel-
lectum ejus illimitatum non_ impedit ab altio-
tibus, ficut impediret intelleCtum creaturz limi-
tatunl.

287. ‘Ob. 2. Aliqua vaticinia DE[ fion vi-
dentur impleta, €. g, fubverfio urbis Ninive: ergo
{cientia DEI non eft infallibilis. Confir, DEUS
non cognofcit Chimaras: ergo mon cognolcit
omnia. Refp. dift, ant, vaticinia DEI abloluta,
neg. ant, conditionata, & non purificata condi-
tione. conc. ant. & neg. conli Eo iplo, quod
conditio impleta non fuerit, non debuit impleri
conditionatum, [eu vaticinium: jam verd plures
prophetiz comminatari@ involvunt tacitam con-
ditionem: nifi poenitentia, preces &c. interve-
niant; ficut parentes etiam f{olent minari liberis,
Ad confivm, dift, ant. non cognofeit €as,prout ab
ipfo cognofibiles funt, neg. ant. aliter. conc.ant,
& neg. conl. Fust hanc quzftionem deducit
Gormaz de DEO difp. 5. num. 288. 86 mm. 304
£ feq. ubi gegat impoflibilia in fe cognofi pof-

s 3 fe




i

que, guod
ordin

nos , dum Chim=zras cc
ric  fngamu & duo pol

nes, &i
entium pofitivoram , e, g. tene-
formz nigre: que imperfeéta

IMuS Per-maox
bras. per moc
.

ratio cogno utique eft remotaaDEQ,
per fimpliciflimum aétum cognofcit , & negat
Chimzras.

238. Bafiholzer dn thefibus de [cientia DEI
guaft. 2, avt. 3. num.37. ait, DEUM cognolcere
impoflibilia , quatenis comprehendit omnia pol-
fibilia, inter quee,<tiny Chimarz non fint, hoc ipfe
eas =zquivalenier, atque [ufficierter cegnolcit,,
quamvis de iis nec nec negativam
propolfitionem forma Ethoc vide-
queft. 1.
art. to.in corp. ubi ait,mala a nofci per

ognitionem bonorum; fic ¢ Cumboc
fit effemali, quod eft privatio’boni, per boc ipfim,
guod cognoftit bona., cognofcit etiam mala, ficut
per lucem cognoftuntur tenebre. Unde dicit Diony-
fius feptimo capite de Divinis nominibus, quod DEUS
per femetipfum tenebrarum accipit vifionem , non
aliunde videns tenebras, quam a lumine, Item1.part.,
gueft. 2. art.3.in corp. ubiait: Id enim , quod con-
tradittionem implicat , verbum ¢ffe non porefts quia
nullus intellettus potefs illud coucipere.

289. Ob. 3, Si poteft naturaliter demon-
fteari, quod DEUS fitfciens, & intelligens, po-
(t naturaliter demonflrari productio Verbi Di-
viniz hoc eft fulfum, ergo. prob. maj. De ratione
intelligentis eft producere verbum , dum intelli-
git: ergo, fi demonfiratur, DEUM intelligere.,
demoniiratur, eundem producere verbum, Refp.
neg. maj. ad prob, dift. ant. de ratione intelligens
tis feecundi. conc, ant. tantamiatelligentis. neg.
ant, & conl, ‘EtiamFiliusDivinus, & Spirit
&us funt intelligentes, quin producant Verbum,
In creatis ipfa intelleétio producta eft jam ver-
bum mentis, Ut noftri probabiliis -docent, In
Divinis intelletio abfoluta neceflaria, clim non
fitproducta, noneft verbum mentis, fed datur
aliud, {cilicet Filius Divinus, Quod autem ultrain.-
tellectionem illam neceflarius (it terminus aliquis,
ex feccunditate ad loquendum productus , non
potelt oftendi ratione naturali, fed debet defumi
ex fide,

290. Ob. 4. contra 1. coroll. Nulla intel-
lectio creata eft tam pura, quam Divina: fec e-
nnis intellectio creata eft tampura, ut exclu-
dat a {e rationem potentiz metaphyficx: ergo
multo magis hanc excludit intellectio Divinaz
ergo etiam DEUS huic identificatus. Conf, DE-
US eft purifiimus actus: ergo excludit omnem
potentiam. Relp. dift. mai. hoc eft, nulla crea-
taintelleftio eft tam diftinéta ab imperfectione,
quam Divina. conc, maj. -nulla eft ram diftin-
¢ta & perfectione. neg. mai, & omiff; vel con-
cefl, min, neg, con.  Etiam creata intellectio
non eft realiter omnipotens, imo nec eft ho-
mo: ergo nec intellectio Divina deberet rea-
liter .efle omnipotens, aut DEUS. Puritas in-
tellectionis Divine pre creata non flat in exclu-
fione realis identitatis cum pluribus perfetioni=
bus, fed in exclufione imperfe@ionum filfitatis,
obfcuritatis&e,  Ad confirm. dift. conf, exclu-
dit potentiam phyficam. conc, conf, metaphyfi-
gam, neg, conf.

hirmativam.,
£r gnunciet
tur.effe admentem S. Thoma & part.

utatio TIL Quaftio I. Articulus 1II.

291, Dices, 1.5, Thomas negatinDEQ poten-
tiam, Relp, dift, negat phyficam, conc. metaphy

cam. I
habet: Non potefi.
nifi fecundsim modum intellivendi, 85 fignif
tantiim. & in 1. diff. 7, quaft. . art. 1. ad 1. ait.
DEQ et omnino idewm ve effentia, potentia, s opera
fed differant tant itione. vide Gormaz de DE
#, 204,89 216, Dices 2, Ipla intellectio jam de-
rominat DEUM intelligentem: ergo fruftra ad-
ditur pradicawm intellectis. Refp, neg. ant. In
fenfu formali intelligens non tantiim dicit intel
lectionem, fed eram [ubjeCtum aptum; nam
fi intellectio univerar lapidi, hic non effet intel-
ligens: tale autem {ubjeétum in fenfu 1 eft
pradicatom intelle@is, feu virrutis petentis in=
telligere.

292, Dices 3. Ergo DEUS concipitur per
modum fubjecti perfectibilis. Refp. hoc jam fo-
litam #. 709. Dices 4. Ergo etiam in DEQ
dabitur petentia exiftendi, quod tamen non vi=
detur admittendum, Refp, Siper porentiam tan-
tim intelligitur poffibilitas, non eft abfurdum,
talem poflibilitatem DEI admitteres atnon po-
teit concipiin DEQ potentia ad exiftentiam, quafi
ad operationem DEI, ficut intellectus ad intelle~
¢tionem; quia exiftentia DE{ non concipitur per
modum aperationis, Ut intellectio.  Sic neque
datur potentia fimilis in DEO ad =ternitatems
quia nec ifta concipitur per mbdum operatio-
nis; fed proprietatis, Ut rifibile in homine: ne-
mo autem dicit, dari in homine potentiam ad ri-
fibilitatern, fed ad rifum.

293. Ob. 5. contra 2. dam partem ejus-
dem corellarii. In DEO datur intellectiorealiss
€rgo -etiam operatio realis: ergo etiam potentia
realis, Confir. 1. DEUS et realiter potens mtelli-
gere: ergo datur in ee potentia realis, Confir.
2. Pater eft principum phyficum generandi
Eilium , quamvis non influat in generationem
activam fecum identificatam : ergo etiam intel-
lectus Divinus poteft efle principium, vel poten-
tia phyfica, etfi non phyfice influat in intelie-
¢tionem, Relp. neg. conf. Per aperationem rea-
lem, feu phyficam non intelligitur tantim reali-
ter exiftens, [ed realiter produdta, & diftincta
a potentia, qualis non eft intelleio Divina: un-
de tantim eft operatio metaphyfica,  Hinc tex-~
tu citato n. 29¢. S, Thomas intelleétionem Divi-
m. vocat tantlm operationem (per quam in«
telligitur etiam metaphyfica) non aurern aétio-
nem; quia per hanc intelligitur operatio phyfica,
&d 1, confir. dill. conl. daturpotentia realis, feu
realiter exiftens, conc, conf. preducens realicer
intellectionem diftinctam, neg, conf, Ad2.dam
confir. neg, conf. Pater non eft principium phyfi-
cum refpeétu generationis active fecum identi-
ficatz; fed relpectu generationis paifivee, feuFi-
liationis realiter diftinctz,

294. Qb, 6. Plus concipitur aperationis
m DEO intelligente, quam inDEO zterno: crgo
operatio realis, Confirm. Idee intelleio cre-
ata eft adtus vitalis; quiaeft operatio realis: fed
in DEQ datur etiam actus vitalis: ergo etiam ope-
ratio realis. Refp, omiff; ant. neg. conf,  Zter-
nitas DEI communiter concipitur,non Ut opera-
tio, led Ut proprietas, ficut etiam immenfitase
Sitamen velis dicere in creatis durationem, &

Ubie

. nam 1. part, quéfl. 41, 4. 4..ad 3. {ic

“




An , &5 quotuplex detur feientiain Deo.

ubicationem effe operationes neceffarias creata-
2, & comparativ'é ad has etiam concipi terni-
fatem, & immenfitatemDEL tanquam operatio-
nes metaphyficas DEI, tunc neg. ant,‘quianon
concipitur plus operationis in uno, quam inal-
tero calujfed tanthm concipiturin uno operatio
vitalis, inalterononvitalis. Ad conf.neg.ma, In-
telleCtionon ideo, ‘quia eft ‘aperatio zealis, fed,
quia eft tendentiaintentionalis, eltactus witalis.

295. ‘Ob. 7. contra a.coroll. Omnisvir-
qus ¢ft habitus: fed in DEQ datur vistus: €rgo
etiam habitus. Confirm. Melius eft operari €x
habitur, 'quam fine dllo: fed in DEO datur id,
quodeft melius:ergo. Relp. Ariftoteles 7. ethic.
7. negatin DEO dart vitiam , aut virtutems at-
samen 53, PP, paffim DEQ tribuunt virtutesshinc
dift, maj. virtus creata elt habitus, conc, majs
prefcindens a creata, & increata, neg. maj. &
dift. fic ‘min. meg, conls Virtus przlcindens
tantum dicit Ttabilem determinationem, fe tenen-
tem ex patte potenti® ad bonum, vel verum, Ad
confitm, dift, maj. melius eft fimpliciter, nulla
fafta fuppofitione. neg. Maj. melius eft ex {up-
pofitione -potentia imperfectz. conc, maj, &
diftin&a proportionaliter min. neg. conf, fim-
pliciter enim perfetius eft agere per potentiam
x fe facillimam, nec capacem habitts fuperad-
liti.

n96. Dices 1. Stabilem determinationemad
verum jam formaliter dicit intellettus Divinus.
ergo neque dabitur virtus intellectuatis in DEO,
Relp. Nifi fiat quzftio de nomine, & per intel-
JeGtum Divinum intelligatur inomni linca perfe-
&iffimus ( quo cafu erit idem, ac intelle€tuscum
omnibus {uis virtutibus ) tunc intellectus Divinus
non dicit formaliter eam {tabilitatem, {ed tantum
infinitam peripicaciam, & facilitatem intelligendis
prafcindendoa cognitionevera;vel falsa. Dices 2.
ergo intellectus neque dicitfacilitaté intelligendi.
Refp. neg, nam pertinet formaliter ad perfectio-
nem potentiz, Ut €x {e fit prompta in {ua linea,
Ut patetin‘potentia vifiva, & pluribus alits, quz
independenter ab habitibus habent aliquam fa-
cilitare :

257, 'Ob. 8. contra 3. coroll. Poflumus
DEUM concipere modo Ut cognitionem caulz
pro_prioti, & dein Ut cognitionem effeclis pro
pofteriori: ergo poflumus ab ipfo abfiraherc ra-
tionem difcurfis, Confirm. 1n DEQ datur hic
fyllogifmus= Ji Petro dedero auxilifm A,confen-
tiet: fed iftud dabo: ergo confentiet, atqui_ hic eft
difcurfus. ergo. Refp. neg, ant. hot €nim non
poffumus, facere per folam pracifionen, fedde-
bet accedere fictio, & falfitas, Vi cujus cogno-
feitur unacogpitio illuminans ad alteram, Ad con-
firm. nieg, maj. Cognitio Divina ralis non eft, fed
1108 tantm eam ita exponimus. Ad difcurfum, Ut
dictum, requiritur cogaitio iluninans intelletum
ad inferendam aliam veritatem in pramiflis non-
dum cognitam: hoc autemnon contingitinDEO.

298, Ubi nota, qudd prima propofitio ¥
Sidedero 8¢c.non habeat con nexioné cum fecun-
dazdabot8c. adeoque necadiftam illuminet: neu-
traetiam feorfim habeat connexionem cum con=
clufione , adedque etiam neutra ad illam illumi-
net: hinc tantam complexum €x utraque illumi-
nat hominem ad inferendam conclufionem ad-
huc ignotam in praemiffis: non autem hoc coms

55
plexum illuminat DEUM adinferendam concla-
fionemignotam3 nam DEUS cognofcendo hot
«complexum, eoipfoillad .comprehendit, adeG-
queinillo, & quidemin eodem figno, cognofcit
ipfam conclufionem «connexam , ‘confequenter
heec nonveft illiin premiffis ignota,nec tanguam
ignota poteftinferri, Exeo auntem, quod DEUIS
cognofcat noftros difeurfus tat parhm difcurrit,
quam partim cognofcit obfcure aat falfo , dam
cognolcit noftras cogpnitiones falfas , aut abfcu-
£as.

259, (Ob,9. contra divifiones fcientiz Di-
win, Scientia DEI neceffaria eft fimpliciter infini
ta: ergo cognolcitomnia omni modo poifibiliz
ergo non -debet affignari in DEQ alia {cientia.
Confirm. 1. Juxtanostnafcientia effetpedfectior
altera: hoc e(t abfurdum: ergo, prob.maj. Sci-
.entia creaturz de atubono el melior, quamde
aGumalo: ergo etiam effetmelior in DEQ. Ton-
fir, 2. Saltern veritas unius fcientiz elferperfetior
alterd; quia hzc conftitujturex coguitione, &
objecto,, confequenter, i objeftum eflet perfe~
&ius, ipla etiam weritas effer perfectior. “Relp.
dift. ant. (cientia neceffaria et fimpliciter infini-
tain fua linea, conc, ant. extraillam.fubd. realiter
accepta. conc. formaliter accepta. neg. ant & difts
«etiam conl. cognolcit omni poffibili mado {pe-
Stante ad ejus lineam. ‘conc. conlf, omni protfus
modo ad ipfam non fpedtante, neg. <onf. Sci-
entia DEI neceffaria formaliter accepta ‘fantum
cognofcit “objecta quoad predicata neceffaria,
non verd quoad contingentia.

300. Ad 1. confirm. neg. maj. nam 1i fcie
entia contingens eft adzquaté intrinfeca DEO,
non eft perfetiot debono, quamdemalo: ficut
{peculum non eft perfedtius, fi reprafentat pul-
chrum, quam fi deforme, dummodo repriefen=
tet utrumque =que ben, quodfacit cognitio Di«
vina refpectumali, & boni, Si fcientia eft inadz-
quaté extrinfeca , fterum non eft melior deuno,
quam de altero, ficut complexum ex DEO
& creatura non eft perfectius quid, quam fo-
usDEUS , de'quo mun, 746. Ad 2. confirm.
{ufficit eadem refponfio,  Frigid® autem qui-
dam contra fcientiam mediam objiciunt, DEO efle
tribuendas fcientias integras , non medias : quafi
verd,fi fedeas medius inter Petrum , & Paulumsy
rantum fis dimidius homo.

ARTICULUS IIL
Quule fit Objectum Sctentiz Di-

Vills ;

Bjeftum cognitionis multiplici=
ter dividitur, 1. inmateriale,
& formale. Tllud eft quod at-
gingitur Acogpitione: formale eft motivum , pro=
pter quod attingitur. g inhac cognitione: Dies
eft; quia fol eft : objectum materiale eft exiften-
tiadiei3 formale vero prafentia folis : &hoc ob-
jectum formale vocatue 3 Thomiflis primarium,
ab aliis motivum,abalifs [pecificativum. Poteft au-
tem cfle identificatum cum materiali, Ut contin=
it in veritatibus, pet {e quoad nosnotis, e, g, Tad
tum eft majus fua parte &c, hic enim ipfa evi-
dentia principii me movet ad ei affentiendum,
Utrumque objectum dividitur in pﬁmarim? » &
eCHns

301 §




2

56 Tradtatus 1. Difputatio 111, Queftio 1. Articulus 111,

Jecundarinm. Materiale primarinm eft y quod
primarid confideratur, ¢. g, DEUS in Theologia:
alia funt fecundaria. Formale primarium eft pri-
marium motivam: & fecundarium eft motivum
fecundarium,

302. Objetum formale dividitur in phyfi-
cc motivum, & intentionaliter motivwn,  Nlud
e, quod phyfice influit in produtionem coe
gnitionis,(ive perfe ipfum, five per fpeciem i fe
emiffam. Alrerum eft, quod nuliom praftat in-
fluxum , fed tantiim eft ratio, ob quam quis huic,
vel illi rei aflentitur, aut eam cognolcit, Gor-
maz addic, per identitatem motivam , quando
fcilicet objectum eft identificatum cum cogpitio-
ne: &ita [ehabet effentia Divinarelpeclu cogni-
tionis fuiipfius.  Dividituriterum objectum for-
male in pure terminativum , & determinativum,
llud eft, quod puré terminat tanquam ratio co-
gnitionem, feu actum potentiz cognolcitivae jam
ex fe ad illud objectum cognelcendum determis
natz,  Alterum eft, qued potentiam cognolci-
tivam indifferentem ad cognofcendum » vel non
cognofcendum determinat,

303. Ex his habetur 1.nullum objectum
formale effe phy(icé motivum refpectu cognitia-
nis Divinz 5 quia nullum poteft praftare infly-
xum phyficum : adecque omnia {unt tanttimin.-
tentionaliter moriva. 2. nullam creaturam ef-
fe objectum per identitatem motivam refpectu
cogmtionis Divine ; quia nulla identificatur ;
nam etiam dato, quod [eientia contingens com-
pleatur per aliquid extrinfecum creatum, per
hoc tamen complementum DEUS non cogno-
Lcit, fedper folam fuam perfeiffimam , & fim-
pliciter infinitam quafi formam cogpitionis ; &
complementum juxta [uos Patronos non eft con-
ftirutivum ipfius cognitionis, fed tantiim applhi-
catio ejusdem ad objectum; guare, ficut applica-
tio ignis non writ , ita hoc complementum non
cognofcit, neque (eiplum, adedquenon eft fimul
cognitio, & objectum cognitum,

304. Tertiohabetur, refpectu feientiz Dj-
vinz peceflariz tantim dari objeétum formale
pure tecminativum; ctm enim intelleStus Divi.
nus nullo mado it indifferens, fed neceffitatus ad
omnia cognolcenda, non poreft primiim ab ob.-
jetosdeterminaris quamvis enim veritas necef.
faria ex fe fufficiens fit ad determinandum intcl-
le€tum, non poteft tamen determinare jam actu
determinatum. .4, at verd relpectu [cientiz
Divinz liberz, vel contingentis datur obje¢tum
formale determinativum ; nam ad objectacon-
tingentia cognolcenda intelle@us Divinus eft in-
differens; fi enim abeflent, uti poflunt , DEUS
€a non cognolceret , quin mutaretur : ergo de-
bet per illa objecta determinari. %t hinc aStus
noftri liberi funt obje@tum formale intentiona-
liter motivum determinativum feientiz Divinz;
nam ipfideterminant ad [cientiam, non verd fci-
entia ad ipfos. His pofitis

30§« Dico 1, ObjeCtum materiale (cien-
tiz Divine efttum iple DEUS, tum creaturz o-
mnes, poffibiles, & exiftentes, & omnia. quz
cognolcibilia funt, ita certiffima omnium. Prob.
1. Corinth. 2. v. 10. diciturs Spiritus enim ommia fere-
tatur etiam profunda DEI. 3. DEUS cffct valde
ignorans, {1 [¢ 1plum, quamvis pulcherrimum ob-
jectum nefciret, Quod autem afia omnia G-

gnofcat, adeGque ea fint objeum 'materiale .
entiz Divinz, jam probatum eft a num. 276, Et
confirm. ulterius fic. Intelleétus Divinus debeg
efle fumme perfetus in vi cognolcitiva : ergo
deber effe cognofcitivus omnis cognolcibiljs,
prob. conf, alias effet capax nefcientiz, vel igno-
rantiz, quax utique ipfum dedecent, eiquecon-
fequenter repugnant, Eft autem DEUS ipfe ob-~
jectum fuum primarium, creaturzverd funt fe.
cundarium,.

306. Dico 2, DEUS feipfum compre-
hendit: creaturas vero [upercomprehendit. Prob,
I. pars. S. Thomas v part, queft. 12, art, 7. in
corp. ait: tud enim comprebenditur , quod per.
ette cognofcitur: perfete autem cognofcitur , quod
tantim cognofcitur , quantinm eft cognofcibile, Ex
hoc alii tradunt , cogmitionem llam effe com-
prehenfivam , quz in ratione cognofcendi, vel
reprafentandi, eft tam perfedta, quam perfecum
eft objectum in ratione cognolcibilis ; atqui co-
gnitio Divina, utpote realicer DEQ idennﬁcata,
& infinité perfedta, eft in fua ratione cogno.
fcendi tam perfe@ta, quim DEUS in ratione co.
gnofcibilis: ergo,

507, Prob. jam 2.da pars. Cognitio Divi-
na infinita in ratione cognolcendi hoc iplo infi-
nitim fuperat omnem cognofcibilitatem finitam
cujuscunque creaturz, adedque iftam excedit ,
& fupercomprehendit, Addendum, qubd DEUS
cognolcat omnes creaturas fimul » {inon fimul-
tate objecti, feu per modum infiniti categore-
matici (de qua re longa eft difputatio apud Phi-
lofophos) faltem imultate cognitionis: hoc eft,
non cognolcit eas fucceflive, feu cognoicendo
nunc unam, poftea aliam, ficut homines fuc-
ceffive difcere folent3 quod utique DEUM ma-
ximé dedeceret; fed omnis cognitio, gua datug
in DEO, fimul ab =terno datur,

308. Dico 3. Objetum formale cogi=
tionis Divinz eft DEUS , & aliquando etiam cre-
arurz, Prob. DEUS cognofcit fe exiftere 3 quia
exiftit. ergo fibi ipfi eft ratio, feu motivum for.
male. Pariter aliquando cognolcit, & affirmat
creaturas, prafertim actus noftos liberos; quia
dantur;non enim acus noftri liberi dantur; quia
cognofcuntur 3 DEO: fed viciflim cognolcun-
tur; quia dantur;adedque, fi interrogaretur DE-
US, cur cognolceret illum, vel illum adtum Ii-
berum, poffet refpondere ; quia exiftit: ergo
funt objectum formale intentionaliter motivum
€X num, 302,

ARTICULUS 1v.

Solvuntur Objeltiones.

309, B. 1.contra 1. illationem aum,

203, factam. Effentia Divina

determinat DEUM ad cogno-

fcendum: ergo movet ipfum, & cft objeétum
phyfice motivam. Confirm, S. Thomas appro-
bat dictum Platonis dicentis, DEUM movere fe
ipfums ergo poteft refpeétu DEI dari objectum
phyficé motivum. Refp. neg. conf, ex hoc tan-
tum fequitur, quod effentia Divina fit objectum
mtentionaliter motivum, Sed neque eflentia Di-
vina, Ut pracisa ab intellechu, intentionaliter de-
terminat; quia intellectus Divinus jamex fe eft
deter-




L

0 L~ ey

(=2

Ea O R

-

Quale fit objectum fcientie Divins. §%

determinatus ad ‘cognofcenda objecta neceffaria,
quale etiam eft effentia Divina, Neque etiam ex
eo, quod cognitio DEI habeat effe ab effentia
Pivina, aliquid hic probatur; quia tanttim habet
effe per identitatemn : non autem per productio-
glam;qm)d tamen rc:[uirel‘:mr}ld hoc,ut cﬁlﬂcF ob-
jectum phyfice motivam. -~ Hinc neque _dicz po-
teft cognitio Divina procedere ab eflentia ; hoc
enim, {triéte acceptum, fignificat produci: unde
tantim dici poteft cognitio effe ab effentia tan-
quam actus {ecundus metaphyficus, Ad confir.
neg. ant. S. Thomas tantlim l:acimirr[t‘cog:}itio-
nem Divinam pofle impropric vecarimotivum
ropter aliquam’ cum hoc fimilitudinem, €éoquéd,
ficut motus eft actus mobilis , ita intellectio,
feu cognitio,fit aftus agentis, fcilicet metaphy-
ficus, non phyficus. : ; :

310, Dices. ‘Ad obje@um phylfice moti-
vum inDivinis non requiritur,, ut producat cg-
gnitionem : ergo. prob,ant, Licet in creatis ob-
je¢tum determinativum influat in cognitionem,
nen influit in Divinis : ergo licét in creatis ebje-
&tum phyfice motivam producat cognitionem,
‘non debet producere in Divinis. Relp. neg. ant.
ad preb. neg. conl. Tota ratio objecti determi=
nativi {tat fine pre iong, quarmvis in creatis
conjungatur cum productione : ficut etiam tora
ratio objecti formalis, genericé talis, fiat fine
influxu in cognitionem., quamvis in creatis ali=
quem preftet, & ideo it fimul phyfice moti-
vum:atratio objecti phyfice motivi nonftat fine
influxy, imd perhoc intelligitur faltem commu-
nius illud,, quod influitinec in hac quaflione de
voce efk a communiore recedendum.

311, Ob. 2. contra 4. illationem, #. 304
faftam. Objedtumformale determinativom fpe-
i cam :atqui nulla creatura poteft fpeci-
ficare actum Divinum: ergonulld poteft effe ob-
jectum formale determinativum, Confit. Si po-
natur fcieatia DEI compleri-per ipfos actus no-
{tros liberos, ifti non poffunt efle objectum deter-
minativum ejus {cientiz : ergo. prob, ant. Actusifti
non poffunt dererminare ad{cientiam, fecundum
quod eft ‘identificata cum DEO § nam [ub hagc
ratione ipla eft neceffaria: non ad complemen-
tum; alias determinarent ad fe iplos: ergo.Relp.
neg, maj. i intelligatur [pecificatio intrinfeca;
hanc enim tantim facit objeétum phyfice moti-
vum, vel juxta Gormaz,etiam objectum periden-
titatem motivum, Siautem tantym velis dicere,
quod objectum creatum aliquo modo extrinfece
Ipecificet cognitionem DEI, quatenus elt obje-
¢tum, a quo dicitur cognitio potilis hujus quam
illius reprafentatio, non eft ullum abfurdum hoc
admittere.  Quzftio hze it de nomine, in qua
facilé cumaliis conveniam. Adconfir, neg, ant.
ad prob, dift. r. part,ant. Atus non poffunt de-
terminare ad fcientiam 8. ut poutis exiltat;
quam non exiftat. conc. ant. ut habeat potitis
hanc denominatior juam illam, neg. ant. Sic
etiam albedo nen determinat mourum ad exiften-
dum, fed, ut fit potits albus, quim non albus ¢
nec per hoc determinat ad [c, fed per [e deter-
minat ad certam denominationem, :

312. Ob, 3. conira 1. conclufion. Séiern-
tia dicit relationem &d objeftum: ergo DEUS
non cognolcit feiplum. prob. conf. Relatio unius
dicit realem diftin®tionem 2 correlativo: [cientia

R.P, dnt, Mayr, Theol, Tom: I,

DEI non dicit realem diftintionem 3 DEO?
ergo, Confiry Cagnitio nihil cognofcens nifi fe=
ipfam effet nutilis: fed cognitio DEI fufipfius ni=
hil' cognofceret prater feiplam ; quia ipla effet
realiter identificata cum DEQ ergo. Refp, difk,
ant, Scientia dicit relarionem femper -phyficam.
fieg.-ant. purd: intentionalers. ‘conc.ant. & neg.
conf-ad prob, dift. ma, Relatio puré intentionalis
dicit realemdiltinctionem;neg.maj. phyiica.concs
maj, & cone.min. neg, -conl. ita S, Thomas de
veritate quaft. 2. art, 2. ad 3. Ad confir, Refp: 1y
em, maj. neg, min, quia eadem cognitios reali-
ter fumpta, cognolcit etiam creaturas. Relp. 2,
dift. maj. ‘Sicognitio  ipfanon fit infinité perfe=
¢ta, & identificata cum plurimis perfectionibus
cognofcibilibus. om, maj; fecus. neg, maj. & fic
dift. min. neg, conf. Quando autem S, Thomas s
2. quaft. 1. ark. 1, ad 2, dicit, qudd primum vifi=
bile non pofiit efle ipfum videre, five, qudrd ob=
jectum vifibile non poffit effe vifio, loquitur de
cognitione-creata), feu humata, inter quam &
Divinam eft immenfa difparitas. t

313. Ob. 4. S. Avgult. L offoginta trium

queftionm quaft. 46.de DEO ait: Non enimiextra
Je quidquam: pofitum . intuebatur, ut (roumdimn id
confiitueret, quod conflituebat; nam hoc opinarifa-
crilegum eft. ergo DEUS nullas creaturas videt
extra fer Confi, DEUS tantum cognofeit: fuam
effentiam, qua eminenter continet creaturas: er=
go itz non terminant formaliter cogpitionem
Divinam. Refp.dift.conf, nullas omnino videt. nege
conl, nullas, tanquamideas, & formas, quibus di-
rigeretur ad producendas alias ad carum normam;
conc, conl. Agit ibi S, Auguft. de ideis Platoni=
cis, negdtque alias dari, aut DEQ neceffirias efle;
quam rationes, vel ideas in mente Greatoris exiz
ftentes. Ad confir neg. ant, de quo redibitfer=
mo inferitis, : _
314+ Ob; 4. contra, 2. concluf. Si DEUS
comprehenfive cognofcit fe ipfum, & confequen-
ter etiam fuam cogpitionem;tunc cognirio DElefk
reflexaergo deberhac ipfareflexio per novamre-
flexionem cognofci, & fic ininfinitum : hoc dici
non potefl: ergo. Relp.dift, ant. cognitio DEl e(t
pure reflexa,neg.antion purd reflexa. conc, ants
&neg.conl. Cognitio pure reflexa eft illa,quz non
feipfam, fed aliam realiter diftinétam cognofcit:
cognitio non purt reflexa eftilla, qu® non tan-
tim elt cognofcens, fed etiam cognita + & tas
lis eft cognitio Divina cognofcens, & cognita &
feipfa: unde non debet per novam reflexionem
cognofcireflexio; fed ab ipfarnet cognitiong uni=
€0 intnita comprehenfivo cognoleitur+ td=
men ob imperfectum noftrum modum concipi=
endi poflimus a cognitione Divinaabfirahere re:
flexiones formaliteradiftinctas ; fyncategorematicd
infinitas;(ed nompategorematicé infinitas;quianon
poffunt dari categorematice infiniti conceptus;

qui tamen conflituunt diftinétionem formalem.
315, Ob. 6. contea 3.conclufionem, Ob=
jetum formale eft motivum: fed motivum non
poteltdari refpectu DEL: ergo nec objeétum for=
male, b. min, Motivum refpicit mobile : DE-
US nofl eft mobilis: ergo.  Confirm. 1, Ratio
motivi importat indeterminationem : hec non
datur in DEQ: ergo.  Confirm.2. Motivum eft
caufa cognitionis : atqui non poteft dari caufa
cognitionis Divinz: ergo nec motiviim.  Refp.
H : difts




58
dift. min. non poteft dari refpeétu Dei motivum
phyficum.cenc. min, intentionale. fubd. {trickiffi-
m¢ tale,om,laté tale. neg.min. & conf.ad prob.dift.
maj. motivum phyficum refpicit mobile, conc.
maj. intentionale faté tale. neg, maj, & conc. min,
neg. conf, uidam nolunt admittere refpe-
&tu DEI motivum {hi&e tale : quaflio eft de
nomine, de quanon multim litigabo; fed di-
cam, obje¢tum formale, vel rationem objetti-
vam , & motivum {tri¢te tale non efle idem.
Gormaz tamen de DEQO num, 321, admittit in
DEO potentiam intentionaliter mobilem. Ad 1.
conf, neg. maj. Etfi potentia fit determinatifiima
ad cognofcendum, tamen habet objectum for-
male ; quia habet rationem aflentiendi, vel cogno-
fcendi objeCtum. Ad fecund, conf. dift.maj. mo-
tivum phyficum eftcauflacognitionis. ‘cone, maj.
intentionale. fubd. {tricte tale. om.laté tale. neg.
ma. & conceflimin,{ubeadem diftintione conc.
vel neg. conif.

316, Ob. 7. Objeétum formale movet Ut
cognitim: fed DEUS non poteft itamoveri : er-
go. prob. min. Si obje¢tum moveret Ut cogni-
tum, DEUS tranfiret ab una cogpnitione ad aliam,
adeoque difcurreret: ‘hoc non admittitur: ergo.
Relfp. dift. maj, movet Lt cogniturn pravit per
aliam prazcedentem cognitionem, ‘neg. ‘maj, per
hancipfam cognitionem, ad quam ‘movet. conc.
maj. &fic dift, min. neg, conf, ad prob,dift. maj,
fimoveret Ut cognitum per aliquam praecgden-
tem cognitionem, conc. maj. fecus. neg, maj. &
conc. min, neg, conl. Movere Uit cognitum
neceflario non plus dicit , quam objeétum for-
male non movere ,nifi quando cognofcitur; alias
enim non potelt efle ratio affenfiis: ‘et autem
objectum formale indifferens, ut cognofcatur, vel
peractum pravium, veltantim per ipfum actum,
cujus eft abje¢tum formale, Abhominibus qui-
dem ordinarit cenfetur cognolciper apprehen-
fionem prazviam (quamvis de hoc dubitare liceat
in ordinead primaprincipia) at nonitad DEO.

317. Ob.§. ObjeCtum formale debet an-
tecedere, vel comitari fcientiam : {ed creaturz
nec antecedunt , nec comitantur fcientiam DEIL:
ergo non funt objeétum formale. Conf, SS,
PP. Dionyfius, Auguft, Anfelmus, negant -, veri-
tates creatas effe objectum formale cognitionis
Divinz: ergo. Relp. neg. maj, Sufficit, fi fit ra-
tioaflen(Gis: ad fummum debet precedere ob-

\je&um phyficé motivum ,quod it caufa cogni-

ionis. Ad confir. dift, ant. negant effe objectum

phylges , vel ftriiflim¢ motivum. conc, ant. la-
titis tum motivum. neg, ant, & conf. Sedde
textibus iftorum $S.PP. iterum, ‘quando de <o-
gnitione poffibilium,

318, Ob, 9. Infinite ctentiz non eft pro-
portionatum objectum finitum ;®rgo nullacrea-
tura et objectum proportionatum fcientiz Di-
vinz, Conf. Voluntas Divina, quiainfinita, non
movetur neceffario ab ullo objeéto creato = er-
g0 neque intelle€tus Divinus, Refp. dift. ant,
non eft proportionatum in ratione perfetionis,
conc. ant. in ratione attingibilitatis. neg¥gnt. &
conf. Certéintelletus Angeli (piritualis cogno-
feit etiam inferiora materialia, licdt minis perfe-
€ta: imd omnipotentia infinita producit effeus
finitos.  Ad conf. cone, ant. neg. conf. Volun-
4as Divina, quia libera, poteft moveri ab aliquo

Tralatus I. Difputatio 1II, Queftio IL. Articulus 1.

creato, vel non: unde etiam creature funt ob.
jectum formale, faltem fecundarium, refpectu ali-
cujus voluntatis Divinz 3 quia de facto funt ali-
quaratio {altem {ecundaria eas volendi : fed hog
non neceflarid; quia potuiffet DEUS liberé ea
non habere pro objefto formalis at intellectug
Divinuseft potentia neceffaria, debétque cogno-
fcere omnia poffibilia, & omnimodo : adeoque
etiam creature{unt neceffario aliqua ratio cogni-
tionis Divina.

QUAESTIO 1II.

De Scientia Simplicis Intelligen-~
dice,

ARTICULUS [

Quomodo DEUS cognofcat creaturas
poffibiles.
319. NOtandum 1. aliam effe poffibi~

litatem extrinfecam, aliam intrin-
Jecarm. - Prior, quz etiamactiva,
& caufalis vocatur, €ft caula, feu potentia aliquid
producendi; unde univerfalis extrinfeca poflibi-
litas rerum creatarum omnium eft emnipoten-
tiaDEL Altera,, quzetiam paffiva, & formalis
dicitur, eft aptitudo ad exiftendum:five non re-
pugnantia,aut confonantia predicatorum. Hanc
authores aliqui, ‘etiam ex noflris, negant: fed
-admittunt longé plures, edmque adftruit Angeli-
cus % part, quafl. 25.art.3,in corp. ubiait: Dicitur
autem aliquid poffibile , wvel impoffibile abfoluté ex
babitudine terminorum: poffibile quidemsquia pre-
dicatum nonvepugnat fubjettof5c. Et fandquan-
do DEUS cognofcit aliquid prodacibile , non
cognolcit tantum feipfum , vel omnipotentiany
fuam 3 hzc‘enim non eft producibilis, Rurfus
omnipotentia habet relationem, feu refpectum ad
poffibilia: ergo eftab ipfis diftinéta, Tandem quan-
do dico: dlrermundus poffibilis non exiftit = juxta
omnes verumdico: atadverfarii hanc propofitio-
nem difficillimeé explicant 3 nam fenius eff non
poteft: Ommtipotentia DEI non -exiffit: aliom au-
tem (enfum , quem affigmabunt , nifi alter mun-
dus pofiibilis fit -aliquid diftin¢tum ab omnipo-
tentia? Sedhzc potitis ex Metaphyficafuppenen-
da, quam probanda funt.
320. Notandum 2. ‘ex Gormaz de DEO

aum. g3 2, multipliciter aliquid poffe cognolci, in

fe,inalio, propter aliud, ex alio, & ad modum
akerius. ‘Cognitio Tei in feelt cognitio reidire-
¢la,& immediata propter ipfius ret propriam ve-
ritatem,  ‘Cogpnitio el in zlio eft cognitio rei in
medio habente connexionem, vel ordinem ad il-
lam,quando nempemedium dire¢té cognitum ra-
tione fux connexionis determinat ad fimul co-
gnoflcendum mediaté terminum connexionis,
faltem per modum obliqui ; quia {cilicet obje-
Ctum plent, & adzquaté cognolci non poteit,
quin cognofcatur fimul alind, e.g. i cognofcatur
caufa ur talis , cognolcitur etiam ejus effeétus,
Si hic ordo , vel connexio eft metaphyfica, dici-
tur res cognofci propter aliud : & comparari hze
cognitio aliquo modo poteft cum vifione fpecu-
li, quod quis intuendo fimul videt objecta ab eo
reprafentata.  Cognitio rei exalio eft cognitio

= difcur-




	A. I. An & quotuplex detur scientia in Deo.
	Seite 51
	Seite 52
	Seite 53

	Art. II. Solvuntur Objectiones.
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55

	Art. III. Quale sit objectum scientiæ Divinæ.
	Seite 55
	Seite 56

	Art. IV. Solvuntur Objectiones.
	Seite 56
	Seite 57
	Seite 58


