UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Theologia Scholastica

Mayr, Anton
MDCCXXXII

Art. 1ll. Quale sit objectum scientiae Divinee.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84303

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84303

An , &5 quotuplex detur feientiain Deo.

ubicationem effe operationes neceffarias creata-
2, & comparativ'é ad has etiam concipi terni-
fatem, & immenfitatemDEL tanquam operatio-
nes metaphyficas DEI, tunc neg. ant,‘quianon
concipitur plus operationis in uno, quam inal-
tero calujfed tanthm concipiturin uno operatio
vitalis, inalterononvitalis. Ad conf.neg.ma, In-
telleCtionon ideo, ‘quia eft ‘aperatio zealis, fed,
quia eft tendentiaintentionalis, eltactus witalis.

295. ‘Ob. 7. contra a.coroll. Omnisvir-
qus ¢ft habitus: fed in DEQ datur vistus: €rgo
etiam habitus. Confirm. Melius eft operari €x
habitur, 'quam fine dllo: fed in DEO datur id,
quodeft melius:ergo. Relp. Ariftoteles 7. ethic.
7. negatin DEO dart vitiam , aut virtutems at-
samen 53, PP, paffim DEQ tribuunt virtutesshinc
dift, maj. virtus creata elt habitus, conc, majs
prefcindens a creata, & increata, neg. maj. &
dift. fic ‘min. meg, conls Virtus przlcindens
tantum dicit Ttabilem determinationem, fe tenen-
tem ex patte potenti® ad bonum, vel verum, Ad
confitm, dift, maj. melius eft fimpliciter, nulla
fafta fuppofitione. neg. Maj. melius eft ex {up-
pofitione -potentia imperfectz. conc, maj, &
diftin&a proportionaliter min. neg. conf, fim-
pliciter enim perfetius eft agere per potentiam
x fe facillimam, nec capacem habitts fuperad-
liti.

n96. Dices 1. Stabilem determinationemad
verum jam formaliter dicit intellettus Divinus.
ergo neque dabitur virtus intellectuatis in DEO,
Relp. Nifi fiat quzftio de nomine, & per intel-
JeGtum Divinum intelligatur inomni linca perfe-
&iffimus ( quo cafu erit idem, ac intelle€tuscum
omnibus {uis virtutibus ) tunc intellectus Divinus
non dicit formaliter eam {tabilitatem, {ed tantum
infinitam peripicaciam, & facilitatem intelligendis
prafcindendoa cognitionevera;vel falsa. Dices 2.
ergo intellectus neque dicitfacilitaté intelligendi.
Refp. neg, nam pertinet formaliter ad perfectio-
nem potentiz, Ut €x {e fit prompta in {ua linea,
Ut patetin‘potentia vifiva, & pluribus alits, quz
independenter ab habitibus habent aliquam fa-
cilitare :

257, 'Ob. 8. contra 3. coroll. Poflumus
DEUM concipere modo Ut cognitionem caulz
pro_prioti, & dein Ut cognitionem effeclis pro
pofteriori: ergo poflumus ab ipfo abfiraherc ra-
tionem difcurfis, Confirm. 1n DEQ datur hic
fyllogifmus= Ji Petro dedero auxilifm A,confen-
tiet: fed iftud dabo: ergo confentiet, atqui_ hic eft
difcurfus. ergo. Refp. neg, ant. hot €nim non
poffumus, facere per folam pracifionen, fedde-
bet accedere fictio, & falfitas, Vi cujus cogno-
feitur unacogpitio illuminans ad alteram, Ad con-
firm. nieg, maj. Cognitio Divina ralis non eft, fed
1108 tantm eam ita exponimus. Ad difcurfum, Ut
dictum, requiritur cogaitio iluninans intelletum
ad inferendam aliam veritatem in pramiflis non-
dum cognitam: hoc autemnon contingitinDEO.

298, Ubi nota, qudd prima propofitio ¥
Sidedero 8¢c.non habeat con nexioné cum fecun-
dazdabot8c. adeoque necadiftam illuminet: neu-
traetiam feorfim habeat connexionem cum con=
clufione , adedque etiam neutra ad illam illumi-
net: hinc tantam complexum €x utraque illumi-
nat hominem ad inferendam conclufionem ad-
huc ignotam in praemiffis: non autem hoc coms

55
plexum illuminat DEUM adinferendam concla-
fionemignotam3 nam DEUS cognofcendo hot
«complexum, eoipfoillad .comprehendit, adeG-
queinillo, & quidemin eodem figno, cognofcit
ipfam conclufionem «connexam , ‘confequenter
heec nonveft illiin premiffis ignota,nec tanguam
ignota poteftinferri, Exeo auntem, quod DEUIS
cognofcat noftros difeurfus tat parhm difcurrit,
quam partim cognofcit obfcure aat falfo , dam
cognolcit noftras cogpnitiones falfas , aut abfcu-
£as.

259, (Ob,9. contra divifiones fcientiz Di-
win, Scientia DEI neceffaria eft fimpliciter infini
ta: ergo cognolcitomnia omni modo poifibiliz
ergo non -debet affignari in DEQ alia {cientia.
Confirm. 1. Juxtanostnafcientia effetpedfectior
altera: hoc e(t abfurdum: ergo, prob.maj. Sci-
.entia creaturz de atubono el melior, quamde
aGumalo: ergo etiam effetmelior in DEQ. Ton-
fir, 2. Saltern veritas unius fcientiz elferperfetior
alterd; quia hzc conftitujturex coguitione, &
objecto,, confequenter, i objeftum eflet perfe~
&ius, ipla etiam weritas effer perfectior. “Relp.
dift. ant. (cientia neceffaria et fimpliciter infini-
tain fua linea, conc, ant. extraillam.fubd. realiter
accepta. conc. formaliter accepta. neg. ant & difts
«etiam conl. cognolcit omni poffibili mado {pe-
Stante ad ejus lineam. ‘conc. conlf, omni protfus
modo ad ipfam non fpedtante, neg. <onf. Sci-
entia DEI neceffaria formaliter accepta ‘fantum
cognofcit “objecta quoad predicata neceffaria,
non verd quoad contingentia.

300. Ad 1. confirm. neg. maj. nam 1i fcie
entia contingens eft adzquaté intrinfeca DEO,
non eft perfetiot debono, quamdemalo: ficut
{peculum non eft perfedtius, fi reprafentat pul-
chrum, quam fi deforme, dummodo repriefen=
tet utrumque =que ben, quodfacit cognitio Di«
vina refpectumali, & boni, Si fcientia eft inadz-
quaté extrinfeca , fterum non eft melior deuno,
quam de altero, ficut complexum ex DEO
& creatura non eft perfectius quid, quam fo-
usDEUS , de'quo mun, 746. Ad 2. confirm.
{ufficit eadem refponfio,  Frigid® autem qui-
dam contra fcientiam mediam objiciunt, DEO efle
tribuendas fcientias integras , non medias : quafi
verd,fi fedeas medius inter Petrum , & Paulumsy
rantum fis dimidius homo.

ARTICULUS IIL
Quule fit Objectum Sctentiz Di-

Vills ;

Bjeftum cognitionis multiplici=
ter dividitur, 1. inmateriale,
& formale. Tllud eft quod at-
gingitur Acogpitione: formale eft motivum , pro=
pter quod attingitur. g inhac cognitione: Dies
eft; quia fol eft : objectum materiale eft exiften-
tiadiei3 formale vero prafentia folis : &hoc ob-
jectum formale vocatue 3 Thomiflis primarium,
ab aliis motivum,abalifs [pecificativum. Poteft au-
tem cfle identificatum cum materiali, Ut contin=
it in veritatibus, pet {e quoad nosnotis, e, g, Tad
tum eft majus fua parte &c, hic enim ipfa evi-
dentia principii me movet ad ei affentiendum,
Utrumque objectum dividitur in pﬁmarim? » &
eCHns

301 §




2

56 Tradtatus 1. Difputatio 111, Queftio 1. Articulus 111,

Jecundarinm. Materiale primarinm eft y quod
primarid confideratur, ¢. g, DEUS in Theologia:
alia funt fecundaria. Formale primarium eft pri-
marium motivam: & fecundarium eft motivum
fecundarium,

302. Objetum formale dividitur in phyfi-
cc motivum, & intentionaliter motivwn,  Nlud
e, quod phyfice influit in produtionem coe
gnitionis,(ive perfe ipfum, five per fpeciem i fe
emiffam. Alrerum eft, quod nuliom praftat in-
fluxum , fed tantiim eft ratio, ob quam quis huic,
vel illi rei aflentitur, aut eam cognolcit, Gor-
maz addic, per identitatem motivam , quando
fcilicet objectum eft identificatum cum cogpitio-
ne: &ita [ehabet effentia Divinarelpeclu cogni-
tionis fuiipfius.  Dividituriterum objectum for-
male in pure terminativum , & determinativum,
llud eft, quod puré terminat tanquam ratio co-
gnitionem, feu actum potentiz cognolcitivae jam
ex fe ad illud objectum cognelcendum determis
natz,  Alterum eft, qued potentiam cognolci-
tivam indifferentem ad cognofcendum » vel non
cognofcendum determinat,

303. Ex his habetur 1.nullum objectum
formale effe phy(icé motivum refpectu cognitia-
nis Divinz 5 quia nullum poteft praftare infly-
xum phyficum : adecque omnia {unt tanttimin.-
tentionaliter moriva. 2. nullam creaturam ef-
fe objectum per identitatem motivam refpectu
cogmtionis Divine ; quia nulla identificatur ;
nam etiam dato, quod [eientia contingens com-
pleatur per aliquid extrinfecum creatum, per
hoc tamen complementum DEUS non cogno-
Lcit, fedper folam fuam perfeiffimam , & fim-
pliciter infinitam quafi formam cogpitionis ; &
complementum juxta [uos Patronos non eft con-
ftirutivum ipfius cognitionis, fed tantiim applhi-
catio ejusdem ad objectum; guare, ficut applica-
tio ignis non writ , ita hoc complementum non
cognofcit, neque (eiplum, adedquenon eft fimul
cognitio, & objectum cognitum,

304. Tertiohabetur, refpectu feientiz Dj-
vinz peceflariz tantim dari objeétum formale
pure tecminativum; ctm enim intelleStus Divi.
nus nullo mado it indifferens, fed neceffitatus ad
omnia cognolcenda, non poreft primiim ab ob.-
jetosdeterminaris quamvis enim veritas necef.
faria ex fe fufficiens fit ad determinandum intcl-
le€tum, non poteft tamen determinare jam actu
determinatum. .4, at verd relpectu [cientiz
Divinz liberz, vel contingentis datur obje¢tum
formale determinativum ; nam ad objectacon-
tingentia cognolcenda intelle@us Divinus eft in-
differens; fi enim abeflent, uti poflunt , DEUS
€a non cognolceret , quin mutaretur : ergo de-
bet per illa objecta determinari. %t hinc aStus
noftri liberi funt obje@tum formale intentiona-
liter motivum determinativum feientiz Divinz;
nam ipfideterminant ad [cientiam, non verd fci-
entia ad ipfos. His pofitis

30§« Dico 1, ObjeCtum materiale (cien-
tiz Divine efttum iple DEUS, tum creaturz o-
mnes, poffibiles, & exiftentes, & omnia. quz
cognolcibilia funt, ita certiffima omnium. Prob.
1. Corinth. 2. v. 10. diciturs Spiritus enim ommia fere-
tatur etiam profunda DEI. 3. DEUS cffct valde
ignorans, {1 [¢ 1plum, quamvis pulcherrimum ob-
jectum nefciret, Quod autem afia omnia G-

gnofcat, adeGque ea fint objeum 'materiale .
entiz Divinz, jam probatum eft a num. 276, Et
confirm. ulterius fic. Intelleétus Divinus debeg
efle fumme perfetus in vi cognolcitiva : ergo
deber effe cognofcitivus omnis cognolcibiljs,
prob. conf, alias effet capax nefcientiz, vel igno-
rantiz, quax utique ipfum dedecent, eiquecon-
fequenter repugnant, Eft autem DEUS ipfe ob-~
jectum fuum primarium, creaturzverd funt fe.
cundarium,.

306. Dico 2, DEUS feipfum compre-
hendit: creaturas vero [upercomprehendit. Prob,
I. pars. S. Thomas v part, queft. 12, art, 7. in
corp. ait: tud enim comprebenditur , quod per.
ette cognofcitur: perfete autem cognofcitur , quod
tantim cognofcitur , quantinm eft cognofcibile, Ex
hoc alii tradunt , cogmitionem llam effe com-
prehenfivam , quz in ratione cognofcendi, vel
reprafentandi, eft tam perfedta, quam perfecum
eft objectum in ratione cognolcibilis ; atqui co-
gnitio Divina, utpote realicer DEQ idennﬁcata,
& infinité perfedta, eft in fua ratione cogno.
fcendi tam perfe@ta, quim DEUS in ratione co.
gnofcibilis: ergo,

507, Prob. jam 2.da pars. Cognitio Divi-
na infinita in ratione cognolcendi hoc iplo infi-
nitim fuperat omnem cognofcibilitatem finitam
cujuscunque creaturz, adedque iftam excedit ,
& fupercomprehendit, Addendum, qubd DEUS
cognolcat omnes creaturas fimul » {inon fimul-
tate objecti, feu per modum infiniti categore-
matici (de qua re longa eft difputatio apud Phi-
lofophos) faltem imultate cognitionis: hoc eft,
non cognolcit eas fucceflive, feu cognoicendo
nunc unam, poftea aliam, ficut homines fuc-
ceffive difcere folent3 quod utique DEUM ma-
ximé dedeceret; fed omnis cognitio, gua datug
in DEO, fimul ab =terno datur,

308. Dico 3. Objetum formale cogi=
tionis Divinz eft DEUS , & aliquando etiam cre-
arurz, Prob. DEUS cognofcit fe exiftere 3 quia
exiftit. ergo fibi ipfi eft ratio, feu motivum for.
male. Pariter aliquando cognolcit, & affirmat
creaturas, prafertim actus noftos liberos; quia
dantur;non enim acus noftri liberi dantur; quia
cognofcuntur 3 DEO: fed viciflim cognolcun-
tur; quia dantur;adedque, fi interrogaretur DE-
US, cur cognolceret illum, vel illum adtum Ii-
berum, poffet refpondere ; quia exiftit: ergo
funt objectum formale intentionaliter motivum
€X num, 302,

ARTICULUS 1v.

Solvuntur Objeltiones.

309, B. 1.contra 1. illationem aum,

203, factam. Effentia Divina

determinat DEUM ad cogno-

fcendum: ergo movet ipfum, & cft objeétum
phyfice motivam. Confirm, S. Thomas appro-
bat dictum Platonis dicentis, DEUM movere fe
ipfums ergo poteft refpeétu DEI dari objectum
phyficé motivum. Refp. neg. conf, ex hoc tan-
tum fequitur, quod effentia Divina fit objectum
mtentionaliter motivum, Sed neque eflentia Di-
vina, Ut pracisa ab intellechu, intentionaliter de-
terminat; quia intellectus Divinus jamex fe eft
deter-




	Seite 55
	Seite 56

