UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Theologia Scholastica

Mayr, Anton
MDCCXXXII

Art. IV. Solvuntur Objectiones.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84303

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84303

2

56 Tradtatus 1. Difputatio 111, Queftio 1. Articulus 111,

Jecundarinm. Materiale primarinm eft y quod
primarid confideratur, ¢. g, DEUS in Theologia:
alia funt fecundaria. Formale primarium eft pri-
marium motivam: & fecundarium eft motivum
fecundarium,

302. Objetum formale dividitur in phyfi-
cc motivum, & intentionaliter motivwn,  Nlud
e, quod phyfice influit in produtionem coe
gnitionis,(ive perfe ipfum, five per fpeciem i fe
emiffam. Alrerum eft, quod nuliom praftat in-
fluxum , fed tantiim eft ratio, ob quam quis huic,
vel illi rei aflentitur, aut eam cognolcit, Gor-
maz addic, per identitatem motivam , quando
fcilicet objectum eft identificatum cum cogpitio-
ne: &ita [ehabet effentia Divinarelpeclu cogni-
tionis fuiipfius.  Dividituriterum objectum for-
male in pure terminativum , & determinativum,
llud eft, quod puré terminat tanquam ratio co-
gnitionem, feu actum potentiz cognolcitivae jam
ex fe ad illud objectum cognelcendum determis
natz,  Alterum eft, qued potentiam cognolci-
tivam indifferentem ad cognofcendum » vel non
cognofcendum determinat,

303. Ex his habetur 1.nullum objectum
formale effe phy(icé motivum refpectu cognitia-
nis Divinz 5 quia nullum poteft praftare infly-
xum phyficum : adecque omnia {unt tanttimin.-
tentionaliter moriva. 2. nullam creaturam ef-
fe objectum per identitatem motivam refpectu
cogmtionis Divine ; quia nulla identificatur ;
nam etiam dato, quod [eientia contingens com-
pleatur per aliquid extrinfecum creatum, per
hoc tamen complementum DEUS non cogno-
Lcit, fedper folam fuam perfeiffimam , & fim-
pliciter infinitam quafi formam cogpitionis ; &
complementum juxta [uos Patronos non eft con-
ftirutivum ipfius cognitionis, fed tantiim applhi-
catio ejusdem ad objectum; guare, ficut applica-
tio ignis non writ , ita hoc complementum non
cognofcit, neque (eiplum, adedquenon eft fimul
cognitio, & objectum cognitum,

304. Tertiohabetur, refpectu feientiz Dj-
vinz peceflariz tantim dari objeétum formale
pure tecminativum; ctm enim intelleStus Divi.
nus nullo mado it indifferens, fed neceffitatus ad
omnia cognolcenda, non poreft primiim ab ob.-
jetosdeterminaris quamvis enim veritas necef.
faria ex fe fufficiens fit ad determinandum intcl-
le€tum, non poteft tamen determinare jam actu
determinatum. .4, at verd relpectu [cientiz
Divinz liberz, vel contingentis datur obje¢tum
formale determinativum ; nam ad objectacon-
tingentia cognolcenda intelle@us Divinus eft in-
differens; fi enim abeflent, uti poflunt , DEUS
€a non cognolceret , quin mutaretur : ergo de-
bet per illa objecta determinari. %t hinc aStus
noftri liberi funt obje@tum formale intentiona-
liter motivum determinativum feientiz Divinz;
nam ipfideterminant ad [cientiam, non verd fci-
entia ad ipfos. His pofitis

30§« Dico 1, ObjeCtum materiale (cien-
tiz Divine efttum iple DEUS, tum creaturz o-
mnes, poffibiles, & exiftentes, & omnia. quz
cognolcibilia funt, ita certiffima omnium. Prob.
1. Corinth. 2. v. 10. diciturs Spiritus enim ommia fere-
tatur etiam profunda DEI. 3. DEUS cffct valde
ignorans, {1 [¢ 1plum, quamvis pulcherrimum ob-
jectum nefciret, Quod autem afia omnia G-

gnofcat, adeGque ea fint objeum 'materiale .
entiz Divinz, jam probatum eft a num. 276, Et
confirm. ulterius fic. Intelleétus Divinus debeg
efle fumme perfetus in vi cognolcitiva : ergo
deber effe cognofcitivus omnis cognolcibiljs,
prob. conf, alias effet capax nefcientiz, vel igno-
rantiz, quax utique ipfum dedecent, eiquecon-
fequenter repugnant, Eft autem DEUS ipfe ob-~
jectum fuum primarium, creaturzverd funt fe.
cundarium,.

306. Dico 2, DEUS feipfum compre-
hendit: creaturas vero [upercomprehendit. Prob,
I. pars. S. Thomas v part, queft. 12, art, 7. in
corp. ait: tud enim comprebenditur , quod per.
ette cognofcitur: perfete autem cognofcitur , quod
tantim cognofcitur , quantinm eft cognofcibile, Ex
hoc alii tradunt , cogmitionem llam effe com-
prehenfivam , quz in ratione cognofcendi, vel
reprafentandi, eft tam perfedta, quam perfecum
eft objectum in ratione cognolcibilis ; atqui co-
gnitio Divina, utpote realicer DEQ idennﬁcata,
& infinité perfedta, eft in fua ratione cogno.
fcendi tam perfe@ta, quim DEUS in ratione co.
gnofcibilis: ergo,

507, Prob. jam 2.da pars. Cognitio Divi-
na infinita in ratione cognolcendi hoc iplo infi-
nitim fuperat omnem cognofcibilitatem finitam
cujuscunque creaturz, adedque iftam excedit ,
& fupercomprehendit, Addendum, qubd DEUS
cognolcat omnes creaturas fimul » {inon fimul-
tate objecti, feu per modum infiniti categore-
matici (de qua re longa eft difputatio apud Phi-
lofophos) faltem imultate cognitionis: hoc eft,
non cognolcit eas fucceflive, feu cognoicendo
nunc unam, poftea aliam, ficut homines fuc-
ceffive difcere folent3 quod utique DEUM ma-
ximé dedeceret; fed omnis cognitio, gua datug
in DEO, fimul ab =terno datur,

308. Dico 3. Objetum formale cogi=
tionis Divinz eft DEUS , & aliquando etiam cre-
arurz, Prob. DEUS cognofcit fe exiftere 3 quia
exiftit. ergo fibi ipfi eft ratio, feu motivum for.
male. Pariter aliquando cognolcit, & affirmat
creaturas, prafertim actus noftos liberos; quia
dantur;non enim acus noftri liberi dantur; quia
cognofcuntur 3 DEO: fed viciflim cognolcun-
tur; quia dantur;adedque, fi interrogaretur DE-
US, cur cognolceret illum, vel illum adtum Ii-
berum, poffet refpondere ; quia exiftit: ergo
funt objectum formale intentionaliter motivum
€X num, 302,

ARTICULUS 1v.

Solvuntur Objeltiones.

309, B. 1.contra 1. illationem aum,

203, factam. Effentia Divina

determinat DEUM ad cogno-

fcendum: ergo movet ipfum, & cft objeétum
phyfice motivam. Confirm, S. Thomas appro-
bat dictum Platonis dicentis, DEUM movere fe
ipfums ergo poteft refpeétu DEI dari objectum
phyficé motivum. Refp. neg. conf, ex hoc tan-
tum fequitur, quod effentia Divina fit objectum
mtentionaliter motivum, Sed neque eflentia Di-
vina, Ut pracisa ab intellechu, intentionaliter de-
terminat; quia intellectus Divinus jamex fe eft
deter-




L

0 L~ ey

(=2

Ea O R

-

Quale fit objectum fcientie Divins. §%

determinatus ad ‘cognofcenda objecta neceffaria,
quale etiam eft effentia Divina, Neque etiam ex
eo, quod cognitio DEI habeat effe ab effentia
Pivina, aliquid hic probatur; quia tanttim habet
effe per identitatemn : non autem per productio-
glam;qm)d tamen rc:[uirel‘:mr}ld hoc,ut cﬁlﬂcF ob-
jectum phyfice motivam. -~ Hinc neque _dicz po-
teft cognitio Divina procedere ab eflentia ; hoc
enim, {triéte acceptum, fignificat produci: unde
tantim dici poteft cognitio effe ab effentia tan-
quam actus {ecundus metaphyficus, Ad confir.
neg. ant. S. Thomas tantlim l:acimirr[t‘cog:}itio-
nem Divinam pofle impropric vecarimotivum
ropter aliquam’ cum hoc fimilitudinem, €éoquéd,
ficut motus eft actus mobilis , ita intellectio,
feu cognitio,fit aftus agentis, fcilicet metaphy-
ficus, non phyficus. : ; :

310, Dices. ‘Ad obje@um phylfice moti-
vum inDivinis non requiritur,, ut producat cg-
gnitionem : ergo. prob,ant, Licet in creatis ob-
je¢tum determinativum influat in cognitionem,
nen influit in Divinis : ergo licét in creatis ebje-
&tum phyfice motivam producat cognitionem,
‘non debet producere in Divinis. Relp. neg. ant.
ad preb. neg. conl. Tota ratio objecti determi=
nativi {tat fine pre iong, quarmvis in creatis
conjungatur cum productione : ficut etiam tora
ratio objecti formalis, genericé talis, fiat fine
influxu in cognitionem., quamvis in creatis ali=
quem preftet, & ideo it fimul phyfice moti-
vum:atratio objecti phyfice motivi nonftat fine
influxy, imd perhoc intelligitur faltem commu-
nius illud,, quod influitinec in hac quaflione de
voce efk a communiore recedendum.

311, Ob. 2. contra 4. illationem, #. 304
faftam. Objedtumformale determinativom fpe-
i cam :atqui nulla creatura poteft fpeci-
ficare actum Divinum: ergonulld poteft effe ob-
jectum formale determinativum, Confit. Si po-
natur fcieatia DEI compleri-per ipfos actus no-
{tros liberos, ifti non poffunt efle objectum deter-
minativum ejus {cientiz : ergo. prob, ant. Actusifti
non poffunt dererminare ad{cientiam, fecundum
quod eft ‘identificata cum DEO § nam [ub hagc
ratione ipla eft neceffaria: non ad complemen-
tum; alias determinarent ad fe iplos: ergo.Relp.
neg, maj. i intelligatur [pecificatio intrinfeca;
hanc enim tantim facit objeétum phyfice moti-
vum, vel juxta Gormaz,etiam objectum periden-
titatem motivum, Siautem tantym velis dicere,
quod objectum creatum aliquo modo extrinfece
Ipecificet cognitionem DEI, quatenus elt obje-
¢tum, a quo dicitur cognitio potilis hujus quam
illius reprafentatio, non eft ullum abfurdum hoc
admittere.  Quzftio hze it de nomine, in qua
facilé cumaliis conveniam. Adconfir, neg, ant.
ad prob, dift. r. part,ant. Atus non poffunt de-
terminare ad fcientiam 8. ut poutis exiltat;
quam non exiftat. conc. ant. ut habeat potitis
hanc denominatior juam illam, neg. ant. Sic
etiam albedo nen determinat mourum ad exiften-
dum, fed, ut fit potits albus, quim non albus ¢
nec per hoc determinat ad [c, fed per [e deter-
minat ad certam denominationem, :

312. Ob, 3. conira 1. conclufion. Séiern-
tia dicit relationem &d objeftum: ergo DEUS
non cognolcit feiplum. prob. conf. Relatio unius
dicit realem diftin®tionem 2 correlativo: [cientia

R.P, dnt, Mayr, Theol, Tom: I,

DEI non dicit realem diftintionem 3 DEO?
ergo, Confiry Cagnitio nihil cognofcens nifi fe=
ipfam effet nutilis: fed cognitio DEI fufipfius ni=
hil' cognofceret prater feiplam ; quia ipla effet
realiter identificata cum DEQ ergo. Refp, difk,
ant, Scientia dicit relarionem femper -phyficam.
fieg.-ant. purd: intentionalers. ‘conc.ant. & neg.
conf-ad prob, dift. ma, Relatio puré intentionalis
dicit realemdiltinctionem;neg.maj. phyiica.concs
maj, & cone.min. neg, -conl. ita S, Thomas de
veritate quaft. 2. art, 2. ad 3. Ad confir, Refp: 1y
em, maj. neg, min, quia eadem cognitios reali-
ter fumpta, cognolcit etiam creaturas. Relp. 2,
dift. maj. ‘Sicognitio  ipfanon fit infinité perfe=
¢ta, & identificata cum plurimis perfectionibus
cognofcibilibus. om, maj; fecus. neg, maj. & fic
dift. min. neg, conf. Quando autem S, Thomas s
2. quaft. 1. ark. 1, ad 2, dicit, qudd primum vifi=
bile non pofiit efle ipfum videre, five, qudrd ob=
jectum vifibile non poffit effe vifio, loquitur de
cognitione-creata), feu humata, inter quam &
Divinam eft immenfa difparitas. t

313. Ob. 4. S. Avgult. L offoginta trium

queftionm quaft. 46.de DEO ait: Non enimiextra
Je quidquam: pofitum . intuebatur, ut (roumdimn id
confiitueret, quod conflituebat; nam hoc opinarifa-
crilegum eft. ergo DEUS nullas creaturas videt
extra fer Confi, DEUS tantum cognofeit: fuam
effentiam, qua eminenter continet creaturas: er=
go itz non terminant formaliter cogpitionem
Divinam. Refp.dift.conf, nullas omnino videt. nege
conl, nullas, tanquamideas, & formas, quibus di-
rigeretur ad producendas alias ad carum normam;
conc, conl. Agit ibi S, Auguft. de ideis Platoni=
cis, negdtque alias dari, aut DEQ neceffirias efle;
quam rationes, vel ideas in mente Greatoris exiz
ftentes. Ad confir neg. ant, de quo redibitfer=
mo inferitis, : _
314+ Ob; 4. contra, 2. concluf. Si DEUS
comprehenfive cognofcit fe ipfum, & confequen-
ter etiam fuam cogpitionem;tunc cognirio DElefk
reflexaergo deberhac ipfareflexio per novamre-
flexionem cognofci, & fic ininfinitum : hoc dici
non potefl: ergo. Relp.dift, ant. cognitio DEl e(t
pure reflexa,neg.antion purd reflexa. conc, ants
&neg.conl. Cognitio pure reflexa eft illa,quz non
feipfam, fed aliam realiter diftinétam cognofcit:
cognitio non purt reflexa eftilla, qu® non tan-
tim elt cognofcens, fed etiam cognita + & tas
lis eft cognitio Divina cognofcens, & cognita &
feipfa: unde non debet per novam reflexionem
cognofcireflexio; fed ab ipfarnet cognitiong uni=
€0 intnita comprehenfivo cognoleitur+ td=
men ob imperfectum noftrum modum concipi=
endi poflimus a cognitione Divinaabfirahere re:
flexiones formaliteradiftinctas ; fyncategorematicd
infinitas;(ed nompategorematicé infinitas;quianon
poffunt dari categorematice infiniti conceptus;

qui tamen conflituunt diftinétionem formalem.
315, Ob. 6. contea 3.conclufionem, Ob=
jetum formale eft motivum: fed motivum non
poteltdari refpectu DEL: ergo nec objeétum for=
male, b. min, Motivum refpicit mobile : DE-
US nofl eft mobilis: ergo.  Confirm. 1, Ratio
motivi importat indeterminationem : hec non
datur in DEQ: ergo.  Confirm.2. Motivum eft
caufa cognitionis : atqui non poteft dari caufa
cognitionis Divinz: ergo nec motiviim.  Refp.
H : difts




58
dift. min. non poteft dari refpeétu Dei motivum
phyficum.cenc. min, intentionale. fubd. {trickiffi-
m¢ tale,om,laté tale. neg.min. & conf.ad prob.dift.
maj. motivum phyficum refpicit mobile, conc.
maj. intentionale faté tale. neg, maj, & conc. min,
neg. conf, uidam nolunt admittere refpe-
&tu DEI motivum {hi&e tale : quaflio eft de
nomine, de quanon multim litigabo; fed di-
cam, obje¢tum formale, vel rationem objetti-
vam , & motivum {tri¢te tale non efle idem.
Gormaz tamen de DEQO num, 321, admittit in
DEO potentiam intentionaliter mobilem. Ad 1.
conf, neg. maj. Etfi potentia fit determinatifiima
ad cognofcendum, tamen habet objectum for-
male ; quia habet rationem aflentiendi, vel cogno-
fcendi objeCtum. Ad fecund, conf. dift.maj. mo-
tivum phyficum eftcauflacognitionis. ‘cone, maj.
intentionale. fubd. {tricte tale. om.laté tale. neg.
ma. & conceflimin,{ubeadem diftintione conc.
vel neg. conif.

316, Ob. 7. Objeétum formale movet Ut
cognitim: fed DEUS non poteft itamoveri : er-
go. prob. min. Si obje¢tum moveret Ut cogni-
tum, DEUS tranfiret ab una cogpnitione ad aliam,
adeoque difcurreret: ‘hoc non admittitur: ergo.
Relfp. dift. maj, movet Lt cogniturn pravit per
aliam prazcedentem cognitionem, ‘neg. ‘maj, per
hancipfam cognitionem, ad quam ‘movet. conc.
maj. &fic dift, min. neg, conf, ad prob,dift. maj,
fimoveret Ut cognitum per aliquam praecgden-
tem cognitionem, conc. maj. fecus. neg, maj. &
conc. min, neg, conl. Movere Uit cognitum
neceflario non plus dicit , quam objeétum for-
male non movere ,nifi quando cognofcitur; alias
enim non potelt efle ratio affenfiis: ‘et autem
objectum formale indifferens, ut cognofcatur, vel
peractum pravium, veltantim per ipfum actum,
cujus eft abje¢tum formale, Abhominibus qui-
dem ordinarit cenfetur cognolciper apprehen-
fionem prazviam (quamvis de hoc dubitare liceat
in ordinead primaprincipia) at nonitad DEO.

317. Ob.§. ObjeCtum formale debet an-
tecedere, vel comitari fcientiam : {ed creaturz
nec antecedunt , nec comitantur fcientiam DEIL:
ergo non funt objeétum formale. Conf, SS,
PP. Dionyfius, Auguft, Anfelmus, negant -, veri-
tates creatas effe objectum formale cognitionis
Divinz: ergo. Relp. neg. maj, Sufficit, fi fit ra-
tioaflen(Gis: ad fummum debet precedere ob-

\je&um phyficé motivum ,quod it caufa cogni-

ionis. Ad confir. dift, ant. negant effe objectum

phylges , vel ftriiflim¢ motivum. conc, ant. la-
titis tum motivum. neg, ant, & conf. Sedde
textibus iftorum $S.PP. iterum, ‘quando de <o-
gnitione poffibilium,

318, Ob, 9. Infinite ctentiz non eft pro-
portionatum objectum finitum ;®rgo nullacrea-
tura et objectum proportionatum fcientiz Di-
vinz, Conf. Voluntas Divina, quiainfinita, non
movetur neceffario ab ullo objeéto creato = er-
g0 neque intelle€tus Divinus, Refp. dift. ant,
non eft proportionatum in ratione perfetionis,
conc. ant. in ratione attingibilitatis. neg¥gnt. &
conf. Certéintelletus Angeli (piritualis cogno-
feit etiam inferiora materialia, licdt minis perfe-
€ta: imd omnipotentia infinita producit effeus
finitos.  Ad conf. cone, ant. neg. conf. Volun-
4as Divina, quia libera, poteft moveri ab aliquo

Tralatus I. Difputatio 1II, Queftio IL. Articulus 1.

creato, vel non: unde etiam creature funt ob.
jectum formale, faltem fecundarium, refpectu ali-
cujus voluntatis Divinz 3 quia de facto funt ali-
quaratio {altem {ecundaria eas volendi : fed hog
non neceflarid; quia potuiffet DEUS liberé ea
non habere pro objefto formalis at intellectug
Divinuseft potentia neceffaria, debétque cogno-
fcere omnia poffibilia, & omnimodo : adeoque
etiam creature{unt neceffario aliqua ratio cogni-
tionis Divina.

QUAESTIO 1II.

De Scientia Simplicis Intelligen-~
dice,

ARTICULUS [

Quomodo DEUS cognofcat creaturas
poffibiles.
319. NOtandum 1. aliam effe poffibi~

litatem extrinfecam, aliam intrin-
Jecarm. - Prior, quz etiamactiva,
& caufalis vocatur, €ft caula, feu potentia aliquid
producendi; unde univerfalis extrinfeca poflibi-
litas rerum creatarum omnium eft emnipoten-
tiaDEL Altera,, quzetiam paffiva, & formalis
dicitur, eft aptitudo ad exiftendum:five non re-
pugnantia,aut confonantia predicatorum. Hanc
authores aliqui, ‘etiam ex noflris, negant: fed
-admittunt longé plures, edmque adftruit Angeli-
cus % part, quafl. 25.art.3,in corp. ubiait: Dicitur
autem aliquid poffibile , wvel impoffibile abfoluté ex
babitudine terminorum: poffibile quidemsquia pre-
dicatum nonvepugnat fubjettof5c. Et fandquan-
do DEUS cognofcit aliquid prodacibile , non
cognolcit tantum feipfum , vel omnipotentiany
fuam 3 hzc‘enim non eft producibilis, Rurfus
omnipotentia habet relationem, feu refpectum ad
poffibilia: ergo eftab ipfis diftinéta, Tandem quan-
do dico: dlrermundus poffibilis non exiftit = juxta
omnes verumdico: atadverfarii hanc propofitio-
nem difficillimeé explicant 3 nam fenius eff non
poteft: Ommtipotentia DEI non -exiffit: aliom au-
tem (enfum , quem affigmabunt , nifi alter mun-
dus pofiibilis fit -aliquid diftin¢tum ab omnipo-
tentia? Sedhzc potitis ex Metaphyficafuppenen-
da, quam probanda funt.
320. Notandum 2. ‘ex Gormaz de DEO

aum. g3 2, multipliciter aliquid poffe cognolci, in

fe,inalio, propter aliud, ex alio, & ad modum
akerius. ‘Cognitio Tei in feelt cognitio reidire-
¢la,& immediata propter ipfius ret propriam ve-
ritatem,  ‘Cogpnitio el in zlio eft cognitio rei in
medio habente connexionem, vel ordinem ad il-
lam,quando nempemedium dire¢té cognitum ra-
tione fux connexionis determinat ad fimul co-
gnoflcendum mediaté terminum connexionis,
faltem per modum obliqui ; quia {cilicet obje-
Ctum plent, & adzquaté cognolci non poteit,
quin cognofcatur fimul alind, e.g. i cognofcatur
caufa ur talis , cognolcitur etiam ejus effeétus,
Si hic ordo , vel connexio eft metaphyfica, dici-
tur res cognofci propter aliud : & comparari hze
cognitio aliquo modo poteft cum vifione fpecu-
li, quod quis intuendo fimul videt objecta ab eo
reprafentata.  Cognitio rei exalio eft cognitio

= difcur-




	Seite 56
	Seite 57
	Seite 58

