UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Theologia Scholastica

Mayr, Anton
MDCCXXXII

Quaestio Il. De Scientia Simplicis Intelligentiee.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84303

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84303

58
dift. min. non poteft dari refpeétu Dei motivum
phyficum.cenc. min, intentionale. fubd. {trickiffi-
m¢ tale,om,laté tale. neg.min. & conf.ad prob.dift.
maj. motivum phyficum refpicit mobile, conc.
maj. intentionale faté tale. neg, maj, & conc. min,
neg. conf, uidam nolunt admittere refpe-
&tu DEI motivum {hi&e tale : quaflio eft de
nomine, de quanon multim litigabo; fed di-
cam, obje¢tum formale, vel rationem objetti-
vam , & motivum {tri¢te tale non efle idem.
Gormaz tamen de DEQO num, 321, admittit in
DEO potentiam intentionaliter mobilem. Ad 1.
conf, neg. maj. Etfi potentia fit determinatifiima
ad cognofcendum, tamen habet objectum for-
male ; quia habet rationem aflentiendi, vel cogno-
fcendi objeCtum. Ad fecund, conf. dift.maj. mo-
tivum phyficum eftcauflacognitionis. ‘cone, maj.
intentionale. fubd. {tricte tale. om.laté tale. neg.
ma. & conceflimin,{ubeadem diftintione conc.
vel neg. conif.

316, Ob. 7. Objeétum formale movet Ut
cognitim: fed DEUS non poteft itamoveri : er-
go. prob. min. Si obje¢tum moveret Ut cogni-
tum, DEUS tranfiret ab una cogpnitione ad aliam,
adeoque difcurreret: ‘hoc non admittitur: ergo.
Relfp. dift. maj, movet Lt cogniturn pravit per
aliam prazcedentem cognitionem, ‘neg. ‘maj, per
hancipfam cognitionem, ad quam ‘movet. conc.
maj. &fic dift, min. neg, conf, ad prob,dift. maj,
fimoveret Ut cognitum per aliquam praecgden-
tem cognitionem, conc. maj. fecus. neg, maj. &
conc. min, neg, conl. Movere Uit cognitum
neceflario non plus dicit , quam objeétum for-
male non movere ,nifi quando cognofcitur; alias
enim non potelt efle ratio affenfiis: ‘et autem
objectum formale indifferens, ut cognofcatur, vel
peractum pravium, veltantim per ipfum actum,
cujus eft abje¢tum formale, Abhominibus qui-
dem ordinarit cenfetur cognolciper apprehen-
fionem prazviam (quamvis de hoc dubitare liceat
in ordinead primaprincipia) at nonitad DEO.

317. Ob.§. ObjeCtum formale debet an-
tecedere, vel comitari fcientiam : {ed creaturz
nec antecedunt , nec comitantur fcientiam DEIL:
ergo non funt objeétum formale. Conf, SS,
PP. Dionyfius, Auguft, Anfelmus, negant -, veri-
tates creatas effe objectum formale cognitionis
Divinz: ergo. Relp. neg. maj, Sufficit, fi fit ra-
tioaflen(Gis: ad fummum debet precedere ob-

\je&um phyficé motivum ,quod it caufa cogni-

ionis. Ad confir. dift, ant. negant effe objectum

phylges , vel ftriiflim¢ motivum. conc, ant. la-
titis tum motivum. neg, ant, & conf. Sedde
textibus iftorum $S.PP. iterum, ‘quando de <o-
gnitione poffibilium,

318, Ob, 9. Infinite ctentiz non eft pro-
portionatum objectum finitum ;®rgo nullacrea-
tura et objectum proportionatum fcientiz Di-
vinz, Conf. Voluntas Divina, quiainfinita, non
movetur neceffario ab ullo objeéto creato = er-
g0 neque intelle€tus Divinus, Refp. dift. ant,
non eft proportionatum in ratione perfetionis,
conc. ant. in ratione attingibilitatis. neg¥gnt. &
conf. Certéintelletus Angeli (piritualis cogno-
feit etiam inferiora materialia, licdt minis perfe-
€ta: imd omnipotentia infinita producit effeus
finitos.  Ad conf. cone, ant. neg. conf. Volun-
4as Divina, quia libera, poteft moveri ab aliquo

Tralatus I. Difputatio 1II, Queftio IL. Articulus 1.

creato, vel non: unde etiam creature funt ob.
jectum formale, faltem fecundarium, refpectu ali-
cujus voluntatis Divinz 3 quia de facto funt ali-
quaratio {altem {ecundaria eas volendi : fed hog
non neceflarid; quia potuiffet DEUS liberé ea
non habere pro objefto formalis at intellectug
Divinuseft potentia neceffaria, debétque cogno-
fcere omnia poffibilia, & omnimodo : adeoque
etiam creature{unt neceffario aliqua ratio cogni-
tionis Divina.

QUAESTIO 1II.

De Scientia Simplicis Intelligen-~
dice,

ARTICULUS [

Quomodo DEUS cognofcat creaturas
poffibiles.
319. NOtandum 1. aliam effe poffibi~

litatem extrinfecam, aliam intrin-
Jecarm. - Prior, quz etiamactiva,
& caufalis vocatur, €ft caula, feu potentia aliquid
producendi; unde univerfalis extrinfeca poflibi-
litas rerum creatarum omnium eft emnipoten-
tiaDEL Altera,, quzetiam paffiva, & formalis
dicitur, eft aptitudo ad exiftendum:five non re-
pugnantia,aut confonantia predicatorum. Hanc
authores aliqui, ‘etiam ex noflris, negant: fed
-admittunt longé plures, edmque adftruit Angeli-
cus % part, quafl. 25.art.3,in corp. ubiait: Dicitur
autem aliquid poffibile , wvel impoffibile abfoluté ex
babitudine terminorum: poffibile quidemsquia pre-
dicatum nonvepugnat fubjettof5c. Et fandquan-
do DEUS cognofcit aliquid prodacibile , non
cognolcit tantum feipfum , vel omnipotentiany
fuam 3 hzc‘enim non eft producibilis, Rurfus
omnipotentia habet relationem, feu refpectum ad
poffibilia: ergo eftab ipfis diftinéta, Tandem quan-
do dico: dlrermundus poffibilis non exiftit = juxta
omnes verumdico: atadverfarii hanc propofitio-
nem difficillimeé explicant 3 nam fenius eff non
poteft: Ommtipotentia DEI non -exiffit: aliom au-
tem (enfum , quem affigmabunt , nifi alter mun-
dus pofiibilis fit -aliquid diftin¢tum ab omnipo-
tentia? Sedhzc potitis ex Metaphyficafuppenen-
da, quam probanda funt.
320. Notandum 2. ‘ex Gormaz de DEO

aum. g3 2, multipliciter aliquid poffe cognolci, in

fe,inalio, propter aliud, ex alio, & ad modum
akerius. ‘Cognitio Tei in feelt cognitio reidire-
¢la,& immediata propter ipfius ret propriam ve-
ritatem,  ‘Cogpnitio el in zlio eft cognitio rei in
medio habente connexionem, vel ordinem ad il-
lam,quando nempemedium dire¢té cognitum ra-
tione fux connexionis determinat ad fimul co-
gnoflcendum mediaté terminum connexionis,
faltem per modum obliqui ; quia {cilicet obje-
Ctum plent, & adzquaté cognolci non poteit,
quin cognofcatur fimul alind, e.g. i cognofcatur
caufa ur talis , cognolcitur etiam ejus effeétus,
Si hic ordo , vel connexio eft metaphyfica, dici-
tur res cognofci propter aliud : & comparari hze
cognitio aliquo modo poteft cum vifione fpecu-
li, quod quis intuendo fimul videt objecta ab eo
reprafentata.  Cognitio rei exalio eft cognitio

= difcur-




Quomodo Deus cognofcat creaturas poffibiles.

difcurfiva, quando fcilicet unum infertur ex alio:
qui difcurlus abeﬂ a cognitione rei in alio, de
qua re fusé Martinez de DEO feiente contyov. 2.
difp. 6. felk. 1. £g3. quod difcrimen etiam _trad:t
S, Thomas 1. part.quz‘. 14. art, 7. ud 2. d:cen§:
DEUS non cognofCit per canfam quafi prins cogni-
tam effeCius cognitos = Jed eos cognofcit in caufi 3
ande ejus cogaitio eft fine difeurfu. - Advertit tamen
Martinez cit. fett. 3. noftras cognitiones fzpius
effe rei exalio 5 eoquod prius medium imperte-
&e cognofcamus,&nondum {tatim in eo omnia
connexa videamus: poftea progrediamur ad in-
ferendas exillo res alias. Cognitio rei ad modum
alterius eft illa,quz objedtum, in fe attingibile,non
attingit,nifi per fimilitudinem.  FHxc cognitio eft
confula, & imperfecta ((altem, nifi fimilitudo fit
identitatis , feu perfectiffima : quanquam ctiam
hoc cafu ipfa hzcceitas non diftinguarur) sicque
cognofcimusAngeiumpermodum juvenis.
Hic addendum , quod etiam infinuat Marti-
nez loco modo citato o aliud effe cognoftere rem
in alio,, alind ad modumalterius.  Sic, licét DE=
US in fua omnipotentia cognolcat effectus , non
cognofcit per modum omnipotentiz &;parlter,
licet nos cognofcamus inveftigio pulvert imprel-
fo hominem , vel leonem , non apprehendimus
hominem , vel leonem quafi veftigium : item,qui
in vocabulo fcripto Cefar agnofcit Carolum VL.
non eum apprehendit tanquam [criptaram : fed
in his cafibus, it reGté Martinez, in nobis fpecics
veftigii , aut [cripturz, proptet CONNEXionem ,
quam habent cum leone, vel Czfare, tantum
cxcitant fpecies leonis , vel Cfaris , quas jam
habermus aliunde de leone, vel Cefare, quem
deinde cognofcimus vi illarum fpecierum excita-
taram : & fifte fineclare, & intuitive, leo, vel
Czfar clat® cognolcitur: §i autem fpecies fint
tantum impropriz , vel oblcure, cognofcitur eti-
am obfcure ,vel abftraétive leo, autCflar.
3a1. In DEO (pecies guidem ita excitari
non poflunt (quia effer imperfedtio magna) fit
tamen aliquid fuo modo zqguivalens , quatenus
feilicet cognitio veftigii ratione connexionis fuz,
quamn habet tanquam effectus cum canfa , vel
cognitio imagiis , aut feripturz ratione conne-
xionis, ‘quam haber cum prototypo, vel objecta,
faltem ex intentione efformantis imaginem, vel
fcripturam, (quam intentionem una cum imagi-
gine, & faiptura DEUS cognofcit)) determinat
DEUM ad videndum prototypon, vel objectum
tanquam objectum mediatum, vel indire€tum, &
quidem fimul per eandermn cognitionem,*quaco-
gnofeit ipfam imaginem,vel [cripturam:non tamen
determinat ad videndum eo modo imperfecto,
quo imago imperfeta, vel feriptura illud reprz-
fentant. Bt hac etiam ratione DEUS diciturin co-
gnitionibus obfcuris , vel univerfale facientibus
objeéta cognolcere, quin cognofcat oblcure,aut
univerfale faciat ; nam omnia clariffime, & diftin-
&iffime cognofcit: ficut etiam DEUS in noftra
“cognitione reprafentante Angelum per mo-
dum juvenis cognofcit Angelum, at non per
modum juvenis. Certé fpecies juvenis minlis
eft fimilis Angelo, quam [pecies veftigii leoni,
vel fpecies fcripture Czfarizunde , fi nos non
cognofcimus Czfarem per modum feripturz
&e. in illo cafu, minis DEUS cognolcit Ange-
lum per modum juvenis: praterquam, quod fic

9
DEUS objecta cognofceret abftrallivé , quod
videtur 4 nemine admitti ;| cecté fine gravifiima
ratione non eft admittendum.  Sicut ergo DE-
US in dicta cognitione non cognoltit Angelum
per modum juvenis : ita neque in cognitioni-
bus, facientibus univerfale , cognolcit objetum
univerfaliter, feu faciendo univerfale 3 quia non
cognofcit ad modum illarum cognitionum ; nam
illz cognitiones, feu reprefentationes univerla-
les A longé non funt perfecté fimiles objectis ,
prout dantur 2 parte rei, & ferme fe habent, Ut
veftigivm refpectu ferz. Banholzer de DEO feia
ente queft. 2, art. 1.num. 23, negat hanccognitio-
nem effe in alio, & hinc negat , DEUM cognol-
cere [e increaturis: fed negari non potelt, DE=-
UM {uomodo ab his qualibuscunque mediis de-
terminari ad cognofcenda objecta, & quidem fine
difcurfu: & hze eft (nifi fiar quaftio de voce)
«cognitio in alio.

322. Dicor. DEUScognolcit omnestrea~
turas poffibiles in fua omnipotentia, vel in fe ipfo.
jta authores communiflimé. Prob, inprimis,
qudd DEUS omnes creaturas poffibiles cogno-
fcat, habetur €x 1. 276. & quia ablurdum effet
dicere, DEUM aliquid ignorare,quod facere po-
teft. Quod antemvidear poffibiliacreata in omni-
potentia, fic prob. Omnipotentia eft medium
thabens (ufficientem connexionem cum peilibili-
bus; quia et caufs omnium, & eminenter omnia
wontinet: ergo DEUS eam comprehendendo co-
gnofcit poflibilia tanquam terminos, cum quibus
illa eft connexa, & ad ques feextendit, Confir.
ex SS.PP. qui paffim hoclicunt, & pralertim S.
Dionyfius dz Divinis nominibus cap. 7. ubific habet.
Ex (6,86 in fe fecundiym caufum omnium notionens,83
{ftientigm, arque fubftantiam anticipat, 89 ante com=
prebendit: & paulo_poft: Seipflam itaque Divina
Sapientia nofcens omnia (Cit, materialia fine materid,
€9 individue, que divifionem admittunt, €5 unicé
plurima.  Similes textus vide plures apud Aldre-
tedifp. 17.fetd. r.m r2. qui tamen videtur ufus alia
verfione S, Dionyfii : mos ufi fumus Ambrofio
Florentmo,

Per hanc autem cognitionem DEUS jam
attingit ipfa poffibilia fecundim efle proprium
contradiftin®um ab eflfentia DEI; eft eniminin-
telligibile, qudd DEUS affirmet, fe habere poten~
tiam producendi leonem a fe diftin¢tum, & non
atttingat effentiam leonis diftin¢tam.  Cogno-
fcit etiam per hanc cognitionem poffibilia claril-
fimé, & comprehenfivé; non enim poteft in

DEQ dari cognitio obfcura,autnon com_prchen—".

fiva objecti pro eo figno cognofcibilis: (iagf ta-
men poteft dariin creaturis, quz aliquid ¥ alio
obfcurt tantim artingunt. Attamen hzccogni-
tio non eft cognitio_poffibifium in fe ipfis; quia
per hanc jntc]}{git It cognitio immediat¢ directa
ad poffibilia pYopter propriam ipforum verita-
tem: & quzftio <ft inter authores, an prater
fuperiorem cognitionem potlibilium in omnipo-
tentia admitti debeat cognitio alia, non quidem
realiter, aut virtualiter ; {ed tamen formalites
diftin&tg, poffibilium in fe ipfis, pro qua refol-
vend
313, Dico 2. DEUS cognolcit etiam poffi=
bilia in feipfis.  ita Lugo, Martinon , Erize,
Quiros, Gormaz , Arriaga, Aldrere, Monczus,
Comptonus, & alii, Recentiores prafertim, mul-
Ha iy

&

A



o Trattatus 1. Difpotatio IL Queflio M. Articnlus 13,

i, Prob. Intelleftus Divinus eft fummé cognolci-
tivus: ergo debet cognolcere non tantim omne
poffibile, fed -etiam omni medo, quo cognofci
poteft: atqui poffibilia funt etiem "cognofcibilia
in fe ipfis: ergo, ant, eft certum, conf, prab. ex
€0, quod intelletui fummé cognolcitivo-debe-
at femper attribui ea [cientia, qua eft perfectior,
aut perfectio fimpliciter fimplex: atqui eft perfe-
¢tio fimpliciter fimplex cognolcere rem omni
medo, quo potelt cognofci: ergo. Infuper perfe-
<tiorem habet [cientiam Theologus , ‘vel Phila-
fophus, qui fuam affertionem poteft demonftra-
re pluribus medis, quam, qui tantim uno ; hic
enim -eft -ignorans, fi aliquas rattones nefciats
ergo etiam [cientia DEI eft perfetior , fi poffibi-
lia omni modo, que cognofci poffunt, cogna-
fcat.  Cenfirm. ex S. Thoma , qui 1. parte
quaft, 14 avt. vo.ad 4. ait. Cognolvere aliguid per
aud tantin eff imperfetie cognitionis, fi illud fit
cognofcibile per fe. i : _ :

Quod autem poflibilia fint in fe ipfis co-
gnofcibilia , habetur ex eo, quod , ut fatis
semmuniter admittitur , Angeli multa poffibi-
lia in fe ipfis cognofcant: cujus ratio -ulterior
eft; quia etiam poffibilia habent aliquam veri-
tatem affirmabilem., non mindis, ac futura con-
tingentia, qua tamen juxta S, Thomam (Ut in-
fra oftendemus) & alios, przfertim noftros, &
DEO cognolcuntur in fe ipfis. Et certé con-
tingentia conditionate futara non poffunt infal-
libiliter in ullis caufis, nec etiama DEQ in feipfo
cognelci, Confirm, ex Aldrete difp. 13, fe%. 2,
n. 5. DEUS utpote fumms intelleétivus non in-
diget aliqua reflexione, aut medio, ut attingat
objeétum in fe atingibile: ergo mirum effet,
fi creaturam poffet indireété quidem in omni-
potentia , -non autem directe in fe ipfa , cogno-
{cere,

324, Nec dicas, cognitionem poflibilium
in feipfis efle fuperfluam 5 ciim DEUS jam o-
mnia comprehenfive cognolcat in omnipotentia;
nam licét cognolcat omnia, non cognolcit omni
modo; cum tamem ei utpote'infinite fcienti ne-
cefle fit, rem cognolcere omni modo, Sic ad-
verfarii Ut bene arguit Aldrete Jadmittunt, quod,
quamvis DEUS Pater omnia videat in Verbo com-
prehenfive,tamen ctiam eavideat in omnipotentia,
Si ergo non eft fuperflua cognitio ejusdem in alio
medio, neque erit fuperflua cognitio ejusdern
aliomodo. Noto fub finem;juxta nos hanc co-
gnitionem creaturarum in feipfis effe pofteriorem
cogpitione earundem in eflentia , vel omnipo-
tentia pribs vifa, & cognita; nam, Ot redts Mar-
tin®Wdocet controv, 2. difp. 5. fédt. 2, cogni-
tio pofTibilium in feipfis prefupponit, fi non in-
cludit, effentialiter cognitionem eorundem in ef-
fentia ; utique enim DEUS priis ratione co-
gnofcit feiplum tanquam objectum primarium ,
& in [e creaturas , antequam ipfas cognofcat in
fe ipfis,

ARTICULUS 1L

Solvuntur O&jeﬁforzes.-é

325 B. 1. contra 1. concluf, Effen-
tia, vel omnipotentia Divina
#on oft cjusdem rationis cum

creaturis poffibilibus : ergo non poteft effe M.
dium, in quoifte videantur. Confir, 1. Creaturz
non poflunt videri in DEO,nifi eo modo,quo funt
NDEQ: [ednonfunt inDEO formaliters ergo
non pofluntin eoformaliter videri, Conf. 2.DEUS
prits deberet fam omnipotentiam cognofcere,
& dein ex occafione illius cognitionis progredi
ad cognitionern poffibilium inilla: fed fic difcui-
reret: ergo. Relp, neg, conf. Verbum Divinum
etiam non eft cjusdem rationis cum creaturis,
& ramen cognofcuntur iftz inillo: & idem con-
tingit in quavis caufa zquivoca; non igitur requi-
siturfimilitudo, fed tartim connexio, Ad 1.con-
fir.neg.ma. modd enim creaturz fintin DEO emi.
nenter, vel caufaliter, poffunt jam eorum fo-
‘males perfectiones eminenter contentz, adeoque
iplemet formaliter cognofcis quiahzc ipfa emi-
fientialis continentia eft ratio ipfas cognolcendi,
vel affirmandi. Ad2. confir. neg. maj, quia uni-
<o intuitu cognolcit, & fe, & creaturas. Vide
7,281, 86 320, : _
326. Dices, Effentia DEI, vel omnipotentia
fnon connectitur cum poflibilibus: ergo ifta non
poffunt ratione connexionis in illa cognolci.
Confir. 1, ScientiaDEI debet effe priorad omnipo-
tentiam: atqui juxta nos ipfa tanquam objectum,
in guo viderentur poffibilia, effec prior ad fcien-
tiam: ergo. Confir, 2. Licét Angelus comprehen=
dat feipfum, tamen non cognofcit omnes effe-
€tus fibi poflibiles, e.g. cognitiones fyncategore-
maticé infinitas : ergo, lictét DEUS comprehendat
{uam omnipotentiam, non tamen cognofcitomnia.
poflibilia Refp. dift.ant. omnipotentia non conne-
¢titur connexione dependentiz, vel indigentiz, vi
cujus aliquid accipiata poffibilibus, conc, ant
fon conneclitur connexione infinitz perfectio-
Ais, vi cujus poffibilibus poffit aliquid dare, neg.
ant. & conl. ImO hzc connexio eft ummaDEL
perfectio, Eft tamen DEUS ens fummé abfolu-
tum, & independens; quia non indiget aétuali
exiftentia ullius entitatis a fe diftinétz. Qudd
autem ‘omnipotentia DEI debeat dici magis ne-
ceffaria, non impedit hanc connexionem; narm
<um poffibilitas rerum, cum qua o modo omni-
potentia connexa eft, etiam fit neceffaria, & in=
defectibilis, poffunt jam inter fe connedti.

Ad 1, confir. dift. maj. Scientia dire@iva,
& caulativa debet prior effe ad omnipotentiam
Operantem. conc. maj. feientia quazvis debet efle
prior ad emnipetentiam ipfam. neg, maj. & dift.
fic, 'min. neg. conl, BEUS, propri¢ loguendos,
ftricte non eft omnipotens; quia feit, fe effe
‘omnipotentem; fed potils fcit fe offe omnipo=
tentem 5 quia et omnipotens : quamvis omni-
potenitia nen operetur, nifi pritis {ciat DEUS, rem
efle poflibilem &c, Ad 2. confir. neg.conl, An-
gelus non eftadzquata caufa fuorum atuum. fed
indiget concurfu Divino, Nec dicas, DEUM
etiam rion effe caufam adzquatam a@uam no-
dtrerum vitalium; nam, licét non fit {formaliter,
eft tamen eminenter, quatenus fe folo poteft
adzquate producere caufam produtivam iiloz
rum actuum,feilicet nos ipfos, At Angelus non
eft eminenter caufa adazquata fuorum effe-
&tuums;nec enim poteft producere [eipfum.

327. ‘Ob, 2. contra fecundam conclufio-
nem. SiDEVS cognoiceret poffibilia in fe ipfis,
cogni=,




Quonnodo Deus cogrofcat creaturas pofibiles.

fognitie Di\'i\na dependeret 2 poffibilitate creatu-
yarume hoc eft abfurdum: ergo. Confir.Creatur
deberent [pecificare cognitionem Divinam : hoe¢
non poteft admitti: ergo. prob. maj. Objeftum
formale ex S. Thoma fpecificat altum:ergo.
Refp. neg, ant. Dependere non et tantim con-
necli,fed indigere, SicPater Divinusnon depena
det a Filio , quamvis neceffario cum ille conne=
¢tatur.  Indiget autem bonis tanttm ille, qui
nec ex [eilla habet,nec prolibitu habere poteit}
hac autem ratione non indiget cognitio Divina,
vel DEUS poffibilibus. Aliqui aliquando pro eo-
dem fumunt connecti , & dependere: verum non
loquuntor ftricte, fed late,

Ad confir, neg. maj, folui enim objeStum
phyfict motivum fpecificatintrinfece , Ut dicturn
n.311, ad prob. dift. ant. objectum formale phyfi-
& motivum fpecificat. conc,ant. objectum forma-
Je tantim tit fic. neg.ant. & conf, Quando auter
Angelicus videtur docere , qudd primum intels
JeCtum tribuat fpeciem a&ui, per primum intel=
lectum nonintelligit objeétum formale; fed [pe-
ciem intelligibilem impreflam, Gt clare docet i#
1. dift.35. guaft.1, art. 2. in corpore. Per fecun-
dum intelletton autem intelligit iplam rem : fi-
cut per primum vifwm intelligit [peciem vifibi-
{em in oculum immiffam : per fecundum vifik
intelligit objeétum exterius : nemo autem fo-
mniat, quod DEUS a creatura accipiat [peciem in
ardine ad eliciendas fuas cogpitiones: fed , ut di-
ximus aum. 280, ipfa effentia Divina et Species
omnium rerum, {ialiqua DEO neceffaria eft.

328. Dices.Effentia Divinanon poteft effe fpe-
ciesreprzfentans creaturas:ergo.prob.ant,Species
debet caufari ab objecto : hoc repugnat effentiz
Divinz: ergo. Confir. Ratio [pecict alicui con-
venit,vel ob fimilitudinem, vel ob identitatem cum
objecto neuttum datur in effentia Divina relatd
ad creaturas: ergo.  Relp. Suppofito, quod fpe=
cies fit necefluna ad cognitionem Divinam, neg,
ant.ad prob. neg.maj. Angeli certe habent fpe-
cies infufzs rultarum rerum non exiftentiom
quz eas producere non potuerunt : itemn ipfi fibi
funt {pecies juxta multos ad cogiofcendum
fe iplos, quinfeproducant. Ad coofirm. dift,
ma. ratio ipeciei convenit ob fimilitudinem in
perfectione entitativa, niég. ma. in ratione repra-
fentandi. conc. maj. & dift. fic min, neg, conl. Si
enim [pecies intentionales recte repralentant fub-
{tantiam viventerm, quamvis iplz non fint fubftan-
tiz, aut viventes, adecque imperfectiores : multd
magis poterit efientia Divina réprafentate treatu-
1as, quamvis {it perfectior, Gaonetus difp. 2. de
feient. DEL art, 2. num. 6. ait, cognitionem crea-
turarum in fe ipfis efle DEO indignam: fedidnon
probat: dein ipfemet difp. 4. de [Gientin DET
art. 5. §. ¢ i, 162, admittit, effectum aliquem
poffe videri in caufa prazdeterminata: fi aurem
noneft indignum DEQ, videre creatutam inalia
chatura 5 necerit indignum , videre eam in fe~
ipfa. 5

329. Ob. 3. Creaturz poffibiles nihil funt,
vel earum potfibilitas identificatur cum ominipo-
tentia: ergo non poffunt cognofci, nifi in omnipo-
tentia.  Confirm, Quod a&u nihil eft, non eft
actu cognofcibile : fed creaturz poffibiles 4&u
fihil func:ergo.  Relp. dift. 1. p, ant, Creaturz
poflibiles nihil funt per ftatum, conc, nitul funt pex

6i
alienationem, neg. 1. part. ant, & etiam fecun-
dam partem cum confeq. Dicitur aliquid efle
per flatum , quando exiitit pro tempore fmporta-
to per copulam, & verbum eft lumitu in vi verbi,
ut fignificetidetm, ac exifiit, e, g. Ingolfiadium eft
amuimentum,  Dicicur aliquid effe per alienatio-
nem, quando nonexiititpro tempore importato
per copulam ; fed prafeindit ab exiftentia , vel
non exiftentia, & verbum eft fumitur tantum in
vicopule, hoc eft, ut fighificer non exiftentiam,
fed tantlim convenientiam pradicati cum {ubjecton
€.g. Alier inundus eft pofiibilis. Status purd natu-
ve eft ftatus bominis absque elevatione ad ftatum
fupernaturalem.  Dicitur aliquid effe per amplia~
tionem , quando datur quidem pro aliquo rem-
pore, fed non proillo, quod importat copula de
prafenti, fed, vel extitit, velexifter. e. g fidicos
ddamus eft primus horo.  Status juflitie originas
lis eft fatus Adami ante peccatum. Dies exiremi
gudicii eft dies juftitie DEI vindicative: ubiin pri-
mis duabus propofitionibus ¢ff fignificar idem, a¢

Juit,in tertiaidem, ac erit.

. .Jam autemadhoc, utaliquid poflit cogno=
fci, honrequiritur, utdetur perftatum ; alias nee
praterita,, nec futtira cognofcere poflemus 3 clim
tamen de his {zpiffime difcurramus.  Sufficit era
go effe per ampliationem, vel alienationem: qua
ratione etiam funt poffibilia; i€enim res jam pof-
funt objective exiltere, hoceft, effe affirmabiles,
velnegabiles; adeoque & cognofcibiles, it expe-
rientia monflrat innobisipfis. Videri poteft Mar-
tinez conivoverfia 2. difp. 1. felf. 3. §. 2. ubi
fulits oftendit, terminos aliquid, nibil, aliquan=
do fumi pro ftatu, aliquando per ampliationem ,
vel alienationem.  Vide etiam eunder loco cit,
Jed, 1, ubi oftendit, Scorum non admittere, quodd
poflibilitas rerum {it ens diminutum, {fea medi-
uminter reale, & intentionale. Ad confirm. patet
tefponfio ex dictis.

330. Ob. 4, DEUS videt creaturas medi-
ante {ua effentia tanquam fpecie intellectuali: et-
go eas tantum videt rediaté in (pecie,vel effentia.
Confirm. DEUS videt omnia in fe tanquam in
fpeculo: ergonon videtin leipfis. Refp. dift. ant,
videtita,ut eflentia femper fe habeat i1t quod.neg.
ant. ut [ehabeat in ordine ad aliquam cogpitio-
nem creaturarum tantim Ut quo. cornc. ant. &
neg, conl. Etiam oculustantim videt ¢, g, arbo~
rem mediante (pecie 5 4t quia hzc fe non habek
ut quod, feu tanquam objectum , fed tanttim u¢
quo, five Ut applicatiointentionalis abjeéti, videt
arborem immediaté infe : ita autem etiam effen=
tia Divina in ordine ad cognitionem creaturarum
in feipfis tantiin fe habet Ut applicatio.  Si au=
tem [pecies e. g. {untintromiflz in cubiculo ‘ob=
fcuro in télam candidam , in qua fiftuntur, Eque
ipfas reprafentant tanquam aliquod objecturn,
tunc {& habentlit quod, & in ipfis videtur obje~
Ctum mediate : & fic fe habet éffentia Divina in of=
dine ad cognitioner creaturarum non in feipfis,
fed inipfa eflentia , vel omnipotentia,

Ad confitm. Si {pecies reflex2 in {peculo
Tehabent titquod,tunc dift.ant. DEUS ita videt peé
aliquain cognitionef. conc, ant.per omnem.neg.
ant. & conf. Anautem ibi {peciés fe habeant ut
quod,eft dubium Philofophicum; hinc mun. 2204
dixi,cognitionem poflibilium in omnipotentiaali-
quomodo comparari pofle vifioni in fpeculo

H 3 quia




v

62 Traltatus 1. Difputatio 111, Queftio II. Articulus 1.

gnainter ifta difparitas (dequa
ntrava 2. difp. 6. feil, 1) & prefertim
10d fpeculum non repra(entet , nifi refle-
{pecies ab objecto acceptas , ‘quod longe
abeft ab effentiaiDivina, Quando autem hic
objicitur , admittendam 2 nobis effe in DEO fci-
entiam unam alterd perfeétiorem, eoqudd feien-
tia potlibilium in effentia fit perfeétior fcientid
eorundem ‘in Teiplis , jam refponfum =lt fupra
nitin. 299. €9 300,

331. 'Ob. 5. DEUS non cognofcit fe in
‘ereaturis : ergo nec'creaturas in feiplis, prob.ant. 1.
Si cognofceret [e in creaturis, cognofceret (e zni-
gmatice & abftradive,ficut viatores eum cogno-
fcunt: hoc dedecet DEUM: ergo. 2.Hacrarione
darenturinfinitz reflexiones; quiain {e,in creatu-
ris cognito, iterum cognofceret creaturas, & in
his iterum fe, in infinitum : hoc eft abfurdum:
ergo, Relp. de confequentia poflet fors con-
troverti: fed neg ad 1. prob, neg. mai, non
enim deberet fe cognofcere ad modum alterius,
ficutnos DEUM nune cognofcimus : fed tanttim
in alio , ‘vicujus determinatur ad fimul cogno-
fcendum feipfum. vide wum, 320, €5 feq. Ad 2.
prob.neg.maj, DEUS -enim unico indivifibili in-
tuitu fine ulloregreffucognolcit in fe creaturas,
& in creaturis {eip{um, ratione connexionis , qu
interipfum, ac creaturas datur. Nos quidem ad
hanc cognitionem explicandam opus habemus
reflexionibls , & circuitionibus : non autem DE-
US, qui cognitione perfectiffima cognolcit,
quod nos imperfeéte explicamus. vide etiam di-
&tanum, 314.

3372, ‘Ob. 6, DEUS fe cognofceret in crea-
turis eatenus, quatenus habet connexionem cum
ipfis :fednon habetconnexionem ratione omnium
predicatorum: ergo ‘non cognolceret {e quoad
omniapreedicata: ergo tantum abftradtive: hoc
repugnat DEO : ergo, Relp, neg. maj.Perfeétio
cognitionis non eft defumenda tantim ab obje-
cto, vel medio, fed etiam a potentia cognofcen-
te; nam ens [pirituale cognolcit perfeétius,
quam ens materiale, & Angelus perfectius, quam
homo, licet (it idem objeétum, & medium. {in-
de DEUS neceffario habet femper cognitionem
perfectiffimam, etiam fupra meritum objecti, vel
medii creati, ejusque perfectio exigit, utetiam in
medio creato imperfedlo fe cognoicat compre-
henfivd.

333, Ob. 7. Juxtanos DEUS deberetco-
gnofcere infinita quia infinita {une poflibilia:
led hocnon admuttitur: ergo, Relp. conc. maj,
quod feilicet DEUS cognofcat infinita, faltem {yn-
categorematice, & neg. min. quoad infinita lyn-
categorematice’; mam de hoc non elt difficuitas.
Si aatem queeras, an DEUS cognofcat infinita ca-
tegorematicé. Refp. nos hic & nunc abea qua-
{tione abftrahere, & noftram conclufionem cum
utraque fententia tam affirmativa, ‘quam negati-
va pofle ftare. 'Gormaz dé DEQ n. 234, aflerit,
DEUM cognofcere mfinitum categorematicum,
non tamen illud pofle producere ; coqudd okje-
¢tum intellechis poffit effe aliquid indetermina-
tum, quale aparte rei dari non poteft. Sic eti-
am potelt cognofci animal ut fic, at non po-
tell dari a parte rei,

Alii econtra, & forté probabilitis, dicunt,
DEUM cognelcere infinita tantum fyncategore-

11C

matice, & omnia diftributivé, non colleive
aut fimuliate objetorum, quanquam cogno-
fcatfimult tionis 3 cim non poffit fuccef-
five cognofcere. Addunt, aliud efle cognofcere
finitali '
rematict _ in cognitioni
me ratio: quea {emper plures, & plures da-
buntur fine fine; quin unquam fint futare cate-
gorematice infinite {alids manifelte fieret in
tum ex finito per additionem finit) adeo
pofiunt ifte, ut lemper augendz, vel it futurz
plures fine fine, a DEO cognolci; quin cogno-
fcatur infinitum categoremaricum,  Idem elt, fi
DEUS cognofcat -omnes numeros finitos pol-
fibiles , & nullum -ex illis maximum , nullum
infinitum.

334.0b. 8. S. Dionyfius c. 7, de Divinis
nomintbus ait de DEO, Non fecundim vifionem
ji;zgubﬁs Je immittens, fed (ecundim unam canfe con-
Linentiam omnic fciens, 8 continens : ergo DEUS
non cognofcit (ingulain feipfis. Conf. 1. exeodem
ibidem dicente : Seipfamitaque Divina Sapientia
nofcens omnia fcit s €rgo non in fe ipfis. Confir.
2. ex ‘codem ibidem. DEUS exiftentia cogno-
Juit, non [cientid, que fit exiftentinm, fed que fit fu
ipfius;ergo. Relp. Haunoldus,quamvis adverfarius,
L1 tratt, 1.n. 227, fatetur, confiderato toto con=
textu S. Dionyfii pliis non probari, quam DE-
UM non cognolcere creaturas in tempote, aut
iis per aliquam fpeciem influentibus,  Sed &
textus ex verfione Lanfelii, & aliorumnon habet :
non_fe immittens: fed fic: non quod per [peciem
fingula confideret. Alit alia verba, quamvis ali-
quo'modo zquivalentia,habent.  Videatur Mar-
tinez controv. 2. difp. 7. fetl. 2. ubi totum quan-
tumvis longum textum adducit,

Sed omiffo textu, neg. conl, FExmenteS.
Dionyfii {e immittere fecundiim vifionem, non
elt pracise cognolcere in [e iplo objetum? fed
immittere fe,quzrendo in illo fpeciem, qua influat
in cognitionem : quod DEUS utique non facit
refpectucreaturarum. 'Quod autem hzc mens
S.Doctoris fit, “colligitr 1. exeo., qudd eti-
am loquatur ‘de ‘creaturis -exiftentibus , ‘quas
DEUS videt in e ipfis, Ut admitiit S. Thomas, de
quo pauld inferits, 2. S, Dionyhi intentum
tantumeft, oftendere , DEUM nbfle creaturas,
antequam fint , nec per experientiam tantlim res
cognofcere : quz eft interpretatio 'S, Maximi 2-
pud Martinez loc, cit. &indicatur iis verbis: Non
enim ex iis , qu# funt, eaquidem diftens Diving mens
novit. 3. S, Dionyfius comparathancaotitiam
DEI ‘cum notitia Angeli de fenfibilibus: arqui
Angelus ifta infe ipfis cognofcit, quamvis non
per {pecies {enfibiles ab ipfis acceptas. Di-
ces, ‘objectum per fpeciem potivs fe immittere
in intellettum , quam intellettum in objeum.
Relp. Etiam , quando intellectus cognolcit res it
leiplis, non fe phyfice immittit (chmtamentunc
juxtaadverfarios {eimmittat ) fed tantam meta-
phorice: in {enfu autem metaphorico, ficut di-
cimus,injicere, vel immittere oculos in objectum,
quamvis illud immittat {peciemin oculos: ita eti-
am poflumus dicere , quod immittatur intelle-
Clus,

335. Ad 1, confirm. neg. conf, affirmande
€nim unum , nennegatur alterum. Ad 2, con-
fiem. neg. conl, quia per feientiam exiffentium

intel-

Alll=-

g




Quomodo Deus cognofcat creaturas poffibiles.

intelligit S. Dionyfius {cientiam, ab ipfis per(pe-
cies influentibus defumptam ; nam ftatim fub-
jungit paritatem de Angelis , de qua pauld anté:
ubitamen nonvult dicere , effe omnimodam pari-
tatem inter cognitionem Divinam, & Angelicam;
quia Angeli tamen cognofcunt per [pecies ali-
unde acceptas, & eorum cognitio producitur ab
objectis, per fpecies intentionaliter concurrenti-
bus : quamvis non per fpecies immediate ab ob-
jectishabitas, fed vel 2 DEO infufas, velaliunde
acquifitas 3 nam objectum femper dicitur influere
(intentionaliter, non phylict) modo aliqua e-
jus fpecies influat, unde unde habeatur. Paritas
ergo inter cognitionem Divinam , & Angelicam,
exmenteS. Dionyfii,{tat in hoc, quod utraquefit
objectorum in {eipfis, utraque fine fpecicbus, ab
objecto productis , utraque fine influxu phylico
objectorumshoc enim maximé intendit S.Diony-
fius,volens pracipué monftrare, DEUM ndfle
creaturas , antequam fint,fine €arum concurfu.
Difcrimen autem adhucelt,quod Angelus indi-
geat faltem aliquibus fpeciebus , & influxu inten-
tionali objeti; non autem DEUS, cujus effentia
fufficientiflime eft [pecies rerum omnium 3 fita-
menfpecies relpectu DEIrequiritur.  Hzc fufi
s deducenda fuerunts quia Gonetus hunc texe
tum valde urget : fed fust, 8 folidé «i refpondet
Martinez loca citato.

336. Ob 9. Angelicus conftanter negat,
creaturas ADEQ videri in fe ipfis:ergo.  Relp.
dift. ant, negat , videri in fe ipfis tanquam pringi=
piis cognitionis, five per fe, five per {peciem in-
fluentibus, conc. ant, pracisé tanquam objectis.
neg, ant, &conl. S. Doctor . part. quaft. 84. art.
5. in corp, docet, etiam illud cognolfci in alio ,
qued cognofcitur peraliud tanquam principiums
fic dicit . videri in fole omnias quia per illum, fci-
licet Mlluminantem, videntur, Quando ergo 5.
Dao&or vult, DEUM duntaxat cognolcere omnia
infua effentia 3 tantiim vult, quod omnia per ef-
fentiam Divinam, quz per modum Ipeciei , vel
principii concurrit , debeant cognolci : adedque
tantim excludit cognitionem creaturarum-in fe-
ipfis, tanquam influenribus, quam €tiam nos mi-
nime ad{truimus: non autem excludit alteram,qua
tantim habet creaturas pro objectis immediatis,

Imo hanc non obfcure admittit, tum in texiu
n. 322.4llato, tum 2, part.quaft, 14. art.13. incorp.
ubi ait: DEIS autem cognofcit ommia <ontin-
gentia, non fokim, prout funt in fuis caufis, ,fedetjang,
prout unumquodgue eozum eft au in fe ipfo.  Et

ﬁuamvis teplicari poffit, S. Dotorem ibi logui

e futuris, non refert; i enim DEUS poteltinfe
ipfis videre futura, tunc etiam poteft poflibilia;
quia non eft amplitss ulla ratia id negandi imo,
fi DEUS aétu exiftentia wvideat in fe ipfis, debet
etiam videre in {e ipfis poffibilia, & futura; tum,
quia pofibilitas, & exiftentia non diltinguuntur:
tum, quia DEUS ab zterno jam omnia videt:
adedque, quod videt nunc exiftens, debuit jam
anté vidiffe, quando erat adhuc futurum, aut pof-
fibile. Et hac illatio eft clart ipfius S. Thomz
i 1, dift. 38, quaft. 1. art. 5. in corp. ubi fit ait:
Dico igitur, quod intelleius Divinus intuetur ab
«terno ynumquodgue contingentivm, non folim pro-
ut eft in caufis fuis, fed prout eft in effe fuo deter-
wminatos cim enim ve exiftente ipfam vem videat,
prout in effe fuo deserminato eft; alitey cognofieret

63
rem, poftquam eft, quam antequam fiat , 88 fit ex
eventibus verum aliquid ejus accrefceret cognitioni.
Patet etiam, quod DEUS ab &terno non ffi’ﬁm Vi-
dit ordinem (i ad vem, ex cujus poteftate res erap
futara, fed ipfume(fe vei intuebatur.

. 337. Ob. 10, S. Auguftinus cit. #. 313,
ait, DEUM nihil videre exera fe: ergo. Con-
firm. ex traftata S. Ambrofii in Symbalum cap.1.
ubi dicitur DEUS nibil extra fe incelligeres fed fin-
gulain fe intueri. ergo. Refp.om, ant. neg. conf,

Ratio refponfionis habetur. . cit. Ad confir. dift.
ant. dicitur DEUS nihil extra fe intelligere, accipie
endc\: principium cognitionis ab extra. conc. ant.
tantum habenda pro objecto res extraneas in fe
ipfis. neg. ant. & conl. 5, Ambrofius L 1. de of-

Jictis ¢. 1g. ait: Quomodo mon poteft intelligbilis
DEI fplendor in cogitationes hominum, 89 corda,
qua ipfe creavit, femet inferere? Hoc certé fignis
ficat cognolcere objectain (e ipfis; nam fiadverfa-
xil 1n textu 8. Dionyfii cit. mum. 334. per verba

e immittens intelligunt cognitionem in fe ipfis,
eandem intelligere debent etiam in voce ¢ inferea
¥e;quanquam S, Ambrofius nequeat intelligi de
cognitione creaturacum in fe ipfis, ut influenti-
bus. AddoexMartinez controv. 2. difp. 7. fedt. 24
aliquando phrafin in aliguo videri non idem figni-
ﬁcar‘e apud Patees,, quod apud Scholafticos: &
certe S, Augull. lib. 12. confef]l cap. 24. €5 25.
aliter accipit cognofcere aliquid in incommutabili
Divinavericate, vel effentin, quam accipiunt Scho-
laftici hoc locos quia ait, fenfum, quem habue-
rit Moyfes in libro Genefis, videri in incommuta-
bili veritate: hoc eft, niti, & probari, vel certum
reddi authoritate veritatis Divine: qui fenfus lon-
gt alius elt ab eo, de quo hic eft controverfia,

QUESTIO 111,
De Scientia Vifionis.
ARTICULUS L

Quid fit Futuritio, Contingentia, &
Neceffitas.

Gimus hic de Scientia Vifionis
DEI, non prout [e extendit ad
objectaneceffarit exiltentia, qua=
Tia funt praedicata Divina: neque prout fe extendit
ad objecta contingentia quidem , atiamen jam
afu exiftentia: {ed, prout fc extendit ad objecta
contingentia,abfolute futura; de his enimeft dif-
ficultas, quomodo 2 DEO infallibiliter poffint
prafciti abfque lzfione Tibertatis creatz.  Sicut
antem alia,jita iftud quoque concretumButuyum di-
<it {ubjectum, & formam, feufuturitionem : &
de hac nunc quarimus, quidit.  Duplex autemy
4 nofkris communiter diftinguitur { quanquam
reclament Gonet,atque alii Thomiftx: fed plané
contra S. ‘Thomam, titinfra patebit) icilicet cau=
Jalis feu extrinfeca,8 formalis, feu mtrinfeca, Caus
{alis futuritio eft determinatio, vel ordinatio cau=
farum,in prafenti exiltens , & connexa cum fir-
turo eventu, Hzc autem connexio, fi infallibi~
liter,, & inimpedibiliter trahat poft fe effectum,
eft futuritio fimpliciter talis: fi non infallibiliter,
aut inimpedibiliter , fed tanthm ordinarié poilhf e
tranag

338




	Art. I. Quomodo Deus cognoscat creaturas possibiles.
	Seite 58
	Seite 59
	Seite 60

	Art. II. Solvuntur Objectiones.
	Seite 60
	Seite 61
	Seite 62
	Seite 63


