UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Theologia Scholastica

Mayr, Anton
MDCCXXXII

Art. I. Quomodo Deus cognoscat creaturas possibiles.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84303

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84303

58
dift. min. non poteft dari refpeétu Dei motivum
phyficum.cenc. min, intentionale. fubd. {trickiffi-
m¢ tale,om,laté tale. neg.min. & conf.ad prob.dift.
maj. motivum phyficum refpicit mobile, conc.
maj. intentionale faté tale. neg, maj, & conc. min,
neg. conf, uidam nolunt admittere refpe-
&tu DEI motivum {hi&e tale : quaflio eft de
nomine, de quanon multim litigabo; fed di-
cam, obje¢tum formale, vel rationem objetti-
vam , & motivum {tri¢te tale non efle idem.
Gormaz tamen de DEQO num, 321, admittit in
DEO potentiam intentionaliter mobilem. Ad 1.
conf, neg. maj. Etfi potentia fit determinatifiima
ad cognofcendum, tamen habet objectum for-
male ; quia habet rationem aflentiendi, vel cogno-
fcendi objeCtum. Ad fecund, conf. dift.maj. mo-
tivum phyficum eftcauflacognitionis. ‘cone, maj.
intentionale. fubd. {tricte tale. om.laté tale. neg.
ma. & conceflimin,{ubeadem diftintione conc.
vel neg. conif.

316, Ob. 7. Objeétum formale movet Ut
cognitim: fed DEUS non poteft itamoveri : er-
go. prob. min. Si obje¢tum moveret Ut cogni-
tum, DEUS tranfiret ab una cogpnitione ad aliam,
adeoque difcurreret: ‘hoc non admittitur: ergo.
Relfp. dift. maj, movet Lt cogniturn pravit per
aliam prazcedentem cognitionem, ‘neg. ‘maj, per
hancipfam cognitionem, ad quam ‘movet. conc.
maj. &fic dift, min. neg, conf, ad prob,dift. maj,
fimoveret Ut cognitum per aliquam praecgden-
tem cognitionem, conc. maj. fecus. neg, maj. &
conc. min, neg, conl. Movere Uit cognitum
neceflario non plus dicit , quam objeétum for-
male non movere ,nifi quando cognofcitur; alias
enim non potelt efle ratio affenfiis: ‘et autem
objectum formale indifferens, ut cognofcatur, vel
peractum pravium, veltantim per ipfum actum,
cujus eft abje¢tum formale, Abhominibus qui-
dem ordinarit cenfetur cognolciper apprehen-
fionem prazviam (quamvis de hoc dubitare liceat
in ordinead primaprincipia) at nonitad DEO.

317. Ob.§. ObjeCtum formale debet an-
tecedere, vel comitari fcientiam : {ed creaturz
nec antecedunt , nec comitantur fcientiam DEIL:
ergo non funt objeétum formale. Conf, SS,
PP. Dionyfius, Auguft, Anfelmus, negant -, veri-
tates creatas effe objectum formale cognitionis
Divinz: ergo. Relp. neg. maj, Sufficit, fi fit ra-
tioaflen(Gis: ad fummum debet precedere ob-

\je&um phyficé motivum ,quod it caufa cogni-

ionis. Ad confir. dift, ant. negant effe objectum

phylges , vel ftriiflim¢ motivum. conc, ant. la-
titis tum motivum. neg, ant, & conf. Sedde
textibus iftorum $S.PP. iterum, ‘quando de <o-
gnitione poffibilium,

318, Ob, 9. Infinite ctentiz non eft pro-
portionatum objectum finitum ;®rgo nullacrea-
tura et objectum proportionatum fcientiz Di-
vinz, Conf. Voluntas Divina, quiainfinita, non
movetur neceffario ab ullo objeéto creato = er-
g0 neque intelle€tus Divinus, Refp. dift. ant,
non eft proportionatum in ratione perfetionis,
conc. ant. in ratione attingibilitatis. neg¥gnt. &
conf. Certéintelletus Angeli (piritualis cogno-
feit etiam inferiora materialia, licdt minis perfe-
€ta: imd omnipotentia infinita producit effeus
finitos.  Ad conf. cone, ant. neg. conf. Volun-
4as Divina, quia libera, poteft moveri ab aliquo

Tralatus I. Difputatio 1II, Queftio IL. Articulus 1.

creato, vel non: unde etiam creature funt ob.
jectum formale, faltem fecundarium, refpectu ali-
cujus voluntatis Divinz 3 quia de facto funt ali-
quaratio {altem {ecundaria eas volendi : fed hog
non neceflarid; quia potuiffet DEUS liberé ea
non habere pro objefto formalis at intellectug
Divinuseft potentia neceffaria, debétque cogno-
fcere omnia poffibilia, & omnimodo : adeoque
etiam creature{unt neceffario aliqua ratio cogni-
tionis Divina.

QUAESTIO 1II.

De Scientia Simplicis Intelligen-~
dice,

ARTICULUS [

Quomodo DEUS cognofcat creaturas
poffibiles.
319. NOtandum 1. aliam effe poffibi~

litatem extrinfecam, aliam intrin-
Jecarm. - Prior, quz etiamactiva,
& caufalis vocatur, €ft caula, feu potentia aliquid
producendi; unde univerfalis extrinfeca poflibi-
litas rerum creatarum omnium eft emnipoten-
tiaDEL Altera,, quzetiam paffiva, & formalis
dicitur, eft aptitudo ad exiftendum:five non re-
pugnantia,aut confonantia predicatorum. Hanc
authores aliqui, ‘etiam ex noflris, negant: fed
-admittunt longé plures, edmque adftruit Angeli-
cus % part, quafl. 25.art.3,in corp. ubiait: Dicitur
autem aliquid poffibile , wvel impoffibile abfoluté ex
babitudine terminorum: poffibile quidemsquia pre-
dicatum nonvepugnat fubjettof5c. Et fandquan-
do DEUS cognofcit aliquid prodacibile , non
cognolcit tantum feipfum , vel omnipotentiany
fuam 3 hzc‘enim non eft producibilis, Rurfus
omnipotentia habet relationem, feu refpectum ad
poffibilia: ergo eftab ipfis diftinéta, Tandem quan-
do dico: dlrermundus poffibilis non exiftit = juxta
omnes verumdico: atadverfarii hanc propofitio-
nem difficillimeé explicant 3 nam fenius eff non
poteft: Ommtipotentia DEI non -exiffit: aliom au-
tem (enfum , quem affigmabunt , nifi alter mun-
dus pofiibilis fit -aliquid diftin¢tum ab omnipo-
tentia? Sedhzc potitis ex Metaphyficafuppenen-
da, quam probanda funt.
320. Notandum 2. ‘ex Gormaz de DEO

aum. g3 2, multipliciter aliquid poffe cognolci, in

fe,inalio, propter aliud, ex alio, & ad modum
akerius. ‘Cognitio Tei in feelt cognitio reidire-
¢la,& immediata propter ipfius ret propriam ve-
ritatem,  ‘Cogpnitio el in zlio eft cognitio rei in
medio habente connexionem, vel ordinem ad il-
lam,quando nempemedium dire¢té cognitum ra-
tione fux connexionis determinat ad fimul co-
gnoflcendum mediaté terminum connexionis,
faltem per modum obliqui ; quia {cilicet obje-
Ctum plent, & adzquaté cognolci non poteit,
quin cognofcatur fimul alind, e.g. i cognofcatur
caufa ur talis , cognolcitur etiam ejus effeétus,
Si hic ordo , vel connexio eft metaphyfica, dici-
tur res cognofci propter aliud : & comparari hze
cognitio aliquo modo poteft cum vifione fpecu-
li, quod quis intuendo fimul videt objecta ab eo
reprafentata.  Cognitio rei exalio eft cognitio

= difcur-




Quomodo Deus cognofcat creaturas poffibiles.

difcurfiva, quando fcilicet unum infertur ex alio:
qui difcurlus abeﬂ a cognitione rei in alio, de
qua re fusé Martinez de DEO feiente contyov. 2.
difp. 6. felk. 1. £g3. quod difcrimen etiam _trad:t
S, Thomas 1. part.quz‘. 14. art, 7. ud 2. d:cen§:
DEUS non cognofCit per canfam quafi prins cogni-
tam effeCius cognitos = Jed eos cognofcit in caufi 3
ande ejus cogaitio eft fine difeurfu. - Advertit tamen
Martinez cit. fett. 3. noftras cognitiones fzpius
effe rei exalio 5 eoquod prius medium imperte-
&e cognofcamus,&nondum {tatim in eo omnia
connexa videamus: poftea progrediamur ad in-
ferendas exillo res alias. Cognitio rei ad modum
alterius eft illa,quz objedtum, in fe attingibile,non
attingit,nifi per fimilitudinem.  FHxc cognitio eft
confula, & imperfecta ((altem, nifi fimilitudo fit
identitatis , feu perfectiffima : quanquam ctiam
hoc cafu ipfa hzcceitas non diftinguarur) sicque
cognofcimusAngeiumpermodum juvenis.
Hic addendum , quod etiam infinuat Marti-
nez loco modo citato o aliud effe cognoftere rem
in alio,, alind ad modumalterius.  Sic, licét DE=
US in fua omnipotentia cognolcat effectus , non
cognofcit per modum omnipotentiz &;parlter,
licet nos cognofcamus inveftigio pulvert imprel-
fo hominem , vel leonem , non apprehendimus
hominem , vel leonem quafi veftigium : item,qui
in vocabulo fcripto Cefar agnofcit Carolum VL.
non eum apprehendit tanquam [criptaram : fed
in his cafibus, it reGté Martinez, in nobis fpecics
veftigii , aut [cripturz, proptet CONNEXionem ,
quam habent cum leone, vel Czfare, tantum
cxcitant fpecies leonis , vel Cfaris , quas jam
habermus aliunde de leone, vel Cefare, quem
deinde cognofcimus vi illarum fpecierum excita-
taram : & fifte fineclare, & intuitive, leo, vel
Czfar clat® cognolcitur: §i autem fpecies fint
tantum impropriz , vel oblcure, cognofcitur eti-
am obfcure ,vel abftraétive leo, autCflar.
3a1. In DEO (pecies guidem ita excitari
non poflunt (quia effer imperfedtio magna) fit
tamen aliquid fuo modo zqguivalens , quatenus
feilicet cognitio veftigii ratione connexionis fuz,
quamn habet tanquam effectus cum canfa , vel
cognitio imagiis , aut feripturz ratione conne-
xionis, ‘quam haber cum prototypo, vel objecta,
faltem ex intentione efformantis imaginem, vel
fcripturam, (quam intentionem una cum imagi-
gine, & faiptura DEUS cognofcit)) determinat
DEUM ad videndum prototypon, vel objectum
tanquam objectum mediatum, vel indire€tum, &
quidem fimul per eandermn cognitionem,*quaco-
gnofeit ipfam imaginem,vel [cripturam:non tamen
determinat ad videndum eo modo imperfecto,
quo imago imperfeta, vel feriptura illud reprz-
fentant. Bt hac etiam ratione DEUS diciturin co-
gnitionibus obfcuris , vel univerfale facientibus
objeéta cognolcere, quin cognofcat oblcure,aut
univerfale faciat ; nam omnia clariffime, & diftin-
&iffime cognofcit: ficut etiam DEUS in noftra
“cognitione reprafentante Angelum per mo-
dum juvenis cognofcit Angelum, at non per
modum juvenis. Certé fpecies juvenis minlis
eft fimilis Angelo, quam [pecies veftigii leoni,
vel fpecies fcripture Czfarizunde , fi nos non
cognofcimus Czfarem per modum feripturz
&e. in illo cafu, minis DEUS cognolcit Ange-
lum per modum juvenis: praterquam, quod fic

9
DEUS objecta cognofceret abftrallivé , quod
videtur 4 nemine admitti ;| cecté fine gravifiima
ratione non eft admittendum.  Sicut ergo DE-
US in dicta cognitione non cognoltit Angelum
per modum juvenis : ita neque in cognitioni-
bus, facientibus univerfale , cognolcit objetum
univerfaliter, feu faciendo univerfale 3 quia non
cognofcit ad modum illarum cognitionum ; nam
illz cognitiones, feu reprefentationes univerla-
les A longé non funt perfecté fimiles objectis ,
prout dantur 2 parte rei, & ferme fe habent, Ut
veftigivm refpectu ferz. Banholzer de DEO feia
ente queft. 2, art. 1.num. 23, negat hanccognitio-
nem effe in alio, & hinc negat , DEUM cognol-
cere [e increaturis: fed negari non potelt, DE=-
UM {uomodo ab his qualibuscunque mediis de-
terminari ad cognofcenda objecta, & quidem fine
difcurfu: & hze eft (nifi fiar quaftio de voce)
«cognitio in alio.

322. Dicor. DEUScognolcit omnestrea~
turas poffibiles in fua omnipotentia, vel in fe ipfo.
jta authores communiflimé. Prob, inprimis,
qudd DEUS omnes creaturas poffibiles cogno-
fcat, habetur €x 1. 276. & quia ablurdum effet
dicere, DEUM aliquid ignorare,quod facere po-
teft. Quod antemvidear poffibiliacreata in omni-
potentia, fic prob. Omnipotentia eft medium
thabens (ufficientem connexionem cum peilibili-
bus; quia et caufs omnium, & eminenter omnia
wontinet: ergo DEUS eam comprehendendo co-
gnofcit poflibilia tanquam terminos, cum quibus
illa eft connexa, & ad ques feextendit, Confir.
ex SS.PP. qui paffim hoclicunt, & pralertim S.
Dionyfius dz Divinis nominibus cap. 7. ubific habet.
Ex (6,86 in fe fecundiym caufum omnium notionens,83
{ftientigm, arque fubftantiam anticipat, 89 ante com=
prebendit: & paulo_poft: Seipflam itaque Divina
Sapientia nofcens omnia (Cit, materialia fine materid,
€9 individue, que divifionem admittunt, €5 unicé
plurima.  Similes textus vide plures apud Aldre-
tedifp. 17.fetd. r.m r2. qui tamen videtur ufus alia
verfione S, Dionyfii : mos ufi fumus Ambrofio
Florentmo,

Per hanc autem cognitionem DEUS jam
attingit ipfa poffibilia fecundim efle proprium
contradiftin®um ab eflfentia DEI; eft eniminin-
telligibile, qudd DEUS affirmet, fe habere poten~
tiam producendi leonem a fe diftin¢tum, & non
atttingat effentiam leonis diftin¢tam.  Cogno-
fcit etiam per hanc cognitionem poffibilia claril-
fimé, & comprehenfivé; non enim poteft in

DEQ dari cognitio obfcura,autnon com_prchen—".

fiva objecti pro eo figno cognofcibilis: (iagf ta-
men poteft dariin creaturis, quz aliquid ¥ alio
obfcurt tantim artingunt. Attamen hzccogni-
tio non eft cognitio_poffibifium in fe ipfis; quia
per hanc jntc]}{git It cognitio immediat¢ directa
ad poffibilia pYopter propriam ipforum verita-
tem: & quzftio <ft inter authores, an prater
fuperiorem cognitionem potlibilium in omnipo-
tentia admitti debeat cognitio alia, non quidem
realiter, aut virtualiter ; {ed tamen formalites
diftin&tg, poffibilium in fe ipfis, pro qua refol-
vend
313, Dico 2. DEUS cognolcit etiam poffi=
bilia in feipfis.  ita Lugo, Martinon , Erize,
Quiros, Gormaz , Arriaga, Aldrere, Monczus,
Comptonus, & alii, Recentiores prafertim, mul-
Ha iy

&

A



o Trattatus 1. Difpotatio IL Queflio M. Articnlus 13,

i, Prob. Intelleftus Divinus eft fummé cognolci-
tivus: ergo debet cognolcere non tantim omne
poffibile, fed -etiam omni medo, quo cognofci
poteft: atqui poffibilia funt etiem "cognofcibilia
in fe ipfis: ergo, ant, eft certum, conf, prab. ex
€0, quod intelletui fummé cognolcitivo-debe-
at femper attribui ea [cientia, qua eft perfectior,
aut perfectio fimpliciter fimplex: atqui eft perfe-
¢tio fimpliciter fimplex cognolcere rem omni
medo, quo potelt cognofci: ergo. Infuper perfe-
<tiorem habet [cientiam Theologus , ‘vel Phila-
fophus, qui fuam affertionem poteft demonftra-
re pluribus medis, quam, qui tantim uno ; hic
enim -eft -ignorans, fi aliquas rattones nefciats
ergo etiam [cientia DEI eft perfetior , fi poffibi-
lia omni modo, que cognofci poffunt, cogna-
fcat.  Cenfirm. ex S. Thoma , qui 1. parte
quaft, 14 avt. vo.ad 4. ait. Cognolvere aliguid per
aud tantin eff imperfetie cognitionis, fi illud fit
cognofcibile per fe. i : _ :

Quod autem poflibilia fint in fe ipfis co-
gnofcibilia , habetur ex eo, quod , ut fatis
semmuniter admittitur , Angeli multa poffibi-
lia in fe ipfis cognofcant: cujus ratio -ulterior
eft; quia etiam poffibilia habent aliquam veri-
tatem affirmabilem., non mindis, ac futura con-
tingentia, qua tamen juxta S, Thomam (Ut in-
fra oftendemus) & alios, przfertim noftros, &
DEO cognolcuntur in fe ipfis. Et certé con-
tingentia conditionate futara non poffunt infal-
libiliter in ullis caufis, nec etiama DEQ in feipfo
cognelci, Confirm, ex Aldrete difp. 13, fe%. 2,
n. 5. DEUS utpote fumms intelleétivus non in-
diget aliqua reflexione, aut medio, ut attingat
objeétum in fe atingibile: ergo mirum effet,
fi creaturam poffet indireété quidem in omni-
potentia , -non autem directe in fe ipfa , cogno-
{cere,

324, Nec dicas, cognitionem poflibilium
in feipfis efle fuperfluam 5 ciim DEUS jam o-
mnia comprehenfive cognolcat in omnipotentia;
nam licét cognolcat omnia, non cognolcit omni
modo; cum tamem ei utpote'infinite fcienti ne-
cefle fit, rem cognolcere omni modo, Sic ad-
verfarii Ut bene arguit Aldrete Jadmittunt, quod,
quamvis DEUS Pater omnia videat in Verbo com-
prehenfive,tamen ctiam eavideat in omnipotentia,
Si ergo non eft fuperflua cognitio ejusdem in alio
medio, neque erit fuperflua cognitio ejusdern
aliomodo. Noto fub finem;juxta nos hanc co-
gnitionem creaturarum in feipfis effe pofteriorem
cogpitione earundem in eflentia , vel omnipo-
tentia pribs vifa, & cognita; nam, Ot redts Mar-
tin®Wdocet controv, 2. difp. 5. fédt. 2, cogni-
tio pofTibilium in feipfis prefupponit, fi non in-
cludit, effentialiter cognitionem eorundem in ef-
fentia ; utique enim DEUS priis ratione co-
gnofcit feiplum tanquam objectum primarium ,
& in [e creaturas , antequam ipfas cognofcat in
fe ipfis,

ARTICULUS 1L

Solvuntur O&jeﬁforzes.-é

325 B. 1. contra 1. concluf, Effen-
tia, vel omnipotentia Divina
#on oft cjusdem rationis cum

creaturis poffibilibus : ergo non poteft effe M.
dium, in quoifte videantur. Confir, 1. Creaturz
non poflunt videri in DEO,nifi eo modo,quo funt
NDEQ: [ednonfunt inDEO formaliters ergo
non pofluntin eoformaliter videri, Conf. 2.DEUS
prits deberet fam omnipotentiam cognofcere,
& dein ex occafione illius cognitionis progredi
ad cognitionern poffibilium inilla: fed fic difcui-
reret: ergo. Relp, neg, conf. Verbum Divinum
etiam non eft cjusdem rationis cum creaturis,
& ramen cognofcuntur iftz inillo: & idem con-
tingit in quavis caufa zquivoca; non igitur requi-
siturfimilitudo, fed tartim connexio, Ad 1.con-
fir.neg.ma. modd enim creaturz fintin DEO emi.
nenter, vel caufaliter, poffunt jam eorum fo-
‘males perfectiones eminenter contentz, adeoque
iplemet formaliter cognofcis quiahzc ipfa emi-
fientialis continentia eft ratio ipfas cognolcendi,
vel affirmandi. Ad2. confir. neg. maj, quia uni-
<o intuitu cognolcit, & fe, & creaturas. Vide
7,281, 86 320, : _
326. Dices, Effentia DEI, vel omnipotentia
fnon connectitur cum poflibilibus: ergo ifta non
poffunt ratione connexionis in illa cognolci.
Confir. 1, ScientiaDEI debet effe priorad omnipo-
tentiam: atqui juxta nos ipfa tanquam objectum,
in guo viderentur poffibilia, effec prior ad fcien-
tiam: ergo. Confir, 2. Licét Angelus comprehen=
dat feipfum, tamen non cognofcit omnes effe-
€tus fibi poflibiles, e.g. cognitiones fyncategore-
maticé infinitas : ergo, lictét DEUS comprehendat
{uam omnipotentiam, non tamen cognofcitomnia.
poflibilia Refp. dift.ant. omnipotentia non conne-
¢titur connexione dependentiz, vel indigentiz, vi
cujus aliquid accipiata poffibilibus, conc, ant
fon conneclitur connexione infinitz perfectio-
Ais, vi cujus poffibilibus poffit aliquid dare, neg.
ant. & conl. ImO hzc connexio eft ummaDEL
perfectio, Eft tamen DEUS ens fummé abfolu-
tum, & independens; quia non indiget aétuali
exiftentia ullius entitatis a fe diftinétz. Qudd
autem ‘omnipotentia DEI debeat dici magis ne-
ceffaria, non impedit hanc connexionem; narm
<um poffibilitas rerum, cum qua o modo omni-
potentia connexa eft, etiam fit neceffaria, & in=
defectibilis, poffunt jam inter fe connedti.

Ad 1, confir. dift. maj. Scientia dire@iva,
& caulativa debet prior effe ad omnipotentiam
Operantem. conc. maj. feientia quazvis debet efle
prior ad emnipetentiam ipfam. neg, maj. & dift.
fic, 'min. neg. conl, BEUS, propri¢ loguendos,
ftricte non eft omnipotens; quia feit, fe effe
‘omnipotentem; fed potils fcit fe offe omnipo=
tentem 5 quia et omnipotens : quamvis omni-
potenitia nen operetur, nifi pritis {ciat DEUS, rem
efle poflibilem &c, Ad 2. confir. neg.conl, An-
gelus non eftadzquata caufa fuorum atuum. fed
indiget concurfu Divino, Nec dicas, DEUM
etiam rion effe caufam adzquatam a@uam no-
dtrerum vitalium; nam, licét non fit {formaliter,
eft tamen eminenter, quatenus fe folo poteft
adzquate producere caufam produtivam iiloz
rum actuum,feilicet nos ipfos, At Angelus non
eft eminenter caufa adazquata fuorum effe-
&tuums;nec enim poteft producere [eipfum.

327. ‘Ob, 2. contra fecundam conclufio-
nem. SiDEVS cognoiceret poffibilia in fe ipfis,
cogni=,




	Seite 58
	Seite 59
	Seite 60

