UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Theologia Scholastica

Mayr, Anton
MDCCXXXII

Art. Il. Solvuntur Objectiones.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84303

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84303

o Trattatus 1. Difpotatio IL Queflio M. Articnlus 13,

i, Prob. Intelleftus Divinus eft fummé cognolci-
tivus: ergo debet cognolcere non tantim omne
poffibile, fed -etiam omni medo, quo cognofci
poteft: atqui poffibilia funt etiem "cognofcibilia
in fe ipfis: ergo, ant, eft certum, conf, prab. ex
€0, quod intelletui fummé cognolcitivo-debe-
at femper attribui ea [cientia, qua eft perfectior,
aut perfectio fimpliciter fimplex: atqui eft perfe-
¢tio fimpliciter fimplex cognolcere rem omni
medo, quo potelt cognofci: ergo. Infuper perfe-
<tiorem habet [cientiam Theologus , ‘vel Phila-
fophus, qui fuam affertionem poteft demonftra-
re pluribus medis, quam, qui tantim uno ; hic
enim -eft -ignorans, fi aliquas rattones nefciats
ergo etiam [cientia DEI eft perfetior , fi poffibi-
lia omni modo, que cognofci poffunt, cogna-
fcat.  Cenfirm. ex S. Thoma , qui 1. parte
quaft, 14 avt. vo.ad 4. ait. Cognolvere aliguid per
aud tantin eff imperfetie cognitionis, fi illud fit
cognofcibile per fe. i : _ :

Quod autem poflibilia fint in fe ipfis co-
gnofcibilia , habetur ex eo, quod , ut fatis
semmuniter admittitur , Angeli multa poffibi-
lia in fe ipfis cognofcant: cujus ratio -ulterior
eft; quia etiam poffibilia habent aliquam veri-
tatem affirmabilem., non mindis, ac futura con-
tingentia, qua tamen juxta S, Thomam (Ut in-
fra oftendemus) & alios, przfertim noftros, &
DEO cognolcuntur in fe ipfis. Et certé con-
tingentia conditionate futara non poffunt infal-
libiliter in ullis caufis, nec etiama DEQ in feipfo
cognelci, Confirm, ex Aldrete difp. 13, fe%. 2,
n. 5. DEUS utpote fumms intelleétivus non in-
diget aliqua reflexione, aut medio, ut attingat
objeétum in fe atingibile: ergo mirum effet,
fi creaturam poffet indireété quidem in omni-
potentia , -non autem directe in fe ipfa , cogno-
{cere,

324, Nec dicas, cognitionem poflibilium
in feipfis efle fuperfluam 5 ciim DEUS jam o-
mnia comprehenfive cognolcat in omnipotentia;
nam licét cognolcat omnia, non cognolcit omni
modo; cum tamem ei utpote'infinite fcienti ne-
cefle fit, rem cognolcere omni modo, Sic ad-
verfarii Ut bene arguit Aldrete Jadmittunt, quod,
quamvis DEUS Pater omnia videat in Verbo com-
prehenfive,tamen ctiam eavideat in omnipotentia,
Si ergo non eft fuperflua cognitio ejusdem in alio
medio, neque erit fuperflua cognitio ejusdern
aliomodo. Noto fub finem;juxta nos hanc co-
gnitionem creaturarum in feipfis effe pofteriorem
cogpitione earundem in eflentia , vel omnipo-
tentia pribs vifa, & cognita; nam, Ot redts Mar-
tin®Wdocet controv, 2. difp. 5. fédt. 2, cogni-
tio pofTibilium in feipfis prefupponit, fi non in-
cludit, effentialiter cognitionem eorundem in ef-
fentia ; utique enim DEUS priis ratione co-
gnofcit feiplum tanquam objectum primarium ,
& in [e creaturas , antequam ipfas cognofcat in
fe ipfis,

ARTICULUS 1L

Solvuntur O&jeﬁforzes.-é

325 B. 1. contra 1. concluf, Effen-
tia, vel omnipotentia Divina
#on oft cjusdem rationis cum

creaturis poffibilibus : ergo non poteft effe M.
dium, in quoifte videantur. Confir, 1. Creaturz
non poflunt videri in DEO,nifi eo modo,quo funt
NDEQ: [ednonfunt inDEO formaliters ergo
non pofluntin eoformaliter videri, Conf. 2.DEUS
prits deberet fam omnipotentiam cognofcere,
& dein ex occafione illius cognitionis progredi
ad cognitionern poffibilium inilla: fed fic difcui-
reret: ergo. Relp, neg, conf. Verbum Divinum
etiam non eft cjusdem rationis cum creaturis,
& ramen cognofcuntur iftz inillo: & idem con-
tingit in quavis caufa zquivoca; non igitur requi-
siturfimilitudo, fed tartim connexio, Ad 1.con-
fir.neg.ma. modd enim creaturz fintin DEO emi.
nenter, vel caufaliter, poffunt jam eorum fo-
‘males perfectiones eminenter contentz, adeoque
iplemet formaliter cognofcis quiahzc ipfa emi-
fientialis continentia eft ratio ipfas cognolcendi,
vel affirmandi. Ad2. confir. neg. maj, quia uni-
<o intuitu cognolcit, & fe, & creaturas. Vide
7,281, 86 320, : _
326. Dices, Effentia DEI, vel omnipotentia
fnon connectitur cum poflibilibus: ergo ifta non
poffunt ratione connexionis in illa cognolci.
Confir. 1, ScientiaDEI debet effe priorad omnipo-
tentiam: atqui juxta nos ipfa tanquam objectum,
in guo viderentur poffibilia, effec prior ad fcien-
tiam: ergo. Confir, 2. Licét Angelus comprehen=
dat feipfum, tamen non cognofcit omnes effe-
€tus fibi poflibiles, e.g. cognitiones fyncategore-
maticé infinitas : ergo, lictét DEUS comprehendat
{uam omnipotentiam, non tamen cognofcitomnia.
poflibilia Refp. dift.ant. omnipotentia non conne-
¢titur connexione dependentiz, vel indigentiz, vi
cujus aliquid accipiata poffibilibus, conc, ant
fon conneclitur connexione infinitz perfectio-
Ais, vi cujus poffibilibus poffit aliquid dare, neg.
ant. & conl. ImO hzc connexio eft ummaDEL
perfectio, Eft tamen DEUS ens fummé abfolu-
tum, & independens; quia non indiget aétuali
exiftentia ullius entitatis a fe diftinétz. Qudd
autem ‘omnipotentia DEI debeat dici magis ne-
ceffaria, non impedit hanc connexionem; narm
<um poffibilitas rerum, cum qua o modo omni-
potentia connexa eft, etiam fit neceffaria, & in=
defectibilis, poffunt jam inter fe connedti.

Ad 1, confir. dift. maj. Scientia dire@iva,
& caulativa debet prior effe ad omnipotentiam
Operantem. conc. maj. feientia quazvis debet efle
prior ad emnipetentiam ipfam. neg, maj. & dift.
fic, 'min. neg. conl, BEUS, propri¢ loguendos,
ftricte non eft omnipotens; quia feit, fe effe
‘omnipotentem; fed potils fcit fe offe omnipo=
tentem 5 quia et omnipotens : quamvis omni-
potenitia nen operetur, nifi pritis {ciat DEUS, rem
efle poflibilem &c, Ad 2. confir. neg.conl, An-
gelus non eftadzquata caufa fuorum atuum. fed
indiget concurfu Divino, Nec dicas, DEUM
etiam rion effe caufam adzquatam a@uam no-
dtrerum vitalium; nam, licét non fit {formaliter,
eft tamen eminenter, quatenus fe folo poteft
adzquate producere caufam produtivam iiloz
rum actuum,feilicet nos ipfos, At Angelus non
eft eminenter caufa adazquata fuorum effe-
&tuums;nec enim poteft producere [eipfum.

327. ‘Ob, 2. contra fecundam conclufio-
nem. SiDEVS cognoiceret poffibilia in fe ipfis,
cogni=,




Quonnodo Deus cogrofcat creaturas pofibiles.

fognitie Di\'i\na dependeret 2 poffibilitate creatu-
yarume hoc eft abfurdum: ergo. Confir.Creatur
deberent [pecificare cognitionem Divinam : hoe¢
non poteft admitti: ergo. prob. maj. Objeftum
formale ex S. Thoma fpecificat altum:ergo.
Refp. neg, ant. Dependere non et tantim con-
necli,fed indigere, SicPater Divinusnon depena
det a Filio , quamvis neceffario cum ille conne=
¢tatur.  Indiget autem bonis tanttm ille, qui
nec ex [eilla habet,nec prolibitu habere poteit}
hac autem ratione non indiget cognitio Divina,
vel DEUS poffibilibus. Aliqui aliquando pro eo-
dem fumunt connecti , & dependere: verum non
loquuntor ftricte, fed late,

Ad confir, neg. maj, folui enim objeStum
phyfict motivum fpecificatintrinfece , Ut dicturn
n.311, ad prob. dift. ant. objectum formale phyfi-
& motivum fpecificat. conc,ant. objectum forma-
Je tantim tit fic. neg.ant. & conf, Quando auter
Angelicus videtur docere , qudd primum intels
JeCtum tribuat fpeciem a&ui, per primum intel=
lectum nonintelligit objeétum formale; fed [pe-
ciem intelligibilem impreflam, Gt clare docet i#
1. dift.35. guaft.1, art. 2. in corpore. Per fecun-
dum intelletton autem intelligit iplam rem : fi-
cut per primum vifwm intelligit [peciem vifibi-
{em in oculum immiffam : per fecundum vifik
intelligit objeétum exterius : nemo autem fo-
mniat, quod DEUS a creatura accipiat [peciem in
ardine ad eliciendas fuas cogpitiones: fed , ut di-
ximus aum. 280, ipfa effentia Divina et Species
omnium rerum, {ialiqua DEO neceffaria eft.

328. Dices.Effentia Divinanon poteft effe fpe-
ciesreprzfentans creaturas:ergo.prob.ant,Species
debet caufari ab objecto : hoc repugnat effentiz
Divinz: ergo. Confir. Ratio [pecict alicui con-
venit,vel ob fimilitudinem, vel ob identitatem cum
objecto neuttum datur in effentia Divina relatd
ad creaturas: ergo.  Relp. Suppofito, quod fpe=
cies fit necefluna ad cognitionem Divinam, neg,
ant.ad prob. neg.maj. Angeli certe habent fpe-
cies infufzs rultarum rerum non exiftentiom
quz eas producere non potuerunt : itemn ipfi fibi
funt {pecies juxta multos ad cogiofcendum
fe iplos, quinfeproducant. Ad coofirm. dift,
ma. ratio ipeciei convenit ob fimilitudinem in
perfectione entitativa, niég. ma. in ratione repra-
fentandi. conc. maj. & dift. fic min, neg, conl. Si
enim [pecies intentionales recte repralentant fub-
{tantiam viventerm, quamvis iplz non fint fubftan-
tiz, aut viventes, adecque imperfectiores : multd
magis poterit efientia Divina réprafentate treatu-
1as, quamvis {it perfectior, Gaonetus difp. 2. de
feient. DEL art, 2. num. 6. ait, cognitionem crea-
turarum in fe ipfis efle DEO indignam: fedidnon
probat: dein ipfemet difp. 4. de [Gientin DET
art. 5. §. ¢ i, 162, admittit, effectum aliquem
poffe videri in caufa prazdeterminata: fi aurem
noneft indignum DEQ, videre creatutam inalia
chatura 5 necerit indignum , videre eam in fe~
ipfa. 5

329. Ob. 3. Creaturz poffibiles nihil funt,
vel earum potfibilitas identificatur cum ominipo-
tentia: ergo non poffunt cognofci, nifi in omnipo-
tentia.  Confirm, Quod a&u nihil eft, non eft
actu cognofcibile : fed creaturz poffibiles 4&u
fihil func:ergo.  Relp. dift. 1. p, ant, Creaturz
poflibiles nihil funt per ftatum, conc, nitul funt pex

6i
alienationem, neg. 1. part. ant, & etiam fecun-
dam partem cum confeq. Dicitur aliquid efle
per flatum , quando exiitit pro tempore fmporta-
to per copulam, & verbum eft lumitu in vi verbi,
ut fignificetidetm, ac exifiit, e, g. Ingolfiadium eft
amuimentum,  Dicicur aliquid effe per alienatio-
nem, quando nonexiititpro tempore importato
per copulam ; fed prafeindit ab exiftentia , vel
non exiftentia, & verbum eft fumitur tantum in
vicopule, hoc eft, ut fighificer non exiftentiam,
fed tantlim convenientiam pradicati cum {ubjecton
€.g. Alier inundus eft pofiibilis. Status purd natu-
ve eft ftatus bominis absque elevatione ad ftatum
fupernaturalem.  Dicitur aliquid effe per amplia~
tionem , quando datur quidem pro aliquo rem-
pore, fed non proillo, quod importat copula de
prafenti, fed, vel extitit, velexifter. e. g fidicos
ddamus eft primus horo.  Status juflitie originas
lis eft fatus Adami ante peccatum. Dies exiremi
gudicii eft dies juftitie DEI vindicative: ubiin pri-
mis duabus propofitionibus ¢ff fignificar idem, a¢

Juit,in tertiaidem, ac erit.

. .Jam autemadhoc, utaliquid poflit cogno=
fci, honrequiritur, utdetur perftatum ; alias nee
praterita,, nec futtira cognofcere poflemus 3 clim
tamen de his {zpiffime difcurramus.  Sufficit era
go effe per ampliationem, vel alienationem: qua
ratione etiam funt poffibilia; i€enim res jam pof-
funt objective exiltere, hoceft, effe affirmabiles,
velnegabiles; adeoque & cognofcibiles, it expe-
rientia monflrat innobisipfis. Videri poteft Mar-
tinez conivoverfia 2. difp. 1. felf. 3. §. 2. ubi
fulits oftendit, terminos aliquid, nibil, aliquan=
do fumi pro ftatu, aliquando per ampliationem ,
vel alienationem.  Vide etiam eunder loco cit,
Jed, 1, ubi oftendit, Scorum non admittere, quodd
poflibilitas rerum {it ens diminutum, {fea medi-
uminter reale, & intentionale. Ad confirm. patet
tefponfio ex dictis.

330. Ob. 4, DEUS videt creaturas medi-
ante {ua effentia tanquam fpecie intellectuali: et-
go eas tantum videt rediaté in (pecie,vel effentia.
Confirm. DEUS videt omnia in fe tanquam in
fpeculo: ergonon videtin leipfis. Refp. dift. ant,
videtita,ut eflentia femper fe habeat i1t quod.neg.
ant. ut [ehabeat in ordine ad aliquam cogpitio-
nem creaturarum tantim Ut quo. cornc. ant. &
neg, conl. Etiam oculustantim videt ¢, g, arbo~
rem mediante (pecie 5 4t quia hzc fe non habek
ut quod, feu tanquam objectum , fed tanttim u¢
quo, five Ut applicatiointentionalis abjeéti, videt
arborem immediaté infe : ita autem etiam effen=
tia Divina in ordine ad cognitionem creaturarum
in feipfis tantiin fe habet Ut applicatio.  Si au=
tem [pecies e. g. {untintromiflz in cubiculo ‘ob=
fcuro in télam candidam , in qua fiftuntur, Eque
ipfas reprafentant tanquam aliquod objecturn,
tunc {& habentlit quod, & in ipfis videtur obje~
Ctum mediate : & fic fe habet éffentia Divina in of=
dine ad cognitioner creaturarum non in feipfis,
fed inipfa eflentia , vel omnipotentia,

Ad confitm. Si {pecies reflex2 in {peculo
Tehabent titquod,tunc dift.ant. DEUS ita videt peé
aliquain cognitionef. conc, ant.per omnem.neg.
ant. & conf. Anautem ibi {peciés fe habeant ut
quod,eft dubium Philofophicum; hinc mun. 2204
dixi,cognitionem poflibilium in omnipotentiaali-
quomodo comparari pofle vifioni in fpeculo

H 3 quia




v

62 Traltatus 1. Difputatio 111, Queftio II. Articulus 1.

gnainter ifta difparitas (dequa
ntrava 2. difp. 6. feil, 1) & prefertim
10d fpeculum non repra(entet , nifi refle-
{pecies ab objecto acceptas , ‘quod longe
abeft ab effentiaiDivina, Quando autem hic
objicitur , admittendam 2 nobis effe in DEO fci-
entiam unam alterd perfeétiorem, eoqudd feien-
tia potlibilium in effentia fit perfeétior fcientid
eorundem ‘in Teiplis , jam refponfum =lt fupra
nitin. 299. €9 300,

331. 'Ob. 5. DEUS non cognofcit fe in
‘ereaturis : ergo nec'creaturas in feiplis, prob.ant. 1.
Si cognofceret [e in creaturis, cognofceret (e zni-
gmatice & abftradive,ficut viatores eum cogno-
fcunt: hoc dedecet DEUM: ergo. 2.Hacrarione
darenturinfinitz reflexiones; quiain {e,in creatu-
ris cognito, iterum cognofceret creaturas, & in
his iterum fe, in infinitum : hoc eft abfurdum:
ergo, Relp. de confequentia poflet fors con-
troverti: fed neg ad 1. prob, neg. mai, non
enim deberet fe cognofcere ad modum alterius,
ficutnos DEUM nune cognofcimus : fed tanttim
in alio , ‘vicujus determinatur ad fimul cogno-
fcendum feipfum. vide wum, 320, €5 feq. Ad 2.
prob.neg.maj, DEUS -enim unico indivifibili in-
tuitu fine ulloregreffucognolcit in fe creaturas,
& in creaturis {eip{um, ratione connexionis , qu
interipfum, ac creaturas datur. Nos quidem ad
hanc cognitionem explicandam opus habemus
reflexionibls , & circuitionibus : non autem DE-
US, qui cognitione perfectiffima cognolcit,
quod nos imperfeéte explicamus. vide etiam di-
&tanum, 314.

3372, ‘Ob. 6, DEUS fe cognofceret in crea-
turis eatenus, quatenus habet connexionem cum
ipfis :fednon habetconnexionem ratione omnium
predicatorum: ergo ‘non cognolceret {e quoad
omniapreedicata: ergo tantum abftradtive: hoc
repugnat DEO : ergo, Relp, neg. maj.Perfeétio
cognitionis non eft defumenda tantim ab obje-
cto, vel medio, fed etiam a potentia cognofcen-
te; nam ens [pirituale cognolcit perfeétius,
quam ens materiale, & Angelus perfectius, quam
homo, licet (it idem objeétum, & medium. {in-
de DEUS neceffario habet femper cognitionem
perfectiffimam, etiam fupra meritum objecti, vel
medii creati, ejusque perfectio exigit, utetiam in
medio creato imperfedlo fe cognoicat compre-
henfivd.

333, Ob. 7. Juxtanos DEUS deberetco-
gnofcere infinita quia infinita {une poflibilia:
led hocnon admuttitur: ergo, Relp. conc. maj,
quod feilicet DEUS cognofcat infinita, faltem {yn-
categorematice, & neg. min. quoad infinita lyn-
categorematice’; mam de hoc non elt difficuitas.
Si aatem queeras, an DEUS cognofcat infinita ca-
tegorematicé. Refp. nos hic & nunc abea qua-
{tione abftrahere, & noftram conclufionem cum
utraque fententia tam affirmativa, ‘quam negati-
va pofle ftare. 'Gormaz dé DEQ n. 234, aflerit,
DEUM cognofcere mfinitum categorematicum,
non tamen illud pofle producere ; coqudd okje-
¢tum intellechis poffit effe aliquid indetermina-
tum, quale aparte rei dari non poteft. Sic eti-
am potelt cognofci animal ut fic, at non po-
tell dari a parte rei,

Alii econtra, & forté probabilitis, dicunt,
DEUM cognelcere infinita tantum fyncategore-

11C

matice, & omnia diftributivé, non colleive
aut fimuliate objetorum, quanquam cogno-
fcatfimult tionis 3 cim non poffit fuccef-
five cognofcere. Addunt, aliud efle cognofcere
finitali '
rematict _ in cognitioni
me ratio: quea {emper plures, & plures da-
buntur fine fine; quin unquam fint futare cate-
gorematice infinite {alids manifelte fieret in
tum ex finito per additionem finit) adeo
pofiunt ifte, ut lemper augendz, vel it futurz
plures fine fine, a DEO cognolci; quin cogno-
fcatur infinitum categoremaricum,  Idem elt, fi
DEUS cognofcat -omnes numeros finitos pol-
fibiles , & nullum -ex illis maximum , nullum
infinitum.

334.0b. 8. S. Dionyfius c. 7, de Divinis
nomintbus ait de DEO, Non fecundim vifionem
ji;zgubﬁs Je immittens, fed (ecundim unam canfe con-
Linentiam omnic fciens, 8 continens : ergo DEUS
non cognofcit (ingulain feipfis. Conf. 1. exeodem
ibidem dicente : Seipfamitaque Divina Sapientia
nofcens omnia fcit s €rgo non in fe ipfis. Confir.
2. ex ‘codem ibidem. DEUS exiftentia cogno-
Juit, non [cientid, que fit exiftentinm, fed que fit fu
ipfius;ergo. Relp. Haunoldus,quamvis adverfarius,
L1 tratt, 1.n. 227, fatetur, confiderato toto con=
textu S. Dionyfii pliis non probari, quam DE-
UM non cognolcere creaturas in tempote, aut
iis per aliquam fpeciem influentibus,  Sed &
textus ex verfione Lanfelii, & aliorumnon habet :
non_fe immittens: fed fic: non quod per [peciem
fingula confideret. Alit alia verba, quamvis ali-
quo'modo zquivalentia,habent.  Videatur Mar-
tinez controv. 2. difp. 7. fetl. 2. ubi totum quan-
tumvis longum textum adducit,

Sed omiffo textu, neg. conl, FExmenteS.
Dionyfii {e immittere fecundiim vifionem, non
elt pracise cognolcere in [e iplo objetum? fed
immittere fe,quzrendo in illo fpeciem, qua influat
in cognitionem : quod DEUS utique non facit
refpectucreaturarum. 'Quod autem hzc mens
S.Doctoris fit, “colligitr 1. exeo., qudd eti-
am loquatur ‘de ‘creaturis -exiftentibus , ‘quas
DEUS videt in e ipfis, Ut admitiit S. Thomas, de
quo pauld inferits, 2. S, Dionyhi intentum
tantumeft, oftendere , DEUM nbfle creaturas,
antequam fint , nec per experientiam tantlim res
cognofcere : quz eft interpretatio 'S, Maximi 2-
pud Martinez loc, cit. &indicatur iis verbis: Non
enim ex iis , qu# funt, eaquidem diftens Diving mens
novit. 3. S, Dionyfius comparathancaotitiam
DEI ‘cum notitia Angeli de fenfibilibus: arqui
Angelus ifta infe ipfis cognofcit, quamvis non
per {pecies {enfibiles ab ipfis acceptas. Di-
ces, ‘objectum per fpeciem potivs fe immittere
in intellettum , quam intellettum in objeum.
Relp. Etiam , quando intellectus cognolcit res it
leiplis, non fe phyfice immittit (chmtamentunc
juxtaadverfarios {eimmittat ) fed tantam meta-
phorice: in {enfu autem metaphorico, ficut di-
cimus,injicere, vel immittere oculos in objectum,
quamvis illud immittat {peciemin oculos: ita eti-
am poflumus dicere , quod immittatur intelle-
Clus,

335. Ad 1, confirm. neg. conf, affirmande
€nim unum , nennegatur alterum. Ad 2, con-
fiem. neg. conl, quia per feientiam exiffentium

intel-

Alll=-

g




Quomodo Deus cognofcat creaturas poffibiles.

intelligit S. Dionyfius {cientiam, ab ipfis per(pe-
cies influentibus defumptam ; nam ftatim fub-
jungit paritatem de Angelis , de qua pauld anté:
ubitamen nonvult dicere , effe omnimodam pari-
tatem inter cognitionem Divinam, & Angelicam;
quia Angeli tamen cognofcunt per [pecies ali-
unde acceptas, & eorum cognitio producitur ab
objectis, per fpecies intentionaliter concurrenti-
bus : quamvis non per fpecies immediate ab ob-
jectishabitas, fed vel 2 DEO infufas, velaliunde
acquifitas 3 nam objectum femper dicitur influere
(intentionaliter, non phylict) modo aliqua e-
jus fpecies influat, unde unde habeatur. Paritas
ergo inter cognitionem Divinam , & Angelicam,
exmenteS. Dionyfii,{tat in hoc, quod utraquefit
objectorum in {eipfis, utraque fine fpecicbus, ab
objecto productis , utraque fine influxu phylico
objectorumshoc enim maximé intendit S.Diony-
fius,volens pracipué monftrare, DEUM ndfle
creaturas , antequam fint,fine €arum concurfu.
Difcrimen autem adhucelt,quod Angelus indi-
geat faltem aliquibus fpeciebus , & influxu inten-
tionali objeti; non autem DEUS, cujus effentia
fufficientiflime eft [pecies rerum omnium 3 fita-
menfpecies relpectu DEIrequiritur.  Hzc fufi
s deducenda fuerunts quia Gonetus hunc texe
tum valde urget : fed fust, 8 folidé «i refpondet
Martinez loca citato.

336. Ob 9. Angelicus conftanter negat,
creaturas ADEQ videri in fe ipfis:ergo.  Relp.
dift. ant, negat , videri in fe ipfis tanquam pringi=
piis cognitionis, five per fe, five per {peciem in-
fluentibus, conc. ant, pracisé tanquam objectis.
neg, ant, &conl. S. Doctor . part. quaft. 84. art.
5. in corp, docet, etiam illud cognolfci in alio ,
qued cognofcitur peraliud tanquam principiums
fic dicit . videri in fole omnias quia per illum, fci-
licet Mlluminantem, videntur, Quando ergo 5.
Dao&or vult, DEUM duntaxat cognolcere omnia
infua effentia 3 tantiim vult, quod omnia per ef-
fentiam Divinam, quz per modum Ipeciei , vel
principii concurrit , debeant cognolci : adedque
tantim excludit cognitionem creaturarum-in fe-
ipfis, tanquam influenribus, quam €tiam nos mi-
nime ad{truimus: non autem excludit alteram,qua
tantim habet creaturas pro objectis immediatis,

Imo hanc non obfcure admittit, tum in texiu
n. 322.4llato, tum 2, part.quaft, 14. art.13. incorp.
ubi ait: DEIS autem cognofcit ommia <ontin-
gentia, non fokim, prout funt in fuis caufis, ,fedetjang,
prout unumquodgue eozum eft au in fe ipfo.  Et

ﬁuamvis teplicari poffit, S. Dotorem ibi logui

e futuris, non refert; i enim DEUS poteltinfe
ipfis videre futura, tunc etiam poteft poflibilia;
quia non eft amplitss ulla ratia id negandi imo,
fi DEUS aétu exiftentia wvideat in fe ipfis, debet
etiam videre in {e ipfis poffibilia, & futura; tum,
quia pofibilitas, & exiftentia non diltinguuntur:
tum, quia DEUS ab zterno jam omnia videt:
adedque, quod videt nunc exiftens, debuit jam
anté vidiffe, quando erat adhuc futurum, aut pof-
fibile. Et hac illatio eft clart ipfius S. Thomz
i 1, dift. 38, quaft. 1. art. 5. in corp. ubi fit ait:
Dico igitur, quod intelleius Divinus intuetur ab
«terno ynumquodgue contingentivm, non folim pro-
ut eft in caufis fuis, fed prout eft in effe fuo deter-
wminatos cim enim ve exiftente ipfam vem videat,
prout in effe fuo deserminato eft; alitey cognofieret

63
rem, poftquam eft, quam antequam fiat , 88 fit ex
eventibus verum aliquid ejus accrefceret cognitioni.
Patet etiam, quod DEUS ab &terno non ffi’ﬁm Vi-
dit ordinem (i ad vem, ex cujus poteftate res erap
futara, fed ipfume(fe vei intuebatur.

. 337. Ob. 10, S. Auguftinus cit. #. 313,
ait, DEUM nihil videre exera fe: ergo. Con-
firm. ex traftata S. Ambrofii in Symbalum cap.1.
ubi dicitur DEUS nibil extra fe incelligeres fed fin-
gulain fe intueri. ergo. Refp.om, ant. neg. conf,

Ratio refponfionis habetur. . cit. Ad confir. dift.
ant. dicitur DEUS nihil extra fe intelligere, accipie
endc\: principium cognitionis ab extra. conc. ant.
tantum habenda pro objecto res extraneas in fe
ipfis. neg. ant. & conl. 5, Ambrofius L 1. de of-

Jictis ¢. 1g. ait: Quomodo mon poteft intelligbilis
DEI fplendor in cogitationes hominum, 89 corda,
qua ipfe creavit, femet inferere? Hoc certé fignis
ficat cognolcere objectain (e ipfis; nam fiadverfa-
xil 1n textu 8. Dionyfii cit. mum. 334. per verba

e immittens intelligunt cognitionem in fe ipfis,
eandem intelligere debent etiam in voce ¢ inferea
¥e;quanquam S, Ambrofius nequeat intelligi de
cognitione creaturacum in fe ipfis, ut influenti-
bus. AddoexMartinez controv. 2. difp. 7. fedt. 24
aliquando phrafin in aliguo videri non idem figni-
ﬁcar‘e apud Patees,, quod apud Scholafticos: &
certe S, Augull. lib. 12. confef]l cap. 24. €5 25.
aliter accipit cognofcere aliquid in incommutabili
Divinavericate, vel effentin, quam accipiunt Scho-
laftici hoc locos quia ait, fenfum, quem habue-
rit Moyfes in libro Genefis, videri in incommuta-
bili veritate: hoc eft, niti, & probari, vel certum
reddi authoritate veritatis Divine: qui fenfus lon-
gt alius elt ab eo, de quo hic eft controverfia,

QUESTIO 111,
De Scientia Vifionis.
ARTICULUS L

Quid fit Futuritio, Contingentia, &
Neceffitas.

Gimus hic de Scientia Vifionis
DEI, non prout [e extendit ad
objectaneceffarit exiltentia, qua=
Tia funt praedicata Divina: neque prout fe extendit
ad objecta contingentia quidem , atiamen jam
afu exiftentia: {ed, prout fc extendit ad objecta
contingentia,abfolute futura; de his enimeft dif-
ficultas, quomodo 2 DEO infallibiliter poffint
prafciti abfque lzfione Tibertatis creatz.  Sicut
antem alia,jita iftud quoque concretumButuyum di-
<it {ubjectum, & formam, feufuturitionem : &
de hac nunc quarimus, quidit.  Duplex autemy
4 nofkris communiter diftinguitur { quanquam
reclament Gonet,atque alii Thomiftx: fed plané
contra S. ‘Thomam, titinfra patebit) icilicet cau=
Jalis feu extrinfeca,8 formalis, feu mtrinfeca, Caus
{alis futuritio eft determinatio, vel ordinatio cau=
farum,in prafenti exiltens , & connexa cum fir-
turo eventu, Hzc autem connexio, fi infallibi~
liter,, & inimpedibiliter trahat poft fe effectum,
eft futuritio fimpliciter talis: fi non infallibiliter,
aut inimpedibiliter , fed tanthm ordinarié poilhf e
tranag

338




	Seite 60
	Seite 61
	Seite 62
	Seite 63

