UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Theologia Scholastica

Mayr, Anton
MDCCXXXII

Disputatio I. De Natura, ac Naturalibus proprietatibus Angelorum.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84303

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84303

|
|

% 3

RAC

R (
MR AR RSN
o

ShesGe

TAT
THEOLOG

T

%%ﬁ%%?. -
S %
[CUS

In Primam Partem

D.THOMAAQUINATIS
DE ANGELIS.

T2 Of examinatds quz-
{tiones de DEQ , per-
it Angelicus ad con-
iderationem  Ange-
lorum, qui ex genes
3 re (o praeftantiilima
# f[unt creaturz. No-
Bl | =4 .men Angeli autem
f\‘ ~¢f non tam {ubftantiam;
%‘«‘\\\ AN quam officium Spi-
rituum’ fllorum indigetat ; Ut habet Divus
Gregorius homil. 24, in  Evangelia ; fgnifi-
it enim nuncium. @ 3tfamen jam vox hac
per antonomafiam naturas illas fpirituales com-
pletis, & frequentivis quidem Genios Cezleftes
fignificat ; aliquoties tamen etiam infernales
dzmones, Ut Matth, 25, v, 41, Qui paratus eft
Didbalo , €5 Angelis ejus.  Agnovére Angelos

\)‘

ctiam ipfi Gentiles, & Ariftoteles quidem cos .

Intelligentias vocat, Plato fecundarios Decos,
Anmaique coeloram; Nos. de eorum Natura,
& Gratia, item Meritis, Peccatis, ac Pcenis, fed
paucis agemus;  Qui plura defiderat , Suare-
21::_:11 adeat, qui tomum przgrandem de Angelis
ofteref, e

DISPUTATIO I

De Natura, ac Naturalibus Proprie-
tatibus Angelorum.”
2. J*Xaminabimus hac dilputatione ; an
Angeli in- hac rerum univerfitate
; exiltant: an fintcorporei: an fpi-
KIS puri: an immortales: an [pecie, an nume-
1o diverfis quam habeant vim fe movendi, co-
gnofcendi, volendi | loquendi &c. quz eifi vi-
deantur a4 Philofophiam fpectare, tamen longa
Jam COnf}le:udine hanc materiam  prafcripfére
heofog!, € eo etiam titulo , quod doétrina
de Angelis, it plurimiins, nitatur principiis fidei,
aut Theologie, & ex fola ratione naturali exacts
hauriri nop poflit,

_QUESTIO
De ‘Exifientia, ¢3 Naturd
Angeloyum,

ARTICULUS I

An_Angelj exiftant,
3 D)E: Angelum, Ur dictum , intelligimus
N Antonomatice fubftantiam creatam, in-
: e_&m]f!m,fpxrlmalem,comp]rztam,hoc eft,fub-
tam quandam, 3 DEQ produ&tam, intelle.
BB, dut, Mayr Fheol. Fom. 1,

&, & confequenter etiam voluntate , praditam,
dmnis corporis; etiam teriuiffimi, expertem, qu®
non {it ordinata ad conftituendum cum COIpo-
re aliqua compofitum, velut ahima hominis or-
dinatur ad corpus; & faciendum cum ifto com-
pofitum humanum: ex quo iplo capite Ange-
lus; utpote fpiritus puirus, atque completus, ani-
md huniand {uperior eft, habétque naturam al-
tiorem, & DEO fimiliorem: quamvis quozd
gratiam aliquando ab homine, e. g. B, Virgine,
excedatur, s :
4. Dico 1. Angeli defacto exiftunt §
confequentér etiam poffibiles funt. Conclu-
fio eft de fide contra Atheos, qui und cum
DEO etiam alios fpiritus negant: item contra
quosdam Philofophos, relatos ab Ariftatele 15
pbyfe 8. s2. & Sadduczos; bt habetut Afor.3 7.
. 8. Prob, Matth. 18, v. z0. dicitur: Angeli
eorum in ccelis emper vident faciem Patris,  innu-
meris etiam aliis Scriprurz [ocis fit mentio Ange
lorum. Concillum Laieranen(e quoque C, Firmi-
ter, de fumma Trixitate fic habet: Sua ommipoten-
ti virtute fimul ab initio remporis utramque de ni-
hilo condiair creaturam, fpiritualem, &5 corporalem;
Angelicam. videticet, 85 mundanam, ac deinde bu-
wianam , quafi communem ex fpiritu, €5 corpore
conftitutam, Accedunt Patrum teftimonia infi-
11ita, in omnibus eorum libris paffim obvia,

5 Dico 2. Exiftentia Angelorum non po-
teft ratione naturali demonftrari, ita Valentia
tom. 1. difps 4, g. 1. punc?, 1. Arriaga fraff. de -
Augel. difp, 1. fec, 1. cum pluribus aliis, Prob,
Effe@tus mirabiles,fuperantes humanam . poten=
tiam, fi funt boni, & honefti, e. g, motus coe-
lorum, gubernatio entium materialium in Bo-
num: hominis, poflunt adfcribi DEQ : fi fun€
mali, vel inordinati,c, g, in energumenis, poflunt
adferibi animabus feparatis : ergo “ex his effe-
¢tibus non demonftrantur Angeli. - Sed neque
ex perfectione univerfi evidenter infertur exi-
ftentia Angelorum; quia fine iftis tamen mun-
dus fuiffer fufficienter perfectus, & juxta nor-
mam voluntatis Divine formaliter perfecliffi-
mus, etfi Angelis caruiffet: materialiter autem
perfectiffimus mundus effe non debet; cim
nequenane talis ft. - Dixi: demonfivari: an enim
non poflint Al:s%eh' naturali tatione probabili ad-
ftrui, multi Auétores non examinant, vide ta-
nen Arriagam loc. cit. ubi rationem aliis effica-
ciorem putat effe defumptam ex mendaciis ener=
gumenortim , & magicis effetibus: quanquam’
nec iftam dicat convincere ; cim certum non

A fit,




5 Tiadatus 1, Difpntatio I. Queftio L Articulus 1.
conf. alils DEUS nihil potaiffet produces
quam quod produxit ; hocenim effet meliug &
i eceffitatus. hacdere plur;ig
trattde Incarnat, ubide neceflicate Incarnations
9« Ob.2. DEUS in omnibus operibys {n:
tendit neceffario fuam glotiam : fed huncfingy
obtinere non potsit fine Angelis: ergo. pro,

fit, an non hxc omnia ab animabus feparatis
provenite valeant

6. Quantus jam numerus Angelorum exi-
ftat, dicinon poteft, Ut etiam fatetur D, Dionyf.
de caelefH Hierarchia ¢. 14, ubitamen addit, eos
numero exfuperare corporea. Maximum effe,
conftat ex Danielis 7.v. ro. ubi dicitur: Millia
millixm walnifrabant ei, €5 decies millies centena
millia offiftebant ei. Angelicus r.p. q.50. . 3. in
wrf. ait = Rationabile eft, quod fubfiantie immate-
viales excedant fecundim multitudinem fubftantias
materiales, quafl iﬂcompﬁmffjliren hoc Valeatia,
Granadus, Molina , ita intelligunt, ut excedant
omnem multitudinem fpecierum  corporalium,
non verd individuorum, ut explicar etiam Ca-
jetanus, & feipfum Angelicus . 6. de pofentia
d. 6. incorp. dicens: Subflauntie mcorpores (Jicut
Dionyfius dicit quarto capite caeleftis Hierarchic)
omnem multitudimem mateviakium [pecierum tran-
foendznt, nam individua materialia, fucceflive
exiltentia, itémque omnes arenz maris, & pul-
veres terr, utique Angelorum numerum: exce-
dunt. Quidam ex parabola boni Paftoris, re-
linquentis nonaginta novem oves in deferto, &
quarentis unam perditam, inferunt, numerum
Angelorum {altem nonaginta novem vicibus fu-
perare numerum hominum ; cum per ovem
jllam natura humana intelligatur.

#. Ob. 1. contra 2. concluf. Mundus fi-
ne Angelis effer imperfectus, & confequen-
ter dedeceret DEUM creatorem : erga eviden-
ter debent dari Angeli.  Confirm. 1. Effectuseft
imperfectus ; nifi affimiletur fuz caulz, quan-
tum poteft : fed mundus absque Angelis non
affimilaretur fuz caufz ; five DEO, quantum
potefts ergo. Confirm, 2, Omne agens inten-
dit fe propagare, imprimendo effectibus fimi-
jitudinem , quantam pote{t: ergo etiam DEUS:
fed hic potelt majorem fimilitudinem imprime-
re Angelis, quam aliis creaturis; ergodebeteam
imprimere , & confequenter Angelos produ-
cere.  Confirm, 3. S. Anguft, delibers arbitr.l;
3. ¢ §. ait: Quidquid enim: ¥ibi vera ratiowe me-
lius occurrerit , feias, fecife DEUM. ergo DEUS
neceffario femper facit , quod eft melivs ; fed
melius eft, in mundo efle Angeloss ergo.

g. Relp. difting, ant. mundus fine Ange-
lis effet imperfectus negativé, feu materialiter
minvs: perfectus, conc. ant. effet pofitive im-
perfectus, neg, antec. & conf. Ratio hzc pro-
baret, DEUM etiam debuiffé producere unio-
nem Hypoftaticam.  Ad 1. confir, dift. ma, ef-
feétus elt imperfedtus, nifi allimiletur ipfhi cau-
fze, neg. ma, nifi affimiletur ide# ; quam caufa
habet de ipfo. conc. ma. & o, mi. neg. conf,
Scriptio, quamvis fit effectus hominis, non de-
bet habere maximam fimilitudinem cum homi-
ne, fed tantim cum idea, vel conceptu fcriben-
di. Ad 2. confir. difting, antec; omne agens
neceflariuni, & generans in fimilitudineny natus
12, intendit fe ita propagare. conc, antec. etiam
agens liberum, neg. antec. & conf, Ad3.'con-
fitm. S, Aug, illo cap. paulo fuperins hzc premit-
tit: Cujus DEI profetto largiffima banitas juftiffi-
mé laudaretur 5 etiamfi aliguo inferviore cresture
gradu nos condidiffet, "informa dift. 1. conf. DE-
US neceffarid facit, quod elt melius, hoc eft;
ad finem, hic, & nune ab ipfo intentum, conve-
pientivss conc, conl, melivs materialitery neg,

ad iftud fuiflet n

mi, Gloria eft clara cur
non habetur fine Ange

gnofcat perfecté
Mundus habet ap

o e 3

s3 cum homo non
DEL: ergo. Cop
em paflivam, ut ter

op

LTl

d

m laude notitia; {ed hee

€0-

i,

-

net coghitionem comprehenfivam [ui: ergods.

bet etiam dari potentia activa eliciendi eam . |

gnitionem * atqui hxzc non poteft dari fine An
gelis: ergo. prob. 1. conl. alids fruftra darety
comprehenfibilitas, ficur frultra daretur color
fi nondaretur oculus : mi. fublumpta noneft i
bia; quia humanus intellectus non eft compe,

henfivus univer(s.

10, Relp, dift..ma, DEUS neceffaridin-
tendit aliquam gloriam. conc, ma. intendito-
mnem. neg. ma. & dift. {ic min, neg, conf, Pof
fet DEUS producere creaturas adhuc magh
comprehenfivas mundi, 8 confequenter mags
DEUM glorificantes, quam Angeli, non autn

propterea debet: unde [ufficere DEQ potl- |

fet laus ab hominibus, - Imd quidam admi
mundum. potuifle creari absque omni¢ream |
rationali'+ quo cafu DEUS tantlim habuifferglo- |
riam latits fumptam, quam dare poffentcrex
; Ad confirm. neg, conf. Noa
omnibus potentiis paffivis , formaliter talibu, |
correfpondere debet potentia activa , aftuer
iftens: fuflicit, fi fit poilibilis, ~ Certe quodite
ens habet potentiam recipiendi varias pete
¢tiones, quas nunquam recipit ,' & conlequit: |
ter per accidens caret hoe fine, licdt nona:
reat alio. Quare, etiamfi potentia pailiva mu
di-ad terminandam comprehenfionem fui o |
obtineret hunc {uum finem , formaliter foa-
ptum , tamen mundus, realiter fumptus, plit

tur irrationales.

mos alios obtiner

ety

i, §

11. Ad prob. dift, illat. comp:ehenﬂ')i-
litas mundi  daretur frultea per accidens, ficot
potentia terminandi nobiliorem comprchc:ﬂio--
nem, quam habeant defacto Angeli. conc
Iat. daretur fioftea per fe. neg, illat, mundot
nim per accidens fuiffet, fi Angelinon fuiflen
creati, adeoque ipfe a nulla creatura naturdlie §
ter comprehendi potuiffet. Quod fpe&arad (0
lorem, vel ifte habet alium finem, pruden |
intendibilem, diftin€um & vifione,, vel nonid |
primum, poterit dari fine oculo: fi fecondis
h=zc ipf; elt _d{fbeujras 3 quia utique ml{IIQiUSi‘a:‘
bet alium finem. e. g, ut creatur® rationdld
ferviant DEO, irrationales homini. Relpo®

deri potelt 2, ne

o, mi, {ubfumptam.

poflet homini infundere fpecies comprche:ﬁ'-'
vas univerfi , quo cafu comprehenderet 1
dum, Qudd autem debeat dari creatira, ©
naturaliter debeantur he fpecies, unde demon

ftrabitur?
12, Petes:

Quando Angeli creat fi

Relp. inprimis,non effe creatos ab @ternos”

etli omitteretur

tamen nulla defacto ita productaeft, Ut hf‘m
Lateranenfe citatum 7. ¢, ubi dicitur 4 %
& con

temporis utrague
rea condita,

poffibilis creatura ab 21"

A

creatura, [piritualis ,

U0 VEIo tempore fr.w.:imﬁEl

b
0y
ek

o

f




=
o

>

=
=
Ei

=1
O = %

non
fon-
Al

e
ficut
nlio=
icale
loe- |
ffent '
ralle §
oo *
ot |
il
fum, |
15
i
fpore
JELS
el |
mun-_

gnoy |
abet
| inimi‘

|oret
Ui

An Angeli exiftant. 3

detur Moyfes tacuiffe 5. quia ejus intentio
fuit , folam delcribere C\TERI_I?l‘IEm ‘m.umh cor-
porei nifi dicamus , ut \'IL;EIUT §. Auguftinus
velle: I, 1, de civit. DELc.9. 9 L 2. fuper Genef.
gilit. ¢, 8. relatus: a S, Thqr_m L p.ge 624 e 2
arg. 1. Angelos in {acris Scripturis intelligi no-
e coeli,aut lucis,

a c[;. ,Moima 3 Zumc!,‘ & alii putant, effe de
fide, quod non fint creati. ante I‘leHdL]’.D cor-
poreum; cum Lmr,m{ien_fc dicat, imul creatam
utramgue naturam. 56(1j\<m videtur C (f{]C][l-
um aliquid definire voluiffe contra gravillimos
Patres Gregar. Nazianzenum, Hieron. l.)amal-
fcenum, & Doctores Gracos, qui telte AJ'l;gch—
€O L .. 01: B, 3¢ ad 1. concorditer oppohitum
docent & infuper illud fimut, aut intelligi poteflt
de fimultate morali , quz non toilitur nzetval-
jo breviffimo : aut fignificare poteft idem, ac
pariter, hoc eft, tam unam , quam alteram, ficut
ntelligitur illud fii*r*t'f;ffr; icilg. v. 2. Qui vivit in
ghernum 5 creavit ommia [imuk probalnl'us r;}-
men Concilium intelligitur de fimultate omni=
moda: unde communis eft opinio cum §. Tho-
ma loc.modd cit. incorp. quod Angeli non fue-
rint ante mundum corporeum creati , fed fi-
mul com ifto. Quod etiam videtur infinuari
]g!rj;g. v, 7. ubi aliquo modo dici videtur,
quod DEUM, ponentem fundamenta terrx ;
laudarent fimud aftva matuting, £ jubilarent omnes
Filii DELfive Angeli,

ARTICULUS II

L ]

Quales [int Angell.

14, lco 1. Angeli funt puri Spiritus.ita
ombescum S, Thoma 1.p.q.50. 4.
rincorp. & fumitur ex Lateranenfi

dif, . ¢. ubi dicitur creatura [pirituahs ; diftinéta
A crgatura mixta , fe homine,ex corpore, & ani-
ma compofite , de quo capitulo meretur vi-
deti Suatez de Angelis I, 1. ¢, 6. maxime & n. 9
@0, ubi ait, faltem noftram affertionem fine
temeritate negari nen p'."'"!':-', Scriptura_etiam
fzpe Angelos vocat fimpliciter Spiritus ¢ & D
Dionyl. de Divinisnominibus.c. 4. fub initium lo-
quens de Angelis , Ut patet ex inferibs dictis
eodem capite, dicit: Mente predite funt effen-
tig,,  vitamgue habent fempitesnam .. . ab cmni
mieritu, morte , materia , ot tique folute 5 ac li-
b;m, Similiahabent alii §S. PP. pafflim, quos
vide apud Platelium, Sedneque ¢ft ulla ratio af-
fingendi Angelis corpora, etiam tantim [ubti-
ithma, przfertim clim integra legio dzmonum
In unohomine compenetrata fuiffe legatur in
Evangelio,

15. Dico 2, Angeli funt penitus fimpli-
¢&s, nullague ratione compofiti ex materia , ac
fofm;, ita 8. Thomas 1.p. g.50.4.2. in corp, &
dlii omnes,. Prob, Nulla eft neceflitas aditruen-
di in ipfis ullam talem compofitionem ; neque
ttiam {\ngclus eft fubftantia incompleta, tani-
Ma rationalis , quz tanquam forma exigat fub-
Jectum: fed' efy completa {ubftantia, nullo mo-

Oordinata ad corpus, Nota tamen, nos ab
Angelis tantiim excludere compofitionem fub-
Atialem materiz & formz : non verd nature ,
ﬁ;[suc:fonaz » fiperfonalitas fitaliquid pofitivum,
el excludimus compofitionem accidenta-
M5 quiaAngelis ; tanquam fubjectis, uniuntur

i, vi

cognitiones, & volitiones: minim? autem eX-
cludimus compofitionem tanium meiaphy(i-
cam ¢x genere, & differentia,

16. Dico 3. Angeli funt immortales, &
incorruptibiles. itaiterum S. Themas 1, p. g. 5o.
a.5. & omnesalii. Prob, ex D, Dicaylio ci. #,
rg. Dein Angeli non pof manente
fubjecto 3 quia non habent [ub €Igo
funt incorruptibiles. Que mmor-
tales, habetur, tum exeodem D. Dionyiic fuf
citato, tum ex Concilio Lateranen( fup Leone X
Jef" 8. ubi definitur , 2nimam humanam imnior -
talem effe ¢ conlequenter magis erunt immor-
tales Angeli : imd pro his milant , & effica
cius, exdem rationes, g pro anima hominis §
neque enim dependent a materia , negue ha
bent ullum contrarium, exigens eorum deitrus
¢tionem, nec etiam pro bono - univerfi : ergo
exigunt femper confervari. = Eadem immorta-
litas Angelorum adftruitur in Synodo 1 attione
I in ﬁ‘p.‘ﬁnlﬁ Sopbmmj circa medinm, ubi dici-
tur : Sic hominum anime permanent ncorrupie
fic Angeli fmmortales perfeverant.

17. Dico 4s Probabilitér aliqui faltem
Angeli inter (e [pecie differunt, ita 5. Thomas
I.p. g.50.a.4. in corp, & defalto communis,
Prob. Angeli habent valde diverfam dignitatem,
& diverfa officia: ergo eam habent, veirato-
ne diverfe naturz , adedque hzc differt fpecies
vel habent ratione gratiz, & tunciternm d ffe-
runt I'pcu‘c; nam, ut S. Thomas 1 pg.62.a. 6,
in corp, & Magilter fenitentiarum L. 2. ifiinth. 3.4,
2, ex Pawribus infert , gratia Ang ita ful
juxta proportionem naturalium , ac
verfa fuit in illis gratia, etiam naturs
diverfa funt. Rurlus SS. Patres Lucif
cant cxteris petfectiorem ; & videnwur ifitelli-
gere perfectiorem etiam quoad natiram:  Siz
S, Gregorius L 32, moral. c. 78. ait, quod alios
Angelos quafi veftem ad ornamentum fuum ha~
buerit; quod eorum claritatem tranfcenderits
im0 comparatione claritatis fuz obumbraverit &
obumbrarido operuerit 3 quod cunétos feientid
{uperarit &c. vide Suarez L 1.de Angelis ¢. 12,
Accedit ratio Magiftei (ententiarum Jloc, cit. fi-
cut in corporibus datur multiplex differentia
fpecifica , ita probabiliter etiam datur in [piriti-
bus; neque enimifta mintis , quam illa, fervit ad
pulchritudinem univerfi, Si autem aliqui An-
geli [pecie differtnt, [altem tres Hierarchiz itd
inter {e differunt 5 quiaift= inter e officiis maxia
mé diverfz funt,

18: Numerantur autem Angelorum Cho=
ri, {eu Ordines novem, . Angeli, Archangeli
Principatus, Foteftates, Dominationes 5 Frtubes;
Throni,Cherubim , Seraphim: qui nominanieur in
Scripturis, ut oftendit S. Gregoriue bonith 3¢. i
Fvangelia, Hiautem chori redignntir in tres
Hierarchias, quarum quzlibet tres ordines com-
plectitur, & fuprema quidem Seraphim, Che-
rubim, Thronos : media Vittutes, Dominatio=
nes , & Poteftates : infima Principatus , Archan-
gelos, & Angelos: vide Suarez L L c, 13. Licet
autem inter hos ordines fit diver(itas, non tan=
thm nominis, fedetiam aliqua officii , & digni-
tatis, tamen quandoeque alicui Angelo tribuitug
in latiori fignificatione nomen ordinis , in quo
noneft: hoctamen nil probat contra nos;nam
ficut nomen Angeli tribuitur omnibus, licétan-

A2 tono=

U Vos




4 Tiattatus 1I, Difputatio I. Quf

tonomafticé fit proprium infimo ordini , ita po-
teft etiam e en Virtutis tribui alicui exin-
feriore, vel e pperiore ordine ¢ Sic SS. Mi-
chaél, Gabr anhaél vocantur Archa
& tamen v r efle ex altiote, non
Hierarchia. vide Q"" s
0. Non tamen omne
ita contra Thomif’
\., ._.BOI‘ vent. Albe )
ia tom. 1. difp. @ @ L. pmfﬁ‘.;.

0.
n

geli,
\

w*.“,hrpatcbi: ex ol l‘icmusr.l.(; =1 €erg

non debet dici fine ratione , quod omnes pro-
duéti fint fpecie diverfi 3 cum in pluribus non
cluceat ullum predicaium [pecie diverfum , fal-
tem nullum nobis fit cog mmu : 5 ficut de
corporeis dicirnus , qL( d plura fint e jusdem
fpeciei 5 quia non apparet pradicatum fpecie
diverfum , ita guoc que dicendum de [pirituali-
bus. Dein fu,;,mﬁu: jam multiplicatione fpe-
cierum , . ordo individuorum fimilium fervit ad
pulchritudinem univerfi , itémque ad focieta-
tem, & amicitiam naturalem. Rurfus non vi-
detur DEUS voluifit innumeras Angelorum fpe-
cies totalicer a fe abjicere, & dm.nare.ergq ex
eadem {pecie quidam Angeli junt damnati, alii
verd ejusdem fpeciei funt fervati. Ulterus
plures Angeli conve niunt in officio, ordine &c.
ergo 1}aobab1hzu~ etiam in fp{cu. Plures con-
gruentias vide apud Suarez L. c. 7§, neque ta-
men LLrnquzduuam f1 hac materia ex{ \\_C’t‘.s.

ARTICULUS 1L

Solvuntur O»‘yeum; es,

20 O‘B, 1. contra primam conclufio-
nem. Patres plures atuibuunt
Angelis corpora : ergo et
nos debemus ipfis corpora tribuere. Confir.
Synodo Generali VIL. atlione quinta approbatur
feriptum Joannis Epilcopi Theffalonicenfis , qui
docuit, Angelos pofle pingi: quia'non eflent in-
corporales omnino, & invifibiles, fed {ubtiles
corpore, aérei, atque ignei: ergo. Refp. Etf
aliqui Patres olim, rebus adhuc obfcuris, ita [en-
fiffent, modd nonamplilis ita fentirent. Sed &
plerlq'le pati poffunt mitiorem expofit mwm.
21, S. Gregorius homil, 10. in Evangelia
Angelum fwmdtm vocat animal

rationale : fed
per amrml tantum videtur intelligere vivers 3
nam L 4. Di fliuqmmz €s 29 dzmones vocat in-
corporeos S nuét.fﬁ. L 21, de civit. ¢, ro. €5 epift.
250. (b finem nihil abfolute aflerit. A S. Bafilio I
AeSpiri u.S.ad Ampbilochizme, 16, Angeli qui «%cm
vocantur ignis : 1ed addita limitatione
gialis, hoc cli, metaphoricus, -propter fubtilita-
tem nempe, & celeritatem,

22, Ad confir. negoconfeq. nam hzc
Synodus mnon approbavit rationem. Joannis
illius, fed tantim conclufionem , fcilicet An-
gelos pofle pingj.  Neque rationes , @ priva-
to przfertim auctore , allatz in Concilio, funt
hujus definitiones ; Ur patet ex hoc ipfo (,OIL
cilio , & in hac quzftione ; nam, cum le-
ctus effet liber h'm_l,) ipfius Joannis, dixit Tha-
rafius , Przful Cun{l‘m!-nopoih.mllb Often-
dit aurem Pater , quod {5 A:fgg 05 ;Mu ere opor=
seat , quando circumferibi poffint , €5 it homines
sipparuerunt, Sacva Synodus dixit, Etiam Doni-

ne, | lla’ approbatio rationis fuperiotis, J
lud autem: L,Mzm:ﬂ rib t;?fli‘]ie’a::uo figni fl"ar:
tatem corporalem, fed lmmai
quoad Jocum : : quod etiam fpiritibus comm.,
23. 0Ob. 2. Gen. 6, v. 4 dicitur, qubdj
DEI, feu Angeli, formni::ri Imr j‘;lhh; % hurr'
num , & _u;cn _r
ren R:_—.Ip. T
los, [ed Fi
_}l I € cvu'uu

mines in QLU.,.‘I is vocantur An
etiam modo lo quendi parvul
l‘t\L UE d\r‘l um e 1.

mali non
ibi veri Ang
onis in
id con
de quo |
(J]«u_ ll\ttt 1 dem
animal, Ut recte Pl 1\:}‘”» p. T c.rﬁ. ﬂ.;.,.

24. Ob. 3. Demones t
ph: le 760, 8. 7.2
12. v. 29. gaudent us fob. 4
16. fugantur ionu cyI]m;':e = Ut 2 Iu‘. ide 1,
. 23, item odore, Ut incenfo jecore|
j. Ua Igs Cruciantur jgne Aaith. 2.0
tantur in annulis; tim ]
iO.: gallinacecs 5 gaudent ni
g\..n.m.mi\,c L.u,mt bent habere
dezmones non | vineulis corpargis,
ralibus, [cil .c‘-um}u:.mlfr', & Angelorun
i‘:,‘tk)fl]:“. (‘f meitio z"l["" ;i)llif'i] non elt
ylica , fed myftica, & fic Rap
m 6. 12. 0. 19. ¥id -'.'.H’fddﬂu?l!
s € bibere, f¢d ego cibo anuf
gf!' ab bdu{
loca [ ,rL: i

@PEL}" .
.mu v:sm non potefi; wor. B f
lliguntur Nﬁum olles

dire d2monem; nemj { ;
am, {t difpolitio ad i(.\:p.u](\tzs,l[-..c!b in
defperabundas, demonis tentationies. [ecurit
cenfum raliter, fed miraculose, fugatt
L“L}‘]\J"lLll! 12 ignis infernalis eft miraculo-
d adfit in annulis diabolus, fit ex pae
fuperm.luii): & qlu probabitur, adefle lbn'pw.
proomniin tanti p;.vuco quah in carcere? Tt
morem quandoque fingit dzmon ad denet
tandos magos, ne ifti fibi imeant 2 diabolo:
25, Dices, Quomodo igitur [mplﬁrr- g
fibiliter apparent Anbda ? Ktil,, eos affamet
corp O & fic V\.i't., apparere, non tantum ik
ginari¢, feu tanthim movendo [pecies phama‘l
cas, & phantafiam immutande : qunnquﬂmw’-'
fic apparere poflin I,T[‘n.,lc im, fi uni tantum"
deantur, non aliis.© Sic vera fuit apparit! o Sk
phaklis;. quia fuit conftans, & ah ormihlli""""
fentibus eodem modo percepta'; neque.
credibile eft, S, ;’sngc}-lm omnium ob
phantafiam immutille, item verd apparult &
mon Chrifto ; quia non habuit Putuhlm n
ejus phantafiam, Corpora autem o.dmarw.
funt carnea , fed ex aére, alif sque ¢ corpulcuth
efformata, ut fi urd extetnd referrent COO”
humana folida ; & palpabilia.

a7 He |




Il

\ &g
nen
ik
[Bii
e
- |
I\n- i
funt |
§Ve i

i
tege
ligs

ol |
P |
olles.
dale
mpes
ol
i
it e
igatt
culo- |
atlo
pey
8113
et
o F
!éﬂ. |
e
i |
altc
etidm
mw
5K
;prz-
enm
oru
t de
mi
5ot |
fcult, |
|[Pﬂﬁ |

..H;[

Quales fint Angeli. 7 §

o+, Hec tamen corpotd Angeli non :\ltﬁ_l-
4 informans; - hinc nequeunt vita=
confequenter nec poflunt
1¢que ea affumunt precise

i1t motor qualisctingue, fed bt motor reprfen-
tatus per Corpus aflumptum: ad q_u‘od‘ tria re-
quirtntur: £, ut Angelus fit corpor! Intime pre-
fens. 2. ut fpeciali infloxu dirigar, moveat, &
continat corpiis , neé diffolvatur. 3. utineo
aliquid operetur » edque utatur tanquam fuo,
fve ad perfonam (uam fpecialiter repraefentan-
dam, Quare, lictrAngelus poftit affumnerg etiam
corpus vivum , exercendo in eo operationes ;
qui non poffunt asribu illi corpori, feu ani-
i, bt demon affumpfit corpus veti, &vivi
ferpentis , non famen dicitur demeon aflumere
corpus Encrgument quia non utitur €0 COrpore,
anquam proprio, ad fpecialem fui reprafentatio-
nem, & dzmon ag gnergumeno 1oquitlr, tan-

quam de perfona fe diftinéta: imd etiam ener-
it in perfona propria.

gumenus {zpiftime loqui :

29, Ob, 4. contra 3. conclufy In Synodo
Wi, afione I1. anie verba & nobis citata@. 16,
dicitur, Angelos effe immortales , non narurd 5
{ed gratid: ergo. Confir, 1. Angelus nondum
exiftensnon habet jus ad creationem; ergo etiam
exiitens nen habet jus ad confervationem, prob.
conleq. Nihil gratuitum gravat donantem: ergo
prima productio gratuita non obligat DEUM
ad confervationem, Confirm. 2. Quod natu-
nliter alicui debetur, debet procedere ab intrin-
feca ejus vistute : atqui confervatio zterna non
procedit ab intrinfeca virtute Angeliz €rgo.
Refp. difting. antec. dicitur, Angelos cfle im-
mortales , non naturd; hoc cft, non effential

munt, it forma inf
fiter in illis operari :
yalidé baptizare. Sed1

tialiter,
ita,ut nec de abfloluta potentia potiint deftrui
fed grarid, hoc eft, beneficio creationis gratuita.
COnc. antec, gratd tanim fupernaturali, neg.
antec, & conf.  Concilium tantum vule, Ange-
Jos non effe immortales effentialiter ut DEUS;
de quo 2,44 Tim. 6,v.20. dicitur ¢ Solus habet
inmotialitatern.

29. Ad 1. confirm.neg. confleg, ad probs
neg, antec. quia gratuita pr omillio gtavat pro-
mittentem; & {ic Angel ito accipiens
Creationem , accepit €l y jusad con-
fervationem: ficue grat piendo gratiam
fupernaturalem , accipimus jus ad beatitudi-
nem. Ad 2, confirm. neg. ma. Materia exigit
maturaliter formam, qua non poteft produci a
materiz intrinfeca virtute : guare tantam natura-
lis ¢ft potentia patfiva, exigens potentiam acti-
vam, que poflit [atisfacere exigentiz. Alias
objectiones, quz zqué pugnant contra immor-
talitatem anim= rationalis , {uppono folutas in
Philofophia: cimque potifimum €0 tendant ,
quod immortalitas anima -non fit demontra-
12, nos autem hic prafcindamus, an immor-
talitas Angelorum demonftretur,an non, nobis
objici nequetnt.

30, Ob, 5, contra 4. conclul.S. Athanal,
q.8. ad Antiochum ait: Umaeft, € eadem effentia
Angeloram , ficut etiamuni tantsin eft effentia bo-
minon, Simnilia habent alii Patres apud Suarez de
Ang.1,1.c. 12, ergo, Refp, 1. eum librum verofimi-
liter non effe S. Athanafi, [ed alterius longg re-
centioris , bt oftendit Bellarminus de Script. Ec-
clefs obferv, in tom. 4. So Athanafii. Relpe 2.

cum Eximio, eandem effe naturam Angelorum
non in fpecie infima, fed fubalierna. Ex eo au-
tem , quod homines in infima [pecie conveni-
ant,non debet etiam dici, Angelos ita conveni-
re 3 quia’ inflituitur quidem in citato textu pari-
tas, aut comparatio cum natura humana, at-
tamen propterea non debet effe fimilitudo o-
mnimoda. Sic etiam in Symbelo dicit idem S.
Athanafius ;. Sicut anima rationalis, €3 caro unus
efthomo, ita DEUS, &5 homo unus eft Chriftus.
Ft tamen non eft fimilitudo omnimoda; non
enim, Ut-anima, & caro, ita etiam DEUS, & ho-
mo , conveniunt in Gram naturam compleram

{ed tantam in unam Perfonam.  Loguuntur fci:
licet PP. de Angelis, tanquam ejusdem naturz
fpll‘lil_bl.‘.:f; quia convenunt inprima , & nobig
pracipue cognita, erfectione naturz, fcilicet in
pradicato intellectivi fpiritualiss ;

31. Ob. & contra §. concluf, Juxta Ari-

ﬂ % & D Ti ! d‘l e e
otelem, . Thomam differunt individuali-
ter illa , que differunt materialiter , feu per or-
dinem ad materiam , prefertim fignatam cerns
accidentibus, & alia differunt fpecie: fed Ange-
li, utpote fpiritus completi , non ditferunt pet
ordinem ad materiam ergo, Confirm. 1. Qua
non- differunt per materiam , differunt per for-
am : atqui diverfitas formz ef diverfitas {pe-
cifica : ergo, Conflrm, 2. Juxta nos non pol=

* fent Angeli ab invicem difcerni, & confequenter

tolleretur omnis ordo , & communicatio inter
Angelos: hac admitti non potell: ergo. Con-
firm. 3. Ordo per fe} feu fpecificus, melior efty
quam ordo per accidens , len tantum individua-
lis: ergo ille datur inter entia valde perfecta, ut
funt Angeli. .

32. Refp. Differre materialiter eft differre
in pradicato non confiderabili a {cientiis: ficre-
fpectu Mathefeos cireulus aureus , ac ferreus
differunt materialiter: & fic etiam Angeli diffe-
runt materialiter ratione pradicati individualis,
Eodem modo exponi poffunt S. Thomas, & Ari-
{toteles. Certé Angelicus etiam in Angelis ad-
mittit materialitatern ; unde per hanc non intelli-
git materiam phyficam. Kt quomodo indivi-
dualiter intex [e differunt cognitiones Angelicz
de eodem objecto? Si dicas, fubltantiam An-
geli refpectu cognitionum effe {ubjectum, &
aliguo modo materiam , jam fateris , quod non
exigawur materia phylica, Ulterius fi ipfe parti-
cule materiz , quia (unt fabjectum , pofiunt in=
dividualiter inter (e differre , cur non {ubftan=
tie [pirituales 7 1o forma neg.ma. vel ejus fup-
pofitum,

33, Ad 1. confitms dift. ma. Qu= non
differunt per o am , ditferunt per formam ,
hoc eft, per formalitatem hecceitatis, €onc, ma.
per formam, vel pradicatum pluribus commu-
ne, aut {peaficum. neg, ma. & dift. fic min. neg:
confeq, Ad 2, confirm, neg. ma. Inprimis DE -
US, comprehendens iplam individuationem, non
indiget alio difcerniculo. Si hanc Angeli hon.
dfcernunt,, poflunt difcerni ex accidentibus fpi-
ritualibus diver(is , QU zque poffunt dari, ac
materialia, & fimilia e aliquo modo characte-
ri baptifmali &c. Ad 3. confirm; Cut non eti-
am datur hic ordo inter homines? Sufficit itague
dari ordinem per f inter fpecies : quanquam &

A3 hune

o




. s ¥ ; ol .y dvticuhie
§ 6 Traltatus 11. Difputatio 1, Queflio 1. Articulus I
1c multi negent; cum plures [pecies poffint tur aliquid in coelum empyreum ; grafs
efle zque perf . In forma vel neg. antec. ingit Cajetanus operationem , nobis nco
g = R s e fp&CI-ﬁ‘CfL & in- quin E,ilél!_i] potei‘z A:}gc]us f”i’ﬁmam
dividuali: vel« nt.ordo per fe eft mate- operart , ubinon eft : item potef} nypy,

rialiter melior. om, ant, eft formaliter melior. raliter m
neg.ant. & confeq. Non debetautem DEUS fem-  nem,
per intendere, aut facere , quod matetialiter me-  veat corpu

ns in eodem loco mutare operatiy. ]
{1 imira Jocum {uum adzquatym g,
lum, atque deorfum,  [ofyy

hus eft. poteft mutare locum non mutata operatione, g,
g. [1 cum homine moveatur
Q UESTIO 11 \,:r.'lm‘][‘f(}(.flﬂ‘.l;.]“!
; dem,ut obiervar V gelus, movenseg.
De Potentiz locomotiva lum, operatur motum in toto coelo: non ey

¥ 1

ARTICUEUS &= 2

ideo exifl
37 4. 9. a4, 4, vulg,
entem in logg
ngelus non pof-
i 5 e, feu per contady
Per quid .f‘ ;71.'."6'??10{[0 Aii(iif[!ﬁ TOXIir naraJoEu, vel corpon:i
fit in loco., per contaétum virtutis, feu per applicationen
wotendiz active, quatenus in Joca COTpOreo &-
‘C‘1fcntinnromncs,f}ngefur‘n MOR  trinfeco aliquid operatur, & ratione hujus ope,
inloco circumlcriptive, hoe  iionis habet [pecialem habitudinem ad locum, |
eft, vel ita, vt pars LJUT‘E'-'_C{\”‘ quz dici poteft locatio phyfica, Idem, falten
geli correfpondeat cuique parti fpatii divifibilis, “_i”‘*‘““ g'u[{j{gm_.‘am, docet Platelius p. 1. ¢. 6.1,
vel ita, ut fuperficies loc o_n_lting;m_lr\a fuper- 338. & lic intelligi poteft S. 1,)-:.(11&{6(’:1\15, qui |,
ficie loci ambientis 5 nam utrumque, Ut patet, ; de jide c. 17, ait Angelum eif in loco: Pro.
non convenit Angelo indivifibili , & Ipiriruali, pierea, quod adef inselbigibiliter ; 5 operatur f-
At vero Angelus eft in loce definitive, hocelt, e juam naturans, ubi vox adeft lignificat |
indivifibiliter in loco. divitibili, & totus in 1010,  prafentiam formalem (quam Elparza loc. i,
atque etiam totus in quahbet parte Ipatii, ficut ieraphyficam ) vox operatey _ alterm
feilicet anima humana eft 1corpore. Certe An- phs Quidam dicunt, Angelum effe corpoti
gelus non eft nullibi ; nam, Ot ait S. Augu- prefentem per unionem phyficam: fed grats
ttinus de immortalitate anime c. 1 Quidguid o, hoe diciuc: praterquanm quod nee contnuA,
nusquam effe non potefl. Rurfus Angeli dicuntar . informativa unio c{le poflers cum {puius
efle in ceelo Marci 13. . 32, vel w lepuichro nequeat corpori continuari, nee fubffantia come
Chrifti Matth. 28, v. 2.  Accedit , quod entis plera aliam formare,
creati limitatio non patiatur, rem effe fine ubica- 38. Quaritur ulreritis T, An ubicatio At
tione, ficut nec fine duratione. geli (it fpuiualis 2 Refpondetur affirmative;
5. Dico. Angeli funt in loco formalite quod enifn recipitue in puro fpiritu, nec habet
er entitatem modalem fuperadditam, it €2 connexionem cum matetia . aut Fharenilt
b 4. de Angelis c. 2, n, 4. Platelivs, & alii , pra- Hiye e s
fertim noftri, communitis, Probatur eo modo s tionem Angell hane non
quo Philolophi probant, ubicationem COrpOrum. 4+ ofis ST GO |
effe diftin€tam a corporibus ; quia (cilicet fab- eam affigeret aéri: confequenter hoc mutlo, |
ftantia Angeli eft indifferens, ut hic, vel ibi fit. * yaret vurris fingulis wftantibus locum ext
Neque afferri Apore{l', tanquam determinativum, feeum, & intrinfecum , quod non cft ver-
negatio diftantiz; clim explicari non pofit, quid e
tandem negetur , nifi ubicatio modalis, certa
punéta imaginaria fixa , hac vel illa ratione ,
refpiciens, Quodfi afferas decretum DEI, af-
feres quidem caufam locationis, autloci, non
verd formam adtu denominanten locatum. Si
pertinaciter contendere velis, per decretum DEI
Angelum effe formaliter locatum, dic, curnon
pariter murus per idem decretum-fit Formalier
albus fine albedine &e? Certé aliud repunere non
poteris , quam quod quidem denominationes
aliquz morales poflint explicari per decretum
DEI, ejusque certum modum tendendi . fed
non denominationes phyfice, & intrinfece: at
talis denominatio phyfica etiam eft effc hic , &
«non alibi,

gelum.p Py
per operationem; clim enim
fit approximari quanti

quantitatis, potelt :

24
2T

Citi

[icam.

39. Poteft timen ubicatio Angeli effe di-
vifibilis, tir docet Suarez de Angelis Lg. 67
& Platehus p. 1. c. 6. n. 340, nam divifibile reci*
pi potettm indivifibili; fic enim in anima ratio-
nali xecipitur unio cum corpore, qua eft divili-
bilis; ahas enim quovis inftanti, quo homo ni-
tritur, deberet produci unio anime cum corpo-
re , totaliter nova., Nec etiam repugnat divifi- |
bilitas enti [pirituali 5 quia non probatyr repi-
gnantia: & ij, qui admittunt habitus intelle-
ales, diftinctos a fpeciebus, admittunt, eos -
gerl per additionem gradiisad gradom. Neque
] fequitur , Angelum non effe totum L”
libet parte fpatii 5 fi enim anima, -:;ua@f
one divifibili unita, poteft effe tota in quakbet

36, Quidam dicunt, Angelum effe in loco parte corporis , poteritetiam Angelus ita effein
perfuam®perationem:at hinon ad(trunnt forma- {pat Nota tamen, fermonem hic effe de U-
lem przfentiam, fed potilis lignum przlentizsubi  bicatione in {patio divifibili 3 fi enim hoc el
enim Angelus operatur, ef} prafens, faltem nifi o- punctam indivitibile , non effet ratio, cur ubied:
peretur miraculosd, At verd Angelus etiam prz-  tio divifibilis effi. G
fens efle poteft, ubi non operatur ; nec enim 40. Quzriur 2, AnAngelus poflit cfg‘?ﬂ




Per quid, &' quoroda Angelus it in loce. 7
g b (patiis ? Relp. diftinguenda efle fpa- tum, nqn videtur efle extra illud corpus it res
:J tia. Aliud dicitur [patium ﬂdafqim{f_m, fivecom- &eValquez tom, 2.4n1.p: dzfp.\:pr, C. 2,13
M- penfuratim Angeloj quo perfectior enim An- 43+ Videtur etiam , quod Angelus poflie
R s eft; €© majus [patium occupare poteft; fe conahere ad punctum indivifibile, Ut affir-
10- antum autem hoc fir, Svarez I, 4. ¢ 1173 mat Suarez de : {fngel_ts 1_' L e e
10- ‘”A‘ cisea difps 10. (&¢h, 3. . 133t 3 nobis  fubftantia Angeli induvifibilis eft, nec exigit ex-
pt ek :—;rﬂlg nec inveni Auctorem, qui aufitdeter- tenfionem. An autem propterca poflit efle in
& i {19“.; Iquﬂm"is diligenter quafiverim. Aliud ~ fpatio minori , & minori in infinitam , dubium
o | ?E&E’@mf:nﬂ inadequatimt, feu preter quod eft, Quidam negant poffibilia femper minora,
n. Alugeluﬁ  dhuc aliud occupare poteft. _Sic fpa- & minora puncta ininfinitum. Ali, ctiam admifla
c o adzquatum anime humana eft corpus ca poffibilitate,negant, Angelum poffe femper mi-
fen i, quod, quantumy is magnum, intra lie  norem,& minorem ubicationem producere;nam
I mites tamen, nature humanz przfcriptos , ipla  etiam non HaEvS F?’-jfg poteft minora in infini-
1y 4m OcCUpate potelt : inadequatum eft bra-  tum producere. Alii, it Platelius, Tannerus &c.
100 E(I)]:Um Jamquod Angelus nequeat efle natu-  admittunt, Angelum {emper pofle in minori, &
TTL i, iiobus locis adzquatis 5 eft clarum 3 minori in infinitum fpatio exiltere. Nos hanc
o oam i effet in duobus , nullus effet adzquatus. quaftionem, non valdé utilem, indecifam re-
tm jemclarum eft, pofle effe in doobus logjs inad-  linquieatse . o ‘ i s
s aquats continuis 3 qUia hi Gmul componurit 44y Queeritur 4 Ar: plures Angeli poffint
i . unum adzquattm. : i ﬁ{nul efle ineodem loco ? Relp, inprimis, qua-
: 1. At veronequit effe in duobuslacis di- flionem effé de voce , anunus Angelus pofiit
& continuis, etiam tantum inadzquatis 3 fic enim dici effe in altero, eoqudd quibusdam videatur;
; lferreplicatus ; replicatio autem ex communif- quod conrmc.ns , & contentum debcat‘habera
\ fitum corporeum. De re autem loquendo, ne-

| {ima fuperat limitationem entiscreati, quednon
otelt efleita in loco ,ut quafi 2 fe ipfo divida-
tur. Sccundd, fi Angelus poffet fimul effe m

gant Thomifte, duos Angelos pofie eflein eo-
dem loco adzquato fub eadem ratione, hoc eft,
per eandem operationem, per quam ipfi przfen-

x| locis difcontinuis ; pqﬂij.t‘ﬁmu] effe in C(.J.‘,IO.‘ & ' : X : :
inferno, quod nemo facile credet, - ‘Tertio, Scri- tram explicant 5 clim non poffit dari duplex actio

pture fepiffime dicunt , Angelos transiffe ab u- adzquata, vel totalis, refpectu ejusdem c:ﬁc&us:

po loco ad alium , d@monem perambuliffe ter- 3t VEIO admﬂtunf,'polfc effe fub diverla ratione,

fam &c. ad quid autem transiflent; fi Gimul po- fm_] dwerfa_ operatione: €. g, bonus poteftho=

wiffent effe in utroque loco. Quando autem mincm allicere ad bonum , dum dzmon allicie

§, Gregorius Nazianz. & AliiPattes videnitur dice-  ad malum. : :

te, Angelos effenbique, intelligendi fang in fen~ 45 Adrr_mtunt etiam , pofle Angclos eﬁ"c

fimul in loco inadzquato,, feu per actionemin=

; fiy morali3 quia feilicet propter fummam velg-
giatem  ubique in  MOMENto adeffe poffunts

Hec auteni intelligenda funt de prafentia for-

mali3 nam prefens {uo modo per operationent
poteftcffe Angelus inlocis difcontiriujs 5 poteft

enim intra fpharam fui loci adzquati operdr il

dusbus extremitatibus, quin opesetiit inmediog

im® hac rationé poteft Angelus efle it! nullo Jos

c0; quiapotelt nihil ad extra operariy i

2, Quazritur 3. An Angelus neceffaric

femper occupet totum fuum [patiom ; vel an

pofhit exiftere in loco tanthim inadzquato; Ne-

gant Valentia; & Efparza, Melibsatrmat Sua-

- vez de Angelis I. 4. 6s 2. Valquez. toms 2.i8 Ii
i pedifps1g1.c.2.m. 3. Sangallenles , Molina , Tan-
' nerus, Cajetanus, & alii. Prob. Nihil neceffitat
Angelum, ut totum locum oceupet & tota fua
vitfute producendi ubicationem fibi adzquatam
utatur, - Dein anitha rationalis poteft e inlo-
co, refpectu fuiinadzquato, Lt in infanfe, pumilo;

adzquatam; ctim utique tanquam caufz inadz-
suatz concurrere poffint ad eundem effectum.
Sed loquendo juxta noftram fententiam de pre-
fentia Angeli, Relp: pofle duos, im0 plurimos
fimul effe in codem loco adzquato; nam Marci
$. v. 0. dicitur; intggram demonum legionem
fuiffe in unico homine: quis autem dicat fingu-~
Tos occupiffe diverfas corporis partes? Et fi
potuerunt effe iri eodem loco cum anima ratio=
nali, im® cum corpore quanto, cur ndn fecum
ipfis, puis fpiritibus ? Poteft quidem , ut habet
Suarez de Angelis L. 4.¢. 28. 1. 9, Angelus fupe-
fior inferiorem, etiam invitum, excludere loco:
at non debet.

ARTICULUS IL
An; & quomodo Angeli polfint @

mutilo&c. quod autem ifta facit iecéflario;ratio- MOVeris
ne connexionis cum_quatititate, poteft Angelus :
facere libert : nec eft ratio negandihanc libertas 46: Ico 1. Certum eft, Angelos pof-

tem Angelo, ficut fiec libertarem citills , Vel tar=
dits femovendi : potéftque hzc poteftas fervi-
te,, Wtait Ariaga difp. 16. fefk. 3. muri. 19. ad va-
tios fines, e, g, ut fe occultet alter Angelo; dum
coartando (e, extrafpheram activitatis alteriug
Angeli extrahitur : vel forté etiam, ut efficacitis
agere poffit in paffum, finon fe extendat ad alia;
Pﬂiud eft deDEO, -qui non libere, fed necefla+
ri> eft immenfus. Confirmatur. Quando' dz-
Mon occupat corpus energument, vel quando’
affumit corpus humanum , ipfi minime adzqua-

(¢ moveri, ita communiflima.

Prob. Sacra Seripturz (zpiffimé
Angelis motum adfcribunt. Sic dicitur Luc 1.v.
28. ingreffiis Angelus. 85 v. 28 difceffit ab illa An-
gelus, fcilicet Cabriel 2 B. Virgine Mattb. 8. v
32. dicuntur d@2mones ingrefli porcos. Idem di-
cunt paffim SS. PP. de quibus vide Platelium p-
1. ¢, 6. n; 341. Prob. etiam ratione. Angeli non
funt immenfi ; neque etiam ‘toturh univerfum
adzquant, & tamenin variis locis adzquatis pre-

fentes funt: ergo’ moventur, Quando igitur
Thog




2 Traatus 11, Difputatio 1. Queftio II. Articulus II.

Thomas, & S, Avguftinus videntur dicere, qudd
Angeli non proprig, fed tantim zquivoct mo-
veantur, tantim volunt, €0s.non moveri, ficut
moventur corpora, per contactum quantitativom,
& diviionem medii, quod tranfeunt,

47. Alius autem eft motus continuus, alius
difcretus: ille datur, quando per partes divifibi -
les paulatim [patium deferitur , non autem to-
tum fimul: hic datur, quando tetum {patium
fimul deferitur,  Motu ifto “nequennt moveri
corpora divifibilia ; non enim pofiunt fimul o-
mnes partes transferri in novum ipatium :  at
Angelus poteft utroque motu moveri: conti-
nuo ; quia licét ipfe indivifibilis fit, tamen fpa-
tium divifibile €ft 5 unde poteft producere fuc-
ceflive novas ubicationes, quz tam repondeant
aliquibus partibus fpatii prioris, quam aliquibus
partibus patii novi: dilcreto; quia, ctim indi-
vilibilis fit , & totus in qualibet parte fpatii ,
quando acquirit etiam minimum fpatium no-
vum, jam ibi et totus: nec eft ratio, cur de-
bear retinere partem [patii priotis ; non enim
datur in €0, Ut in corporibus, diftinétio partium,
quz faciat, ut una poft alteram debeat transferri,
Aliqui aliter motum dilcretum accipiunt , & per
eum intelligunt motum, non tranfito medio, de
guo pauld poft,

48. Dico 2, Angeli poffunt moveri inftan-
taneg in alium locum adzquatum, ita plures,
Prob. Angelusininftanti poteft occupare [ocum
adzquatum 3 nihil enim obeft: fed neque ali-
quid obftat, qud mints ininflanti ceffet prior
ubicatio : ergo in uno inftanti poteft mo-
veri ad novum locum adzquatum contiguum,
Hoc, Ut patet ex dictis, fit motu difcrero, non
continuos quia motus continuus in locum adz-
quatum dicit {ucceflionem plurium ubicatio-
num, productarum, & deftruétarum, quz in
inftanti dari non poteft. Poteft ramen Angelus
in inftanti moveri motu continue in {patium in-
adzquatum; quia pateft aliquam novam partem
fpatii occupare in inftanti, Siautem dicas, hunc
motum effe tantim partialem continuum s €0
qudd non detur fucceffio plurium ubicationumy,
n0lo tedim de nomine litigare,

49. Quamvis autem motus continuus An-
geli fit fucceffivus , tamen eft celerrimus ; €0
quod medium ei non 'reﬁﬁut, & ipfe perfectio-
nis ingentis fit, minimdsque morulas faciat, Mo-
tus autem difcretus adhuc longg velocior eft, it
patet: unde Platelius putat, eos hoc motu in
quantumcunque parva temporis mora pluries
totum orbem pofle circuire, Et hinc SS. P
Dionyfips , Tertullianus , Hieron, Damafcen,
&, dicunt, eos, ubicunque voluerint, momen.-
to adefle, "Adde, Angelos perfectiores pofle
quoque celerilis movere fe, & alia etiam Corpo-
ra ; quia facilios vincunt refiftentiam , quam
corpotibus translatis medium facit,

§50. Dico 3. Angeli non poflunt moveri
de loco in lacum, non tranfito medio. ita Sua-
rez, & alii, Difcrimen hic faciunt plures inter me-
dium communicans, & non communicans. Non
sommunicans eft, quod nullius extremi eft pars:
€ g linea tripalmari palmus medius eft me.
dium non communicans ; quia nec primi, nec
textii palmi eft pars, - Communicans autem
medium eft pars utriusque extremi , totaliter
fumpti: e, g. in linea, longa palmum, & dimi-

dium, fi velis defignare duos palmos inte o
tunc palmus dimidius, qui eft in medio , necef
farid erit pars palmi primi, & etiam fecypg
Hoc obiter indicato, ulteritis, & Magis noty.
dum, conclufionem noftram loqui de prafey,
tia formali Angeli, non de illa Per operationen
quia potelt utique Angelus operar in una ey,
teemitate fpatii adzquati , & poftea in aley
quin operetur in medio, :

§T. Prob, conclufio ex Suarez de Angell
I.,o,._ C.19.1m.17. Pofle effe in hoc fpatio, & fh.
tmn remoto, non tranfito medio, ef} perfe.
&io difficillime perceptibilis ; ergo, nifi efficy.
ter probetur , non debet tribui Creaturze;
ideo etiam non tribuitur ipfi potentia fimul e,
Htendi inlocis difcontinujs: atqui non probay
crgo,  Confirm, Si poffet Angelus ita teanflie
medium parvum, non effet ratio, cur nop pol-
fet ita tranfire etiam wvalde magnum , & fpatio
adzquato faltem zquale : hoc eft nimium : e
go. Noto ‘tamen hic circa partes communis
«<antes, vel circa medium communicans , quod
<tiam Angelus non poffit tranfire ab una parte
fpatii ad alteram , non tranfita parte, vel medio
communicante. Vel enim Angelus occupattoy
tum Ipatium, vel non: fi primum, tunc jam ot
cupat etiam partem communicantem ,& conle.
quenter non tranfit ad alteram extremitaten,
quin pris fuerit in medio communicante: §
fecundum dicitur, fen, quod non occupet totum
fpatium, adedque neque occupet partem me-
diam communicantem, tunc tam partm potefl
ed non pribs occupard, occupare alteram ex.
tremitatem , quAm partim , fi non effet me-
dium, vel pars communicans, Ut patet confide-
ranti,

§2. Dico 4. Angeli poffunt efiam move-
fealia, 4 fe diftincta, 1ta omnes. Prob. ex Scii-
pturis, Daniel, 14, v, 35, Angelus tranftulit Ha.
bacuc in Babylonem, 4%eor, 5. v. 30. alius An-
gelus teanstulit Philippum in Azotum : & ininfi
nitis hiftoriis referuntur demones, vel etiam An-
geli boni, plures homines, vel alia, transtulifle,
Imo veritatem conclufionis agnovére Philofo:
phi, & hinc intelligentias, feu Angelos, {tatue-
runt motores coclorum.  Nec minis etiam An-
geli poffant movere fpiritus; quia, ut arguit
Suarez, major efl proportio inter duos Angelos,
quoad motum, quim inter Angelum, & corpus:
& hinc perfectior potelt movere imperfectio-
rem, etiam invitum. Certe eft perfuafio commu-
ris , dzmonem fortiorem pellere mints for-
tem: imperfectior autem Angelus poteft qui-
dem movere perfed iorem, fed non invitum. :

§3. Movent autem Angeli fpiritus, produ-
cendo in ipfis motum : movent corpora, prodi-
cendo in ipfis, vel motum, vel impulfum; hac
entm duo accidentia ex communi peflunt Ange-
li producere ad extra, Nonverd poflunt Angelt
producere fubflantias , aut accidentiaalia,, it elt
communiflima opinio ; quia nulla eft ratioeis
tribuendi virtutem producendi fubftantias &
im0 eftratio aliqua in contrarium; nam fi pof-
fent fubftantias , aut accidentia omnia producete,
poflent etiam producere formam viventem, vel
difpofitiones requifitas ad formam, confequen-
ter difponere corpus mortuum, ut naturaliter,
velanima deberet reuniri, vel alia produci: quod

nema




tog
ek |

ind,

fen-

3}

i

ek, |
i |

aci-
am
e
ilee
iof-
itio
Injs
iod
lo

[0«

fes

An Angeliindigeant [fpeciebus ad cognofcendaobjeda, €5 undeeas accipiant. @

gemo admittits Quare, qgando vic}enmr aliquid

roducere , id falom faciunt applicando la&wa
Jffivis. Infuper, ut agere pqﬂmr Angeli , vel
in [pititur, vel in corpus enam.appi:can f:ﬁ'c
debent; cimactio in d!f’taps omni creaturz im-
poffibilis fit, quod ex Philofophia fuppono.

QUAESTIO I

De Potentia IntelleGiva Angelo-
yunt.

ARTICULUS L
An Angeli indigeant [peciebus ad co-

gnoftenda objeéta, &9 unde eas accipiant.

§ 4o fco 1. Angeli intelligunt, Con-
D clufioeft de fide; nam Scriptu=
rz [zpillimeé inducunt Angelos
loguentes, & aliorum di&a intelligentes, plu-
tima [apienter ordinantes &c. Ratio etiam ¢
clara; quia fune fubftantie [pirituales, comple-
tx, viventes: funt gubernatores coelorum, cu-
ftodes hominum, & prafechi provinciarum &c.
quz officia fine intelle&u adminiftrare non pol-
fent. Hinc etiam Philofophi gentiles Angelos
dixerunt per antonomafiam Intelligentias,

f§+ Dico 2. Angeli ad cognolcendos fe
iplos nen indigent fpeciebus intelligibilibus, fed
ipla eorum fubftantia fufficienter objective con-
cumit ad producendam fui ipforum cognitio-
nem, ita S. Thomas 1. f q. 56, a. 1. in corp. €6
alibi, Suarez de Angelis L. 2. ¢, 4. n. 7, Pallavici-
nus, Plaelius, & alii plorimi, Prob. Species eft
tantum vicatia objectiz ergo, fi adeft ipfum ob-
jetum , & quidem intelligibile, ac per unio-
nem, vel identitatem, applicatum potentiz,non
eft neceffaria {pecies: atqui ita fe habet {ubftan-
tiaAngeli ; nam eft identificata intellectui An-
gelico, ngn mintis, quam anima rationalis intel-
lectui humano, it fuppono ex Philofophia,, in-
ter noftros communi: it¢mque eft intelligibilisy
quia [piritualis: ergo,  Confirm. Subftantia An-
geli ad fe cognofcendam deberet juxta adverfa-
tios pritis producere fpeciem fui ipfius , que
influeretin cognitioniern: at non el vilaratio,
autexperientia , quod non poffit eadem fubftan-
tia immediaté influere in ipfam cognitionem :
e1go gratis dicitur , qudd debeat fieri pluribus,
quod poteft fieri paucioribus,

. Aliam rationem videre potes apud Palla-
vicinuml.g, de Angelis 4.12. Quodautem anima
rationalis unita corpori indigeat fpecie ad fe i-
plam cognolcendam, ratio eft; quia adhuc im-
mer{2 carii nion poteft quidquam fpirituale in fe
Intuitive cognolcere , tit et evidens ab experi.
entia: unde nee fe ipfam intuitivé cognofcit, fed
tantum abfiractive , (eu inalio ; hinc indiget fpe-
Cibusalienis; neque enim objetum poteft in-
fluere, & fe folo juvare ad cognitionem abftras

vam fuiin alio, fed debet talis cognitio abillo
#lio per [pecies fibi proprias produci.

§6, Dico 3. Angeli indigent fpeciebus im~
preflis ad cognofcenda dire@t in fe objecta, ita
le diftin®ta, ut neque fintunita, ita Suarez,Pal-

aVicinus, cum pluribusaliis. - Dixi divefté; nam

R.P.4nt, Mayr Theal, Tom. I,

objedta, quz Angeli pofluntindirecte, in fua fub-
ftantia, tanquaminmedio cognofcere , poffunt
cognolcere fine [peciebus; Ut enim ipfa fubftan-
tiafola fufficiense(t ad cognitionem [ui ipfins di-
rectam, ita etiam [ufficit ad cognitionem indite=
&tam, vel abftra&tivam aliorom, in fe, feuin ea«
dem fubftantia, tanguam in medie, Ut patet con=
fideranti, Et fic Angeli poffunt DEUM indire¢t?,
vel abftractive cognofcere in feipfis fine fpecie-
bus impreflis.

§7. Conclufio autem de neceffitate fpe-
cietum ad direCtam aliorumn cognitionem fie
probatur. Angeli cognofcunt plurima objecta
abfentia: fed hzc non poffumt cognolcere fine
fpeciebus: ergo indigent fpeciebus. major eft
certa; namid conceditur etiam hominibus. min.
prob. Objectum ablens non potelt per fe con-
currere ad cognitionem: ergo debet concurre-
re per {peciem vicariam fui. prob. ant. ex co,
guod repugnet naturaliter actio in diftans. prob,
etiam conleq.  Angelus non poteft cogno-
fcere fine concutfu objecti; foli enimintelletui
Divino ratione infinitz perfectionis conceditur ,
utobjeCtum , etfi non concurrat , cognofcere
poflit, madd cognofcibile {it: ergo.

§8, Nec dicascum Platelio, Angelum fal-
tem fine fpeciebus poffe ctognofcere objecta
prafentia ; contra enim eft : hac ratione , utunue
Angelus alios, vel objeéta quzcunque,poffet co=
gnofcere , deberet prilis vagari per omne cos-
Ium, & terram, ut objeéta ei praefentia fierent,
velintra fpheramintellectivitatis ejus conflitues
rentur , quod effet valde mirabile: autdeberad-
mitti, quod habeat eriam fpecies iftorum obje-
&orum, ita, ut,finon fit iis przlens, tamen ¢a
cognolcere poffit : at fic jam admittuntur {pe~
cies, & melitis, ac uniformitis, admittuntur eti-
am ad cognitiones prefentium¢ prefettim, cim
nulla fit ratio tribuendi objeéto, nec mediaté,nec
immediatt unito potentiz intelleCtive , vim
influendi in cognitiones, Confitm. Objeéta
plurima funt materialia ; ergo, bt ait Suarez, non
videtur, quod ad eorum cognitionem fufficiag
pura prafentia refpedtu intellectis creati, ad
quem non eft paritas ab intellectu Divino.

Jam ulteritis quaritur , unde Angelus has
fpecies fibi neceffarias accipiat, Quidam vo-
lunt,, quod ad prefentiam rei materialis , Ange-
lus tanquam caufa adzquata, producat fpeciem
{piritualem impreffam in (e ipfo. Sed gratiscon-
ceditur Angelo hze virtus, & contra S, Thos
mam, qui 1. Ps . 4. dug it cotp. Angelo negat in<
telleCtum agentem, &1.p, §. §5.4, 2. 6d 2. ne~
gat, Angelum poffe 2 materialibus fpecies abftra-
here. Neque eft paritas cum anima fatiorali §
hzc enim, vel non eft caufa adzquara fpecierum
intelligibilium impreffarum, fed etiam concur-
runt (pecies phantafticz : veliftz faltemnon funt
tantim prafentes, fed anime mediate unitz$
quz unio facit, ut [piritus poflitpati, aut agere
ratione objecti materjalis, & alias non § adima
enim non unita corpori non patitur ab illo ; ne¢
ptopter illud. Unde =

" 59. Dico 4+ Has pecies in ordine ad coa
gnitiones [ibi naturaliter pro tunc, feu pro illa
temporis differentia _debitas, * Angelus habet i
principio produé’cionis fibi A DEO _infufas: ité
S.Thomas 1. P. g.§5. @ 2. in corp: Suarez, & alii

B pluri=




10 Traitatus IL Difputatio 1. Queftio III. Articulus 11,

plurimi. Prob, Angeli, Ut habet S, Bafilius homil,
in Pfalm. 3.2. Non in infantili latura funt creati, de-
inde paulatim exercitati, atque perfetdiz hoc eft,
non funt tithomines , qui ab infantia incipiunt,
& crefcuntin perfectam xtatem : fed fimul, &
femel perfecti funt , ita, ut convenienter [uz
naturz {tatim poffint operari: atqui eorum prz-
cipuaoperatio eft intelligere : ergo {tatimab ini-
tio poflunt intelligere ca, quorum cognitio na-
turaliter pro tune ipfis debetur: ergo debent {ta-
tim habere fpecies congenitas.  Dixi in ordine
ad cognitiones pro func naturaliter debitas:
quanta autem notitia rerum pofiibilium, & for-
te etiam, quanta exiftentium debeatur, preler-
tim determinaté , incectum eft, de quo videan-
tur Arriaga 4ifp. 6. fec.1. 2. €5 3. & Mallrius in
2.dum difp. 2. queft. 6. n. 132, £ 133. Sed ne-
que Angelus debet omnia entia, etiam aliquando
extitura, cognofcere , antequam exiftant: &, fi
etiam antea jam haberet [pecies deillis , per eas
non cognofceret resur exiftentes 5 quia fallere-
tur. Undefortd iftz fpecies rerum futurarum,
feu nondum exiftentivm, tunc primuim infun-
duntur 3 DEO, quando pofted res exiftunt, tt
admittit Suarez , Arriaga loc. cit, fec. 2. & alit,

6o. Has [pecies autem rerum,tum exiften-
tium, tum extiturarum, accipiunt Angelia DEQ;
nam non potucrunt as habere tanguam pro-
prietates a fua effentia; quia hze eft indifferens
ad hzc, velalia objecta cognofcenda 5 Angelus
enim eft indifferens, ut coéxiftat his coelis, his
Angelis, his creaturis, vel aliis, etiam fpecie di-
verfis: confequenter. non exigit has determinare
fpecies pra aliis, Accedir, qued fpecies fe te-
neant ex parte objecti, & non tanquam proprie-
tates ex parte potentiz. ~ Neque poruerunt
eas habere ab objectis, quorum plurima , vel
non exiftebant, vel faltem nimium didtabant ,
aut erant materialia, 3 quibus Angelus non po-
telt abftrahere Ipecies, ex S. Thoma cit, n. §8.
Sed neque ipfa objecta materialia funt apta ad
producendas [pecies in Angelis 5 nam ha debent
effe (pirituales, & effectus fpiritualis eft (upra ens
materiale, fi fe foloagat , ut videtur per fe cla-
rum /& ab experientia notum: faltem non po-
teft aliquid materiale agere in (piritum non uni-
¢um, it dictum a. §8. atqui nihil materiale eft u-
nitum Angelo. Imo non poteft probari , quod
ullum objeétum peflit producere fpeciesin An-
gelis : & cenfequenter hzc virtus merito nega-
tur, atque univerfaliter productio fpecierum in
Angelis DEO attribuitur.

61. Si autem objiceretur , qudd omnis
fubftantia poffit fibi producere id, quod exigit
ad fuum fratum perfetum, refponderi deberet,
id effe fummé dubium, & ad fummum verum
deillo, quod fubftantia exigit determinaté, non
verd de illo, quod tantim exigit indetermina-
t&3 neque enim materia_prima poteft produce-
re formam, indeterminate fibi debitam: [ed de-
bet eam ab aliis caufis accipere. Quare etiam
fufficie, fi Angelus fpecies potiit 3 DEO (nam a-
lia caufa affignari non poteft) accipere, ita ta-
men, Ut ratione exigentiz, Angelo intrinfecz,
DEUS easproducat, tanquam naturaliter illi de-
bitas,

62. Dico §. Angeli etiam habent fpecies
rememorativas, relictas ab aétibus elicitis. Prob.

Boni, &mali Angeli meminerunt fuargn sl
tationum , Ut patet ex plurimis hiftoriis ener»“l.
menorum : ergo, Hz autem [pecies nop infu“.
duntura DEO, fed (ut etiam contingit in hg 4
nibus Jrelinquuntur ab aétibus Praviis; ngn::-
enim ad perfectionem Angeli conna’:umﬁﬁ;
pertinet, ftatim habere {pecies rcmem@rariv;si
ficut 1lcqtle perunet, habere omnes cognitione
Unde etiam in Angelis dantur habitus, in hor.i;
virtatum , in malis vitiorum, five hi ftent | o
ciebus relictis, five in qualitate fuperaddin [Ef‘
ciebus , de quo Philafophi difputant,

63. Dico 6. Angeli perfectiores praba
liter habent infulas fpecies perfectiores , & yi.
verfaliores, quam minus perfecti. ita S, Thy.
Mas 7.p. g.55. 8.3« incorp. Suarez de Angel |,
c.17, 8916, Granadus, & alii. Major autem e,
fectio fpecierum fatin hoc, quod in modo .
prefentandi, & in numero objectorum, excediy
alias, Prob. concluf. Angeli [e invicem ma.
me excedunt in facultate intelliendi ; in by
enim przipue confiftic excellentia fpecifica An-
gelorum : exceflus autem in hac faculrate digg
velcerté exigit, perfeétiores dicto modofpecies:
ergo.  Equidem poteft dici , fpecies Angel.
rum fuperiorum reprzfentare non plura obje
¢ta, fed eadem, attamen claritss, & fic effe perfe.
tiores. Verlim , Ut re€te Suarez cit, c. 75,00
tantum in hac qualicunque perfectione inli.
gendi excedunt Angeli, fed probabiliter etian

in altera, fcilicet incognitione plurium ; nam, i |

oblervar idem Eximius, Angelus (uperior migs
ad DEUM ( cui foli conceffum omnia poffibii
cognolcere ) acceditin vi intelleétiva, jnqu
ftar excellentia Angelorum : ergo debet faliem
plura cognolcere, quam inferior, confequent
habere fpecies umverfaliores.  Rurfus, S,
Thomas ait loc. cif. in corp. qui inter homines 2
adentaliter fapientiores (unt, cognofcunt i
paucioribus, fed univerfalioribus principiis, lon-
ge plura , quam rudes, quibus omnia debentfin-
gillatim explicari: ergo a pari.  Nec dicas cum

Maitrioin 2. difp. 2. q. 7.5.218. principium habet¢ |

connexionem cum pluribus, non autem [peck
em; nam <ft nnegabile, eandem fpeciem poft
plura objecta reprzfentare; adedque ad plu
cognofcendafervire : confequenter perfedtion:
bus Angelis , utpote majore intelligentia prad-
tis , magis accommecdatas effe,

64. Oppones, Angelus infimus per uti-

cam fpeciem intelligit faltem unam integran |

naturam, €. g, €quinam: ergo immediaté fuperio
cognolcit f{altem duas: confequenter, cim
plures fint Angeli, quam fpecies rerum corpo-
rearum, erit Angelus, qui per unicam [pecien

cognofcat omnes naturas materiales, quod eft,

incredibile.  Confir, 1. Effet poffibifis Angelis,
qui cognofcat omnia, etiam 2 fe diftinéta, Mo
etiam remota, absque omni [pecie, (cilicet ille,
qui effet perfectior, quamalius, qui per unican
fpeciem cognofceret omnes naturas materiales,
& immateriales : fed nullus talis Angelus eft po-
fibilis; quia ifta fine fpecie cognofcere eft 10°
lius DE]: ergo. Confir, 2. Si fecandus Angelus
immediat¢ perfetior primo, perunicam [pect
€m cognofcit jam duas naturas integras, habebi
duplo minus (pecierum, quam Angelus e

diaté imperfectior : fed hoc eft incredib”;n
P




togl.
:fgu.
ifuns
.
+que
{lem
ag

¥
Ings,

o
[pe-
(pe.

yabi.
unj.
[ho-
A
per-
) e
dant |
1a-
ha |
An-
fck,
cies;
£lo-
b
e
non
tell-
tiam
1, It f
138
Ibilid
qu |
[rem
gt

s |

s
Lo
on-
fin-
cum |
here
ek |
ioffe
fun
ot |

ad- |

unie
it
ot
him
0
e
felt,
s,
{md
illey
cam
sy
nal-
e
Jusy
ecl
ehit
me-
jile,
R |

Quienam objetta Angeli naturaliter cognofeere poffint. 11

prafertim 5 fi afcenfus proportionaliter - fiat:

(0
5 &¢. Refp. neg. antec. guod non probatur;
fon enim {pecies , falrem. quz r:pﬂrﬂxlﬁl‘nam
abjecta exiltentia (quidquid fit de pf)lnblsm_us\)
Jicuntur univerfales in hoc fenfu, quod confuse,
& univerfaliter naturam reprafentent, fed quod
fingularia plura, ingquibus , _&ex quibus naturas
fpecificas communes Angeli agnofcunt. Sufficit
igitur, i unica fpecies infimi Angeli repraientet
ura individua, v, g. Ut Suarez ait, decem, velvi-
ginti; {uperiotis verd [pecies reprzfentet adhue
plura, led non omnia ex:ilcqua, aat extitura.
Sic plurimi poflunt aliis fuperiores effe , donec
unus aliquis unica fpecie cogno!"ca: omnia indi-
vidua exiftentia, aut extitura, unius tantum natu-
refpecifice. Dico, exiftentia, aut extitura; nam
omniasantim poffibilia , chm ifta fint infinitain
quavis fpecic , non potelt ullus Angelus co-
gnofcere, :

66. Angelus autemiterum perfectior pote-
fitper unam fpeciem cognofcere naturam unam
integram, & aliquot individua alterius naturz;
unde, cim Angelorum numerus fit finitus, nul-
Jus erit, qui omnes nawiras materiales unica
fpecic complectatur, -Accedit, quod, in noftra
fgmenn'a, refpectivé pauci fint ordine [pecifico
aliis fuperiores; nam, vel funt tantbim tees clafles,
quot [cilicet funt Hierarchiz , vel ad fummum
noven, quot funt Chori Angelorum. Certé nul-
latenus omnes Angeli, ficut individualiter, ita
etiam fpecie differunt: unde iftud argumentuny
¢tiam ex hoc capite non habet vim. Ad 1. con-
fir. ‘Refp. hoc non fequi ex noftra affertione ;
nam nullus eft defacto Angelus, qui per unicam
fpeciem cognolcat omnes materiales naturas.
Quidautem d= abfoluta Dei potentia dicendum,
non fpeftat ¢ hanc quaftionem, quz agit de
exiltiitibus : & poteft DEUS in infinitum perfe-
dtiores Angelos producere, quin unus omnes
natiras materiales per unicam (peciem cognolcat;
quia poteft femper plura ex poflibilibus cogno-
fcere, qua funt fyncategorematicd infinita. ita
Granadus.  In forma neg. ma. nam licdt fors
pofllibilis fit Angelus, qui unica {pecie cogno-
{cat omnia individua exiftcntia  unius naturz ,
vimen non eft poflibilis, qui cognofcat omnia
poflibilia: & fic, bt di¢tum, poteft femper dari
perfectior, feu univerfalior [pecies, quin tamen
ung fir, qux omnia prorfus reprafentet: confe-
quenter nunquam (equitur , poilibilem fore An-
gelum, qui fine fpecie omnia cognofcat. Adz2,
confir, fieg, fuppofitum maj. ex dictis.

ARTICULUS IL

Quenam objetta Angeli naturaliter
cognofcere poffint.

67. T\lco 1. Angelus naturaliter pote(t
cognofcere DEUM , feipfum ,

alios Angelos exiftentes , imd-

omnes fubftantiasnaturales , materiales , & [piri-
tales exiftentes, ita communiterAtithéres.Prob.
10rIM omnium cognitio ex communi aucto-
fitate (qua inhac materia debet effe pro potiffi-
A ratione) fpectat ad perfectionem intelle-

&ds Angelici ,- humanum longé fuperantis:
cimque Angelus fit ab omni materialitate ex-
emptus, noneft, quod ¢um impediat ab eorum
omnium cognitione, fi applicare fe velit; non e-
nimdicimus, quod actu femper omnia cd@fio-
f{cat , fed tantum, qudd poffit, Accedlt Ciea
materialia, quod ilta per motus ceelordm,” &
hominum cuftodiam, Angeligubetnent , aded-
que cognofcant,

Non tamen cognofcunt hzc objecta eo-
dem modo; nam DEUM naturaliternon ¢ogno-
feunt, nifi abftraltive, & per creaturas; quia,
ut di¢tum trglatu de DEO a. 179, vifio intuiti-
va DEI nulli creatur poteft efle naturalis. Re-
liqua autem objecta Angeli poffunt cognofcere
intuitive , faltem exiftentia, vel prefentia s &
quidditativé 3 quia de omnibus habent fpecies
proprias, & per has objecta conceptu proprio,
prout in fe {unt, cognolcunt, etiam Angelos
fuperiores; quia etiam ifti, utpote entia natura-
lia, atque finita, funt objeéta proportionata in-
tellectui Angelico: quamyis forte inferior non
comprehendat fuperiorem, de quo fusé Suarez
de Angelis L 2.c.31 n.10.

68, Dico 2. Angeli poffunt cognolcere
praterita, & futura, prefentia, & diftantia. Pro-
batur, Iftacognofcunt etiam homines : ergo ma-
gis Angeli, qui habent [pecies de his omnibus,
Intellige autem futura neceffaria , feu neceffari-
am connexionem habentia cum caufis naturali-
bus, quarumcomplexum , vim, & connexio«
nem cum effeétibus , Angeli comprehendunt
nam de futuris liberis infra agemus. Sic cogno-
fcunt futuras eclypfes [olis, mutationes tentpe-
{tatis&c. Hzc tamen futura, cum fint abfolu-
t& 2 DEO impedibilia, cognofcunt naturaliter
tantum ceritudine phyfica : & quidem tunc tan-
tum , fi caufz non fint vald® abftruiz, & tem-
pore non aded longo concurrant; quod enim
fciant Angeli, quote, g. per annos mille con-
cutflurz fint nubes, aut quot fint cafurz pluviz,
vel roris guttz, negat Platelius, Qibd autem
objetum prateritum non amplids , & futurum
nondum fit, non obeft; quia influxus, precist
intentionalis, non exigit prefentiam, vel exiften-
tiam caufz, it patet in noltris cognitionibus:
applicatio autem, ne fcilicet dicatur dari actio.
in diftans, fit per iplam fpeciem intimé junctam
potentiz inteleltiva,

69. Dico 3. Angeli poffunt cognofcere
fingularia, & univerfalia, plura confusé , vel
etiam diftinté, Prob. Nos hzc omnia cogno-
fcimus: ergo. Dein Angeli cognofcunt opera-
tiones alicujus certi homunis , e, g. [ui clieatis;
gubernant fingulos, loquuntur fingularibus ,
movent fingularia, hortantur ad fingularia &c.
ergo eadem cognofcunt, Ex eadem ratione
cognofcunt multitudinem, [eu pluces vt plures,
atque diftinéte. Poffunt etiam in quibusdam re-
bas facere univerfalia, prafertim in poflibilibus;
hzc enitn,ciim fint infinifa,non pofluntab Angelis
diftin&¢ omnia cognolci 3 quia nulli cteaturz
purz conceffum elt,natu'raliter infinita cogno=
fcere: imd multi negant,talem cogitionem etiam
Chrifto Domino fupernaturaliter concedi potui-
fe. Poffunt autem Angeli cognolcere fingula-
ria per fpecies univerfales; {i enim nos poflumus
uti [peciebus noftris phantafiicis, plura reprzfen-

B tan-




12

tantibus, ifa, Ut nos

tum objectum ex |

ad unicum tan-
przlentatis conli-
libita fuis fpecie-
t: & qui hog impugnant, ad
ant, quod, dum voluntas liberé
Beciem univerifalem excitare vult, in ordi-
tUm unius , intel-
us confuse cognolcere illius {peciei uni-
m, feu quod plurareprzlentet,

70, Dico:4. Angeli naturaliterab:
velatione noen cognofcunt svidenter lupernatu-
ralia quoad fubftantiam. ira S, Thomas 7. p. ¢
§7.4. 5 0 corp. & communis. Prob, Iita tean-
fcendunt omnem ordinem natur: ergo it
&tus naturaliter nen fe extendit ad ea evidenter
coghofcenda, Confirm. Etiam {pecies ifforum
objetorum funt fupernaturales ; ergo non de-
ber intelletui creato : adeoque non habet
potentiam completamifta cognolcen-
di. Dixi tamen evidenfer 5 nam;, proutait Sua-
rez de Angelis |, 2,c. 29,1 23, potelt dici fine in=
convenientia , quod Angelus per probabilem
conjecturam potlit cognolcere aliquid {uperna-
turaliter poffibile, vel forté eriam exiftens,

Dixi fecundo fupernataraiia quoad
; quia entia in {e naturalia tantt
a quoad modum, Angelus naturali-
potelt cognolcere. - Siccognovit utiqueLa-
,- quamvis fupernaturalicer refulcitatum.
Ubi tamen addendum , Angelum in tai calu pol-
fe quidem ccgﬂof; re rem, fed nonmodum, fi
hic intrinfec® [upernaturalis fir: fi auiem modus
fit tantim fupernaturalis inhoc fenfus, quodfupe-
ret vires caufarum (ecundarum, non verODEI,
naturaliter operantis, tunc poteitab Angelo co-
gnofci 3 quia talis modus eft adhuc merinfece
naturalis,

=2, SicaitSuarez de Angel. L. 2.¢.20.2.6.85 7.
quod, fi converfio aquz in vinum, in Cana Gali-
lzz, fa&a it per gencrationem vini, & corru-
ptionem aque,mediis difpofitionibus naturalibls,
{ufficientibus ad introductionem unius , & ex-
pulfionem alterius forma, licét in momentofa-
&tam, potuerit eam generationem Angelus na-
turaliter evidenter cognofcere ; quia eft naturali
iumine cognolcibile, quod DEUS majori cele-
ritate poflit facere aliquid, quam crearurz. An
autem converfio illa it#faéta fuerit, nelcimus.
Sic Eximius ibidem n. 13. docet, replicationem
corporis circumf{criptivam poffe evidenter co-
gnofci ab Angelo; quia utraque ubicatioy in €o-
dem corpore recepta, intrinfecé naturalis ef} ,
quamvis a folo DEO fimul poni poifit, & {ub
ifta ratione aliquo modo extrinfece fupernatura-
lis fit,

73. Si autem modus intrinfece fupernatu-
ralis {it, ab Angelo , Ut di¢tum , evidenter co-
gnofci non poteft, ex eadem ratione, ex qua
non poflunt cognolci alia. entia {upernaturalia:
unde in tali cafu Angelus cognolcet guidem rem
exiftentem , fed de modo dubitabit. Talis modus
ex S, Rhoma, Thomiftis , Suarez, & aliis, eft
modus exiftendi Chriiti in Euchariftia, fea ubi-
catio ponens Chriftum, totum in tota hoftia,, &
totum in qualibet ¢jus parte, de quare fusé Sua-
rez. difp. 48.de Euchariftia fec.1, Quare , it idem
Eximius ait, Angelus naturaliter nori videt Chri-
ftum in Euchariftia, (ed tantm i coclo. Siau-

bus it

furgigu

que re-

s 11, Difputatio 1. Qu

to AIL Articulus TIE

tem Chriftus nullibi effet, nifi in Euchariftia,
derct quidem eum, fed non videret b e;i';v[-
quod-non eft ablurdum in vifione intellefy)
( quidquid fit de corporali ) nam fic fzpe vigs.
mus , hoc eft, cognofcimus, rem effe, fed gy
ubi fit. Pariter Angelus naturaliter videt Ch,;ﬁ
ftum, fed non unionem hypoftaticam,

74. Dice cli naturaliter non poffiy
ertd cognolcere fuiura {tricte contingentiy
eft, que a il ¢
dependent.
ex Isai€ gf.v. 23. ul
tanquam manifeftum L
que [oh DEO compeiens: Amnunciate, quevn,.
tuyo funt in futurym, £ [ciemuys quia Dii eftisyy,
€5 c. 40. v. 9. Ego fum DELS , €5 non ef uly}
DEUS, nec eft fimiiis meis ansaucians ab expy
noviffimum , €9 ab initio , que necdum fadla fint
dicens. Ratio etiam eft3 quia non poifunt :\:1.]
geli cognolcere ifta in fe ipfis; hoc enim of
tantum intellectiis infiniti : neque in caufis; qu
iftz non habent connexionem certam cumy eff.
&tibus contingentibus,  Poffunt tamen Angel
talia futura (epe cognolcere probabiliter in cay.
fis contingentibus quidem , fed ob varis ¢
cumftantias verolimilius ad hog, quam ad aliodfs
determinaturis,e. g. in hominis moribus, alifsqe
antecedentibus, confequentibus &,

75+ Dico 6, Angeli naturaliter non pof-
{funt cognofcere (ecreta cordium, feu afus fi
beros aliorum , etiam quando exiftunt, abfge
elicientium confenfu. ita contraScotiftast dqui-
bus tamen diffentiunt Faber, & Pontius apui’(l
{hrivm i 2. 4. 24 . 8 4. Lot 237, ) communl
fime aliig ipfi autem Scotiftz negant quiidem,
Angelos defacto [ecreta hze cognolcere:ataff.
runt,quod cognofcere poflent, fi non impediten-
tur.Prob, conclufio. z:Reg, 8.vi sitas Tiadj
folus cor omnium filiorum bomini., Jerem, 1
9.€9 20, Pravam efi cor omuium , 85 inferaiibik,
quiscognofiet iHud? Ego Dominus ferutans cor i
probans renes: * in quem locum S, Hieron, dit:
Nullus cogitationum fecreta cognofe’ i folus Di-
uS. Neautem dicas, S. Patrem tanttim docere,
neminem cognoftere ; non autem, nemien
pofle cognofcere, poft pauca addit: Nullisge
poieft videre cogitationes eorum, nif folus DEL
S. Ambrofius L4 5. in Euc c. 5,9, 22. aits Do
minus-axten (alvos volens facere peccatores, (g u:
caltorum cognitiong DEUM fe efje demonfird’ 6
admivatione fattorum.  Licét autern textus i, &
fimiles, videantur loqui de fecretis cordis huma:
ni, reéte tamen adducuntur etiam circa fecten
Angelorum; nam par eft ratio de utrisque.

76. Ratio autem eft inprimis negative;
quia gratis tribuitur Angelis tanta intelletivitas,
ut etiam fecretos actus cordis, qua tales, &
circumftantiis, it quibus eliciens eos valt celér
penerrare pofiint: itémque gratis dicitur, quod
de actibus liberis habeant fpecies 5 quia probé
ri nullatenus poteft, quodd ipfis debeantur, Ut
cognitiones; aut [pecies actuum liberorum, &
fecretorum, independenter 4 volitione, velcon®
ceflione elicientis illosadtus’: ficut etiam probd
non potefl; quod Angelo pro omaibus circum®
{tantiis debearur notitia omninm rerum quome:
docunque naturalium; qudd enim debeatur An-
gelo valde ampla fcientia plarimarum,, vel f:f!
omai*

eitatis indicium,

—

|




erey
inem
fsque
114

Do:

5t
]

& |

m
cret

fivé;
[T
&in
elariy
juod
obi-

auf
 feu
ton-
phri]
um:
|mo-
A
ferd
mnis

Quanam objetta Angeli naturaliter cognofcere poffint.

omnium rerum naturalium, pmii}?xm‘_im probfi—
fur authoritate , quz; cum longe commnn;us
neget cognitionem tam amplam , ut_c_oxnp_e‘-
SQatur etiam notitiam {ecretorum cqr;ils , Utl-
e meritd negatur hec Angelo df‘:b\'m c:.fﬁeo

77. Confir. 7. ;‘4:._:urm.nnehccma'_h {c]{ebe-
tur dominium inv actus (Uos liberos perfectum ,
& expeditum ab omm impedimento, non tan-
tim phyfico , fed etiam morali: fed, fi Angeli
naturaliter cognofcerent fecreta mr_dmm , tale
dominium non haberetur; mam utique foret
impedimentum magnum, {1 actus illi, vel fecreta,
non poffent celari 3 quia plures tunc non aude-
rent eos elicere: ergo;  Confirm. 2. Regimen
pulilitum, & commercium, qua'le_etmm ci‘c|n_~
ter Angelos , exigit, Ut non omniz fint mani-
fefta: ergo.  Confirm. 3. Si dzmones natu-
naliter [cirent omnia fecreta cordis humani, pof-
fent plurimum nocer® hominibus: ergodebent
itaillis efle occulta; alids hominum conditio
effet miferabilis.

Relponderi quidem poteft, DEUM in
dzmonibus hanc notitiam impedire.  Sed hoc
non fafis convenienter dicitur; nam f{ic deberet
DEUS facere quafi continuo miracula, impedi-
endo caufam fecundzm a fuo effeétu,  Equi-
dem non eft dubium, quod DEUS demornies
fzpe impediat ab effectibus, alias naturaliter ipfis
poifibilibus, Verum in illis cafibus pofitivé pro-
batur gravibus rationibus , quod effectus illi
poffenr alias 3 demonibus produci: atinnoftro
calu multiplicare” . mitacula fine necefliate.
Neque tantim JS inferret dxmonibus
quameuique violentizmy, qualem infert aqua,
eam calefaniendo, fea facerer miraculum tan-
tum, que 1, {1 ignem, ritc applicatum mate-
tiz cumbuftibiliynon finerct urere; quia id face-
1et ad nulliug ereatur® exigentiam -naturalem,
Quate convenientits dicitur , demonibus na=
turaliter eam notitiam non effe debitam.

78. Addendum; non pofle naturaliter ab
4ngebs cognafci etiam illa, ex quorum cogni-
tiong veniretir in notitiam actuum liberorumm
ut patet confideranti:. Hinc naturaliter non pof-
funt cognolcere fpecies, vel habitus, ex acti-
busiis relictos: neque adtus intelletls , etfi
non fintimmediate liberi y tum quia horum o¢-
cultatio eft maxime neceflaria ad celandos altus
liberos s tum quia, Wit ait- Suarez de Angelis
L2.6zgn. g, funt quafi pars*ipfius ufts liberta-
tisy & radix, ac regula, atque menfura ipfius :
neque tantim {unt - quomodocungue imperati
a berts ficut adtus exteriotes , “ambulatio

feriptio & quz unqes haturaliter ab Angelis
cognofcunnir,

79 Sant etiam adtus intelleChis  veniunt
nomine fecretorum cordis ; cm in Scripraris
‘oretiam itellectum fignificet. 44 Rom, z0.2.
10, Cnmfe enim creditur ad juflitian. 3. Reg, 3. Us
9. Dabisergo (evvo tuo cor docile, ut populum tu-
wm judicare poffit €5ic. Item Chrifto tanquam fi-
Sﬂ}{m Divinitatis ipfius in Evangelio tribuitur
fiotitia cogirationum : * quz tanquam praroga-
tiva (oli DEQ dehita affertur ad Hebr. & Vo2,
Diferetor cogitationum | €3 iuteptionum cordis,
Scwrr;c: etia@ﬁ.ﬁuglﬁ’tinms in iflud p_f&z!miﬂ, Vs 106
i 1;;u's r.urd.f;‘, €5 renes DEUS: ait: Videns o-

Cogitationes, que nomine cordis fignificare

13
funt, 85 deleGEationes , que momine venum inteili-
gunturs

go. Queres 1. An Angeli etiam habeant
cognitiones difcurfivas,  Relp. poffe eos 'dif-
currere circa ea, quz non cognolcunt imtuiti-
ve, & evidenter. Sic ex miraculis Chrifli per
difcurfum potuerunt nferre Divinitatem Chri-
{ti : circa illa verd, qu= intuitivé, & evidenter
cognofcunt , non videntur difcurrere, fed ea
fimplici intuitu comprehendere 3 quia hic mo-
dus cognofcendi fimplicior , & perfectior, vi-
detur eis congruentior: unde non ex aliis ; fed
in aliisifta cognofcunt: qua funt explicatatrath
de DEO u. 320.

Quazres2. 4n Angeli cognofcant compo-
nendo, hoc eft, pritis conferendo {ubjectum
apprehenfum cum przdicato apprehenfo , &
dein quah componendo utramque apprehen-
fionem in unum judicium affirmativum , vel
quafi diftinguendo in negativum (dico quafiz
quia actus judicii realiter indivifibilis , etiam in
homine , non eft realiter compofitis ) Relp.
Angelos ea, quz per difcurfum, vel obfcure ;
cognofcunt, pofle componendo cognolcere 5
quia ab his non flatim determinantur ad affen-
fum fimplicem : at verd ab iis, qua intuitivé
comprehendunt, {tatim determinantur ad affen-
fum implicem fine fufpenfione judicii,au: com-=
pefitione.

ARTICULUS IIL

Solvuntur Objettiones.
81,

B. 1 contra 2. concluf Ex
hiftoriis habetur ; dzmones
ignorare., quid agant homines ; & Lucife-
rum ab aliis demonibus certiorem reddiz
ergo. Angeli non poffunt naturaliter omnia co-

_gnofcere.  Confirm. Jobi r. v. 7. dicit Satan:
Circwiviterram 5 &5 perambulavi eam: atquihoc
fecit, ut omniz ~ ‘oraret, & [pecies acquireret:
ergo non habui = mnibus fpecies, vi quarum
omnia potuiffet ¢ cofcere: & idem dicendum
de aliis Angelis. Relfp: dift. conf. Angeli non
poflunt omnia cognolcefe , i nolint fe ap-
plicare , vel uti [peciebns fuis. conc. confeq.
fecus. neg.confeq, Non femper utuntur Angeli
omnibus [peciebus : imd fortd neque poffunt
fimul omnibus uti; quia juxta plures authores

gexcedit perfectionem Angeli frmul omnia cogxi-
{tentia cognofcere. Sed & DEUS demongs fzpe
impedit, ne omnia [cire; & magis inde nocere
poflint,  Ad confir. neg; mi. non enim hac, fed
aliade caufa , id fecit, (cilicet, ut ipfe ageret ;
tentaret &c. ciim in diftans , aut nimiam di-
{tantiam"agere nequeat. Accedit, quod Scri-
ptura in fimilibus locutionibus f#pe res propo-
nat, quafi fiere’ ¢, aut factz eflent humano modo:
fic Genef. i va . dicitur: Defcendié auttem Domius,
ut viderss civitaten, €5 turrim, it€m Genef. 184
v, 21, dicit DEUS: Defcendam, €5 videbo , uiruis
clamorem ; qui venit ad me , opere compleve-
rints

82, Ob, 2. contra 4. concluf, Angelus
evidenter cognofcit, DEUM efle omnipotentem:
ergo. cognolcit evidenter; ipfum pofle facere,
quidquid non implicat : fed eft evidens , quod
fupernaturalia non implicent : ergo. Confirm.
Angelus eyidenter cognofcit, DEUM poffe plus
“ B3 facere;




T4 Traltatus I, Difputatio . Queflio 111 Articulus HL

facere , quim ipfe poflit cognofcere : fed iple
poteft cognofcere omnia naturalia: ergo. Relp,
opm, 1. enthymemate neg, mi. {ubl. Non eft evi-
dens, annon omne producibile 2 DEO fit de-
bitam alicui creaturz , fen fubftantiz bt quod.
Ad confirm, neg, mi. guia Angelus nullatenus
poteft naturaliter cognofcere omnia pofitbilia
naturalia, pr(ertim in alio univerflo.

83. Ob, 3. Angelus cvidenter cognofcit,
poffibilem effe vifionem beatificam ¢ ergo ali-
quid fupernaturale, prob. antec. Angelus evi-
denter cognolcit, quod omnis potentia poffit
circa fuum objectum verfari perfecte , feu in-
tuitive: atqui DEUS eft objectum potentiz ra-
tionalis, & ipfum intuitive videre eft ipfa vifio
beatifica: ergo. Refp. neg. antec. ad prob. di-
fting. mai, Angelus cognolcit, quod omnis po-
tentia poffit circa funm objectum verfari a}it};to
modo perfeétt, conc, ma. omni modo perfects.
neg, ma, & conc. min. neg, conf. Cur non di-
cunt adverfarii, potentiam debere pofle com-

rehendere fuum objectum , adedque etiam
DEUM? Unde tantim poteft inteﬂcé]tus crea-
tus naturaliter verfari circa DEUM aligua cogni-
tione, quz eft perfecta inter abl’traghvas: &
hoc tantum cognofcit evidenter Angelus, Nec
eft major apperitus innatus creaturz , quidquid
fit de elicito, videri poteft tr. de DEOnagr.

84. Dices. Angelus beatus 4. videtetiam
naturaliter, Angelum B. efle beatum: ergo vi-
der etiam beatitudinem: Confirm, gngeluspo-
teft fe naturaliter refle¢tere fupra fuam vifio-
nem beatificam : ergo hanc naturaliter cogno-
fcit.  Refp, neg. antec. quod non proba-
tur. Ad confirm. iterum neg, antec, Si Ange-
lus fe tanthim naturaliter reflectit inillumaétum,
non poteft evidenter meminifle, quod fuerit
clara intuitio DEI, fed tantiim, quod aliqua co-
gnitio DEI: fer? ficut refleftimus nos in actus
fidei, 2 nobis elicitos, nec.# " n {cimus, an
fuerint fupernaturales, N€ .mperceptibile,
qudd memoria cognitionis lariflim non fit
clariffima, fi (pecies relictz fint obfcurz’, qua-
les funt, fi quz naturales relinquuntura vifione
beatifica; nulle enim {pecies naturales poffunt
clard, & evidenter reprzfentare objeftum fu-
pernaturale.

§5. Ob. 2. Omne ens, quod exiftit, eft
naturale : ergo potelt ab .ngelo cognofci.
Confirm. dngelus poteft naturaliter cognofce-
re fubftantias natarales : ergo etiam accidentia
fupernaturalia. prob. conf. Subflantiz, faltem ali-
quz, funt perfeétiores quibusdam accidentibus
fupernaturalibus: ergo dngelus, potens cogno-
fcere perfectiora, poteritetiam cognofcere im-
perfectiora.  Relp. neg. antec. cujus meritd
hic fupponitur falfitas , quz prabanda effet in
tr, de Gratia .fi opus foret, * Et quisdicar,unio-
nem hypoftaticam, gratiam fanctificantam, vi-
fionem beatificam &c. effe entia naturalia? 4d
canfirm. neg. confeq. ad prob, om. antec. neg,
conf. Ratio negandi eft , quod accidentia ifta,
licét imperfetiora, tamen (pectent ad ordinem
fuperiorem,  Sic etiam [ecrera cordium funt
imperfectiora fubftantiis, chim {int accidentia,
&quidem dzpe naturalia: nec tamen poffunt ab
Angelo naturalicer cognolci; ergo ex ¢o , quod
guis potlit cognofcere aliquids perfedtius, non

fequitur, quod etiam poffit cognolcete opg
imperfectivs, i hac fit in alio ordine , veleygy
caufa occultum, :

86. Ob. 5. Angelus viator evidenterpy,
tuit in fe experiri, quod eliciat actus fidej  fog
&¢. ficut nos experimur in nobis: crgo \éhrh
cognovit intuitive, & cognovit evidenter, eff
fopernaturales : vel non cognovit intuitivé, &
faltem abftractive,per difcurfum cvidemem,’co_
gnovit, effe fupernaturales, prob. 2. hoc mep,
brum ; ( nam primum patet ) Scit Angely
quod, fi hi actus effent naturales , eos poﬂcrm:
gnolcere intuitive: ergo, cum cos intitiviny
cognofcat , evidenter infert, eos effe fupernay.
rales. Refp, neg. 2, membrum. confequens,
Ad prob. dift. antec, fcit Angelus, quod eos;.
&us, finaturales effent, intuitivé cognofcers,
fi ipfi non occultarentur. gonc. confeq, fees,
neg. confeq, Itaque, i Angelus viator habpify
folam potentiam cognofcendi naturalem, nefi.
viffet, an ij aétus quoad intuitionem, vel etiy
ultimam eorum differentiam, ei occultarentu,
an verd eflfent ordinis fuperioris, ita ut eonp
coghnitio intuitiva ipfi non debeatur.

87. Dices. Sic etiam nos de nofteny
poflemus evidenter cognofcere, quodd nonds
fit fol, fed deberemus dubitare, an non ADEQ
occultaretur : hoc eft ridiculum : ergo, Refy
neg. ma. dilparitas eft ; quia de nocte nulla e
ratio dubitandi de abfentia folis; cum nawmrd
ter debeat abefle, & nulla ratio fuadeat, ilun
adefle , vel quod DEUS Zinvid faciat prate
communem curfum rerun: A& quando Angelus
experitur quidem, adefle in [c actum fidei: g
tamen eum cernit intuitive, vel quoad ultiman
differentiam , adeft ratio dubitandi, ¥ nono:
cultetur.

88. Poteft enim Angelum latere ultima
differentia; vel quia aétus altioris eft omdinis,
vel quia 3 DEO occultatur: ctimgque occuli
tionem, utpote negationem, non poflitinfe iph
cognolcere: neque etiam actum ordinis alo-
ris, non potelt evidenter fcire , ob quam ¢
fam fe lateat atus, Infuper, cum DEUS, qu-
cunque ex his caufis adhibeat , jam aiiquidl’a-
ciat preter communem curfum caufarum nat
ralium in hoc univerfo, non amplitis militatt
tio,, qualis militat pro abfentia folis in cafu obf®

&tioms. fed neque Angelo phyficé evidens ofty |

DEUM nullam habere caufam abfcondendi®
&um naturalem 3 cim non fciat omnia, QU
DEUS fcit,_ Quare ad fummum , clim nulkn
certam agnofcat rationem abfconde 1 €I,
poteft probabiliter infezt+, actum illusiefle p
tilis fupernaturalem ablconditum, ]

89. Ob. 6. Angelus evidenter cognﬂf‘,'fl
humanitatem Chrifti carere proprid fubfiftent
ergo poteft inferre, humanitatem illam effe unk

tam DEQ. prob, confeq. Non portelt humani# |

efle fine omni (ubfiftentia, nec alia, guam Divk
na, poteft ejus defetum fupplere: ergo. kP
Si fubfiftentia eft aliquid negativum, Ut ou?
nobifcum defendunt, non cognofcit paturallis
Angelus, humanitatem ed carere; quia negil>
nem in fe videre non poteft: in politivo autel
contrario , fcilicet unione hypoflatica, e.mf-n
eam non videt : ergo. Si autem fubhﬁepna‘n
aliquid pofitivum , tunc Angelus dubimb;fﬂ,c L;
!




e
taly

'po.
ped |
Ihog
effe
» &
4 C0s
1em
dus,
teo,
Hon
1t
ins,
05 2
ety
e,
iffe
el
i
tur,
bl

{100
0 ale
JEQ
Relp
[a et
e
illum
rafet
pels

1166
nim
ot

Itinta

s,

uliae

eifh |
ilios [
e |
ame |
id fae

nafle |
artk !
objee
s ofty
idi 2=
que
wlam |
tum,

spe |

ofiii.

entid

| UTIE- |
i |
Div-
Kelp
i
aliter
-
jrem
eridf
ria it

It

.’ aﬂ i
cetl |

Quanam objelta Angeli naturaliter cognoftere poffint.

occultetur, vel omnino non detur, ex modb
dickis.  Imd forte citins m.d{cabn, qccgltarl,
propter difficultates myflerii Incarnationis, de
quibus in proprio rra&a_::u_. Slrp:l_:rﬂ dicendum
c;c myiterio SS. E\'char_;tlhx , feilicet, Angelum
paturaliter non fcire evidenter, an adhuc adfit
fubftantia panis fub accidentibus, &_occul!ctur;
an vero fit deftructaz an accidentiailla habeant
proprium modum fgbﬁllcndn, fed occultatum;
an non habeant ; quia iterum utrumque eft pra-
e grdinarium curfum caularum in hoc univer-
fo, vide Suarez de Angelis I, 2. ¢, 29

gc. Ob. 7. contra f. & 6. COHC!L‘]L Pa-
tres, & Scripturz, dicentes, folum DEUM co-
onolcere libere futura , & [ecrera cordium,
EOI’JUI exponi , quod DEUS folus wgn_ofc.at
ccgmncmcr]udlmm , & omnino imTpcq]b:h :
atque prorlus ad @mnia , etiam ad actus fuper-
maturales, (e extendente : ergo poteit defendi,
quod etiam Angeli nawuraliter poflinr ifta co-
ghofcere, fed non uitjudices , nec inimpedibili-
ter, nec adeo univerfaliter. 1ta Maftrius, & Sco-
titz.  Refps neg, antec. quia Scriprurz, & Pa-
tres {impliciter omnem notitiam naturalem [e-
cretorum tribuunt {oli DEO , tanquam figniim
Divinitatis, & nunquam. Angelis , quamvis [zpe
nullam faciant mentionem cognitionis judicia-
I

g1, Bt quamvis unus , aut alter Patrum
addat, DEUM etiam Judicem effe , tamen non
omnes hoc faciunt , & S. Hieron. loc, cit. n. 75,
ubi ex textibus Mateh. 9. Luc. 5. €6 1. attribuen -
tibus Chrifto (cientiam cogitationum , feu fecre-
torum cordis, probat ejus Divinitatem, nullam
mentionem facit cognitionis judiciariz: alii au-
tem, licte eam mentionein faciant, non propte-
rea taniim volunt ex urroque copulative Divi-
nitatem probare , fed timorem DEI in homini-
busdugere. Certe ex verbis Cyrilli, & Chry-
foftomi, citatis & Mafteio difp. 2. de Angel. g, 8.
a7 num 233, dicenuibus, Chriftum folicum effe
Judzorum corda afpicere, cogitationes eorum
examinare &c¢, nullo modo probatur, hos Pa-
tres voluiffe dicere , Chriftum non probari fuil-
fe DEUM ex eo, qudd cogitationes Judzo-
UM quacunque cognitiene penetraverit: fed
tniim ex eo, quod eas cognitione judicia~
fiacagnoverit; hoc enim longe efta menteil-
lotum Patrum.

Juamvis autem unus, aut alter, ex Pattibus
haneiplam fecretorum nopitiam in DEO probet
ex €0, quod DEUS fit Judex, non fequitur,
quod illenetiria foia non prober Divinitatem :
Certe etin Theologi communiter probant 0=
mnipotentiam, vel etiam zternitatemDELex pre-

iCato entis 3 fe: & tamen utiqle fola omnipo-
1entia, aut erernitas, eft ignum lufficiens Divini-
lats, Adde, quod, fi Chriftus non. probaffet
ufficienter Divinitatem fuam ex notitia lecreto-
mm cordis , eam neque fufficienter probaflet
& tognitione judiciaria 3 quia hanc ipfam pote-
flatern judicandi debuir probare ex ipfa fecreto-
\um cognitione ; conlequenter & Divinitatem ,
Ut patet confideranti,
92. Dices. 8, Gregorius l. 18, moral,c. 27,
& L 25 moral, €7, non aliam rationem ,. quare
“creta cordium non videantur & nobis, affert,
4am  corpulentiam membrorum, Eandem

1§
etiam adftruit S, Auguftinus enarrat. in pfal, 4.
ergo. Relp, S. Aug. loc. cit. nil penitus habet
adrem, tantum dicit, interiora hominis per [enfus
non viders: nec plus dicit S, Greg, 1. 25, moral. at
vero.h18.c, 27. fic ait: Nunc autem corda , quan:-
diu in hac wita fumas , quia ab altero in alterum
videri non poffunt , non intra vitrea, fed intra lu-
teavafcula concluduntur. Sed his verbis nontam
dat rationem , quare non videantur, fed potitis,
cur, luto includi. dicantur.  Superitis quidem
etiam dixerat: 1bi (in ccelo) quippe uniuscujusque
mentem ab alterius oculis membrorum. corpulentia
non gbfcondet, At hic textus conwra Maftrium
probat , quod faltem Angelus. etiam non poffet
videre fecreta cordis humani in hac vita: non
enim dicit, quod corpulentia videntis, fed vifi ,
non abfcendat, Unde, mode homo videndus
it corpulentid circumdatus, videri non poffent
ejus fecreta.

93. Dein S. Doctoris mens non eft ( it
obfervat S, Thomas 7, p. g. 707. a. 1.ad 1, &
etiam Suarez ) aflignare rationem adzquatam ¢
fed ad fummum aliquam inadzquatam, & ho-
minibus familiarem, Sed neque ejus intentio
prima eft, dare rationem , cur fecreta cordis vi-
deri non poffint, fed cur corpora Beatorum pof-
fint comparari vitro'3 ciim in hac vita melits
comparentur luro: & dicit, in ceelo, propter
dotem claritatis, omnem corpori§, etiam inte-
riotem, harmoniam vifum iri.  Ait quidem
etiam, mentem alterius non abfcondendam cor-
pulentid: an autem nunc i3 {old abfcondatur,
neutiquam dicit.

94. Ob. 8. Ens naturale, confequenter
naturaliter cognolcibile, debet habere intelle-
¢tum creatum proportionatum ad illed cogno-
fcendum: rale ens eft quodliber fecretum cor-
dis:* ergo, atqui fi ullus intellectus eft propor-
tionatus, tunc certe eft intellectus Angelicus:
ergo. Confir, Libertas eft extrinfeca actui: ergo
non videtur , quomodo- aétus poffit ratione
ipfius ablcondi Angelo: Relp. poffe omitti to-
tum,  Eft Angelicus intelleCtus proportiona-
tus, ut fecreta cordis, qua talia, cognofcat, fed
non in omnibus circumftantiis, aut (ine debitis
conditionibus : ficut caufz creatz poffunt pro-
ducere effectus naturales, {ed non in omnibus
cireumftantiis , aut fine conditionibus, difpofi-
tionibus, applicatione &c, Hinc fi eliciens a-
¢tum confentiat, aut velit, eum fieri manifeftum,
tunc poterit [ciri ab alio : fecreta autem qua ta-
lia, fufficit, utfCiantur ADEQ, & abipfo eli~
ciente. '

95. Ad confir. conc. antec. neg. confeq.
IpfaTibertas, quamvis extrinfeca, ponittamen
actumin talibus circumftantiis , in quibus eum
Angelus non poflit cognofcere, &facit, utnon
habear [pecies de illo; cbim enim notitia hujus
actus ei non debeatur, non eft, cur habeat (pe-
cies, ut ree Richardus, Suarez, Amicus, Hau-
noldus, & alii.~ Nec tamen propterea {unt An-
geli, fieut infantes, nam ifti nec prafentia, eique
apertiflima, poffunt dijudicare,

96, Dices 1. Angeli cognolcunt motus
phantafiz, & potentiarum externarum: fed ex
his poffunt inferre fecretas cogitationes , & vo=
liiones : ergo. Refp. Si quis motu externarum
potentiarum fponte manifefter fuam volitio-

nem,




a6 Traltatus 1L Difputatio 1. Quaftio H1. Articnlus I11.

nem,non erit amplibs fecretum, Si autemfermo
fit de quibusdam motibus phantafiz, vel alia
rum porentiamm_prm\-'srtcntibus rationem, €x
his naturaliter Angelus non poteft certo cogno-
fcere, anvoluntas eos actus elegerit. Si vero
effet aliqui actus phantafiz e, g. neceflarid re-
fultans ex afiquo fecreto cordis, tunc etiam hunc
Angelus non cognofceret exn, 78.

7. Dices 2. SiAngelinon habent nfufas fpe-
cies actuum liberorum,non poflunt eas acquirere.
Refp. neg. illat. probabilitts enim infunduntur
DEQ, quando debentpofle cognolti illa fecreta
Sicut enim fpecies rerum, quarum cognitio An-
welis debetur aprincipio creationis, etiamaprin-
Cipio creationis ipfis infunduntur s ita fpecies ea-
fum rerum, quarum cognitio non debetur, nifi
in certis circumflantiis , infunduntur nillis‘cir-
cumfantiis, Cur enim jam prits infundantur, &
4b initio creationis fine neceflitate , aut utilita-
te? Nec objiciatur patitas com femine, quod
vitam habet, antequam exerceat attus vitales;
quia, nifi prits recepiflet,-caufa fecunda fepiffi-
mé non amplitis adeffet, qua daret: & ad pri-
mam caufam in ea guzftione confugere vide-
tur Philofophis indecorum: atverd in quzftio-
ne de infufione fpecierurn non eft indecorum
Theologis confugere ad DEUM, Ut mox pro-
babimus: & infupet DEUS femper adeft refpe-
&u Angelorum.  Neque fine his fpeciebus An-
geli (unt ficut infantes; quia tamen habent po-
tentiam cognofcendi perfetam eo ingradu, in
quo tunc ipfis debetur: fintque perfecti con-
venienter fuz naturz. Unde circumftantiz funt
conditiones requifitz ad connaturalem earum
fpecierum infufionem : & quidem relpectu fe-
cretorum cordis circumftantia talis, vel condi-
tio, eft confenfus elicientis : refpectu firicte
contingentium eft exiftentia, & fufficiens appli-
catio ad-€a,

98. Sicut autem non eft abfurdum recur-
rere ad DEUM in prima infufione [pecierum,
ita neque in lecunda 3 (zpiffimé enim debent
fpecies infundi 2 DEO ex n.60. crgo conveni-
enfitis videtur dici, quod femper ab eodem in-
fundantur, maxime, cum incertumf{it, an ali-
quod objectum poffit producere {peciem in
dngelo , it diCtum eodem n. 60. Quodfi ta-
tmen omnino velis, objecta (piritualia,, fufficien-
ter przlentia, pofle producere fpecies , trans-
mittam faltem quoad illa objecta,, de quibus
Angelus non jam antecedenter 3 DEO habet
fpecies infufas , qualia objedta effent de novo
exiflentia, non antecedenter cognita, vel fecre-
ta cordium &c. alis autem gratis concedere-
tur hec virtus. Sicut etiam non poflunt fpecies
in Angelo producere objecta materialia ex eo-
den n. 60. neque etiam fpiritualia illa , de qui-
bus fuperitis, {i fint abfentia; quiaagerentindi-
ftans : quz actio non eft impoffibilis naturali-
ter, tantum ob refiftentiam medii (name, g, age
non refiftit luci, & tamen candela accenfa non
poteft propagare lucem ad decem milliaria) (ed
etiam eft impoflibilis ratione limitationis po-
tentiz creatz, qux ton poteft agere, nifi intra
certam fph&ram, extra quam non poteftappli-
cari per effeétus intermedios.

99. Dices 3. Si Angeli non haberent {pe-
cies de actibug liberis, vel fecretis cordium,non

poflert cos cognuﬂ:cre, ut poflibiles: fedco
gnofcunt ut poflibiles: ergo &c. Refp, Vel
miteuntur in Angelis fpecics reprzlentantes
tantum it poflibilem , feu determinantes qd;:
gnitioném rei ‘tantim Ut poffibilis diverky
quoad modum tendendi a cognitione r .;:l
exiftentis, vel non.  Si non admiteuntur, gy
Angeli non cognofcunt fecreta cordium ﬁ’t:{n}c
fibilia in fe ipfis, fed in caufis adtu cxiﬂmriiy,.‘j
wvel in aliis fecretis, fen actibus internis fam E:
iftentibus, & jam pritss ex conlenfu cliciénn'@t
gnitis: nec cognofcunt ea in individuo y &b
gulariter , fed confusd, & in fpecie, ficut fu
nos in homine potente amare cogno{dn.,;;
aftum amoris,  Et fic videtur refpondere S,
rez, qui fpecies has negat de Angelis |, 2.c, 13,
r0. & pro fua opinione negativa citat S.Tho:
mam,

roo. Si autem admittuntur tales {peciy
faltem univerfales, reprzfentantes in [cipﬁspg[j
fibilia, velaliquain individuo, vel confuf? gere.
ra, & [pecies rerum poflibilium, Ut admite
videtur Scotus, & alii; tunc Angeli potenn

cognolcere fecreta cordium Ut potfibilia, Qi |

eadem cognolcant exiftentia.  Elige jam, qul
placet. Sineges fpeciesillas, poterunt tamenc.
gnofci illa fecreta cordis, velilli actus Ut poff
biles incaufis, vel etiamin aliis actibus exiffer.
tibus, Wt fuprh dictum, Si autem concedas s
[pecies; debes dicere,qudd 4ngelo quidem &-
beantur [peciesatuum liberorum, aut fecreh.
rum cordis, Ut poffibilium, non vero it exiftes
tium, In formaneg. ma.

108, Ob. 9. Nonobeflet commetcio 4
gelico, aut humano, fi foli Angeli noffentk:
eretacordis: ergo ratio n. 77, eftnulla, Con
fiem. 1, Melius effet, fi daretur feneftra, 2 Mom
defiderata , per quam hominis cor infpiceretut
ergo etiam melius effet, i Angeli id infpice

rent. Confirm. 2. Angeli boni debent ms '

gubernare , & illuminare: ergo debent feirect-
gitationescordium,  Confirm. 3. Dzmonmi

tis revelavit, quz in cordis fecreto cogitaba’ |

ergo naturaliter {civit.  Refp. neg. antec ran
& dzmones nobffent [ecreta, quod hominibs,
uti & demonibus, fibi invicem inimicis, nocert;
nifi DEUS per miraculum impediret, quodagt
dicitur convenienter ex eodem.n. 77.

102, Ad 1. confirm. neg, ant. Abftrt
rentur quidemaliqui A fceleribus , fed aliimzg
effronter peccarent ex defperatione,, ficut m
peccant, etiamfi norint, id fcire DEUM: ded
nocetet id commercio humano, Ad 2. o

firm. difting, confeq. Angeli boni debent ¢g: |

tationes cordinm feire fupernaturaliter. o7
conleq. naturaliter, & independenter quidem’
noftro confenfus, neg. confeq. Addo hic, o
nec Beatos invicem videre fecreta cordium I*
dependenter ab eorum confenfu ; nam s
non haberet eorum locutio alium finem, U0
Jocutio ¢orum eum DEO, quod vix dicend®
Ad 3, confirm. refp. llla 3 demone revelafi™
pon fuerunt amplibs fecreta; quia figno A
externo manifeftata : vel praecis® ex conject
ris divinando, veritatem demon attigit, quain®
eft valde perfpicax: vel tantim aliquam Pr&'”
am apprehenfionem ex fpeciebus phantalii®
praviis neceffarid ortam , & nullum GXCTCF;,U

106

m
{s




dee
{alt
.[em
dm).
by
o
tung
pal.
thust
new |
iscos |
& fin.
! ferd
Simus
St
I,
Tho.

s,
spole
gene. |
ittere
e
qlia
quod
ne. |
offi-
?ﬁcn-
sills
-
ret:
iftese

—

) A
ot fes |
Con:
fomo
‘et
[picer
]
e |
ik
bant?
Jnam
{ibus,
certt, |
dnan

rahe |
mag
gl

dein

cogt |
o |
fem?
fort |
. i
alis i
quim l
durd
favl
Jiquo
el
yinte
ren- |
;ﬁiti?
i
ibete |

Quomodo Angeli loquantur,

s determinatum poft fe trahentem de-

ibertat :
ﬂr(::f inferre, & palam facere potuit , vel ali-

pando tantum amphibologicé loguendo ho-
mines decepit.

ARTICULUS IV.

Quomodo Angeli inter [e 3 cum

aliis loguanturs

103. [co. Angeli poffunt loqui. ita
omnes, Logui autem eftmani-
feflare aliis fuos conceplis , vel

faltem fisos comceptus aliunde jam manifeftos ordi-
vare ad lios, in quo locutionem ponit 1. Tho-
mis 1, . .107, 6. 3. i COrp. qUanquam etiam
iftad fit aliquo modo manifeflare fuos conce-
ptus fecunda manifeftationc ; nam etiam, quan-
do loquimur DEQ, licet ipfe jam antecedenter
[ciat noftros conceptus , tamen eosdem etiam
in noftra locurione cognofcit, Prob. conclu-
fio. Zachar. 2. v. 3. dicitur : Ecce Angelus, qui
loguebatur, Apoc.7.v.2: Exclamavit Angelusvo-
o6 MAgna quatkor Angelis. 1fa. 6.v.3. de Seraphi-
ois dicitar © Clamabant alter ad alterum, €9 di-
cebants per clamorem autem intelligitur locu-
tio, vel de re valde magna, vel cam magno ars
feftu, quo conceptus fuos manifeftabant, Plu-
fima alia locutionis Angelicz exempla paffim ex-
hibest facrz Scripturz.  Ratio etiam eft. Sicut
ordo, & politicum regimen, exigit, plurima effe
fecreta, itaetiam exigit, poffe hzc manifeftari:
quod idem petuntamicitia, & focietas, adedque
exigunt locutionem:quz, cim dentur etiam inter
Angelos , ifti quogue'debent polffe loqui , & -
pe efamadtu loqui inter fe, & com akis, °

104, Poffunt autem Angeli loqui DEO,
ficut nos ipfi loquimur, ordinando {uos conceptus
adipfum, & eo modo ipfi €os exhibendo , ut, fi
00 aliunde eos feiret , in eorum locutione co-
gnofcerer: item poffunt loqui hominibus , vel
formando voces in aére, vel exhibendo alia fi-
gna materialia , aut producendo , & commo-
vendo in hominibus phantafmata, dependenter
4 quibus oriuntur cogpitiones certe inhomines
&fic cuftodes Angeli fzpe loguuntur fuis cli-
entibus: item poffunt loqui alis Angelis, de
quo MoX.

_ 104. Dico 2. Angeli poffunt inter fe lo-
qui, exhibitis fignis materialibus3 nam etiam
ilta cognofcunt Angeli: confequenter, ficut per
hzc hominibus, ita etiam aliis Angelis poffunt
conceptuss {uos manifeftare.  Pariter pofiunt lo-
qui fignis fpiritualibus , pritis ad certam fignis
ficationem ad placitum determinatis : fed qualia
ita effe debeant , difficulter poteft affignari.
Haunoldus affignat certam figuram, quam in fe
exprimat Angelus ; e, g, occupando fpatiumro-
tundum, vel quadratum: fed cim Angelus non
fit quantus, neque eft proprit capax figure :
figra autem fpatii extrinfeci materialis etiam
ipla eft materialis, Quidquid de hoc fit , non
Videntur impoffibilia aliqua falia figna fpiritua-
i, Ft fant Angeli non fuiffent futuri femper
muti, quamvis nulla foiffent figna materialia:
€180 tunc fuiffent {piritualia.  Preter hec igna
tamen debet admitti adhuc alius modus loguen-

R.P.dut, Mayr Theol. Tom. I.

17
di Angelorum; nam inprimis, ut figna inftitue.
rentur ab Angelis, ad cerras fignificaniones expri~
mendas , debuiffent priis invicem loqui , nifi
dicantur, ea figna edocti 2 DEO, it primi no-
{ti parentes primam linguam.  Dein nec ma-
terialia , nec fpiritualia ligna {ufficiunt, ut u-
nus Angelus alteri foli loquarur ; <lim omnes
illa cognofeant : ergo debent adhuc alio modo
poife loqui.

106. Dico itaque 3. Angeli etiam poffunt
loqui per hoc, quod unus confentiat , vel velir,
actum fuum internum effe alteri manifeftum,
itaS. Thomas 7. p. g. 107. 4. 1. in corp. quUEmMy
plures fequuntur. Quando igitur Angelus fe-
cretam cogitationem, vel volitionem elicit, €2
manet tamdiu fecreta, donec confentat , vel
velir, eam manifeftari ; pofita ea voluntate, tol-
litur jusfecreti, & DEUS producit in altero An-
gelo fpeciem illins conceprls, aut volitionis ,
quam cognofcens in fe Angelus, cuialter loqui-
tur, elicit cognitionem de volitione, vel conce-
ptu Angeli loguentis. Prob, conclufio. Hec
opinio explicat facilitis difficultates , quam alie
fententiz 3 nam facile fic poteft capi, quomodo
Angeli etiam abfentes potfint {ibi invicem lo-
qui; quia DEUS in quamlibet diftantizm potef t
producere fpeciem :  nec eft abfurdus hic ad
DEUM recurfus ex n, 98. Capitur etiam in hac
fententia, quamodo unus Angelus poffit foqui
uni, & non alteri, vel rantim aliquibus 5 quia
poteft pro libitufuo velle , vel confentire, ut
pluribus, vel pancioribus manifeftetur fuus con=
ceptus.

107, Quares hic, quid fic Wuminitio An-
elica ? Relp. eflelpeciem locutionis, de qua
‘meminit D, Dionyfius de ceel. Hierarchia ¢, 3.8
clariis ¢, 7. & qua Angeli fuperiores coramii-
nicant, vel manife(tant inferioribus certas quas=
dam fublimes notitias, 2 DEQ, vel aliis Angelis,
adhuc fuperioribus , acceptas, Non autem qu-
vis locutio Angeli de quavis re dicitur illurmis
natio, it recte obfervar Angelicus 1. p. g 107+
4, 2. in corp. unde L. p. g. 206, 4,3.# corp, idem
S, Doftor negat, quod Angeli mferiores un-
quam illuminent fuperiores; quia DEUS in hae
providentia non prilis revelat illas notitias infe-
vioribus, fed [uperioribus , & hunc ordinem
non mutat: quamvis utique deabfojuta poten-
tia poflet. vide Arriagam tratl. de Angel. difp.
22. fec.§. 0. 24, ubiait, et inferiot Angelus ali=
quid revelaret fuperiori, quod hic pritis non
fivilfet, tamen communiter non cenferi 1llam
revelationem effe illuminationem; quia illumi=
natio videtur ordinari ad dirigendum aiterum in
ordine adminifterium fuum bene exercendums
inferior autem non confert fuperiori talem no-
titiam direricem , fed ifte hanc accipita DEO,
velab Angelo adhuc {uperiore. Dicunt autem
Granadus, & Platelius, Angelos fuperiores eli-
cere conceptum naturalem de veritatibus fu-
pernaturalibus, & hunc inferioribus manifeftare,
fcilicet fer® ficut nos poffumus de fupernatura-
Tibus elicere naturales etiam cognitiones , &
magls vaces, arque ita etiam conceptum natu-
ralem ingenerare alii, e. g, genali, qui prima vi-
ce audiens myfterium aliquod [upernaturale,
oteft illud credere tantum fide humanaj nam
etiam hz:cticiéamhm credunt fidg husitana. :
 {b.1]




18 Tractatus 11, Difpatatio 1I. Queftio L. Articulus 1.

108. Ob, 1, Juxta nos Jocutio Angeli ef-
fet aftus voluntatis : hoc eft falfum: ergo. Relp.
dift. mai. Locutio Angeli tantiim cffer a&usvo-
luntatis neg. mai, etiam effet. conc, mai. & dift.
fic mi. neg. confeg. Locutio hominis quoque,
feu allocutio, non ¢ft tantim ‘prolatio vocurn,
fed directio earum ad alterum; nec enim al-
loquor omnem, qui audit verbaa me prolata,
fed illum folum, ad quem voces dirigo. Pr-
ter hanc voluntatem autem locutio Angeli in-
volvit productionem fpeciei in altero Angelo,
quatn loguens faltem moraliter producit , quod
fufficit; nec enim, ut ait Haunoldus, omnia
fcrupulosé requirenda funt, quz in lotutione
hominis reperiuntur3 unde non, ficut homo
phyficé voces , ita Angelus debet phyfice fpe-
ciem producere ; fufficit enim , 11 oftendatur
modus , quo fuos conceptus manifefter. Quodd
autem Angelus loquens debeat reflext aliquo
modo velle fuam volitionem, nihil eft ablurdi;
quia hoc etiam debet admitti in humana allocu-
tione: quin imd poteft volitio in feipfam, tan-
quam in objectum inadzquatum, effe reflexa,
uit patet in voluntate legislativa,

109, Ob. 2. Per modurn loguendi, in ter-
tia conclufione afferturn non poflet Angelus
mentiri alteri: hoc eft fallum: ergo, prob. ma.
vel enim Angelus. A, produceret fciens in fe a
¢tum fallum, quem dein vellet alteri manife-
ftum : & hoc non poteft; quia affentiretur falfo
ut fallo: velvellet tantum, ut Angelus B, habe-
ret {peciem actlis, quem Angelus A, non habet,
& ut Angelus B. ob authoritatem fuam, id eft
Angeli A, aflentiretur alicui falloe. g. quod cras
fit futurus dies judicii: & non logueretur contra
mentem: negue etiam Vi hujus volitionis pro-
duceretur in Angelo B. fpecies actis falfi, fed
tantum defiderii vere exiftentis. prob. etiam mi.
fuperior 1. Soli DEO proprium eft non pofie
mentiri, 2. Lucifer alios Angelos mendaciode-
cepit, & vocatur Pater mendaciorun,

110. Refp. 1. om. ma. neg, mi. cum Pla-
telio, ac Granado. Modo Angelus poffit mentiri
hominibus, & Angelis, peralios modos loquendi
e. ¢. per figna materialia, vel fpiritualia, fars
differt a DEO, 1t patet. Dein, Ut ait Arriaga,
non debebat Angelis Lucifer mentiri: fufficie-
bat proponere motiva, quibus iple movebatur
ad fuperbiam. Relponderi poteft 2, neg, ma.
Angelus poffet etiam, faltem mints ftricte,
mentiri per illum modum; fpecies enim illa pof-
fet inducere Angelum B. minus eautum, ut al-
fentiretur ipfi objecto falfo: quo cafu Angelus A,
cffet caufa per fe conceptids falfi: & fic aliquo
modo mentiretur,

3 Nec dicas 1, Angelum B, non crediturum,
€0 quod loquens tantim indirecté manifeftaret
objectum; cim poffet direéte. Refp. enim, etfi
non crederet , tamen alter mentiretur » quad
frequentiflfime etiam accidit inter homines. Se-
cundo, pofiet tamen contingere, ut alter crede-
ret 3 cim nec inter homines femper requirantur
manife(tationes conceptuum firmiffime; alids
enim femper exigerentur juramenta, Nec dicas 2.
DEUM dedecere producere talem fpeciem in
altero Angelo, Refp. enim neg. quia fpecies hzc
non eflet pafitivé erronea, fed tantum occafio

accepta errandi, & quidem ex alteriug detery;
natione pofita: & hincnon dedeceret DEU;'J il
autorem maturz , naturalium caufarug ¢
gentiz fefe accommodare. R

DISPUTATIO 1Ii.

De Gratiz, (3 Lapfy
Angelortum.

y11, YUpponit hze difputatio,, Angely
praditos non tantim infel:::

¢tu(de quo praecedenti quaft.

ne aCtum)led libera quogue volumate | deqy
ctiam nemo dubitare potelt; nam, preterqua
quod inintelligibile videatur , creaturam ration
capacem, adedque cognolcentem motiva o,
traria, bonum, & malum, famen non habes
potentiam bonum [uum profcqnendi, & ampn.
di, vel malum fugiendi, & odio habendi: ir
numeris infuper Scripture locis Angeli dicomy
amifle, odiffe, pecciffe &c. quz voluntaten,
& quidem liberam , manifefte inferunt, Refl
tamen S. Thomas negat Angelis appetitus fenf.
tivos,, [eu irafcibilem , & concupilcibilem; i
‘enim careant corpore, etiam carent fenfu, Sip.
pofita autem in Angelis voluntate , quaitu,
quomodo fe libere gefferint circa gratiam, em
Slerendo » vel confervando , aut amitten

o,

QUESTIO I

De Supernaturali Gratia dnge-
lorum.

ARTICULUS L
An dngeliin primoinftanti [e difpe

Juerint ad primam gratiam.

112. Ice t. Angeli omnes in primo
inftanti fuz creationis habue
runt gratiam (anctificantem. it

S.Thomasz. p. g, 62.4.3. in corp. Suarez,Valque,
& communior, contra quosdam antiquiores
Prab. Chriftus Joan. 8. v. 44. de diabolo dici
In veritate non fletit: perveritatem autem intck
ligitur & PP, gratia: & non fletiffe iisdem fignk
ficat, ab ea prolapfum fuiffe, feu eam perdidift
fic enim ait 8. Cyrillus L. 6. ¢, 6. in Joannem: It
Weritate nou fletit 5 quia prolapfus eft & veritit
nec voluit manere in s originis fanttitate: ¢
etiam diabolus, adedque multd magis Angdh
boni, habuerunt gratiam : & quidem in prm
inftanti; nam in fecundo maii peccdrunt: coi-
fequenter, nifi in primo gratiam habuiffent, ¢
amplitis habere non potuiffent,

113, Rurlus Ezechielis 28, v. 11. 8 4
ubi propheta lapfumRegis Tyri defcribit, intell
gitur juxta S, Auguftinum I 71, de civit. &1
S. Hieronymum, Ambrofium , & alios PP %

communem interpretum, fub illo Rege Tyri [;u
cliely




	Quæstio I. De Existentia, & Natura Angelorum.
	Art. I. De Angeli existant.
	Seite 1
	Seite 2
	Seite 3

	Art. II. Quales sint Angeli.
	Seite 3
	Seite 4

	Art. III. Solvuntur Objectiones.
	Seite 4
	Seite 5
	Seite 6


	Quæstio II. De Potentia Locomotiva Angelorum.
	Art. I. Per quid, & quomodo Angelus sit in loco.
	Seite 6

	Art. II. An, & quomodo Angeli possint moveri.
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9


	Quæstio III. 

de Potentia Intellectiva Angelorum.
	Art. I. An Angeli indigeant speciebus ad cognoscenda objecta, & unde eas accipiant.
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11

	Art. II. Quænam objecta Angeli naturaliter cognoscere possint.
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13

	Art. III. Solvuntur Objectiones.
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17

	Art. IV. Quomodo Angeli inter se, & cum aliis loquantur.
	Seite 17
	Seite 18



