BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Deo, Angelis Et Actibus Humanis

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Prologus.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

4 Wmmtis amses qwﬂz'an es proce
Sma matenia de fi

B ACTATUS I

De Deo fecundum fe fpectato.
PROLOGUS.

miales Theologice difcutiende effentmulta effent di.
dematensade [cientia,

€9 habtibus ¢c, Ne ergo bissdem dicatur,

i por s diffculzatessqn arn deillss difputabo.

Analyﬁs totius Theologiz.

RaurrTo 1. Quefit Analyfis totins T:in-
ie: Tefte Bellarmino dc'Scnptorl us
Ledlefialticis Primusin ordinem redegit
Theolog, S. Damalc. Libris 4. deortho
i i Fide: Fum {ecutus e[{Pctms!Aombardps:
U& &E ifcnpusPariﬁcnﬁs-,qmad quzftio-
DDT(L:,,m;‘;w, competentes fententias Pa-
pnolegt, eaque propeerappellatur Magi-
E:,[cmcnrinrum : Opus illius diftinguitar in
stworlibrosfententiarum, I\J‘Iagiﬁrofucccf-
faunt varii inverpretes pracipué S, Tho'mas &
§os 3 Primus quidem poﬁ.quam feripfiffet
qu;f{ionesdirpu(atas, & quodlibeta,poft Com-
gouriain Magiftrum, & poftquatuor libros
unma Gentiles aliaque Opufeula,tandem con-
fitiftom librum qui appellatur Summa S.
Thome, quam Noftri in Scho']i§ TheoIogles
tplicant, appellavi; autem ];)um:lum h‘\‘mc j 14
bum, Suromam 3 utincipientium ingeniis pro-
fller, ficorMagiftri explicantes Ciceronem
pits fummam brevem caprui difcipulorum di-
fum, Nobisquean(am preebuit cenfendi ope-
unhanciisam, Summam, hoc eft excellentiffi-
nimefle, cupshae eft Analyfis.  Divifuseft
Lberin rresparces,  Inprimam, fecundam &
tetam Partem, fecunda autem pars fubdividi-
winptimampartem {ecunde partis, appella-
liqueprima lecundz, &in fecundam partem
keunde partis vocaturque {fecundafecundz.
hprimaparee przmiffa quzftione unica dg na-
ualheologiz, incipitdilcurrere de Deo, ut
thinle,adeoque de Effentia Dei,unitaf®, Areri-
b, viione, {cientia , voluntate , Trinicace,
!uuﬂelaqqg in cadem prima parte,d quatt. 44.
sepidilpurare de Deo, prout eft caufa crea.
ﬂs;a:unl,_tra&asc_]uc.dv_:illis in communi, & poft-
Hnparticulari incipiens ab n‘g’.\_gclis , defcep-
dt‘z}doadlpr.odu&innem corporeorum , prassi-
L
i e éuia v A 'dlrc&xgnem. ad
“ltiadcr; Fio zml)‘mﬁmlo S. Dottorise-
iﬂficﬂ&fecundam : C?;E?Ifccundum quad
”'Pﬂm:lﬁ:cuu dz““}q(;md nis nofter eft: hinc
e Deu s 4§t de motu rationalis Crea-
g nqua{m finem,de mediis intrin-
g in*&i :; Zznl-equmdum' pétadushu-
il:ahiihﬁ?‘cp, &ac[c’eltciando’quom'f’do receda-
: \ aturpergram{n’ adcoq;

in genere tradtando de vitiis & virtutibus.  In
fecunda autem {ecundz tractat de Virrutibus,
& de vitiis in particulari. Denique in terria
parte tradtatde mediis exerinfecis confequendi
finisnoftri, qualiseft Incarnatio, Sacramenta.
Denique dc fine prour cfhin executione , qud
referri debuiffent materiz de fatd Beatorum,
Refurreétione corporum ,  Judicio utroque,
quem librum antequam perficerer emortuus
infinitum reliquit, {cribique maluitin beaticu-
dinisfaftos,quam de eafcribere.

De Genere proximo
Thcologiee.

PREMITTO 2. Quodnam fi genus poni-
bile in definitione Theologie? Divifi funt Auto-
res. Aliquienim dicunr,quod progenere The-
olcgii dicatFidem, in qua ferie eft Sylvefter&
Altifiodorenfis, docentque Theologiam effe
Fidem, proutextenditurad Conclufiones T ex
revelatis dedutas, quam claflem etiam {equi-
tur Vafq.hicd. . n, 5. vultque Theologiam ef-
{efidemacquifitam, Ferague hesaxplicatio.

Non sar1sFaciza 2{6hprior;*quianon
cxplicat,quomodgAunc fides non extendaturad
aliquid::ga’ﬁ;»z:bpc&um , cum illanonac-
tendat=2%im Conclufionis qua talis, utpote in-
nitentis principio non revelato, & ramen Theo-
logia,atrenditad vim Conclufionis. Senten-
tiaetiam Valquez non facisfacit.
tus acquificus debetproportionari infufo,ut pro-
basinductio; jam autem nulla et proportioin-
ter Fidéln & Theologiam : quiaillanon refpicit
Conclufionem quaralem; refpicit Theologia.

_ Communiter progenere in definitione The- _
ologiz ponituricientia, fed reftar hae difficiAS
tas: quiafcilicerdefinitive fcieritia evidentiam
requirit, jam autem Theologia non eft haditus

eyidentium, quiaaﬂ"umirpmprincipiis,&prx: =

miflis propofitiones revelatag,qua gbicutitatem
involvunr, Quod fiPrincipia func obfcura,
Conclufio clara exillis nullo modo dedfici pot-
eft - ficut enim ex incertis non porelt deduci
Conzlufio certa, fic nec ex inevidentibus evi-

dens.® Adhanc d:fficultacem folvendam, ya- ™

rias viasinierunc Authores.

A j ~ Exrp1ir-

Quiahabi- ~

A




- Uentia qua

6 Tra&atus L

) e

'Zl'lac;‘..:'.'\,‘; ;l}fi:f ‘1. ! I:Ali.qgi'j qgod feilicgt
0g1 on habeat evidentiam conle-

‘}\ECWE‘ , habet nihilominus evidentiam conlfe-

quenux.  Hee Explicatio,

NQN satisracit ], Quiaquero. An
Jprecer iplam evidentiam illationis & confe-
Quentiz, attendat etiam habitus Theolo
3]»3!él‘:l'l‘(‘.\’ji;{:[lii‘lll'l confequentis, velnon atren-
d_:i ? {inon attendit,ergo nihil habebit Theolo-
i ,quo diftinguatar a Logica: quia hzc atten-
ditin omnibus{cientiis, adevidentiam confe-
quentiz, quz includiturinera formale & latitu-
dlmem Lf.j;_f;c.;:. Siautem attendit ad eviden-
tiam confequentis:ergonon ftasin refponfione,
inqua falvabasevidentiam in Theologia , per
evidentiam conlequentiz. Hinc ulterius In-
feres Mathematicamequamvis procedatex {up-
pofitione, Gregndere nibilominusad connexio-
nem & evidentiam materialem ipfius confe-
quentis,quod & reliqu {cientiz faciunt.

Noxn saTIsFAGIT 2. Quia {i adrati-
onem fcientiz invehendamin habitum,in cujus
materia,fitargumentatio,fufficit fola evidentia
confequentiz. Ergoquodnoneft {cientia, e-
rit{cientia, quod ipfum Prob. quia Opinionon
eft fcientia, & tamenexyvihujusdodrine, eric
{cientia: nam etiam inargumento Topico,da-
tur evidentia bonitatis Confequentiz.

Nown saTisEacrT 3. Quia oftenfum
eftin Logica, quod etiam ad argumenta alia-
rum {cientiarum elicitive concurrat Logica,cr-
go etiam ad evidentiam confequentiz, inalie-
nifmateriisattendet: quicnim id eliciet habi-
tus, ad quodnon atcendit? Quareauteminde
nonfequeturfolam Logicam efle [cientiam, ibi-
dem di®um eft, .AIn hoc ultimaré refolvitur
do&rinasfod Thagitatem confequentiz for-
malem, & prout innitentidq rcgulis Logicisat-
tendat L:‘gic::a;ad materialeidaucem connexio-
nem,aliz lcienniz.

ExrricANT 2. Aliqui Thomiftz Evi-
dentiam aflenfuum Theologicorum quiafci-
licet Principia quz alumic {unt DEO, & BC}“'S
evidenter nota.  Hec ffxp[i.csztia.

Nowx sariseacir . Silufficitad fei-
andam propofitionem evidentiar, quam
ficione habet DELIS: ergo etiam
ric evidens & fcientifica; quiaar-
Deo & Beatis funt evi-

enific
de illa propo
fidesnoltrac
= culi obfeure revelati,
S s 5
dmf‘i‘oN saTisraciTz. Quia illa &vi-
dbruicue vel fundat refpectu-via-
, utaliqui dicunt, cub;c(:'t';t
vam? vel fundat evidentiam f{ubjeGivam: fi
fundatevidentiam objc&iwf.un # h;:c non ol‘tcu-
detar majot, quam fitin lpﬁs principiis fidei,
& cum debeat effe in iplo ohjcﬂo_ nm]u.fa ,’,Imm
appatct qui derivetur ab_ gvidentia DCf&; ic
gorum ? Deinde Cerritudo & dm?lmar_]‘]f.i?
quam DE;US habet de una ex contradictoriis

torum cvlalgtl[l;i[ll

Conringentibus liberis , non'facit,quo minis
nosdicamur habere (cientiam pradiGtorum fu-
turorum, ergoneque fict ut dicatur Theologia
habitusevidens,abevidentia de illisobieis |
h.-!t.‘l ‘! DEO & Bca[jc. (& ‘1’]‘1 ex illa nortitia
Dei & Beatorum, dicas denivari in T
cumaflenfum , etiam evidentiam {ubje&ivam.
: s cuam Ic-
{fponfionem: nam nullo modoin iplo affenfu,
dicebas includievidenciam, fed nonnifi 1nno-
titia Dei & Beatorum. Deiode i
ﬁ\"-_‘lrm‘:f'{‘cns potitidaliena, aliasnu
dis, ergoncque potelt dicievidenter nofeens,
quia alius evidenter nofeit.  Quod ipfum ul-
t_crill% in boc fundatur,quia cum notitiz identi-
ficetur evidentia, ficur non poteft dici aliquis
nofcens notitia aliend, fic necpoteft dicievi-
denter nolcens,evidentidalits.

NoN SATISFACIT 3. Qgi;lcnfu, quo
creaturacrret circa objedum, quod Deus cer-
to cognolcitnon dicetur creatura certd cogno-
{cere propter notitiamcercam, quam Deusde
illo objectohabet:ergo nec ex co,quia Deus ali-
quid evidenter cognofcit, crearura evidenter
cognofcer.

Dices. Inaflenfibus{ubalternatz fcien-
tiz,nullac cvidentia; &ramen {cientiafubal-
ternata, elt veré{cientia, propterhocfolum:
quia {ubaltcrnanti,Principia illius,fumteviden-
tia. Ergo etiam quamvis Theologiz noftrz
fintinevidentes pramillz,fufficic quod fintevi-
dentes Theologie DEI & Beatorum.

Resronperi rorEsT Neg. Theolo-
giam noftram elfe propric fubalternatam The-
ologiz Bearorum : Pone enim Deum pc cim=
poflibilenon habere dealiqua re intuitivam {ci-
entiam, &dccrcviﬁ'cqnixdnoli:d:trcr.}.tiom‘:t
creatura beartitudinem; numquid non poterit
jam de ullo objedo verum dicere? fiautem ve-
rumdicet, numquid non merebitur aflenfum?
przcipué cumejusinfallibilis veridicitas , me-
reaturaflenfum , curnon poteric ex 1:1--xlulm af~
{enfu,deduci Jegitime ConclufioaliquaTheo-
Iogica,.}dcoqucthzrcThmlr;:gi_z]qu: .ii‘m_limur
intuitive {¢ientiz DEI & Beatorum, Theolo-
gia, inquam, falcem ut ficfpeétaca, Dantor
item objecta, quz Deus & Beati non nofcunt
pcrvirmalr_‘m(i/ijélll'[u:1a , fed per fimplicemin-
thitum: obje€tum iracognitum,nonne poserit
DEUS revelare? nonne ulceritis poresit ll heo-
logicé cognoﬂ:j » & tamen func r1¥={ﬁ-:lﬁjtft"3
cugniri\monci!ct{hbnlrcrnnm: quia de |'..!i]|_§—
ne fubalternatz , eft accipere pro pre
Conclufiones {ubalternantis , u‘_nx:‘udxc‘r.al
pofitione nullz erunt, UEpoOTe proccdentesfc-
cundum rationem fimplicis apprehentionis, &
ne virtraliter quidem difcurfiva. ey

: Q_mndo qutem S. Thom. 3;3_.'&?[\.'1( !uin‘.!\
ternationem noftre Theologie : T'heologi
am DEI & Beatorum; non agno; -1t {ubalrer-

-

hicologi-

Contra eft, quia her hocjam de

iflis,

up=-




Prolo gus.

Mulei etiam éenfent
m qué talem nonefle
e

I alis A

g #HCMgigfg:::iici ;)otcﬁ, quod
rqlcnf-ﬁ?,'wmgw,po[ﬁm falvare rationcin
Em‘ngfufubaltermta: quiaquamvis n%n I_"mt
fime; functamen evidentes. B ita,
e dicinz , vulnuscirculare,feu
floglas BeL e difficilé curatur.

i difficilé co€unt di cu £

e Primapremiflaefte-
nsheltuale,Ergo.  Tramap A
ﬂdms,percxpcrientiam Faltc_m gfmrun_-f. ;

il evidens , pet experientiam. fﬂ.n}éum.
[ndeadhug & Conclufio poterit cﬁ";:r evi ﬁls.
Sefnon et prima pracaniffa cvzdcnudu?\q;l F-
deinz, ehiqueadhuc uleerius pmban ad f\‘l‘y s
a,l}didmioni{cicntia:nono%ﬁc.:l_t-. quia LIGFI[:
dumm, ex naturalibus deducibilium , ,pr:zlpi =
lis;pmbnradhucMctapl?yﬁqa, ertamen ctiam
Jdnlientia, lune ver [cientiz, : :
Fxsiicat . Quidam,{upponitquein-
inis quod Allenfus Theologiz noftrz fit in-
mnlcé & elfentialiter inevidens,utpote proce-
tsexinevidentibus.  Supponit deinde,quod
mncipiacvidenia Logica, debonitate conie-
qenvz,nonconcurrant ad a[fenfusTE_ac_olo gi-
aspetle, & lecundum fuum efle ﬁmphcztcr: a-
b, effent claci & evidentes.  Sed folim
od concurrant prout contrahuntur d pramif-
El::vclata;ﬁcuttibiarc&a cum curva non perfi-
diniichudicationem, Supponitdeniq; prin-
pumillud Conclufio fequieur debiliorem par-
tm,duplicem enfum poffe habere, nempe vel
plivumyvelnegativum; pofitivum fenfum ha-
kitfidicas: Conclufioita eftcerta, ficaceft
taptsmilladebilior; alium negativum:Con-
thiionon et tta certa, ficut eftcerta prezmifla
fttors &dicebat in hoc folo pofteriori fenfu
dlama illud verificari : confequenter dicebat
twdConclufip Theologica non fit ita fortis in
trindine, ficur eft fortis premifladefide; non
:amtn;&im debilis, ficut eft debilis preniifla
s, His fuppofiis, DocebatyTheo-
“5am non efle fientiam Atiftotelicarn, ni-
:{E!;muls cflﬁ: {cientiam abloluge & fimpliciter.
wlicatiy,
Now satigeacyr.
Undevidentiy
"f'ﬂlfmcolz{

.‘ e i orofarn.

Lo ¢ ta

et fubalternata
e leigntiam ¢ quia

i Inquantum docet
puncipiotumegoulantinm bo-
“Quentiz, non concurratad fyll3.
ﬁ::lm'fhcfwlogicumfccundum fuum effe fim-
: [Iaf?- quaaliasnonita evidenger conclude-
ﬂii1}lliﬁn;’&"rmx fyllogi{mus Theologicus, ac
enlng‘ mi; & umen i negerur fyllogifmo
| B conlequentia, putaru negans, -
mmmini;fgtcm committere ratione forma,ac
doi Etzg:n\s rcFrlr]ircqucnznam inaliis {yllo-
Cree i i i
“l!u\cmhai“'ct evid : {')g'ﬁltusfa&us'm. A'B-"-C'
G ‘thfmus fc enuam(,oncluﬁoms, atque
y ! i “laa < & . .
‘Wﬂuluéc‘ﬁi[‘ PRIV 5 cur non idem dj.

icologiag

ASSERO 1. Now debers pro genihe ad The-
olagiam affiemi quid [it [ientia propri¢. Ratio,
quia [yllogifmus Theologicus debet aflumere
vel duas,vel unam premiflam de fide s alias cffee
fyllogifmus fine principiis fibi debiris,  §iaflu-
metutramque premiflam de fide ; étiam Con-
clufio fequetur inevidens : quia extrema noh
pefluntevidentius connedtiinter fe, quam fue=
rint connexa cum medio.  Siautem eric una
naturalis evidens defide; adhuc Conclufio érit
inevidens:quia debet fequi debiliorem partem.
Jamergo,vi premiflarum, evidentia, non falva-
turin Theelogia.  Aliundéetiam fidn fzlvarurs
ergo concluditur illam efle incvidentem adeo-
queneque {cientiam: quiahzc per Ariftorclem
debet efleevidens.

Dices. 1. Inoppafitum effe Audorita-
temS. Thoma,quifrequenter Theclogiam,ve-
catfcientiam fine ullalimitatione.

ResronpeTur S, Thom. Thcologiam
appellare (cientiam,e6 quod magis fitfimilis ci-
enuiz,{ed nonappellare fblcntiamﬁmpliciter,&c
rigorose:quiactiam S. Thom.q,14.de Ver.are.g.
dicitproprié {cientiam perfici per evidentiam,

Dices. 2. Habiws difcarfivus ita -
mus & certus,ut eum repugne efle falfum ; po-
teft dicifimplicicer, & abfolucé fcientia : Theo.
logiaautem cft talis, deducit enim legitime ex
certis: Major Probatur,  Omnis habicus dis-
curfivus dire&te, &cadzquare oppofitus opinio-
ni,qui 3¢ vircus Incelletus, de cujus eflentiali
ratione eft ex 6. Eth. ¢.6. utper eam anima fem-
per dicat affirmando vel negando,fiinquam me-
que fic ars,neque prudentia, nequeintellectus;
debet efle (cientia vel fapientia, Theologia
autem dicit talem oppofitjonem cum opinio-
ne: ergo: Minor Prebatur@uhﬁ}'ﬁni:@e& aflen-
fus ::ﬂ%nria!ircr ince}tfﬁ',formidolofus,ncc fem-
pcr’at:ingcns Verurs, ergo aflenfus jta certus, 82
firmus, ueraeeghet cum efle falfum, et direéte
& adzquace oppoficus opinioni. :

. REsPONDETUR. ° Negando aflenfum
Theologicum, . efle adzequate oppofitum opi-
niohi,& ficut ides Divina;quamvis fit oppofita
opinicnt, {ccundun?ccrr'i:udincm;quia noneft
oppofitadecundum cvidr:nriam,curp utraque fic
inqvidcns,_c&oppoﬁrainadxquaré, &noneft
{cientias ira & Theologfa. Etlicét opinio fif:
affenfus incerrus & formidolofis, certitudip,e™
{ua, non eftadzquare oppofita Theologia o,pi-
nioni: quiaformidolofiras opinionis, ftat irvine.
videntia,cui nibil opponit Theologia.

72 ; ;

'InsTaBs, Quamvis quzliber de fatoo-
piniofitincerta &incvidens, id tamen aqo for.
malicer conftituitur in cflc opinionis ciifncer.
titudo ¢ fienim perimpoffibile notiti effet evi-
dens & incertaadhuc efietopirdo, :

RpsroNpETUR. Negando aflumprum
cum fua probatione: cim & formidine, &in-
evidentia definitive ftec opinip : eft enim AL

A 4 " fenfus

-~

-




“eidentes; it

“finiendo, divi

3

fenfus cum formidinc,hoc eft incertus & incvi.
dens, ; Etficatimpertinenter aliquis argueret,
‘tlit:illcaqgh%?z?’,j: non foret animal, velra-
> adt ct homo, quorum utroque
cp!'ﬁ![mcurm cfle hominis; ita impertinenter
dicitu r, quéd_tnlis notitia effer opinio, quamvis
for_ctpvadens,mcerca tamen.  Unde eocalu,
tal{s impoflibilis notitia conftitueret medium
quid perimpofhibile, inrer (cientiam & opinio-
nem. Quamvisautem Ariftoteles diviferico-
mnes habitus Intelle&tuales,non fequitur, The-
o}o_gmm.cﬂc rigorosé unam exillis: quiaipfe di-
vific notitias parabiles ex principiis ordinis natus
ralis,ex qualibus,non procedit Theologia,

Dices 3. Cum Gillio. Supernaturalia,
quorum naturam ignoramus,{olemus appellare
nominibusrerumillSfimillimarum , interhabi-
tus autem nzsutales, {imillima eft Theologia
{cientiz.

Respoxnp. Simillimamquidem efle,non
tamen rigorosé [cientiam.  Deinde cumde-
monftrari non poffit exiltentia Angelorum, fed
nonnifi exfuppofitarevelationccerto nofci,cer-
ticudo exiftentiz illorum in Philofophis Ethni-
cismon dabatur; habebanttamen certitudinem
debratis & hominibus ; & quando ex conjectu-
risagnoverunt Angelorum cxiftentiam,cosnec
revecaverunt,necrevocare potuerunt ad mem-
brum,quodeft homo,quamvis fint fimillimi ho-
minibus : ita ex fimilicudine Theologigad (ci-
entiam , non fequetur pet locumintrinfeeum,
Theologiam revocari debere ad {cientiam.

“ Ixstasis. Cum eodem. Ariftoteles
Jdummeminic fcientiz, Lzpius meminit certita-
dinis,quam evidentiz.

R spoaRET3k. Eflehocargumentum
b AucCFitate ncg’aﬁvx& ficutdum memini-
mus hominis,frequentius geminimus rationa-
fis, nectamen fequiturhominem non ftarcef-
{entialicer eiam rationg viventis | oswi; ita&
in prafenti, - =

AsSSERO 2. Progenmert Theolagin snspor-
zat rationem [cientis Zxr{ﬁmé [umpte. Rifi?'
Tam, quia S. Thom. Theglogiam appellat {ci-

entiam; Tum,quiaratione definitionis,diviio-

nis, argu'.ncnrarinnis m_axim?: acccd:x{‘ad.icicn-
riam; Tum,quia ficutolim nomen {cientiz ufus
applicuerat ad ﬁgniﬁcandgs notitias certas,& ¢-
2 & nunc applzcmf{'e poterat adno-
tandumid,quodin {uacerticudine Prtzccdir?c‘ic-
e dendo, fyllogifando, licct cum in-
evidentia.  Carerum commodius ‘aﬂjur_-:;ur
pro gencrey virpas Intelle@ualis , dixi vireus,
non habitus , ut extendatur 1_)0mchhcolog|.:z,
eriam ad a&usillius. Dixivirtus Imcilcl&uahs :
quia Theologia cft fpecies, dividens victurem
Intelle@ualem; licérnon agnita ab Anﬂjo:cl'c;
in membris autem dividentibus defthiendis,

,quoddividirur. Com-

progenere affumirurid : - {
modits 2utem affumetur nomen yirtutis Intel-

Traétatus 1.

lc&_u::[is, quim nomen [cientiz latins fu
finfumvocandidemas: quia dcﬁnirl'u; l!ct'npt‘x’
quam agnovit Ariftoteles non patitﬁr }"!fntix
tributionem.  Er ficut fimivs non jti..c\;.ut
homolatitsfumptus: quiaid nen P.(f il
o Lot ] patitur defi-
nitio llmmm[}s, fic nec Theologia poteftdici fei
entialacius fumpra (d to ull voe i g
id non partitur dgﬁqn(xt??:;i:l?rm'u = <oy L
dentiam, quz noncom e i i

petit Theologiz,

' Ve dljumt , quo Pﬁt wirtus difearfiva. g atc
Raclmo,quaacicﬁmrm,dn'mo, enuntiatio T heo- e, I
]Loglca,{unraﬂ&us Thco]pgici; & tamen pradi- ;
ctia&us,quatales,non funcdifcurfivi.  Etficut
Phyficanon dicitur efle {cientia circa corpusna-
turale qua tale, difcurfiva, Irem Metaphyfica
nondicitur effe {cientia circa ensutens, f'\-llni
giftice procedens, itanecde Theologia, idem
dicidebet. Qlodﬁdicai,dcﬁni[ion:mThc(;-
log}ca'm' revocari ad fyllogifmum Theologi-
cum, idimpugnandumeft, ucimpugnatum et
in Logica, quod folus fyllogifmus fit objeGtum
adzquatum Logicz.

Dices. Omnes communiter Theolo-
giamappellanthabitum,, exaflenfibus fidei fyl-
logifticc dedudtivum.

ResronpeTur. Appellari Theologiam
talem habitumratione a&us maxime neceflarii:
iftc enim actus eft,quo principaliter utitur The-
ologiapro defenfionefidei, ad cujus defenfio-
nem, dicitillam effeneceffariam, S.Thomas.
Vade ulterins.

Inseres. Definiciones & Divifiones
Theologicas prout immediaté innituntur pri-
ma veritati efleadtus fidei; licée fint veréattus
Theologiz, inquantum proceduntinmateriis
Theologiz, fecundium praferiptum (cientia-
rum, &inquancumattendit Theologiaad ma-
tetiale generis, & differentiz ponibile in defi-
nitione.

'Qc Differentia ultima

fing

Theologiz.
3 9
PR EMITTO 3.  Quanam [it differentia ey

ponendain definizione Theologra? Differentia pe-
titur ex objectos objectumauntem cltconflacum
¢x materiali 8¢#£rmali,circa quod.

ASSERO L CMareriale objeltum Theolo-
gis effé idem,quod fidei. Ratio. Id quod de-
verminat ratio formalis Theologiz , cft obje-
Sum materiale Theologiz, utfuppono ex Lo-

Marticul;

b

gicis; fed id quod cft objedtum materiale fi- %

dei, id determinat ratio formalis Theologiz, Atem

Quod ipfum probatur, quia nullum eft obje- D
el, ut e

&um, cui polfic conjungi ratio formalis fid
illi ndn pofiic conjungi ratio formalis objecti
immo huic {oli fofmalitati con-

Theologiz : nalitati ce
jungi ponc[hnlias hoc ipfo non g‘cr actus ille
Theologiz, crgo id quod eft ol jectum mare-

riale

r



Prologus.

crerminat tatio formalis Theo-

bl idd

'.giﬂ.
 fsspro &
g formit prog

Objectum formale _:f’/m[qu'g
1er Guant noneft :mmed/zz_»‘

i fjm,g{h.»zmmmrdm_mm ﬁrm'/zlr &
wiel sd nonfitimmediatum ratio eft,
I uoocedcntis exfuppolitione prin-
= nonpotcﬂ cfftin?mcc{mmm moti-
ﬂmpirgeru’c:1|rnprincipiis; alias nullo haberer,
e

ditin ucreturabhabimprit‘mpx.c.)rum, ut-
: s motivi evidentiam, clari-

i h;hirhspr

dem haben !
F:{:;?mmediationcm; fed fi Theologia pro
i)

: ter Quam , refpicerct
nedat rl-i::gc plrdoci;n cf%objc&u é’l s
nnmemdpf i qu ofitione principiorum,
e in Theologiz funt
ginciplis: namprincipia L4 ‘g ;
(_‘”,“]Ci ifide,quortm motiyum imme diatum,
ff;:cr?mprima. Nec.rgo-TheElogiabha‘t;ens
wprncpistevelata, idem ha 5 e
afyisprincipiis, DO poteltimmediate relpi-
jrarem primnaim.
W&tgf{ennfcm veritas Prima ﬁt.u?rimum
stium Theologiz. - Ratiocft:quiaillud eft
sirum, uleraguodinillo genere non cltpro-
kreulira, fedin aflenfu Theologia non eft
weedere ultra veritacem primam ; _quod
{?{umpmbarur: quiafi ponaturhicfyllogifmus,
mnes Apoltoli acccpcrun:_f piricum S., Pctr_us
iitApoftolus; ergo accepit fpiritum S.,'hu]u.s
squm Conclufionts refolucorium eft, quia ﬁut
Agofolus, &comnes Apoftoliacceperunt{piri-
unindum.  Siuleerius queras. Curaflen-
tueiflumelle Apoftolom, & Apoftolos acce-
eliricam.? refpondet Theologus: quia
dresiusprimain feriptura teftata eft,in hocque
aielicinera ferieminterrogationum Theolo-
erum; quando autem cft Conclufio nonnifi
sunarerelata,faltem partialiter, in veritate pri-
mafiffitur,
hssexo g Immediatummotivum, ¢ ra-
i formalem propter ,@4¢m,ﬁeolvgi¢:ﬁa£;j-
wiifder (enconflatim hac ex affenfu, ¢ ex objeits,
i revelatum ol quocsnque mody fesentiffng noti-
{‘mi&’imﬁ:ﬂ!s’ verum.  Ratio, tum quia nul-
sthrepecibilis actus Theologix fcientificus,
Hintculm fideinonaffumat, utinductione
peb Tum quia, objettum revelagum R
ﬁ&"@“" exhibitus, poreft Ibererationem
Hioporum s adeaque {ubnectere {ibi habi
M, hicautem, nyllys eftalius propric,
‘“-“‘m_“?mlﬂgia- Tum quia, Thcologia de-
tiidbabere pro immediato formgy s nul-
“Bauemcommodius oftenderyy,

De Divifione Theo-

F logix' m

Bagiro = g

(ﬁr';? D'm‘é‘) % '-%M’M.mﬁt dw:ﬁ'a Theo-

i 1POTC&ThCO](}U‘|a,n Actual
tua]mﬂutraquc fub dc ualem, &

ividitur in Natura.

-~

] * X

4
"

9

lem, & Supernaturalem: iflanon excedic, natu-
tam,hzcexcedit.  Rurfis tam Thco]ogia na-
turalis, quam Supernacuralis dividi adhue pot-
eft,in Theologiam naturalem entitative & ob.
jective, & in Theologiam fupernaturalem enti-
tative& objective. Theologia naturalis enci-
tative eft,qua non excedic vires naturz creabi-
lis: objettive autemnaturalis eft,quz procedic
uléimo fecindum Deum,in quantum eft ille ve-
ritas primanon excedens vires naturz: Theo-
logia autem fupernacusalis entitative, eft Theo-
logiaexcedetis ut ajunt vires narur® creace vel
creabilis, gualiseflet, f cumauxilio, vel habita
excedenti operaremur, Theologiaautem fu-
pernaturalis objective eft, qu procedic fecun-
dum Deum,in quantum ille eft veritas primaut
ajuntexcedensvires patue. Rurﬁis Thealo-
giadividipoteft,in Theologiam bgatam, & via-
torum, fiveillafic beata Theologia Dei, five
cteature,  Theologia autem beara elt; quz
procedit, per veritatem ptimam incuitive co-
gnitam: Theologia autem viatorumeft, qua
uleimo fiftitin veritate prima obfcure cognita.

Quodfifpees Theologiam ex partcmo-
diintelleétus,ed utentis, poteft dividi in difcur.
fivam, five formaliter, five virtualiter : non dis-
cutfivaauteminapprehenfivam, & emuntiati.
vam. Deniquefifpectes Theologiam ratione
matetiarum valgariter divifarum, dividi poreft
in Pofitivam,moralem,Controverfam, Schola-
fticam,quz omnes funt una eademque Theolo-
gia.fed vari¢ {pectata:nam Theologia proutac-
tendit ad pofitiones,quarum nomine veniant3-
pud Ariftotelem primaprincipia, & axiomara,
adeoque prout atcendic ad prima principia,quz
funtin Theolc‘:gia,VcrbumiDEIf iptum, Tra-
ditio, docetque fcn[‘um'lj.tcfalcfﬂ-',sg:qihﬁ penit
fundamenta fidei,dicitur Pofitiva: in quantiim
autemattendit ad Mores, dicitur Moralis: in
quantiipxdi#Z€dentium fide, folvit Objectio-
nes, propriamque ftabilig, elt concroverfa: in
quantum autem ex fuis principiis { qualia func
Scriptura, Traditio, Authoritas Conciliorum,
conlenfis ThcologoEum &ec.) deducit, proce-
dites more aliarum {cientiarum, vocatur Theo-
logia Schidlaftica. :

Circahanc divifionem,8 alia membra,qua
formaripoflent,utin Theologiam pra&icam, & ;
fpeculativam,quz (upponoalibiexplicata. -

Noror. Quodnendicam Theologiam
naturalem objeétivé eile illam,qua poffet habe-
ti per demonfrationes viribus naturz debitas;”
quiademonftrationes, qua viribus pature pof-
funt de DEO haberi, frequenter non funtactus
Theologia:nor enim affamunt pro moti¥o ar-
ticulos fidei,immo fi acciperent pro motivo ad
probandam Deiexiftenciam articulos fidei,hoe
ipfo nihfl probarent: peterent enim principium,
8 probarent exiftentiam perhoc: quiadixicfe
exiltere,de quoiplo dubitatur: an exiftar, pre-

“cipué




T ereatam.

com ad Theologiam qui talem, & de-
tive procedentem,non ié:mlcntmotiv,\
| l‘ tatis, Pontl\it.iq\_lch.rc]')cmnnflmf
‘-’“:’P"“f‘f_ ad Metaphyficany, vel Theologiam,
pEdRE ‘3'.“ fapientia quodammodo, de cajusra-
tioneelt, etiam {ua Principia probare,demon-
ftrareque ipfum fubjetum  Conelafionum.
Cum hyc tamen ftar, ut dentur Theologicx ve-
razdemonltrationes. V. G. Verbum cLlH?ﬂ:c,
{ecunda Trinitatis Perfona eftverbum. Ergo
fecunda Triniraris perfona et Deus.  Que
eft omnipotens eft Deus.  Pater eft omnipo-
tens, ErgoPatereftDeus. Przmillarumque
in rigore , & oftendendo qui tunc moveatur
Theologus luotormalis ericifte fenfus: Affen-
tior omnipotentiam effe Deitatem, Patrem eti-
am ﬁ.ﬂ'c:nti‘pr cffe onmaiporentiam, quiautrum-
que hoc fides me docee offentiri itaque debeo
Patremefle Deum.

Noto 2. Circa eandem divifionem,
(luéd ?L‘np'_lrtionn]itcr etiam !‘Cfp(‘&u Deife co-
gnofcentis,fitaliquanotitia Theologica natura-
lis, & {upernaturalis, non in iftofenfu, quodre-
fpectu Dei fit aliquid fupernaturale: hocenim
refutatum {uppono in mareria de {upernacurali-
tate,fedinifto fenfu, quod ficut Divina cflentia,
poteft habete rationem fpeciei,in qua Deusno-
{cat creaturas, habereque etiam rationem {pe-
ciei imprefl; iraDivinaeflentia, in quantum
eft attingibilis lamine naturz, eftqug Ieoratio
nofcendi feipfum;refpeétive adillam formmlita-
tem, notitia Divina; erit notitianaturalis 3 in
duantum autem Divina effentia, eftattingibilis
acreagura, nouniﬂluminclupcrna[urahadjuw,
eltque Deo ratio nofcendi feiplum, erit actus
Divinus fundans-<n DEO denominationem
Theolofiz [upcrna‘tur' lis. :

Noto 3. QuamWisadmitti poflicdivifio
'mThcologiammmmlcm, & fupernaturalems
non tamenadmicei poteft rigorcmo:pendo,m
Theologiam Creatam & Increatam : quia hec
divifionon eft ratione mortivi, objecti, modiali-
ter & aliter nofcendis fed ratione fubjedti alius
& alius: divifio autem que fit nonnifi ratione
fubjecti, noh et divifio legitimas alias poﬂi_‘i di=
vidialbedainalbedinem vivcn[is,&l."onw_vcp—
“orte etiam poflet dividi Theologia in
& ipcreatam, quam{o fcilicet Deusin

gis. F
Creatam

~ Creatutis{eipfum cognolcit, & quamio cogno-

{citfeinfeciplo: nam deprioti dici poﬁc]:,cl_uod
furfdet Theologiam Creatam, de pofteriori In-
Sed haxcdivifio criam latius fumpta,
t,in DEO: quiain DEO nihil

admittinon potelt : ai ’
creatirepericur, & ramenillanotitiareperiretir
-

I'raé&att

1s L

i DEO : &ficur cognitio Aneel
[tupidum non poreft appell

ca nofcens
i ) I , itaneg
noritiaqua fe Deus nolcit in Crearura, porerit
appellari creata.

Tl f?llp

De Necesfitate Theo-

lk‘.qiﬁ.

PraMITTO §. ams ¢ffé Theologs-
am Ratio premiffi cxS. Tho nahicquzlt. 1.a. 1
hecdatur, Neceflariaeft fides, ergo & Theo-
logia. Queratio in hoc habet difficultacem,
nam fine fide nemo potch falvari, poteft fine
I'beologia. Srat tamendilcucfusS. Thoma,fi
ad'mentem ejus,in corporeatrendarur, ubi di-
citillamrequiriad convenientius & certius. Ex
quo loco ficarguitur communiters neceflarium
clthominibusad (alurem , ‘utfides convenien-
tiori, & certiori modo habeatur 5 quia if {ailla
convenientia,certitudo,eft necefliras. Sedfi-
des fine Theologia, non poteft convenientiori
& certiorimodo haberi: quomodo enimillati-
vé Ethnicis probari poffer, quomodo convinci,
qui negaret connexacum immediat¢ revelatis;
connexionerevelationis, urvocant, confusd?
Denique convenitut homoin ordine Superna-
turaliita petficiaturur perficitur in naturali, jam
autem in ordinenaturali prazter habitum princi-
piorum,quirefpondet principiisrevelatis, datur
etiam habitus Conclufionum, definitionum,&e.
Hzcautemneceflitas eft univerfalisin Ecelefia,
nonia fingulis membrisillius,neq;enim fingula
membra debentalios convincere, difputare, &c.
quaipfa neceffitas, noneft fimpliciter}, fedad
convenientius habendam fidem: poffet enima-
liomodoa DEQfuppleri. Czrerum infingu-
lisfidelibusadultis, eft necefluriaaliquaTheo-
logia : quianemo creditfine pravio aliquo dis-
curlu, convitione {ui, folutione qualium quali-
umobje@iuncularum &c. imilia. Quzomnia
nop {pectabunt ad Metaphyficam : quia hzc
nonafcenditad formalitatem procedendiexaf-
{enfibms revelatis qua talem,non etiamad alium
habitum: ergoad Theologiam,

InrerEs. Conflatumobjeftumex ma-
rcriali,&-‘formaliTi]c:gbgi*ﬂ,cﬂl (
illud it lolus DEUS, five DEUS &
nofcibile inqupé, eertd, fecundum a
dei.  Definitive autem Theologia, eric
Intelleétualis atringens nolcibile fecundim af-
{enfus fidei. :

Premicti debuifier An Theologia fit natu-
gnlis,anfirpcrn;lturahs, fed hzc{ublumenturin
materiade Fide,




	[Seite]
	Analysis totius Theologiæ.
	[Seite]

	De Genere proximo Theologiæ.
	[Seite]
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8

	De Differentia ultima Theologiæ.
	Seite 8
	Seite 9

	De Divisione Theologiæ.
	Seite 9
	Seite 10

	De Necessitate Theologiæ.
	Seite 10


